

ابلنت وحماعت كاقر آن وسنت كاعظيم اداره

جهال الامي اور عصري علوم كاعظيم

شعبه ناظره:200

شعبه تجويد:11

شعبه خط:145

درس نظامی:105

اورانبی شعبہ جات میں سے 400 سے زاند طلباءاسکول کی تعلیم انٹر تک حاصل کر رہے ہیں نیز کم و بیش 100 طلباء مدرسہ میں رہائش پذیر ہیں جن کے طعام وقیام اور میڈینکل کاخرچ مدرسہ ر داشت کرتا ہے۔

شعبه خطوناظره: 14 اساتذه شعبه درس نظامی وتجوید: 10 اساتذه

شعبه عسري علوم (اسكول):11 اساتذه

خادم: 4 يوكيدار: 2

باور جي:2

ب طلباء كم وبيش 461اور پورااسٹاف43 فرادير

وم الاسلاميه اكيُّر في مبيُّصادر كراحي.

ACC NO:00500025657003 - branchcode:0050

@markazuloloom

waseem zi

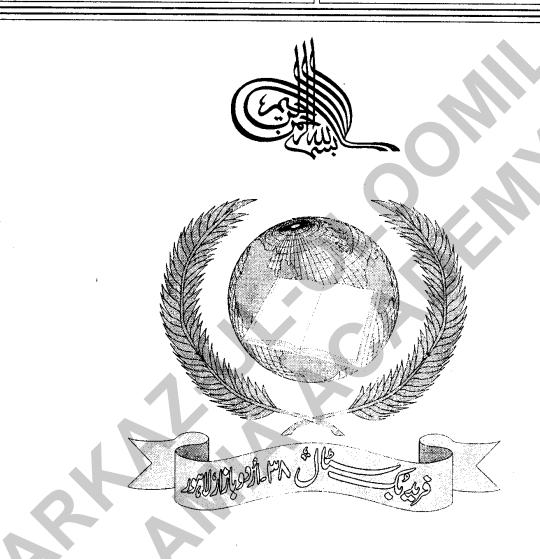


حضرت الم مخترين وأثنا شركع مُعَقَّنِ لِيهِم الأناعلام مُحِسِّمًا عَلَّامُ مُحَسِّمًا عَلَّامُ مُحَسِّمًا ناشي طا ارتطرق ساراردوبازارلا بور

#### Copyright © All Rights reserved

This book is registered under the copyright act. Reproduction of any part, line, paragraph or material from it is a crime under the above act.

جملہ حقوق محفوظ ہیں یہ کتاب کا پی رائٹ ایکٹ کے تحت رجٹر ڈ ہے، جس کا کوئی جملہ، پیرہ، لائن یا کسی قشم کے مواد کی نقل یا کا پی کرنا قانونی طور پر جرم ہے۔



مطبع : رومی پبلی کیشنز اینڈ پرنٹرز کلا ہور الطبع الاوّل : رجب ۱۳۲۲ھ/اگست ۲۰۰۵ء

## Farid Book Stall®

Phone No:092-42-7312173-7123435
Fax No.092-42-7224899
Email:info@faridbookstall.com
Visit us at:www.faridbookstall.com

# فلرئين شرح موطاامام محمد (جلددوم)

| عنوان                                         | نمبرشار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | صفحه                                           | عنوان                                            | تمبرشار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| زیادہ حق دارہے                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 19                                             | ٦ - كتابُ النكاح                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| لمحهٔ فکریی                                   | 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 20                                             | ہم بستری کے آ داب                                | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| کفوکی بحث                                     | 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 20                                             | نکاح کے چندفوائد                                 | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| امام شافعی کا فدہب اور ان کے دلائل            | 16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                | باب:۲۲۲                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ندکورہ دلائل کے جوابات اور مسلک احناف کے      | 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                | ایک سے زائد بیو بوں کے درمیان حقوق کی تقسیم      | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ولاً کل                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 21                                             | كابيان                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مسئله کفاءت پرمصنف (مولا ناغلام رسول سعیدی)   | 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                | امام اعظم رضى الله عنه كے نقط بطر پر قر آن وحديث | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| . (1                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 22                                             | سے دلائل                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| المحرفكريي                                    | 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                | باب:۲۲۳                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| امام بیہقی کی روایت اوراس سے بھونڈ ااستدلال   | 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 26                                             | کم از کم حق مهر کی مقدار کابیان                  | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| سادات لڑ کیوں کا غیر سادات سے نکاح کا جواز    | 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 29                                             | دس درہم من مبر کا اجماعی ہونا                    | 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ازروئے احادیث و آثار                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 29                                             | وس درہم کم از کم حق مہر پراحناف کی ایک اور دلیل  | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| مسئلهٔ کفاءت میں مصنف کامؤقف                  | 22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                | وس درہم سے کم مقدار پر دلالت کرنے والی روایات    | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 30                                             | اوران کے جوابات                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                               | 24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                | باب: ۲۲۶                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| کفوےمعتبر ہونے پرایک حدیث چیج اورایک اثر<br>ص | 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                | عورت اوراس کی پھوچھی کے ساتھ بیک ونت             | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| E                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 37                                             | نکاح نہ کرنے کا بیان                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                               | 26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 38                                             | ایک ضابطه کلیه                                   | 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| - ,                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                | باب:۲۲۵                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| •                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                | اپنے (دین) بھائی کے رشتہ پر اپنے لیے رشتہ        | 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| دین پر بصیرت<br>سیر                           | 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 40                                             | طلب کرنے کا بیان<br>صب                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| المحد فكريه                                   | 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 41                                             | الملحيح مسلم مع نو دي                            | 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| باب:۲۲۷                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                | باب:۲۲٦                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| چار سے زائد ہویاں ہوتے ہوئے مزید شادی         | 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                | شادی شده عورت به نسبت اپنے ولی کے اپنی خود       | 13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                               | زیادہ حق دارہے  کفوکی بحث  امام شافعی کا ندہب اور ان کے دلائل  فرکورہ دلائل کے جوابات اور مسلک احناف کے  دلائل  مسئلہ کفاءت پرمصنف (مولا ناغلام رسول سعیدی)  امام یہ فی کی روایت اور اس سے بھونڈ ااستدلال  امام یہ فی کی روایت اور اس سے بھونڈ ااستدلال  مسئلہ کفاءت میں مصنف کا موقف  مسئلہ کفاءت میں مصنف کا موقف  فری حقیقت کو کمر وفریب کے فن سے آراستہ کیا گیا  ندجائے وفتن نہ پائے مائدن  معیدی صاحب کی اعلیٰ حضرت سے عقیدت اور  صحیح  خالفت کی جھلک  معیدی صاحب کی اعلیٰ حضرت سے عقیدت اور  فقداصولیوں کے آئیہ میں  فقداصولیوں کے آئیہ میں  دین پر بصیرت  فقداصولیوں کے آئیہ میں  دین پر بصیرت  باب: ۲۲۷ | المحقور الرہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل | الم          | المعالى المعا |

|      |                                                 | •       |      |                                                   |         |
|------|-------------------------------------------------|---------|------|---------------------------------------------------|---------|
| صفحہ | عنوان                                           | تمبرشار | صفحه | عنوان                                             | نمبرثار |
|      | باب:۲۳٥                                         |         | 71   | کرنے والے کا بیان<br>ا                            |         |
|      | عورت سے شادی کرتے وقت حق مہر مقرر نہ            | 47      | 73   | المحهُ فكريه                                      | 31      |
| 95   | کرنے کابیان                                     |         | 74   | مغنی شرح نبیر                                     | 32      |
|      | حضرت عبدالله بن مسعود کے فیصلہ کی کتب حدیث      | 48      |      | باب:۲۲۸                                           |         |
| 97   | ے تائید                                         |         | 75   | مهرجن باتول ہے واجب ہوتا ہے ان کابیان             | 33      |
|      | امام شافعی رضی الله عنه کا امام اعظم کے مؤقف کی | 49      |      | باب: ۲۲۹                                          |         |
| 99   | طرف رجوع                                        |         | 76   | اد لے بدلے کے نکاح کابیان                         | 34      |
|      | باب:۲۳٦                                         |         | 77   | نکاح شغار میں مذاہب                               | 35      |
| 101  | دورانِ عدت عورت کے نکاح کرنے کابیان             | 50      |      | ''نکاح شغار''کے باطل نہ ہونے پراحناف وغیرہ        | 36      |
|      | حضرت علی المرتضٰی رضی اللّٰہ عنہ کے دلائل کہ جن | 51      | 78   | کے دلائل                                          |         |
| 104  | سے حضرت عمر رضی اللّٰدعنه پر حجت قائم ہو گی     |         |      | باب: ۲۳۰                                          |         |
| 104  | تداخل عدت پر چند دلائل                          | 52      | 79   | پوشیده نکاح کرنے کا بیان                          | 37      |
|      | باب:۲۳۷                                         |         | 82   | نکاح کے گواہ کیسے ہونے حاہئیں؟                    | 38      |
| 105  | عزل كابيان                                      | 53      | 83   | فضولی د کالت اور خط و کتابت ہے نکاح کی صورتیں     | 39      |
| 108  | عزل کرنا مکروہ ہے                               | 54      | 83   | ٹیلی فون پر نکاح کی صورت                          | 40      |
|      | مولا ناغلام رسول سعيدي كامنصوبه بندي يرجواز كا  | 55      |      | باب: ۲۳۱                                          |         |
| 110  | فتوى                                            | 7       |      | کسی مرد کا ماں بیٹی اور دو بہنوں کوغلامی میں لانے | 41      |
| 110  | منصوبہ بندی کے جواز کی چندصورتیں                | 56      | 85   | اوروطی کرنے کا بیان                               |         |
| 112  | ضبط تولید کے بارے میں مصنف کی تحقیق             | 57      | 87   | احناف کی تائید میں احادیث                         | 42      |
| 112  | جواز ضبط تولید کے مذکورہ اسباب کی تر دید        | 58      |      | باب:۲۳۲                                           |         |
| 117  | ٧- كتابُ الطلاق                                 |         |      | نکاح ہو جانے کے بعدمیاں بیوی میں سے کسی           | 43      |
|      | باب:۲۳۸                                         |         |      | ایک کوعارضہ ہونے کی بنا پر مرد کاعورت ہے ہم       |         |
| 117  | طلاق دینے کاسنت سے ثابت طریقہ کابیان            | 59      | 89   | بسترى نەكرىكنے كابيان                             |         |
| 118  | طلاق کی اقسام                                   | 60      |      | مذکورہ باب کے اثر اول کی کتب احادیث سے            | 44      |
| 120  | ٠٠ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١                            |         | 91   | تائير                                             |         |
| 120  | <b>فنصل اول</b> :اختلاف نداهب                   | 62      |      | باب:۲۳۳                                           |         |
| 124  | المحة فكرييه                                    | 1       | 94   | كنوارى سے نكاح كى اجازت لينے كابيان               | 45      |
| 131  | ابن تیمیہ کے کلام کا خلاصہ                      | 64      |      | باب: ۲۳۶                                          |         |
| 133  |                                                 |         | 95   | و کی کی عدم موجودگی میں نکاح کرنے کابیان          | 46      |

| مهرست |                                                   |         |      | وقال الدر جدرو)                                 | <u>U/</u> |
|-------|---------------------------------------------------|---------|------|-------------------------------------------------|-----------|
| صفحه  | عنوان                                             | نمبرشار | صفحه | عنوان                                           | نمبرشار   |
| 162   | طلاق کونکاح کے ساتھ معلق کرنے کا بیان             | 85      | 135  | راوی عبدالله بن عبدالرحمٰن کے حالات             | 66        |
| i.    | طلاق وعتاق كومِلك كي طرف منسوب كرنا درست          | 86      | 135  | راوی عمر وابن دینار                             | 67        |
|       | ہے اور مِلک آجانے کے وقت سے واقع ہوجائیں          |         | 135  | راوی عطاءاین ابی بیبار                          | 68        |
| 163   |                                                   |         | 136  | امر دوم اوراس کے جوابات                         | 69        |
|       | باب:۲٤٥                                           |         | 141  | امرسوم کے جوابات                                | 70        |
|       | ایک یا دوطلاقیں ملنے کے بعد عورت کاکسی دوسرے      | 87      | 143  | پہلے راوی ھناد کے حالات                         | 71        |
|       | خاوند سے شادی کرنا اور پھر پہلے سے نکاح کرنے      |         | 143  | دوسرے راوی قبیصہ کے حالات                       | 72        |
| 166   | كابيان                                            |         | 144  | تیسر ہے راوی جر رین حازم کے حالات               | 73        |
| 168   | امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنہ کے مذہب پر دلائل | 88      | 144  | چوتھےراوی ابن سعید کے حالات                     | 74        |
|       | باب:۲۶٦                                           |         | 144  | یا نچویں راوی عبداللہ بن علی بن بزید کے حالات   | 75        |
|       | مرد کا اختیار طلاق اپنی بیوی پاکسی اور کے سپر دکر | 89      | 145  | طلاق بته کے بارے میں احناف کا مسلک              | 76        |
| 170   | دينے كابيان                                       |         |      | باب: ۲۳۹                                        |           |
|       | باب:۲٤٧                                           |         |      | آ زادعورت كه جس كاخاوندغلام مواس كى طلاق كا     | 77        |
|       | بیوی لونڈی ہونے کی صورت میں خاوند کا اسے          | 90      | 148  | יאוט                                            |           |
| 175   | طلاق دے دینے اور پھرخرید لینے کابیان              |         | 149  | طلاق اورعدت دونوں میںعورت کالحاظہے              | 78        |
|       | باب:۲٤۸                                           |         |      | باب: ۲٤٠                                        |           |
| 176   |                                                   |         |      | مطلقہ اور بیوہ کاکسی دوسرے گھر میں عدت گز ارنے  | 79        |
| ,     | حضرت بریره رضی الله عنها کو جب آ زادی ملی تو      | 92      | 152  | كابيان                                          |           |
| 177   | ان کاخاوندځر (آزاد ) تھا'اس پر چنداحادیث          |         | 153  | امام ابوحنیفه رضی الله عنه کے اس بارے میں دلاکل | 80        |
|       | باب: ۲٤٩                                          |         |      | باب: ۲٤۱                                        |           |
| 179   | بيارخاوند كے طلاق دينے كابيان                     | 93      |      | مولی جب اپنے غلام کو نکاح کی اجازت دیتاہے       | 81        |
| 181   | حامله عورت کی عدت کی بحث                          | 94      | 153  | تو کیاوہ طلاق بھی دیے سکتا ہے اس کا بیان        |           |
|       | ''ابعدالاجلین''یعنی دومختلف عدتیں جمع ہونے پر     | 95      |      | باب:۲٤۲                                         |           |
| 183   | طویل عدت برممل کرنے کامسئلہ                       |         |      | عورت کااپنے خاوند سے حق مہر سے زیادہ یا کم رقم  | 82        |
|       | باب: ۲۵۰                                          |         | 158  | پر خلع کرنے کابیان                              |           |
|       | حامله کی عدت کا بیان خواه وه مطلقه هو یا اس کا    | 96      | 159  | خلع کے متعلق چندامور                            | 83        |
| 186   | خاوندانتقال كرگياهو                               |         |      | باب: ۲٤٣                                        |           |
|       | باب: ۲۵۱                                          |         | 161  | خلع میں کس قد رطلاقیں ہو سکتی ہیں؟              | 84        |
| 187   | ايلاء كابيان                                      | 97      |      | باب: ۲٤٤                                        |           |

| فهرست |                                             | ······································ | 0    | وطاآمام محمد ( جلد دوم )                             | سرر) م  |
|-------|---------------------------------------------|----------------------------------------|------|------------------------------------------------------|---------|
| صفحه  | عنوان                                       | نمبرشار                                | صفحه | عنوان                                                | نمبرشار |
| 210   | كابيان                                      |                                        |      | باب:۲۵۲                                              |         |
|       | باب:۲۲۰                                     |                                        |      | وطی سے قبل مرد کا اپنی بیوی کوتین طلاقیں دینے کا     | 98      |
|       | موت یا طلاق کی عدت مکمل ہونے سے قبل عورت    | 112                                    | 193  | بيان                                                 |         |
| 213   | کااپنے گھرسے باہر نکلنے کابیان              |                                        |      | باب:۲۵۳                                              |         |
|       | باب: ۲٦١                                    |                                        |      | بیوی کومر دنے طلاق دی پھراس نے کسی اور مرد           | 99      |
| 216   | ام ولده کی عدت کابیان                       | 113                                    |      | سے شادی کر لی پھراس مردنے اسے وطی سے قبل             |         |
|       | باب:۲٦۲                                     |                                        | 198  | طلاق دے دی اس کابیان                                 |         |
|       | خلیہ 'بریداوران جیسے دوسرے الفاظ جوطلاق کے  | 114                                    |      | باب:۲٥٤                                              |         |
| 217   | مشابه بین کابیان                            |                                        |      | مسی عورت کا عدت کے دوران سفر میں جانے کا             | 100     |
|       | باب:۲٦٣                                     |                                        | 199  | بيان                                                 |         |
| 219   | اینے بچے بچی پرشبہ پڑنے کا بیان             | 115                                    |      | باب:۲۵٥                                              |         |
|       | باب: ۲٦٤                                    |                                        | 201  | متعه کابیان                                          | 101     |
|       | خاوند سے پہلے بیوی کے اسلام قبول کرنے کا    | 116                                    |      | باب:۲۵۲                                              |         |
| 219   | بيان                                        |                                        |      | دو بیو یوں میں سے ایک کو دوسری پرتر جی دینے کا       | 102     |
| 220   | اختلاف دارین کی صورت میں مسئله کاحل         |                                        | 203  | بيان                                                 |         |
| 221   | امام شافعی رضی الله عنه کے مسلک کا خلاصه    |                                        |      | باب:۲۵۷                                              |         |
| 221   | ند بهب احناف کا خلاصه                       |                                        | 205  | لعان كابيان<br>                                      | 1       |
| 222   | امام شافعی رضی الله عنه کے دلائل کا جواب    |                                        | 205  | لعان کالغوی اورشرعی معنی<br>س                        | 1       |
|       | عمرو ابن شعیب کی حدیث کی چند اصول سے        | 121                                    | 206  | لعان کیسے وجود میں آیا؟<br>سید                       | ŀ       |
| 224   | تونيق                                       |                                        | 206  | لعان کی وجہ تسمیہ                                    |         |
|       | باب:۲۳۵                                     |                                        |      | مرداگراپنی بیوی کوکسی اجنبی کے ساتھ حالتِ زنا        | Į l     |
| 225   | حیض کے ممل ہونے کابیان                      |                                        | 206  | میں پائے تو کیاوہ اسے قُل کرسکتا ہے؟<br>:            | 1       |
|       | تیسرے حیض کے گزرنے کے بعد کپڑے پہنے         | 123                                    |      | تفس لعان سے احناف کے نز دیک تفریق نہیں               | 108     |
| 228   | سے پہلے رجوع کرنے پر متعددروایات            |                                        | 207  | هونی                                                 |         |
|       | باب:۲۳۲                                     |                                        |      | باب:۲۵۸                                              |         |
|       | مردا پنی بیوی کوطلاق رجعی دیے پھراس عورت کو | 124                                    | 208  | طلاق کے بعد بیوی کو کچھ دینے کا بیان<br>سے سے میں سے | 1 1     |
|       | ایک یا دوحیض آ کر مزید حیض آنابند ہوجائے'اس |                                        | 210  | متعه کم از کم تین کپڑے ہیں                           | 110     |
| 231   | كابيان                                      |                                        |      | باب: ۲۵۹                                             |         |
|       | باب:۲٦٧                                     |                                        |      | دورانِ عدت عورت کے لیے زینت کی کراہت                 | 111     |

| صفحه | عنوان                                      | نمبرشار | صفحه | عنوان                                        | نمبرشار |
|------|--------------------------------------------|---------|------|----------------------------------------------|---------|
| 263  | کے نز دیک عیوب کی حدود                     |         | 234  | متحاضه کی عدت کابیان                         | 125     |
|      | کان آئکھ دُم اور لنگڑے پن کے بارے میں      | 145     |      | باب:۲٦٨                                      |         |
| 266  | در مختار کی وضاحت                          |         | 235  | دودھ پلانے کابیان                            |         |
|      | باب: ۲۷۱                                   |         | 240  | امراول کی وضاحت                              | 127     |
| 266  | قربانی کے جانوروں کے گوشت سے متعلق باب     | 146     | 240  | امر دوم کی وضاحت                             | 128     |
|      | باب:۲۷۲                                    |         | 241  | امرسوم کی وضاحت                              | 1       |
|      | عید کے دن صبح سور ہے کسی کا (نماز پڑھنے سے | 147     | 242  | سیدہ عائشہ صدیقہ کے خلاف جمہور کے دلائل      | 1       |
| 269  | پہلے) قربانی کردینا                        |         | 242  | اقوال صحابه كرام                             | 131     |
|      | باب:۲۷۳                                    |         | 245  | امر چہارم کی تحقیق'مدت رضاعت کی تحقیق        |         |
| 270  | ایک سےزائدافراد کی قربانی میں شرکت کابیان  | 148     |      | امر پنجم کی تحقیق' بالغ مرد کے دودھ پینے سے  |         |
|      | سات آ دمیوں سے زیادہ کی شرکت ممنوع پر      | 149     | 246  | حرمت کی شخقیق                                | 1       |
| 271  | احاديث                                     |         |      | حرمتِ رضاعت کے لیے ایامِ رضاعت شرط           | 134     |
|      | اونٹ اور گائے میں سات آ دمیوں کی شرکت اور  | 150     | 249  | ייט                                          |         |
| 273  | بكرى ميں صرف ايك كيوں؟                     |         | 250  | امر ششم کی شخفیق 'مرد کی رضاعت میں تا ثیر    |         |
| 274  | أيك اختلافي مسكه                           | 151     | -    | حرمت رضاعت پر فقہاء صحابہ اور تا بعین کے     | 136     |
|      | باب: ۲۷۶                                   |         | 252  | آ ثار                                        |         |
| 274  | ذبيحه كابيان                               |         |      |                                              |         |
| 275  | آیت کریمہ کے چندمشکل الفاظ کی وضاحت        |         | 255  | قربانی کرناواجب ہے اس کے دلائل               | 137     |
|      | مطلق تقرب کامفهوم ومعنی از قر آن و حدیث و  | 154     |      | باب: ۲٦٩                                     |         |
| 279  | كتبالغث                                    |         |      | قربائی میں کون کون سے جانور ذنج کرنا جائز    | 138     |
|      | "وما اهل به لغير الله "كااستعال"ما ذبح     | 155     | 256  | יט?                                          | 1       |
| 284  | باسم غير الله"مين بلااختلاف متعمل ب        |         | 259  | قربانی کے جانور میں نقص کی بحث               | 139     |
| 288  | علم نحواورمعانی کاایک قاعده                | 156     |      | باب: ۲۷۰                                     |         |
|      | باب:۲۷٥                                    |         | 261  | قربانی میں جو جانورمکروہ ہیں'ان کا بیانِ     |         |
|      | شکاراورجنگلی جانوروں میں سے کون سے کھانے   |         |      | قربانی کے جانور کے بعض دیگر نقائص جن کا      |         |
| 292  | مکروه بین؟                                 |         | 262  | ا حادیث میں ذکر ہے                           |         |
| 294  | ذبح کےاحکام اوران کی اقسام                 | 158     | 263  | ابوداؤد کی مذکورہ احادیث کی کچھوضاحت         | 142     |
|      | باب:۲۷٦                                    |         | 263  | کان کٹے اور سینگ ٹوٹے جانور میں فرق          |         |
| 295  | گوه کھانے کا بیان                          | 159     |      | مٰدکورہ احادیث و آثار کی روشن میں ائمہ احناف | 144     |

| بهرست |                                                                                                                                                                                                                                    |         |           | توطأأمام حمر ( خبلد دوم )                                                           | عرب     |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| صفحه  | عنوان                                                                                                                                                                                                                              | نمبرشار | صفحه      | عنوان                                                                               | نمبرشار |
|       | باب: ۲۸۶                                                                                                                                                                                                                           |         |           | باب:۲۷۷                                                                             |         |
|       | گوشت خریدنے والانہیں جانتا کہ جانورکوشری                                                                                                                                                                                           | 1       |           | مری ہوئی بیار مجھلی وغیرہ کہ جس کو دریا کا پانی باہر                                | 160     |
| 327   | طريقه سے ذکح کيا گيايانہيں'اس کا کيا حکم ہے؟                                                                                                                                                                                       |         | 300       | کھینک دے کابیان                                                                     |         |
| 328   | قول محلّب                                                                                                                                                                                                                          | 177     | 301       |                                                                                     | 1       |
|       | باب:۲۸٥                                                                                                                                                                                                                            |         | 301       | ملک احناف کے دلائل                                                                  | 162     |
| 331   | 1                                                                                                                                                                                                                                  |         |           | باب:۲۷۸                                                                             |         |
| 332   | 0.0 - ) 0 - 0.0                                                                                                                                                                                                                    | !       | 306       | پانی میں مری ہوئی مجھلی کا بیان                                                     | 163     |
| 332   | 7                                                                                                                                                                                                                                  | 1       |           | باب:۲۷۹                                                                             |         |
| 333   |                                                                                                                                                                                                                                    | 181     |           | ماں کے ذبح ہونے سے اس کے پیٹ کا بچہ بھی                                             | 164     |
|       | باب:۲۸٦                                                                                                                                                                                                                            |         | 307       | ذنح کیا گیانصور ہوگا' کا بیان<br>ت                                                  |         |
| 335   | 00                                                                                                                                                                                                                                 |         |           |                                                                                     |         |
| 336   |                                                                                                                                                                                                                                    | ì       | 311       | ''ز كوة الجنين زكوة امه''ك چنرجوابات                                                | 166     |
| 0.44  | اڑے کی طرف سے دو جانور اورلڑ کی کی طرف<br>سر سرار میں میں میں میں کا میں میں اس م                                                                            |         |           | باب: ۲۸۰                                                                            |         |
| 341   | ہے ایک کا بطور عقیقہ ذرج کرنا                                                                                                                                                                                                      |         | 314       | ٹڈی دل کے کھانے کا بیان                                                             | 167     |
| 241   | ساتویں دن عقیقه کرنا' سرمنڈ وانا' نام رکھنا' اور<br>گ نه مله صحیح مل وریق نه نه که دا                                                                                                                                              |         | 24        | باب: ۲۸۱                                                                            |         |
| 341   | گوشت میں میچ طریقہ سے تصرف کرنا<br>عقیقہ کے جانور کی عمرادر شرائط وہی ہیں جوقر ہانی                                                                                                                                                |         | 314       | عرب عیسائیوں کے ذبح کردہ جانوروں کابیان                                             |         |
| 342   | عقیقہ نے جانوری مراور شرا لط وہی ہیں بوتر ہاں<br>کے حانور کے لیے ہیں                                                                                                                                                               | 186     | 245       | اہل کتاب کا ذبیحہ حلال اور ان کی عورتوں سے                                          | 169     |
| 342   | حے جا تورے ہے ہیں<br>بجہ کا نام رکھنا' عقیقہ کرنا اور سرمنڈ وانا ان میں                                                                                                                                                            | 107     | 315       | نکاح احزاف کے نزدیک جائز ہے<br>معان سرانہ میں اس مراج سے دن                         | 470     |
| 342   | ا بچیره مام رهما معیقه کرما اور نفر فندوام ال میل<br>از به مستم                                                                                                                                                                    | 107     | 316       | اہل کتاب کا ذبیحہ حلال اوران سے نکاح کے جواز<br>کی حکمت وحقیقت                      | 170     |
| 343   | رسیب حبہ<br>گئسنین کاذکر حدیث یاک میں آیا ہے                                                                                                                                                                                       | 188     | 310       | ن سمت و سیفت<br>ذبیحہ کے بچھا حکام بائبل کے عہدنا مذفنہ یم وجدید                    | 171     |
| 343   |                                                                                                                                                                                                                                    | 189     | 317       | و بيد ع به ها مع ابات مهدا مه مديد او بديد                                          | 171     |
| 344   | ابن قدامه کی گستاخی                                                                                                                                                                                                                | 1       | 017       | باب:۲۸۲                                                                             |         |
| 344   | المنظمة المنظمة<br>المنظمة المنظمة | l       | 319       | بجب ۱۳۰۴<br>پیچر مارکرجس جانورکو مارا گیااس کاحکم                                   | 172     |
| 345   | فرع اورعتیر ه کی تعریف اوران کا حکم                                                                                                                                                                                                | - 1     | 322       | پر موروس مبار رودوں ہے۔<br>تیرہے شکار کرنے کی چند صورتیں                            |         |
|       |                                                                                                                                                                                                                                    | 193     | 322       | ر سائل مذکوره کی تائید میں احادیث و آثار<br>مسائل مذکوره کی تائید میں احادیث و آثار | 1       |
| 346   | باقىربا                                                                                                                                                                                                                            |         | - <b></b> | باب:۲۸۳                                                                             |         |
|       | امام اعظم ابوحنیفه رضی اللّه عنه کی شان میں چند                                                                                                                                                                                    | 194     |           | ا ب ن ب ق ب                                                                         | 175     |
| 347   | ا حادیث                                                                                                                                                                                                                            |         | 325       | کردی جائے                                                                           |         |

| هرست |                                                  |         |      |                                                            | <u>~</u> |
|------|--------------------------------------------------|---------|------|------------------------------------------------------------|----------|
| صفحه | عنوان                                            | نمبرشار | صفحہ | عنوان                                                      | نمبرشار  |
|      | جناب یجیٰ بن معین کی زبانی امام الائمہ ابو حنیفہ | 211     | 350  | امام ابوحنيفه رضى الله عنه كاخواب                          | 195      |
| 372  | رضى الله عنه كامقام                              |         |      | امام ابوحنیفه رضی الله عنه کا نسب نامه اور ان کے           | 196      |
|      | امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں تنقید    | 212     | 351  | حق میں علی المرتضی رضی الله عنه کی دعا                     |          |
|      | کرنے والوں کے متعلق ائمہ اور فقہاء کے            | •       | 351  | نسب نامه                                                   | 197      |
| 373  | ارشادات                                          |         |      | ابن قدامہ کے امام حضرت امام احمد بن صبل کی                 | 198      |
| 374  | T                                                |         |      | امام ابوحنیفه سیعقبیت                                      |          |
|      | دارقطنی (علی بن عمر) کا امام ابوحنیفه کوضعیف     | 214     |      | قاضی ابو یوسف(امام احمد بن صبل کے استاد)                   | 199      |
| 375  | كهنا                                             |         |      | کے مناقب اور امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ سے ان             | i l      |
| 379  | ٩- كتاب الديات                                   |         | 353  | کی عقیدت                                                   |          |
| 379  | اقسام قتل                                        | 215     |      | امام احمد بن خنبل کے استادامام شافعی رضی اللہ عنہ          |          |
| 379  | فتل کی سزائیں                                    | 1       | 1    |                                                            | 1 1      |
| 380  | ایک اختلافی مسئله کی وضاحت                       | l .     |      | امام شافعی کے استاد حضرت سفیان بن عیدنہ کے                 | 201      |
|      | امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے مسلک کے اثبات پر   | 218     | 357  | مناقب                                                      |          |
| 380  | ولاغل ب                                          |         |      | امام احمد بن حنبل کے استاد جناب خلف بن ایوب                | 202      |
| 382  | فقة حنى میں امام اعظم کے مسلک کی وضاحت           |         | 359  |                                                            | 1        |
|      | الٹھی اور پیٹر وغیرہ سے قتل ہونے کی دوصورتیں     | 220     |      | امام شافعی کے استادامام محمد بن حسن شیبانی کامقام          | 1 1      |
| 383  | ייט                                              |         | 360  | اور پھران کی زبانی امام اعظم کامقام                        | 1        |
|      | آ گ میں جلانا' گلا گھونٹنا' بھاری آلہ کے استعمال |         |      | امام احمد بن صنبل رضی الله عنه کے استاد جناب یجیٰ          | 1        |
| 384  | سے ما بندون پستول وغیرہ سے شعرہ وگا              |         | 363  | بن سعيد قطان كامقام                                        |          |
|      | سس آلہ سے قصاص لیا جائے گا؟ اس میں               | 1       |      | يحيى بن سعيد القطان كى زبانى امام ابوحنيفه كامقام و        | 205      |
| 387  | اختلاف ائمه                                      |         | 364  | مرتبه جذا سر دوری                                          |          |
| 390  | نفس اوراعضاء میں قصاص اور دیت کی وضاحت<br>بریہ   |         | 365  | امام احمد بن خنبل کے دادااستاد محدث جمعر" کامقام<br>معرب ن |          |
| 391  | دیت کی تعریف                                     | 1       | 365  |                                                            | 1        |
| 391  | دیت کی صورتیں                                    | ;       |      | امام احمد بن صبل کے ایک اور استاد جناب عبداللہ             |          |
| 392  | عمداً کسی عضو کے ضائع کرنے کی دیت<br>فتہ         | 1       | 366  |                                                            |          |
| 393  | قتل غيرعداورجراحات غيرعمد کی ديت کاحکم           | T .     |      | عبدالله بن مبارک کی زبان سے امام ابو حنیفہ کے  <br>• کنا   | 1        |
| 393  | اجزاء میں دیت باعتبار منفعت ہوگی                 | 1       | 367  | فضائل حن ہے۔                                               | 1        |
|      | ہیجڑے کے آلۂ تناسل اور گونگے کی زبان کی          | 229     |      | امام احمد بن حلبل کے ایک اور استاد جناب کیجیٰ<br>معدر بر   | t        |
| 395  | ويت                                              |         | 369  | بن معین کامقام                                             |          |

|            |                                                                     |         |      | ()),,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                    |         |
|------------|---------------------------------------------------------------------|---------|------|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| صفحه       | عنوان                                                               | نمبرشار | صفحہ | عنوان                                                                                      | نمبرشار |
|            | مردعورت سے قوی ہے اور اسے عور توں پر فضیلت                          | 243     |      | بیک وقت چنداعضاء کے ضائع کرنے پردیت کا                                                     | 230     |
| 419        | <u>~</u>                                                            |         | 395  | کلم<br>سر                                                                                  |         |
| 421        | ائمهار بعه وغيرنهم كى تصريحات                                       | 244     | 396  | دیت کس مال سے اور کتنی مقیدار میں اداکی جائے؟                                              | 231     |
| 424        | اسلام میں عورت کی دیت                                               | 245     |      | سخت دیت صرف اونٹول کی صورت میں ہے'                                                         | 1       |
|            | عورت کی دیت نصف ہونے پرصحابہ کرام اورعلاء                           | l .     |      | سونے یا جاندی کی ادائیگی میں اتنی شدت نہیں                                                 |         |
| 425        | امت کا جماع ہے                                                      |         | 397  | 4                                                                                          |         |
| 430        | اجماع کی شرعی حیثیت                                                 |         |      | باب:۲۸۷                                                                                    |         |
|            | تفاسیر وغیرہ سے اجماع امت کی اقسام اور ان                           | 248     | 398  | دونوں ہونٹوں کی دیت کا بیان                                                                | 233     |
| 431        | کادکام                                                              |         |      | باب:۲۸۸                                                                                    |         |
| 434        |                                                                     |         | 399  | قتل عمد کی دیت کابیان                                                                      | 234     |
|            | عورت کی دیت نصف قرار دینے سے کیامسلمان                              |         |      | باب: ۲۸۹                                                                                   |         |
| 436        | عورت غیرمسلمعورت کے برابرہوجائے گی؟                                 | 1       | 399  | قتل خطاء کی دبیت کابیان                                                                    | 235     |
| 436        | نوائے وقت ۸/۸ /۵ کامضمون<br>ضرب                                     |         |      | باب: ۲۹۰                                                                                   |         |
|            | مذکورہ عبارت سے چندامور واضح طور پرسامنے                            |         | 400  | دانتول کی دیت کابیان                                                                       | 236     |
| 437        | آتے ہیں جن کا خلاصہ درج ذیل ہے                                      | 1       | 1    | باب: ۲۹۱                                                                                   |         |
| 438        | اسلام میں عورت کی دیت                                               |         |      | چوٹ سے دانت سیاہ ہو جانے اور آ نگھ کے                                                      | 237     |
|            | مرداورعورت کی دیت برابرہونے پرطاہرالقادری                           | 254     | 401  | بے ٹورہو جانے کا بیان                                                                      |         |
|            | کے اخباری بیانات و تقریرات اور ان کے                                |         |      | باب:۲۹۲<br>سر سرمان قاس نام سر                                                             | 000     |
| 444        | جوابات<br>بهه                                                       | Ĭ.      | 404  | بہت ہے آ دمیوں کے ال گرقل کرنے میں دیت کا                                                  | 238     |
| 4.47       | امام بیہقی کی حدیث مرفوع کے راویوں پر طاہر<br>راق پر چہ جہ          | 255     | 404  | بيان<br>. <b>سوور</b>                                                                      |         |
| 447        | القادری جرح<br>بہوت کی مدین سے ت                                    | 250     |      | <b>باب</b> :۲۹۳<br>خاوند بیوی کی دیت کا وارث اور بیوی خاوند کی                             | 220     |
| 447        | ہیہ قل کی روایت میں پانچ راوی ہیں ان کے کتب<br>اسال الرجال سے حالات | Į.      | 407  | حاومہ بیون ک دیت 6 وارت اور بیون حاومہ ک<br>دیت کی وارث ہوسکتی ہے                          | į .     |
| 447        |                                                                     | Į       | 407  | •                                                                                          |         |
| 450<br>452 | قادری صاحب کابیان دوم اوراس کا جواب<br>قادری صاحب کابیان سوم        | 1       | 407  | <b>باب</b> : ۲۹۶<br>زخموں کی دیت کابیان                                                    | 240     |
| 454        | عادری صاحب ه بیان عوم<br>عورت کی نصف دیت                            | 1       | 407  | ر نون دیت ه بیان<br><b>باب</b> :۲۹۵                                                        | 270     |
| 457        | ورت کا تصف دیت<br>قادری صاحب کابیان چهارم                           | l       | 412  | بعب کے بیری دیت کا بیان<br>پیٹ کے بیری دیت کا بیان                                         | 241     |
| 457        | عادری صاحب کا بیان پہار<br>عورت کی نصف دیت پرآ ٹار صححہ             |         | 712  | پیک ہے بیدن دیت (جو مجمع علیہ ہے ) پر ڈاکٹر<br>عورت کی نصف دیت (جو مجمع علیہ ہے ) پر ڈاکٹر | i       |
| 458        | ورت ن صفعت دیب پره مارید.<br>روایت مذکوره کی تا سکداوّل             |         | 414  | l' • • • .                                                                                 |         |
| 100        | الروايات مرورون بالمراري                                            | 202     |      | 27,000,000                                                                                 | L       |

| <i>کهرست</i> |                                                 |         |      | ( 3) 2( 500)                                    | <u> </u> |
|--------------|-------------------------------------------------|---------|------|-------------------------------------------------|----------|
| صفحہ         | عنوان                                           | نمبرشار | صفحه | عنوان                                           | نمبرشار  |
| 494          | شهادت(گواهی) کا بیان                            |         | 458  | امام ابوحنیفه کے حالات                          | 263      |
| 494          | شهادت كالغوى معنى                               | 284     | 458  | دوسرےراوی حماد بن ابی سلیمان                    | 264      |
| 494          | شهادت کا شرعی (اصطلاحی )معنیٰ                   | 285     | 459  | تیسرےراوی ابراہیم کغی                           | 265      |
| 495          | شهادت کا ذکر قر آن وحدیث میں                    | 286     | 460  | علی بن مهر' ہشام بن عروہ                        | 266      |
| 495          | شہادت کے متعلق چنداحادیث                        | 287     | 461  | شعمی کے حالات                                   | 267      |
| 496          | نفس شهادت کی شرا نط                             | 288     | 462  | قاضی شریح کے حالات                              | 268      |
| 497          | اقسام شهادت                                     | 289     | 463  | محمد بن نفر مروزی کے حالات                      | 269      |
| 497          | تحل شهادت کی شرا نط                             | 290     | 465  | اسحاق بن را ہو یہ کے حالات                      | 270      |
| 498          | ادائے شہادت کی شرائط                            | 291     | 466  | حماد بن اسامه کے حالات                          | 271      |
| 500          | ماہیت عدالت کے بارے میں احناف کے دلاکل          | 292     | 467  | محمد بن عمر و بن علقمه کے حالات                 | 1        |
| 501          | كبائر مين ائمها حناف كاليختلاف                  | 1       | 1    | قادری صاحب کابیان پنجم                          | 273      |
| 502          | صغيره اوركبيره گناهون كي تفصيلي تعداد           | [       | 1    | قادری صاحب کابیانِ ششم                          |          |
| 503          | شهادت کا حکم                                    | 295     | 472  | قادرى صاحب كابيان مفتم                          | 275      |
|              | صغیرہ گناہ پراصرار سے وہ کبیرہ بن جاتا ہے اس    | 296     |      | باب:۲۹۳                                         |          |
| 505          | پر قرآن وحدیث سے چند دلائل                      |         | 476  | چېرے اور سرکے زخم کے بارے میں بیان              | 276      |
| 506          |                                                 |         |      | باب:۲۹۷                                         |          |
|              | حدود میں گواہی پر گواہی کے ناجائز ہونے پر فقہاء | 298     | 477  | کنوئیں میں گر کر مرنے کی دیت کابیان             | 277      |
| 507          | کے ولائل                                        |         |      | باب:۲۹۸                                         |          |
| 509          | وہ امور جن میں اِ کیلی عورت کی گواہی معتبر ہے   | I .     |      | فتلِ خطاء کے مرتکب کے عاقلہ کا اگر علم نہ ہو'اس | 278      |
|              | رضاعت میں اکیلی عورت کی گواہی امام ابو حنیفه    | 300     | 479  | کابیان                                          |          |
| 511          | رضی الله عنه کے نز دیک مقبول نہیں               |         |      | باب: ۲۹۹                                        |          |
| 513          | ١٠-كتابُ الحدودفي السرفة                        |         | 481  | قسامت كابيان                                    | 1        |
|              | باب: ۳۰۰                                        |         |      | مسئلهٔ قسامت میں ائمہ ثلاثه کا مذہب اور اس پر   |          |
| 513          | - • • • • • • • • • • • • • • • • • •           | l .     | 484  | ان کے دلائل کا خلاصہ                            |          |
| 514          | حدسرقه کی حکمت                                  | 302     | 487  | "الا القسامة" والى حديث مجروح ب                 |          |
| 514          | سرقه كالغوى معنى                                | 1       |      | امام اعظم ابوحنیفه رضی الله عنه کے نزدیک قسامه  | 1        |
| 515          | ىنرقە كى اصطلاحى (شرعى )تعريف                   | ſ       |      | میں قسموں کی ابتدا میں بھی مدعی علیہ سے شروع    |          |
| 515          | شرط اوّل: چوركاعاقل وبالغ مونا                  | i       | 488  | کیے جانے پر دلائل                               | ł        |
|              | شرط دوم: وس درجم ياان كى ماليت ك                | 306     | 493  | قسامت کی شرعی حکمت                              | 283      |

| ہر س |                                               |         |      | وطاأما محمر ( جندووم )                        | <u> </u> |
|------|-----------------------------------------------|---------|------|-----------------------------------------------|----------|
| صفحه | عنوان                                         | نمبرشار | صفحه | عنوان                                         | نمبرشار  |
| 543  | فقہائے شافعیہ کا مسلک                         | 322     | 516  | برابر چوری کرنا                               |          |
| 545  | فقہائے مالکیہ کامسلک                          | 323     | 517  | دى درېم پر باتھ كائيے كى سزاپر حديث وآثار     | 307      |
| 545  | فقهائے حنابلہ کانظریہ                         | 324     | 518  | ائمه ثلاثه كے دلاكل اوران كاكتب احناف سے جواب | 308      |
| 546  | فقہائے حنفیہ کامسلک                           | 325     | 520  | شرط سوم: خفيه طور برمال لينا                  | 309      |
| 550  | قرآنی آیات                                    | 326     |      | شرط چهارم: چوری کیا ہوا مال جلدخراب           | 310      |
|      | بوقت ضرور حرام اشياء حلال هو جانے پر چند فقهی | 327     | 521  | نه ہونے والا ہو                               |          |
| 554  | حوالهجات                                      |         | 524  | شرط پنجم: المتقوم بونا                        | 311      |
|      | موجودہ دور کے چندعلماء کرام کا مسئلہ زیر بحث  | 1       |      | شرط شنشم المسروقة مين چوركواين                | 312      |
| !    | میں مؤقف ازمفتی محد شفیع' مریض کو دوسرے کا    |         | 526  | ملكيت كاشبه ملكيت كاشك نهرمو                  |          |
| 560  | خون دینے کامسکلہ                              |         |      | متعدد بارچوری کرنے پر ہاتھ پیر کا مے میں      | 313      |
| 560  | حكيم الامت مفتى احمد يارخان صاحب              | 329     | 531  | اختلاف مذاهب                                  |          |
| 560  | مولا نا نورالله بصير بوري                     | 330     | 533  | استدلال اوّل                                  | 314      |
| 562  | مفتى محرشفيع ديوبندى كامؤ قف اور دلائل        |         | 535  | استدلال دوم                                   | 315      |
|      | انسانی اعضاء کی پیوند کاری انسانی اعضاء کے    | 332     |      | باب: ۳۰۱                                      |          |
| 562  | شرعی احکام                                    |         | 8    | کھل یا دیگراشیاء کی چوری کے بیان میں جو ذخیرہ | 316      |
|      | غلام رسول سعيدي شيخ الحديث جامعه نعيميه كراجي | 333     | 536  | نہیں کی جاتیں                                 |          |
| 563  | كامؤ قف اور دلائل                             |         |      | باب:۳۰۲                                       |          |
| 563  | شرحمسكم ازسعيدي صاحب                          |         |      | چور کا ای قدر مال چرانا که جس قدر قطع کی سزا  | 317      |
| 564  | ابوالاعلى مودودي صاحب كامؤقف اوردلائل         |         |      | واجب ہو اس کا مقدمہ امام کے پاس چلا جائے      |          |
| 564  | مفتی کفایت الله کی رائے                       |         | 537  | اور مال مسروقه چورکو ہبہ کرنے کا حکم          |          |
|      | انسانی اعضاء کی پیوند کاری کے متعلق مصنف کی   | 337     |      | باب:۳۰۳                                       |          |
| 565  | رائے کی ا                                     |         | 538  | كتنى مقِدار كى چورى پر ہاتھ كا ٹا جائے گا؟    | 318      |
| 565  | دليل اوّل پرعدم اطمينان كيون؟                 |         |      | باب: ۳۰۶                                      |          |
| 566  | انسانی اعضاء کی پیوند کاری                    |         | !    | ایک ہاتھ اور پاؤں کٹوانے کے بعد پھر چوری      | 319      |
| 567  | دلیل دوم پرعدم اظمینان                        |         | 541  | کرنے والے کے متعلق                            |          |
| 567  | د کیل سوم برعدم اظمینان                       | 1       |      | باب: ۳۰۵                                      |          |
| 568  | دلیل چهارم پرعدم اطمینان                      |         | 542  | بھا گے ہوئے غلام کا چوری کرنا                 | 320      |
|      | غلام رسول سعیدی صاحب کی دلیل اوراس پرعدم      | 343     |      | باب:۳۰٦                                       |          |
| 568  | اطمينان                                       |         | 543  | اچکا کابیان                                   | 321      |

| صفحه | عنوان                                            | نمبرشار | صفحه | عنوان                                             | نمبرشار |
|------|--------------------------------------------------|---------|------|---------------------------------------------------|---------|
| 609  | احصان کیاہے؟                                     | 370     | 569  | شرح صحيح مسلم                                     | 344     |
| 611  | رجم کے ساتھ کوڑوں کی سزامیں اختلاف ہے            | 371     | 569  | مودودی صاحب کی دلیل برعدم اطمینان                 |         |
|      | رجم کے ساتھ کوڑے نہ مارنے پر دلالت کرنے          | 372     | 570  | مفتی کفایت اللّٰد کی مذکورہ عبارت کا خلاصہ        | 346     |
| 611  | والى چنداحاديث وآثار                             |         | 571  | ایک ضابطه کلیه                                    | 347     |
|      | غیر شادی شدہ زانی کوکوڑے لگانے پرسب کا           | 373     | 572  | مسئله چهارم: بوسث مارتم كاشرعي حكم                | 348     |
| 613  | اتفاق ہے کیکن شہر بدری میں اختلاف ہے             |         | 575  | مسئلہ پنجم: الکحل ملی دواؤں کے استعال کا شرعی حکم |         |
|      | غیرشادی شدہ کو صرف کوڑے لگانے کا حکم اوراس       | 374     | 581  | سائل کی عبارت کا خلاصہ                            |         |
| 614  | كاثبوت                                           |         | 581  | خلاصه کاجواب                                      | 351     |
|      | غیرشادی شدہ کو صرف کوڑے لگانے کے اثبات           | 375     | 583  | خلاصة كلام                                        |         |
| 615  | برآ ٹارِ صحابہاورا قوال تابعین کرام              |         |      | مقدمهازقكم جناب خالداسحاق ايدووكيث سابق           | 353     |
|      | حد رجم (سنگساری) پر اعتراضات اور ان کے           | 376     | 584  | ايدووكيث جنزل حكومت مغربي بإكستان                 |         |
| 616  | جوابات                                           |         | 586  | اسلام اور قرینه کی پیوند کاری                     | 354     |
| 616  | رجم کا ثبوت قر آن کریم سے                        | 377     | 586  | جواب دلیل اول<br>مانعین کی دوسری دلیل             | 355     |
|      | رجم کی آیت منسوخ التلاوۃ ہونے اوراس کے حکم       | 378     | 587  | مانعین کی دوسری دلیل                              | 356     |
|      | کا باقی ہونا' کتب احادیث سے اس کا ثبوت           |         | •    | قرینہ وغیرہ کی پیوند کاری کے مجوزین کے اجمالا     | 357     |
| 619  | ملاحظه بهو                                       |         | 589  | دلاكل                                             | :       |
|      | رسول الله عليه كاشادى شده زانى كوسنگسار كرنايا   | 379     | 590  |                                                   |         |
| 622  | " "                                              |         |      | پوسٹ مارٹم' اعضاء کی پیوند کاری اور خون چڑھانے    | 359     |
|      | شادی شدہ زانی یا زانیہ کورجم کرنے کا حکم خودحضور | 380     | 591  | كاحكم                                             |         |
| 624  | عليلة نے ارشاد فر مايا                           |         | 595  |                                                   | 360     |
|      | دوسرا واقعه: عبيله غامديه يا جهينه سے تعلق رکھنے | 381     | 595  | قرینه کی پیوند کاری                               |         |
| 625  | والى زانىيۇ آپ نے رجم كاحكم سايا-                | ,       | 595  | دارالا بصار كالمختصر تعارف                        | 362     |
| 626  | تيسراواقعه                                       | 382     | 596  | بحسب ضرورت                                        | 363     |
| 626  | چوتھاوا قعہ                                      | 383     | 598  | بحالی بینائی کے لیے آئکھوں کا عطیہ جائز ہے        | 364     |
|      | حضرت عمر بن الخطاب رضى الله عنه نے فر مایا که    | 384     | 605  | ابواب الحدود في الزنا                             | 365     |
|      | آیتِ رجم قرآنی آیت تھی اس کے مطابق حضور          |         | 606  | زنا كالغوى معنى                                   | 366     |
| 626  | علیہ اور پھر میں نے رجم کیا                      |         | 606  | زنا كاشرى معنى                                    |         |
|      | حضرت عمراورعلی رضی الله عنهما کا رجم کرنے کا حکم | 385     | 606  | فقهاءاحناف کے نز دیک زنا کی تعریف                 | [       |
| 629  | ر ينا<br>د ينا                                   |         | 608  | محصن کے رجم اور بکر کے جلد پرا تفاق ہے            | 369     |

| برحت |                                            |         | · ·  | وطاأمام حمر ( جلد دوم )                    | سرن ا   |
|------|--------------------------------------------|---------|------|--------------------------------------------|---------|
| صفحه | عنوان                                      | نمبرشار | صفحه | عنوان                                      | نمبرشار |
|      | مسئله اربعه:مشت زنی یا کسی غیر طبعی اور    | 403     |      | زنا کے ثبوت کے لیے گواہوں میں پائی جانے    | 386     |
| 671  | غيرفطري طريقه سيمنى كااخراج                |         | 631  | والى سات شرائط كابيان                      |         |
| 672  | مسئله خامسه: لواطت كاحكم                   | 404     | 633  |                                            | 1 1     |
|      | باب:۳۱۲                                    |         | ,    | نصاب شہادت ممل نہ ہونے کی صورت میں فقہاء   | 388     |
| 673  | شراب کی حد کا بیان                         | 405     | 638  | کے نداہب                                   |         |
| 676  | حرمتِ شراب میں مداہب                       | 1       | 639  | ائمه ثلاثه کے مسلک کی وضاحت اوراس پر دلائل | 389     |
|      | شراب نوشی کی حداحناف کے نز دیک اسٹی کوڑے   | 407     | 646  | ابن حزم کی تا ئید میں سعیدی صاحب کافتو کی  | 390     |
| 677  | ہونے پرتائیدی احادیث                       |         |      | باب:۳۰۷                                    |         |
| 678  | شرابی کی سزااستی کوڑ ہے ہونے پراجماع صحابہ | 1       | 647  | سنگساری کابیان                             | 391     |
|      | احناف کےمؤقف اسٹی کوڑے ہونے پر چیج مسلم    | 409     |      | باب:۳۰۸                                    |         |
| 679  | ہے ایک اعتراض                              |         | 651  | زنا کا اقرار کرنے کا بیان                  | 392     |
|      | شراب نوشی کی سزااستی (۸۰) کوڑے ہونے پر     | i i     |      | غیرشادی شدہ زانی کوصرف کوڑے لگانے پر چند   | 393     |
| 681  | مضبوط ومفصل روايت                          |         | 655  | احادیث                                     |         |
| 683  | شراب کی تعریف                              | 411     | 656  | اقرار سے لزوم حدمیں مذاہب فقہائے کرام      | 394     |
| 684  | یر شراب کی اقسام اوران کے احکام            |         | 8    | باب: ۳۰۹                                   |         |
|      | انگوری شراب کے علاوہ دیگر شرابوں کے پینے   | 413     | 659  | ز بروسی زنا کرنے کا بیان                   | 395     |
| 689  | والے جورام کے مرتکب ہوئے اس پراحادیث       |         |      | باب ۳۱۰                                    |         |
| 691  | ا ثباتِ جرم کے ذرائع درج ذیل ہیں           | 414     | 659  | ز نااورشراب میں غلاموں پرحد کا بیان        | 396     |
| 694  | نشهاترنے کے بعد حد کا اجراء ہوگا           | 415     |      | احصان کامعنیٰ اسلام' نکاح' آ زادی اور پاک  | 397     |
|      | باب:۳۱۳                                    |         | 662  | دامنی قرآن مجید میں موجود ہے 🖟             |         |
| 696  | بد بوداراور جوار کی شراب وغیره کاحکم       | 416     | :    | لونڈیوں کے کنوارے یا شادی شدہ ہونے ک       | 398     |
|      | باب:۳۱٤                                    | ·       | 664  | صورت میں سزامیں مساوات پر چندا حادیث       |         |
| 696  | خمر کے حرام ہونے اور مکر وہ شرابوں کا بیان | 417     |      | باب: ۳۱۱                                   |         |
|      | باب:۳۱۵                                    |         | 666  | اشاره كنابيسة تهمت لكانے پر حد كابيان      |         |
| 698  | دو چیز وں کی مخلوط شراب کا بیان            | 418     |      | مسیطه اولی :چوپایول سے بدفعلی کرنے کا      | 400     |
|      | باب:۳۱٦                                    |         | 668  | شری حکم کیاہے؟                             |         |
| 698  | تو ہےاور مرتبان کی شراب کا بیان            | 419     |      | مسئله ثانيه: مرده عورت سے وطی کرنے کا حکم  | 1       |
|      | باب:۳۱۷                                    |         |      | مسئله ثالثه عورت كاعورت كساته وطي          | 402     |
| 699  | شهدسے بنی شراب کابیان                      | 420     | 671  | کرنے پر صرفہیں                             |         |

| هرست |                                                          |         |      | وظاما محرر جلدووي                             | <u> </u> |
|------|----------------------------------------------------------|---------|------|-----------------------------------------------|----------|
| صفحه | عنوان                                                    | نمبرشار | صفحه | عنوان                                         | نمبرشار  |
|      | باب:۳۱۸                                                  |         | 701  | ١١- كتاب الفرائض                              |          |
| 726  | پھو پھی کی میراث کابیان                                  | 446     |      | بحث اوّل: میت کے ترکہ سے تعلق رکھنے والے      | 421      |
|      | باب: ۳۱۹                                                 | 5       | 701  | حقوق                                          |          |
| 727  | کیا نبی کاوارث ہوتا ہے اس کا بیان                        | 447     |      | وارث کے ہوتے ہوئے اس کووراثت سے محروم         | 422      |
|      | باب: ۳۲۰                                                 |         | 702  | ر کھنے کے اسباب ووجوہ                         |          |
| 728  | مسلمان' کا فر کاوارث نہیں ہوتا                           | 448     |      | قرآن کریم میں مٰدکورہ حصہ جات اور ان کے       | 423      |
|      | باب: ۳۲۱                                                 |         | 704  | مستحقين كي تفصيل                              |          |
| 730  | ولاء کی میراث کا بیان                                    | 449     | 704  | حارذ وی الفروض مردوں کے مختلف احوال           |          |
|      | باب:۳۲۲                                                  |         | 704  | (۱)باپ کےاحوال                                | 1        |
| 734  | اٹھائے ہوئے بیچے کی میراث کابیان                         | 450     | 705  | (۲)داداکے احوال                               | 1        |
|      | باب:۳۲۳                                                  |         | 705  | (٣) اخياً في بهائي                            | -        |
| 735  | وصيت كى فضيلت كابيان                                     | 451     | 706  | (۴)خاوندکے احوال                              |          |
|      | باب: ۳۲۶                                                 |         | 706  | ذوی الفرائض آٹھ عور تیں اوران کے احوال        | 429      |
|      | بوقت موت کسی کا اپنے تہائی مال کی وصیت کرنے              | 452     | 706  | (۱) بيوى                                      |          |
| 736  | كابيان إ                                                 |         | 706  | (۲) بئي                                       | 1        |
| 740  | علوم خمسه کی بحث                                         | 453     | 706  | (۳) يوني                                      |          |
| 742  | ماقي الأرحام كاعلم                                       | ,       | 1    |                                               | 1        |
| 742  | علم "ما في الأرحام" كثبوت برچندا حاديث                   |         | 708  | (۵)علاتی ہمشیرہ                               |          |
|      | د یو بندی علاء کا پنے بڑوں کے لیے''مها فسی               | 1       | 708  | (۲)ال                                         | ŀ        |
| 745  | الارحام'' كاعلم ماننا'اس پر چندواقعات                    |         | 709  | (۷-۸)دادی یا نانی                             |          |
|      | موت اور قیام موت کاعلم الله تعالیٰ نے حضور               | 1       | 710  | عصبهاوراس کی اقسام                            | İ        |
| 747  | ا كرم عليك كوعطا فرمايا                                  |         | 713  | حجب کابیان                                    | İ        |
| 749  | د یو بندی اینے بروں کا''موت کاعلم''مانتے ہیں             | i       | 713  | قجب نقصان                                     |          |
|      | غیرمقلدین بھی اپنے علماء کے لیے''موت کاعلم''<br>میں یہ   | 459     | 713  | قجبِ حر مان<br>                               | i i      |
| 750  | تشکیم کرتے ہیں                                           |         | 713  | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,       | i .      |
| 751  | الیاس تحریک کے بانی کواپنی موت کاعلم تھا<br>فریس         |         | 714  | فرائض کے مخرج کا بیان                         |          |
| 751  | بارش کب ہوگی؟اس کے علم کا ثبوت                           |         | 715  | عول کابیان<br>مدین برویند نبد                 | 1        |
|      | د یو بندی کوجھی اپنے بڑوں کو بارش بر سنے کاعلم<br>سر ۱۳۱ | 462     | 717  | تماثل مداخل توافق اور تباین کی پہچان<br>نصریب | 1        |
| 753  | رکھناشلیم ہے                                             |         | 717  | تصحیح کے بیان میں                             | 445      |

| فهرست |        |         | 6    | ت موطا آمام ممر ( جلدووم )                                                                                          | شرح موطاامام محمد ( جلد دوم ) |  |
|-------|--------|---------|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|--|
| صفحه  | عنوان  | نمبرشار | صفحہ |                                                                                                                     | نمبرشا                        |  |
|       |        |         |      | 4 قرآن کریم کا کامل علم الله تعالیٰ نے اپنے حبیب<br>طابقتی نہ نہ                                                    | 63                            |  |
|       |        |         | 754  | متلاته کوعطافر مایا<br>عقیمی کوعطافر مایا<br>40 تفسیر از شبیر احمدعثانی                                             |                               |  |
|       |        |         | 754  | 41 تسیراز شبیراحمد عنای<br>41 تفسیراز عثانی                                                                         | 64                            |  |
|       |        |         | 755  | 41 سیرارعمای<br>41 لوح قلم کرترام علوم کوحضور علیقیر کسمزر علم ا                                                    | 66                            |  |
|       |        |         | 755  | 44 سیرار عمای<br>40 لوح وقلم کے تمام علوم کوحضور علیقی کے سمند رعلم<br>سے ایک قطرہ کی نسبت ہے<br>40 قصیدہ بردہ شریف |                               |  |
|       |        |         | 756  | 41 قصيده برده شريف                                                                                                  | 67                            |  |
|       |        |         | 756  | 41 شرح قصيده خربوتي                                                                                                 | 68                            |  |
|       |        |         | 757  | 41 نشر الطيب                                                                                                        | 69                            |  |
|       |        |         |      | ر میب<br>4 احادیث اوران کی شروح سے حضور علیت کے علم<br>کلی کا ثبات                                                  | 70                            |  |
|       |        | ,       | 760  | الله ما الله ما الله ما الله ما الله ما الله ما الله ما الله ما الله ما الله ما الله ما الله ما الله                |                               |  |
|       |        |         | 700  | 4 علمائے امت کے اقوال رسول کریم علیہ کے ا<br>لیے علم غیب کلی کا ثبوت                                                | /1                            |  |
|       |        |         | 762  | ھیے م بیب 60 ہوت                                                                                                    |                               |  |
|       |        |         |      |                                                                                                                     |                               |  |
|       | 1      |         |      |                                                                                                                     |                               |  |
|       |        | 7       |      |                                                                                                                     |                               |  |
|       |        |         |      |                                                                                                                     |                               |  |
|       |        |         |      |                                                                                                                     | :                             |  |
|       |        |         |      |                                                                                                                     |                               |  |
|       |        |         |      |                                                                                                                     |                               |  |
|       | 1, 12, |         |      |                                                                                                                     |                               |  |
|       |        |         |      |                                                                                                                     |                               |  |
|       |        |         |      |                                                                                                                     |                               |  |
|       |        |         |      |                                                                                                                     |                               |  |
|       |        |         |      |                                                                                                                     |                               |  |
|       |        | !       |      |                                                                                                                     |                               |  |
|       |        |         |      |                                                                                                                     |                               |  |

## ٦-كِتَابُ النِّكَاحِ نكاح كابيان

نكاح عام حالات مين حضور ﷺ كى سنت مباركه به كيكن جب شديدخطره لاحق موكدا كرييسنت نه اپنائي مني، تونفس بد کاری میں گرفتار ہوجائے گا تو پھراسی سنت کا درجہ وجوب کا ہوجا تا ہے۔ سیح حدیث میں وارد ہے:

قال عبد الله كنا مع النبي ضَلِلَّتُ اللَّهُ الله الا حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عنه روایت کرتے ہیں کہ نه ملتا تھا۔ پس رسول الله فطالتھ آھی نے ہم سے فرمایا: ان الشباب من استطاع منكم الباة فليتزوج فانه اغض جاعت نوجوانان!تم میں سے جے نکاح کی طاقت ہے وہ شادی کر للبصر واحصن للفرج ومن لم يستطع فعليه بالصوم لے کیونکہ شادی کر لینا نظروں کی حیاء اور شرمگاہ کی یا کیزگی ہے فان له وجاء. اور جسے طافت نہیں وہ لاز ما روزے رکھے کیونکہ روز ہشہوت کا تو ڑ

(صحح بخاري ج ٢ص ٥٨ ٤ كتاب النكاح الترغيب في النكاح)

روایت ندکورہ میں صاحب استطاعت نوجوان کے لئے شادی کرنے کا حکم دیا گیا ہے اور مالی طور پر عدم استطاعت والے کو روزوں کے ذریعہ خواہشات نفسانی پر قابو پانے کا طریقہ تعلیم فرمایا گیا ہے۔ بعض احادیث میں وضواور عسل کو بھی شہوت کم کر دینے میں مؤثر فرمایا گیا ہے۔ بہرحال صاحب استطاعت کوشادی ضرور کر لینی جاہیے تا کہ شرم وحیا اور پاک دامنی کی زندگی بسر کر سکے۔ حدیث شریف میں ایسے خص کے نکاح نہ کرنے پر وعید بھی ندکور ہے۔

حضرت ابوذرغفاری رضی الله عنه بیان فرماتے ہیں کہ حضور فطالتھ التھا کی بارگاہ اقدس میں عکاف بن بشر تمیمی آیا۔ آپ نے اس سے یو چھا: تہاری بیوی ہے؟ عرض کی نہیں فرمایا: کوئی لونڈی ہے؟ عرض کی نہیں کیو چھا مالدار ہو؟ عرض کی جی حضور۔آپ نے فر مایا: پھر تواس وقت شیطان کے بھائیوں میں سے ہے۔ اگر تو نصاریٰ سے ہوتا تو راہب (خدا پرست) ہوتا کیکن یا در کھو ہماری سنت شادی کرنا ہے تم میں سے شریرلوگ وہ ہیں جو بن بیوی زندگی گزارتے ہیں اور تم میں وہ مرد ذلیل ہیں جو تنہائی اور جدائی کی زندگی گزارنے دالے ہیں' کیاتم شیطان کے ساتھ کھیل کود پسند کرتے ہو؟ نیک بندون کے لئے شیطان کے پاس گمراہ کرنے کاعظیم ہتھیار عورتوں کے سوااور کوئی نہیں ہے۔ ہاں شادی شدہ لوگ یا کیزہ ہیں اور شیطان سے بہت دور ہیں۔اے عکاف! تجھ پر افسوں ہے۔ حضرت داؤد، ابوب، بوسف اور کرسف علیهم السلام کی عورتوں کامتہیں حال معلوم ہے؟ بشیر بن عطیہ نے اس پرعرض کیا: یا رسول الله! كرسف كون بين؟ آپ نے فرمايا: ايك نيك آدمى تھا جس نے تين سوسال تك سمندر كے كنارے الله تعالى كى عبادت كى ون كوروزه رکھتا اور رات قیام میں بسر کرتا تھا بھراس نے اللہ تعالیٰ کے ساتھ کفر کیا جس کا سبب اس کی معثوقہ بنی۔اس نے ہرایک عبادت چھوڑ دی۔الله تعالیٰ نے پھراسے توفیق توبہ عطا فرمائی اوراسے پہلے راستہ پر ڈال دیا۔اے عکاف! تجھ پرافسوس ہےتم نکاح کرلو ور نہ ذُكُرُكَان والے موجاؤ كے۔اس برعكاف نے عرض كى:حضور!ميرا پھرنكاح كرد يجيئر آپ نے فرمايا: لو پھر ميں نے تمہارا نكاح كريمه بنت كلثوم سے كرديا ہے۔ (مندامام احمد بن خنبل ج٥ص ١٦٣ ااحاديث ابوذرغفارى مطبوعه بيروت)

### ہم بستری کے آداب

- (1) حضور ﷺ کامعمول تھا کہ آپ کو جب کی صحابی کے بارے میں پتہ چلتا کہ اس نے شادی کر لی ہے تو آپ یہ دعا فرماتے:''بارک المله وبارک علیک و جمع بینکما بالخیر اللہ تعالیٰ برکت فرمائے اور تجھ بربرکتیں نازل فرمائے اورتم دونوں میاں بیوی کو خیر کے ساتھ جمع کرے'۔ (ترندی شریف جاس ۲۹ کتاب الٹکاح باب ماجا پلمتزوج)
- (۲) جب حضور خلات المنظم نے علی الرتضی کے ساتھ سیدہ فاظمہ زہرا کا عقد کر دیا تو آپ ان کے گھر تشریف لائے۔سیدہ کو پانی لانے کا حکم دیا 'انہوں نے گھر میں سے ایک بیالہ پانی مجراحاضر کیا'' آپ نے اسے لیا اور تھوڑا ساپانی منہ میں لے کر پھر اس بیالہ میں ڈال دیا۔فرمایا: بٹی آ گے آؤجب آپ تریب ہوئیں تو آپ نے بیالہ سے پانی کا چلو لے کران کے سر اور سینہ کے درمیان چھینٹا مارا اور بید عادی: ''اللہم انی اعید ہا بک و ذریعها من الشیطن الموجیم. اے اللہ! میں اس کو اور اس کی اولا وکو شیطان مردود سے تیری پناہ میں دیتا ہوں'' پھر ارشاد فر مایا: منہ دوسری طرف کر لوچنا نچ آپ نے سیدہ کے دونوں کندھوں کے درمیان چھینٹا مار کر یہی دعا پڑھی۔ بعد ازیں حضور ضلاح کیا۔فراغت پر فر مایا: احتای اللہ تعالیٰ کے نام اور اس کی برکت کے ساتھ ای پاس چلے جاؤ۔

#### نکاح کے چندفوائد

- (۱) اولا وحاصل کرنا: نکاح دراصل ای مقصد کے ساتھ مقید ہے اور اس سے نسل انسانی کی بقا اور اس کا فروغ مطلوب ہے۔
  اللہ تعالیٰ نے انسان میں شہوت اسی لئے رکھی کہ مردا پنی بیوی کے کھیت میں نیج ڈالے۔ اللہ تعالیٰ اس کے بغیر بھی نسل انسانی کو

  باقی رکھنا چا ہتا تو رکھ سکتا تھا لیکن اس کی حکمت کا تقاضا یہی ہے کہ اسباب بروئے کار لائے جا ئیں۔ انسان اولا د کے حصول کے

  لئے جو کوشش کرتا ہے اس میں اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور محبت کا بھی وظل ہے کیونکہ وہ شادی کرتا ہے تو وہ بھی اللہ تعالیٰ کے احکام

  یمل کرتے ہوئے اور پھر اولا دکی طلب کے لئے ہم بستری کرتا ہے تو وہ بھی اللہ تعالیٰ کے ارشاد پر ممل کرتے ہوئے۔

  یمل کرتے ہوئے اور پھر اولا دکی طلب کے لئے ہم بستری کرتا ہے تو وہ بھی اللہ تعالیٰ کے ارشاد پر ممل کرتے ہوئے۔
  - (۲) نکاح کے ذریعہ جب نیک اولا د حاصل ہوتی ہے تو اس سے برکت کے حصول کی کوشش کرتا ہے۔
    - (٣) اولا د کی عمدہ تر بیت کر کے ملک وملت کے استحکام اور تغییر کے گئے اچھے انسان مہیا کرتا ہے۔
      - (٤) اپنے بڑھاپے کے دست باز و بناتا ہے۔
  - (۵) بچوں کی وجہ سے گھر سے محبت کرتا ہے اور بیاری کی حالت میں تیار داری کا ذریعے ثواب مہیا کرتا ہے۔
- (٦) بحین میں فوت ہوجانے والی اولادکل قیامت کو والدین کے شفیع ہوتی ہے۔ حضرت علی المرتضٰی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضور ضلاً اللہ اللہ اللہ عنہ اللہ عنہ کے والدین کوجہنم میں واخل کیا جائے گاتو وہ بچہا پنے ماں باپ کے بارے میں اللہ تعالی سے ضد کر ہے گا بجراسے کہا جائے گا: جھڑ الو بجے! اپنے ماں باپ کو جنت میں لے آچنا نچہ وہ اپنی ناف کے ذریعہ سے تعینے کر انہیں جنت میں لے جائے گا۔ (بحوالہ ابن ماجہ م) ۱۱ مطبوعہ کرانی کا
  - (٧) ماں باپ کی تعلیم وتربیت کی بدولت اولا دکی نیکیاں ان کے نامہُ اعمال میں بھی درج کی جاتی ہیں۔
- (A) اولاد کی نیکیوں سے والدین کی مغفرت ہو جاتی ہے۔ امام رازی لکھتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا ایک قبر پرسے گزر ہوا تو دیکھا کہ قبر والے کوفر شتے عذاب دے رہے تھے پھر پچھ عرصہ گزرنے کے بعد وہاں سے آپ گزرے تو دیکھا کہ رحمت کے فرشتے اس میت کے پاس نور کے تھال لئے بیٹھے ہیں' آپ حیران رہ گئے' آپ نے نماز ادا فر ماکر اللہ تعالیٰ سے اس کے

بارے میں پوچھا۔وحی آئی کہ یہ بہت گنہگارتھا جب سے مراعذاب میں گرفتارتھا' بوفت مرگ اس کی بیوی حاملتھی' بچہ بیدا ہوا بڑا ہوا' تو اسے دین تعلیم کے لئے درسگاہ میں بھیجا گیا جب استاد نے اسے پڑھایا بسسم اللہ الوحمن الوحیم تو مجھے حیا آئی کہ میں زمین کے اندراس شخص کوعذاب دوں، جس کے بیٹے نے زمین پرمیرانا م لیا ہے۔

(تفبير كبيرج اص ٨٨ ـ ٩ ٨ مطبوعه بيروت ١٣٩٨ه)

ندکورہ فوائد کے علاوہ خواہشات نفسانی کازورٹوٹنا، نکاح کاحضور ﷺ کے ارشاد عالی کے مطابق نصف ایمان ہونا، بیوی کے ذریعہ سکون ملنا، عورت کے نیک ہونے کی صورت میں عبادت میں اخلاص پیدا ہونا اور دنیا میں جنت کی زندگی بسر کرنا بھی نکاح کے ذریعہ سکون ملنا، عورت کے نیک ہونے کی صورت میں عبادت میں اخلاص پیدا ہونا اور دنیا میں جنت کی زندگی بسر کرنا بھی نکاح کے فوائد میں شامل ہے۔احادیث وفقہ کی کتب میں اور بھی کثیر فوائد درج ہیں۔فاعتبر وا یا اولی الابصار

## ایک سے زائد ہیو یوں کے درمیان حقوق کی تقسیم کا بیان

امام مالک نے ہمیں خردی کہ ہمیں عبداللہ بن ابی بکر نے عبدالملک بن ابی بکر بن حارث بن ہشام سے خردی ۔ انہوں نے اپنے والد سے خبر دی کہ جب حضور ﷺ آئے ہیں آئی فرمائی تو صبح کے حضرت ام سلمی رضی اللہ عنہا کے ساتھ شب باخی فرمائی تو صبح کے وقت ارشاد فرمایا: کہ میں ایسا نہ کروں گا کہتم اپنے لوگوں میں ذلیل ہو ۔ تم اگر چاہوتو سات دن تمہارے پاس رہوں اور سات دن دوسری بیو یول کے پاس گزاروں اور اگرتم چاہوتو تین دن تمہارے پاس رہوں اور تین دن تمہارے پاس رہوں اور تین دن تمہارے کے جواب میں ام سلمی نے کہا کہ تین دن والی بات بہتر ہے۔

امام محمد کہتے ہیں کہ ہماراعمل میہ ہے کہ آدمی کو چاہیے کہ اگر وہ
ایک ہفتہ نئی ہیوی کے پاس گزارتا ہے تو دوسری عورتوں کے پاس
بھی سات سات دن رہے اس پر کوئی اضافہ نہ کرے اور اگر نئی
ہیوی کے ہاں تین دن قیام کرتا ہے تو دوسری ہیویوں کے پاس بھی
تین تین دن رہے ۔ امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے دیگر فقہاء
کرام کا یہی تول ہے۔

٢٢٢- بَابُ الرَّجُلِ تَكُونُ عِنْدَهُ نِسُوَةٌ كَيْفَ يَقْسِمُ بَيْنَهُنَّ

٥١٣ - أَخْبَرُنَا مَالِكُ حَدَثْنَا عَبْدُ اللهِ بُنُ آبِي بَكْرِ عَنْ عَبْدُ اللهِ بُنُ آبِي بَكْرِ عَنْ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنَ آبِي بَكْرِ بِنِ الْحَارِثِ ابْنِ هِشَامِ عَنْ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنَ آبِي بَكْرِ بْنِ بَنَى بِأَمْ سَلَمَةَ قَالً عَنْ اَبِيْهِ آنَّ النِّيَّ صَلَّلًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْلِي اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الل

قَالَ مُحَدِّمَدُ وَبِهِذَانَا نَحُدُ يَنْبَغِى إِنْ سَبَّعَ عِنْدَهَا اَنْ يُسَبِعَ عِنْدَهَا اَنْ يُسَبِعَ عِنْدَهَا اَنْ يُسَبِعَ عِنْدَهُ لَا يَزِيْدُ لَهَا عَلَيْهِنَّ شَيْنًا وَإِنْ ثَلَّتَ عِنْدَهُ لَا يَزِيْدُ لَهَا عَلَيْهِنَّ شَيْنًا وَإِنْ ثَلَّتَ عِنْدَهُ لَا يَزِيْدُ لَهَا عَلَيْهِ وَلَا اَبِى حَنِيْفَةَ وَالْعَامَّةِ مِنْ فَقَهَا لِنَا اَنْ يُنْكِيْ عَلَيْهِمَ وَهُ وَقُولُ اَبِي حَنِيْفَةَ وَالْعَامَةِ مِنْ فَقَهَا لِنَا اَنْ يُنْكِيْ اللهِ عَلَيْهِمَ وَ

پہلے سے موجود ہیو یوں اور نئی دلہن کے درمیان تقسیم اوقات کے متعلق جمہور علاء امام مالک، شافعی اور امام احمد بن صنبل رضی اللہ عنہم فرماتے ہیں کہ نئی اور پرانی کے حقوق یوں ہیں۔ اگر نئی ہیوی کنواری ہے تو شب زفاف کے بعد اس کے ہاں زیادہ دن تھہر نااس کا حق ہے یعنی نئی کنواری ہیوی کے ساتھ سات دن رہنا چا ہے اور سات دن کے بعد پرانی ہیویوں کے ساتھ ایک دن بسر کر ہے اور اگر نئی ہیوی مطلقہ یا ہیوہ ہے تو اس کے ساتھ پہلے تین دن گزارے اور پھر ہرایک ہیوی کے پاس ایک ایک دن بسر کر لے کین امام اعظم ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ کے فزد یک تقسیم اوقات میں نئی اور پرانی ہیوی کے درمیان کی بیشی نہیں ہے۔ آپ فرماتے ہیں کہ برابر کی تقسیم او جب ہے اگر نئی کے پاس بھی تین تین دن بسر کرنے چاہیں۔

## امام اعظم رضی اللّه عنه کے نقط نظریر قر آن وحدیث سے دلائل

ولیل اول: الله تعالی کاارشادہ:

اور اگر مہیں ایک سے زائد ہو یوں کے درمیان عدل و انصاف نەكرىكنے كاخوف ہوتو پھرايك ہى پراكتفا كرو\_ وَإِنْ خِفْتُمُ أَنْ لَا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً الاية.

اس تھم میں ایک سے زائد ہویوں کے درمیان عدل وانصاف کی صورت میں نئی اور پرانی ، کنواری اور مطلقہ وغیرہ کے درمیان کوئی فرق نہیں رکھا گیالہذا آیت مذکورہ کا واضح مفہوم اس پر دلالت کرتا ہے کہ ہرفتم کی بیوی کے درمیان اوقات کی تقسیم میں برابری

دلیل دوم: ارشادباری تعالی ہے:

وَلَنْ تَسْتَطِيْعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النِّسَاءِ وَلُوْ حَرَصْتُمْ فَلَا تَمِيْلُوا كُلُّ الْمَيْلِ فَتَذَرُوُهَا كَالْمُعَلَّقَةِ. (النساء:١٢٩)

اورتم ایک سے زائد عورتوں کے درمیان ہر گز حقیقتا برابری نہ كرسكو مع اگرچة م اس كے شديدخوا بش مند بھى مولېذا ايمانېيس مونا جاہیے کہان میں ایک کی طرف تم بالکل مکمل مائل ہو جاؤاوراس کے مقابلہ میں دوسری کولئلتا ہوا چھوڑ دو۔

آیت کریمہ میں مردکو جواپنی بیویوں سے قبی محبت ہوتی ہے اس کے بارے میں فر مایا گیا کہ محبت قبی جوتمہارے اختیار میں نہیں میاللد تعالیٰ کی بیدا کردہ ہے۔اس میں تم ہر بیوی کو برابر درجہ کی محبت دے سکو۔ بیٹم سے نہ ہو سکے گا اگر چہتم اس کے لئے لا کھجتن بھی کروہاں جن باتوں میںتم اپنے اختیار سے دوعورتوں کے درمیان برابری کر سکتے ہوان میں بے انصافی اور زیادتی نہیں ہونی جاہیے مثلًا ایک کو بھلے دل سے اخراجات کے لئے رقم دینا اور دوسری کو بقذر ضرورت اور وہ بھی بار باراصرار پڑ ایک کے ساتھ مہینہ بھر گزارنا اور دوسری کے لئے ایک دن بھی نہ نکالنا۔ آیت مذکورہ میں بقدر امکان عدل وساوات کو ضروری قرار دیا گیا ہے۔ اس میں نوبیا ہتا اور یرانی کے مابین کوئی امتیاز نہیں رکھا گیا۔ یہ بات عبارت انص سے ثابت ہے۔ وليل سوم: ام المؤمنين سيده عا ئشه صديقه رضى الله عنها بيان فرماتي بين:

ان النبى صَلَيْكُ لِيَنْكُ كَان يقسم بين النساء فيما تملك ولا املك.

نی کریم فطال این این بویوں کے درمیان باریوں کوتقسیم فيعدل ويقول هذه قسمتي فيما املك فلا تلمني فرمايا كرتے تقوتو خوب عدل سے كام ليا كرتے تھ اور فرمايا کرتے تھے یہ میری تقسیم ہے جومیر ہے بس میں ہے اور جن کا اے

(جامع ترندی، جام ۱۳۶ مطبوعه امین کمپنی د بلی، ماجاء فی الته ویته) الله! تو ما لک ہے اور میرے بس میں نہیں ان پر مجھے ملامت نہ کرنا۔ اس روایت میں بھی نئی اور پرانی کا کوئی امتیاز نہیں کیا گیا۔اگراس کی مخبائش ہوتی تو خودام المؤمنین عا ئشہ صدیقه رضی الله عنها وہ واحدز وجه رسول کریم فطالی التی این جو کنواری آپ کے عقد میں آئی تھیں ان کے لئے دوسری از واج مطہرات کی نسبت ملاقات اور باریوں کے اعتبار سے اگر امتیاز ہوتا تو یہ مستحق تھیں اور خود حضور ﷺ کا امتیازی عمل ذکر فرماتیں۔اسی عدم امتیازی توثیق حضور ضَلَقَتُهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مِوتَى مِ كَهُ ميرى يتقيم ان امور مين مج جومير يس مين مين مين ' كهان پيغ ، شب باش ، باریوں وغیرہ میں آ دمی جو کچھ کرتا ہے وہ اپنے اختیار سے کرتا ہے لہذا معلوم ہوا کہ اختیاری امور میں ہرعورت برابر کی حقدار ہے۔ وليل جِهارم: سيده عائشه صديقه رضى الله عنها سے ہى عبدالله بن يزيداوران سے ابوقلا بدراوى ہيں كه مائى صاحبہ نے فرمايا:

كان رسول الله صَلَّالَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

(صیح این جبان ج۲ ص۲۰۳)

رسول کریم ضلای آیگی آیگی از داج مطهرات کے درمیان اوقات کی تقسیم فر مایا کرتے تو عدل سے کرتے تھے پھر اللہ تعالی کے حضور عرض کرتے اے اللہ! میر رافعل ہے جس کا مجھے اختیار ہے لہذا تو میرے ان کاموں میں ملامت نہ کرنا جو میرے بس میں نہیں ہیں۔

اس روایت میں بھی اس سے پہلی روایت کی طرح امور اختیاریہ میں عدل ومساوات کرنے کا امر موجود ہے اور غیر اختیاری باتوں میں اگر کی بیشی ہوجاتی ہے تو اس کے متعلق باز پرس نہ ہوگی۔ان دونوں روایات میں بھی نئی اور پرانی ہر دونتم کی عورتوں کا ایک ہی حکم ہے اس لئے نئی بیوی کو پرانی بیوی سے زیادہ وقت دینا اور اس کی طرف زیادہ آنا جانا درست نہیں ہے۔

وليل ينجم : حضرت ابو ہريره رضى الله عندراوى بين كدرسول الله فَطَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللّ

من كانت لـه امراتان فمال مع احدهما على الاخرى جاء يوم القيامة واحد شقيه ساقط.

( محیح ابن حبان ج۲م ۲۰ مرقم الحدیث: ۲۹۳)

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نبی علیہ السلام سے روایت کرتے ہیں کہ جس آ دمی کی دو بیویاں ہوں اور ایک کو دوسری پرتر جے دیتا ہو تو قیامت کے دن اس حالت میں آئے گا کہ اس کی ایک طرف گری ہوگی

اس ارشاد عالی میں جس جھکاؤ کو بیان کیا گیا ہے اس سے مرادا نہی اختیاری امور میں جھکاؤ ہے ول میں محبت کی کی بیشی اور دوسر نے غیراختیاری امور میں مساوات نہ ہونا اللہ تعالیٰ کی طرف سے معاف کر دیا گیا ہے لہذائی بیا کے اندائی کی طرف سے معاف کر دیا گیا ہے لہذائی برانی کا فرق کئے بغیر رہنے ہے ۔ کھانے پینے وغیرہ اموراختیار یہ میں تمام عورتوں کے درمیان عدل وانصاف ضروری ہے۔ کیل ششم : سیدہ اسلمٰی رضی اللہ عنہا سے مروی ہے :

ان النبى ضَلَّالِهُ اللهُ  وقال ليس بك على اهلك هوان ان شنت سبعت لك سبعت نسائى.

( محیح ابن حبان ج۲ ص ۲۰۱۳)

ری میں ایس ایا ہے۔ کرنے کے آپ قائل نہیں ہیں۔امام اعظم رضی اللہ عنہ کے مسلک کے چند دلائل پیش کرنے سے قبل ابن ابی حاتم کی ایک روایت ملاحظہ فرمالیں۔

سیدہ امسلمی رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ جب نبی کریم خلالیکا ایک نے ان سے شادی کی تو فرمایا اگر تو چا ہے تو ایک ہفتہ تیرے لئے مقرر کر دوں ادر اگر تو نے ایک ہفتہ اپنے لئے مقرر کرنے کو چاہا تو پھر میں اپنی دوسری ہویوں میں سے ہرایک کے لئے ایک ایک ہفتہ مقرر کروں گا اگر تو حق مہر میں اضافہ کی خواہش رکھتی ہے تو پھر دوسری عورتوں کے حق مہر بھی میں زیادہ کردوں گا۔

قار کین کرام! اس روایت سے معلوم ہوا کہ باری اور جن مہر وغیرہ میں تمام عورتوں کے ساتھ عدل وانصاف ضروری ہے۔ جب آپ ضائی ایٹی ہے تی ہے تو پھراتی مدت دوسری ہرا کیا ہیوی کو بھی میں دول گا۔ اس واضع ارشاد کے بعدی اور برائی، کواری اور بوہ کے درمیان باری اور جن مہر وغیرہ اموراضیار سید میں برابری نہ کرتا کس طرب درست ہوسکتا ہے؟ اگر نو بیا ہتا کے لئے ابتدائی ملاقات اور دوسری یو بوں کے درمیان وقت کا فرق ہوتا تو حضور ضائی ایٹی ہی سیدہ امسلمی رضی اللہ عنہا کو وہ نہ ارشاد فرمائے جو روایات میں آپ ملاحظہ کر چکے ہیں۔ اب ہم حضور ضائی ایٹی گئی گئی سیدہ کی طرف آتے ہیں۔ آپ نے فرایا: اگر ہیں تیرے پاس تین دن رہوں گا بھر دوسری یو بول کے ہاں قیام کروں گا۔ اس ارشاد کا بطاہر مطلب یہی نکاتا ہے کہ بیتین دن خالص تیرے لئے ہیں۔ اس کے بعد دوسری یو بول کے ہاں قیام کروں گا ۔ اس ارشاد کا بیونکہ حضور ضائی گئی گئی ہو کہ بیوں کے ہاں تیا میں ہو گئی ہو کہ بیا کیا ہم ہوا کرے گا گئی سیدہ کیوں کے ہاں تیا میں ایک دن کا قیام ہر ایک بیوی کے پاس کیوں کے ہاں قیام کروں گا تو اس میں ایک دن کا قیام ہر یوی کے پاس کیوں کے ہاں قیام کروں گا تو اس میں ایک دن کا قیام ہو کرے کہ بیری کی بیری کے باس کی میں ایک دن کا قیام ہر کروں کا تو اس میں ایک دن کا تین دن کا صاف میں کروں گا تو اس میں ایک دن کی بیری کی بیری کیا ہوں کیا کوئی تذکرہ نہیں ہو اس کے بیری تین دن کا صاف میان احادیث سے ہوتی ہوتی ہوتی میں میں خود ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی میں میں دن کا صاف صاف ذکر موجود ہے۔ مثل میں میں تین تین دن گزاروں گا۔ اس مفہوم کی تا کیوان احادیث سے ہوتی ہوتی میں میں دن کا صاف صاف ذکر موجود ہے۔ مثل دن کا صاف صاف ذکر موجود ہے۔ مثل دن سے بعض دو ایک میں میں بیری دن کا صاف صاف ذکر موجود ہے۔ مثل

زاد فی بعض الروایات ان شئت ثلثت لک وثلثت لهن. (مبسوطللمزحی ج۵ص ۲۱۸)

اس روایت نے قیام کرنے کی مدت واضح کر دی جس سے عدل وانصاف بالکل واضح ہے۔ م

اعتر اض

حضرت عبدالله بن عمر ورضی الله عنهٔ سے روایت ہے کہ حضور خلا الله عنهٔ سے روایت ہے کہ حضور خلا الله عنه کا الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه دی کر بے و اس کے ہاں تین دن قیام کر بے۔اس کوامام احمد نے روایت کیا۔ اس کے راویوں میں ایک راوی الحجاج بن الارطات ہے جو مدلس ہے اور بقیہ راوی ثقہ ہیں۔حضرت عبد الله بن عباس رضی الله عنها سے روایت ہے کہ نبی کریم میں ایک گھرا کے فرمایا: کہ کنواری

لئے تین دن اوران دوسری ہرعورت کے لئے تین تین دن ہول گے۔

عن عبد الله بن عمرو ان النبي صلاح قال اذا تنزوج الرجل البكرا قام عندها ثلثة ايام رواه احمد وفيه الحجاج بن الارطات وهو مدلس وبقية رجاله ثقات عن ابن عباس عن النبي صلاح قال المبكر سبعا وللثيب ثلاثا رواه الطبراني وفيه عبد الله بن عامر الاسلمي وهو ضعيف.

(مجمع الزوائدج بهص٣٢٣ بابالقنم مطبوعه بيروت)

کے لئے سات دن اور بیوہ یا مطلقہ کے لئے تین دن ہیں۔اسے طبرانی نے روایت کیا اوراس میں ایک راوی عبداللہ بن عامر اسلمی

ہے جوصعیف ہے۔

جواب: روایت ندکورہ میں کنواری کے پاس تھہرنے میں باہم اختلاف ہے۔ ابن عمر کے بقول تین دن اور ابن عباس کی روایت کے مطابق سات دن ذکر کئے گئے ہیں۔ای طرح کنواری اورغیر کنواری کوایک طرح برابر بھی کر دیا گیا ہے وہ اس طرح کہ روایت اولی میں کنواری کے لئے تین دن اور روایت ثانیہ میں غیر کنواری کے لئے تین دن ذکر ہوئے۔اس اختلاف کے ہوتے ہوئے ان روایات یرعمل نہیں ہوسکتا۔ نیز دونوں روایات میں سے ایک کے اندرایک راوی مدنس اور دوسری میں ضعیف ہے تو معلوم ہوا کہ غیر کنواری کے لئے تین دن اور کنواری کے لئے سات دن مقرر کرنا ان دونوں روایات سے اس کا استدلال درست مہیں ہے۔

( بحذف اسناد ) حضرت الس رضى الله عنه بيان كرتے ہيں کہ حضور خُطِلِیُّنگاکیّڈیگی نے فرمایا: کنواری کے لئے سات دن اور غیر كنواري (مطلقه، بيوه) كے لئے تين دن ہيں۔

اخبرنا محمد بن اسحاق بن خزيمة من اصل كتابه قال حدثنا عبد الجبار بن العلى قال حدثنا سفيان قال حدثنا ايوب عن ابي قلابة عن انس ان النبي ضَالِيُّكُمُ البَّهِ عَلَي قَال سبع للبكر وثلث للثيب. ( عَمِي ابن حبان ج٢ص ٢٠مطبوعه بيروت طبع جديد \_رقم الحديث: ٣١٩٥)

اس روایت میں چونکہ پہلی دوروایات والے مجروح راوی نہیں ہیں اور نہ ہی کنواری اور غیر کنواری میں مدت کا اختلاط ہے لہذا معلوم ہوا کہ کنواری کے لئے سات دن اورغیر کنواری کے لئے تین دن کا قول درست ہے۔

جواب: روایت مذکورہ کا مرکزی راوی محمد بن اسحاق سخت مجروح ہے اس پر جو جرح کی گئی ہے وہ ملاحظہ فر مائیں۔

دراوری سے منقول ہے کہ ابن اسحاق کو بوجہ قدری ہونے کے کوڑے مارے گئے۔مروزی نے کہا کہ امام احمد بن حلبل کا قول ہے کہ ابن اسحاق تدلیس کرتا تھا ۔ صبل بن اسحاق نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ سے سناوہ کہتا تھا کہ ابن اسحاق جمت نہیں ہے۔ ابن معین سے میمونی نے بیان کیا کہ ابن اسحاق ضعیف ہے اور نسائی کا کہنا ہے کہ بیرقوی نہیں ۔ امام مالک نے اسے ایک دجال قرار

عن دراور وجلد ابن اسحاق يعني في القدر. قال مروزي قال احمد بن حنبل كان ابن اسحاق يدلس. قال حنبل ابن اسحاق سمعت ابا عبد الله يقول ابن اسحاق ليس بحجته. قال ميموني عن ابن معين ضعيف وقال النسائي ليس بقوى. قال مالك دجال من الدجلة.

(تهذيب التهذيب جهص ١٨٥ -١٨ مطبوعه حيدرآ بادوكن حرف ميم)

قار نین کرام! روایت کے مرکزی راوی پر جرح کا بیرعالم ہوتو پھراس روایت کو قابل ججت کون تشکیم کرے گا؟ خلاصۂ کلام بیہوا کہ ایک سے زائد بیویوں کے درمیان اموراختیاریہ میں عدل ومساوات ضروری ہے۔ کنواری کے لئے شروع میں سات دن اورغیر كنوارى كے لئے تين دن مقرر كرنا كثيرا حاديث كے متصادم بالبذانا قابل عمل بے بس معلوم ہوا كەمسلك احناف بى درست ہےاور ولائل قاہرہ اس کی پشت پر ہیں۔فاعتبروا یا اولی الابصار

# کم از کم حق مهر کی مقدار

امام مالک نے ہمیں خردی کہ انہیں حمید طویل نے انس بن ما لک سے بتایا کہ حضرت عبد الرحن بن عوف ایک مرتبہ نبی کریم صَلَّتُهُ اللَّهِ اللهِ كَا إِلَى حاضر موع ـاس وقت ان برزردى كانشان تھا۔ انہوں نے عرض کیا کہ حضور! میں نے ایک انصاری عورت ے شادی کر لی ہے۔آپ نے پوچھاحق مہر کتنا ادا کیا ہے؟ عرض کی سونا مخصلی مجرا وا کیا ہے۔ فرمایا: ولیمه کرلواگر چه ایک مجری ہی

امام محد کہتے ہیں کہ ماراعمل بیہ کہ کم از کم حق مبروس (۱۰) كرَ اهِم مَا تُقَطَعُ فِيْهِ الْيَدُ وَهُوَ قُولُ أَبِي حَنِيفَةَ وَالْعَامَةِ وربم بِجس كي چوري پر ہاتھ كا نا جاتا ہے۔ يهي قول امام ابو صنيف رضی الله عنهٔ اور جارے عام فقهاء کرام کا ہے۔

حق مہرکے بارے میں حضرات ائمہ مجتهدین کا اختلاف ہے۔احناف کے نزدیک کم از کم حق مہردی (۱۰) درہم لاز ماہے۔اس سے زیادہ جس قدرتو فیق ہو، جائز ہے۔ دیگرائمہ فرماتے ہیں کہ تھی بھرگندم ،ایک چھو ہارہ ، جو تیوں کا جوڑااورلو ہے کی ایک انگوٹھی تک حق مہر رکھنا جائز ہے۔ یہاں ہم دومسئلے ذکر کریں مے۔ایک میر کوقت مہر واجب ہے۔دوسرامیہ کہاس کی کم از کم مقدار دس (۱۰) درہم ہے۔اس کے بعد چنداشکال اوران کا جواب نہ کورہوگا۔

دلیل اول: قرآن کریم میں ارشاد باری تعالی ہے:

نکاح اینے مالوں کے بدلہ کرنے کی خواہش کرو۔ ان تبتغوا باموالكم. (النماء:٢٣)

ب ہے اور دوسری چیز میہ کہ حق مہر "مال" ہونا جا ہیے۔ لہذا غیر مالی اشیاء آیت کریمه میں ایک چیز تو بیه ذکر ہوئی کہ حق مہر واجہ حق مهر بننے کی صلاحت نہیں رھیں گی جبیبا کہ علیم قرآن۔

> عورتوں کوان کے حق مہر ضرورا دا کرو۔ وَاتُوا النِّسَاءَ صَدُفِّتِهِنَّ نِحُلُةً. (الساءِ ٢٠)

پہلی آیت میں جوہم نے ذکر کیا کہ حق مہر کا'' مال' ہونا ضروری ہے لہذا غیر مالی اشیاء حق مہر نہ بن سکیں گی۔اس کی مثال ایک تو ہم نے ذکر کر دی یعنی تعلیم قر آن کریم۔ دوسری بات یہاں ذہن نشین ہونی چاہیے که' مال' کااطلاق دو چارروپے پرنہیں ہوتا بلکہ اس کیلئے کافی مقدار میں نقذی ہونا ضروری ہے۔لفظ مال کے پیش نظرا گر کوئی شخص میہ کہددے کہدس (۱۰) درہم بھی تو ''مال' نہیں ہے لہذا ا حناف نے وس درہم پر مال کا اطلاق کہاں سے اخذ کیا ہے؟ فقہاء کرام نے اس بارے میں ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالی کے حقوق کی تقدیم وتعیین اپنی رائے سے مقرر نہیں کی جاسکتی بلکہ اس کے لئے دو چیزوں میں سے ایک کا ہونا ضروری ہے۔ پہلی میر کہ اس کی تقدیر شرع شریف نے کردی ہو۔ دوسری یہ کہ اگر شرع شریف نے مقرر نہ فرمائی ہوتو پھروہ تمام مجتہدین کرام کے ہال متفق علیہ ہوئی جا ہیں۔ یہ دونوں باتیں حق مہرکیلئے جب ہم سامنے رکھتے ہیں تو واضح ہوتا ہے کہ اس مقدار کو جب شرع شریف نے خودمقرر فرمادیا ہے تو پھراسی یر ممل ہوگا۔اس کا ثبوت ملاحظہ ہو۔

٢٢٣- بَابُ أَذُنلي مَا يَتَزَوَّجُ الرَّجُلُ عَلَيْهِ الْمَرْأَةَ

٤١٥- أَخُبُونَا مَالِكُ حَدَّثَنَا حُمَيْدُ الطَّوِيلُ عَنْ سِ بُنِن مَالِكِ أَنَّ عَبْدَ الرَّحْمٰنِ بْنِ عُوْفٍ جَاءً إلَى يُّ كُلِيُّكُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَيْهِ أَثُرُ صُفُرَةٍ فَأَخْبَرُهُ أَنَّهُ تَزَوَّجَ المُرَأَةُ مِن الْانْصَارِ قَالَ كُمْ سُقَّتَ اللَّهَا قَالَ وَزُنَّ نَوَاةٍ مِّنُ ذَهَبِ قَالَ أَوْلِمْ وَلَوْ بِشَاةٍ.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِ ذَانَأُخُذُ أَذْنَى الْمَهْرِ عَشْرَةً مِنْ فَقَهَائِنَا رَحْمَدُ اللهِ عَلَيْهِ عُرِ

عن جابر بن عبد الله قال قال رسول الله ضلام الله في جابر بن عبد الله قال قال رسول الله ضلام المنطقة ولا تنكحوا النساء الا الا كفاء ولا يسزوجهن الا الاولياء ولا مهودون عسسرة دراهم (دراقطني جسم ٢٣٥) باب الممر مطوعة امره بيمق شريف حص ٢٣٠ باب ما يجوزان يكون مهرا المهوط للمزحى حص ١٨٥ مطوعة

بيروت لبنان)

#### اشكال

امام دارقطنی نے روایت مذکورہ کے بعد لکھا''مبشر بن عبید متروک الحدیث '' یعنی اس روایت کا ایک راوی مبشر بن عبید متروک الحدیث ہے۔الہٰذابیر وایت قابل عمل نہ رہی۔

جواب: مبشر بن عبید کے متر وک الحدیث ہونے سے انکارنہیں لیکن ایک ضابطہ ہے کہ جب ایک حدیث مختلف اساد سے مروی ہو اگر چہاس کے الفاظ میں قدر رے تغیر بھی ہو گرمعنی ایک ہی ہے تو اس میں قوت آ جاتی ہے اسی روایت کی ایک اور سند ملاحظہ ہو۔

عن مبشربن عبيد عن عطاء بن ابى رباح و عسمرو ابن دينار عن جابر ان رسول الله صلاله الله المسلم الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على

(دارقطنی جساص ۲۴۵ باب الممر)

نیز اس دس درہم والی روایت کی تائید حضرت علی الرتفنی رضی اللہ عنہ کے ایک اثر سے بھی ہوتی ہے۔

ہمیں محمد ابن رہید نے خبر دی کہ ہمیں داؤداودی نے جناب شعبی سے خبر دی کہا کہ حضرت علی الرتضٰی نے فر مایا: دس (۱۰) درہم سے کم حق مہز نہیں ہوگا۔

اخبونا محمد ابن ربيعة اخبونا داؤد الاودى عن الشعبى قال قال على لايكون مهر اقل من عشرة دراهم. (دارتطنى ٣٣٥م/٢٣٥) باب الممر ، يهم شريف ج ٢٥٠٥م/٢٥، مصنف عبدالرزاق ٢٢٥ص ١٤٩)

نوث: حضرت على المرتضى رضى الله عنه كاقول " لا مهراقل من عشرة دراهم" بيهي في اسے چنر مختلف اسناد سے ذكر كيا ہے۔

تو معلوم ہوا کہ دس (۱۰) درہم حق مہر والی روایت جب مختلف اسناد سے مروی ہے اور اس کی تائید آثار سے بھی ہوتی ہے تو احناف کا مسلک حدیث حسن کے ساتھ ثابت ہو گیا کہ تورت کا کم از کم حق مہر دس (۱۰) درہم لاز مآہے۔ ا چیمال

تستست حضرت علی المرتضی رضی الله عنهٔ کی روایت میں ایک راوی'' داؤ دالاؤدی'' مجروح ہے جیسا کہ (تہذیب المتہذیب جسم ۲۰۵) پر موجود ہے لہذا ایسی روایت قابل قبول نہیں ہوتی ۔

جواب: رادی داؤد الاودی کومطلقاً مجروح قرار دینا درست نہیں ہے بلکہ محدثین کرام کے اس قانون کو دیکھا جائے کہ''جب کی رادی سے ثقہ آدمی روایت کرتے ہول تو وہ قوی ہوجاتی ہے'' تو اس قانون کے پیش نظر ان پر جرح کا روایت کی قوت میں کوئی اثر نہ رادی گا۔

عنه سفيانان والشعبة وابن اخيه عبد الله بن ادريس ووكيع وابو نعيم وجماعة وكان سفيان وشعبة يحدثان عنه. قال ابن عدى لم ارى له حديثا منكرا جاوز الحد اذا روى عنه ثقة وان كان ليس بقوى في الحديث فانه يكتب حديثه ويقبل اذا روى عنه ثقة قلت قال ابن معين توفى سن ا ۱ ۵ ه وكذا قال ابن حبان وقال الاجلى يكتب حديثه وليس بقوى. وقال الساجى صدوق بهم.

(تهذیب التهذیب جساص ۲۰۵مطبوعه بیروت)

داؤدالاودی سے سفیان بن عیدینہ اور سفیان توری دونوں نے روایت حدیث کی ہے اور ان کے علاوہ شعبہ اور ان کے بھیجے عبداللہ بن اور لیس، وکیع ، ابو نعیم اور ایک جماعت نے بھی روایت کی ہے اور سفیان اور شعبہ بھی اس سے روایت حدیث کرتے تھے۔ ابن عدی نے کہا کہ میں نے اس کی کوئی حدیث الی نہ پائی جومنکر ہو اور حدسے متجاوز ہو جبکہ اس سے تقدلوگوں نے روایت کی ہے۔ یہ اگر چہ حدیث میں قوی نہیں ہے پھر بھی اس کی روایت کر دہ حدیث الکھی جاتی ہے اور جب اس سے تقدلوگ روایت کر یہ تو وہ مقبول ہو جاتی ہے۔ اس سے تقدلوگ روایت کر یہ تو وہ مقبول ہو جاتی ہو اس کی حدیث اس کا س وفات الماھ بوجاتی ہے۔ میں کہتا ہوں کہ ابن معین نے اس کا س وفات الماھ بتایا۔ اس طرح کا قول ابن حبان کا بھی ہے اور اجلی نے کہا کہ اس کی حدیث میں قوی نہیں ہے اور میں ہی خور سے مدوق ہے۔

قارئین کرام! ہم نے جومحدثین کرام کا ایک قانون ذکر کیا تھا۔صاحب تہذیب التہذیب نے اس قانون کی تفصیل سے بات کی ہے جس سے صاف صاف معلوم ہو گیا کہ داؤر الاودی اگر چہ ثقتہ یا توی نہیں لیکن اس سے روایت کرنے والے ثقہ حضرات کی وجہ سے اس کی یہ کرزوری دور ہو گئی اسی وجہ سے محدثین کرام نے اس کی روایت کردہ احادیث کوا بنی بیاض میں لکھنے اور اسے آ گے روایت کرنے کی واضح اجازت دی ہے۔سفیان بن عیبینہ اور سفیان ثوری کوکون نہیں جانتا؟ ان کا داؤد الاودی سے حدیث لے لینا خود اس کرنے کی واضح رہی دلیل ہے کہ بیشخص قابل اعتبار ہے۔امام ساجی نے اس لئے فرمایا کہ جب اس سے ثقہ لوگ روایت کریں تو پھر یہ صدوق کہلائے گا۔

#### اشكال

حضرت علی المرتضی رضی الله عنه کے مذکور اثر میں نه دونوں سفیان ہیں اور نه دونوں شعبه موجود ہیں۔ان کی وجہ سے اس راونی کوقوت ملی تھی ۔ جب اثر میں ان کا وجود نہیں تو پھر اثر قابل اعتبار کیونکر ہوگا؟ علاوہ ازیں داؤد الاودی سے روایت کرنے والامحمہ بن

جواب: ہماری تحریریا'' تہذیب التہذیب' کی عبارت کوسامنے رکھا جاتا تو بیاعتراض واشکال ندکیا جاتا کیونکہ ثقہ لوگوں کا روایت کرناصرف ان تین بزرگوں میں مخصر نہیں کیا گیا یعنی اگران متنوں میں سے کوئی ایک داؤ دالا ودی سے روایت کرے گا تو وہ قابل قبول ہوگی ورنہ نامقبول تصور کی جائے گی۔ یہ بات نہیں ہے رہا معاملہ محمد بن ربیعہ راوی کا تو ان کوضعیف سمجھنا درست نہیں بلکہ ان کا شار ثقبہ لوگوں میں ہی ہے۔ ملاحظہ ہو۔

رواه عنه احمد بن حنبل ويحيى ابن معين وابسراهيم بن موسى السرازى وبشربن الحكم النيشابورى وقال الدورى عن ابن معين ليس به باس وقال ابن ابى خيثمه عن ابن معين ثقة صدوق

محد بن ربیعہ سے احمد بن طنبل کی بن معین ابراہیم بن موی اور بشر بن حکم نیٹا پوری نے روایت کی ہے۔ ابن معین کے حوالہ سے جناب دوری سے قول ہے کہ اس کی روایت لینے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ ابن معین سے بی ابن ابی خیشمہ کہتے ہیں کہ میشخص ثقہ

وقال ابوداود ثقة رفيق ابى نعيم الى البصرة وقال ابوحاتم صالح الحديث وقال محمد بن ابراهيم بن فرنة والدارقطنى ثقة وذكره ابن حبان فى الثقات.
(تهذيب التهذيب ج٩ص١٢١ ـ ١٢٣ مطبوع حيدرآ باددكن)

ادرصدوق ہے۔ابو داؤد نے بھی اس کو ثقہ کہا۔ بھرہ تک ابوقعیم کا ساتھی رہا۔ابوحاتم نے کہا کہ بیصالح الحدیث ہے۔محمد بن ابراہیم بن فرنہ اور دارقطنی نے کہا کہ بی ثقہ ہے اور ابن حبان نے اس کو ثقہ لوگوں میں ذکر کیا ہے۔

دی در ہم حق مہر کا اجماعی ہونا

احناف یہ کہتے ہیں کہ حق مہر کے دیں (۱۰) درہم ہونے پراجماع ہے حالانکہ اس میں شدیداختلاف ہے جیسا کہ گزشتہ اوراق میں ہم بیان کر چکے ہیں تو پھراحناف کے اس دعویٰ کا کیا مطلب ہے؟ اس بارے میں گزارش ہے کہ یہ درست ہے ، دیگرائمہ مجہدین کے نزدیک ایک مفی کھرگندم یا تعلین بھی حق مہر ہو کتی ہیں اوراحناف اس قلیل کے حق مہر ہونے کے قائل نہیں ہیں ۔ گویا دیں (۱۰) درہم سے کم مالیت کی اشیاء کے حق مہر ہونے میں اختلاف ہے ۔ یہ اختلاف کم از کم مقدار میں ہے لیکن جو حضرات مفی کھرگندم کا حق مہر ہوتا سلیم کرتے ہیں ، کیا وہ دیں (۱۰) درہم کو حق مہر شلیم نہ کریں گے؟ نتیجہ بد نکلا کہ دیں درہم حق مہر مقرر کرنے کی صورت میں کوئی امام بھی معرض نہیں کہ اتنا کیوں حق مہر مقرر کیا؟ بلکہ سب ہی اس کا حق مہر ہونات کیم کرتے ہیں ۔ اس سے اگر کم مقرر کیا گیا تو احناف کو شلیم نہ ہوگا۔ اجماع کا مطلب یہ ہوا کہ اس مقدار میں کس کو اختلاف آگر ہے تو دیں (۱۰) درہم سے کم میں ہے ۔ مختفر یہ کہت مہر کی مقدار (کم از کم) متفقہ رائے سے مقرر نہیں کی جا سکتی ۔ اس کے لئے احادیث و آثار یا اجماع چاہیے اور دیں (۱۰) درہم پر احادیث و آثار بھی موجود ہیں اور ائم جمہدین کا اجماع بھی اسے سلیم کرتا ہے ۔ فاعتبروا یا اولی الابصاد

دس درہم کم از کم حق مہریراحناف کی ایک اور دلیل

دس (۱۰) درہم کم از کم حق مہر ہونے پر ہمارے احناف میں سے بعض حضرات نے بید دلیل پیش کی ہے کہ عورت کی شرمگاہ بہرحال ایک عضو کامل ہے۔ اس کے استعال کی اجازت واباحت لازما مال کے ساتھ ہوگی۔ بید سئلہ چوری کے مسئلہ میں ہاتھ کالئے کے ساتھ بہت مشابہت رکھتا ہے تو جب ہاتھ بھی ایک عضو کامل ہے۔ اس کا کا ٹنا بھی صرف مال کے ساتھ ہوتا ہے۔ یہاں ہاتھ کا شخ میں مال کی جو مقدار ان کے اصل پر مقرر کی گئی ہے وہ دی (۱۰) درہم ہے لہذا حق مہر کو بھی اسی پر اعتبار کیا جائے گا اور یہ بھی دلیل ہے کہ جب تمام ائمہ جہتدین اس بات پر متفق ہیں کہ عورت کی شرمگاہ کا استعال واباحت بغیر معاوضہ کے جائز نہیں عورت کی شرمگاہ کا استعال واباحت بغیر معاوضہ کے جائز نہیں

وقد احتج بعض اصحابنا لاعتبار العشرة ان البضع عضو لاتجوز استباحه الا بمال فاشبه القطع في السرقة فلما كانت اليه عضوا لا تجوز استباحة الا بمال وكان المقدار الذي يستباح به عشرة على اصلهم وكذالك المهريعتبر به و ايضا لما اتفق الجميع على انه لا تجوز استباحة البضع بغير بدل واختلفوا فيما تجوز استباحة من المقدار وجب ان يكون باقيا على الحضر في منع استباحة الا بما قام دليل جوازه وهو العشرة متنفق عليها وما دونها مختلف فيه.

(احكام القرآن للجصاص ج٢ص ١٠٥ زيرآيت احل لكم ماوراء ذالكم)

ہے۔ان حضرات کا اختلاف اس بارے میں ہے کہ کتنی مقدار سے بیاباحت حاصل ہوجاتی ہے تو پھرواجب ہے کہ اس کے استعال کی اباحت کواس دلیل کے ساتھ یابند کردیا جائے جواس کے جواز کے لئے ہے اور جہاں یا جس مقدار کے لئے کوئی دلیل شرعی نہیں اس کو ممانعت کے زمرہ میں ہی رکھا جائے۔اباحت کے لئے دلیل میں دس (۱۰) درہم کا اندازہ مذکور ہے اور اس مقدار پرتمام ائمہ مفق بھی ہیں۔اس کے میں اختلاف ہے۔

خلاصة دليل سيهوا كه آزادعورت كا برعضو آزاد بوتائے اس كاستعال كرنے كے لئے شرعى تھم ہونا ضرورى بي توجس طريقه سے شریعت اس کے استعال کی اجازت دیتی ہے اس طریقہ سے ہی اس کے استعال کی حلت ہوگی۔ آزادعورت کی شرمگاہ کو استعال کرنے کا شری طریقہ نکاح ہے اور نکاح میں جوعورت کےعضو مخصوص کے استعال کرنے کا جواز عطا ہوا وہ'' مال'' کے ساتھ مشروط و مقید ہے لہذا مال کا ہونا ہرامام کے نز دیک متفق علیہ بات ہے۔اس مال کو''حق مہر'' کہا جاتا ہے۔اس کی تم از کم مقدار میں ائمہ کے درمیان اختلاف موجود ہے۔ احناف کے تجھ حضرات نے اس کے لئے ایک شرعی مثال سامنے رکھ کراس مسلہ کوحل کیا۔ وہ یہ کہ چوری کے معاملہ میں جس مقدار کے چوری کرنے پر ہاتھ کا شنے کی سزاویئے جانے پرسب کا اتفاق ہے، وہ دس (۱۰) درہم ہے۔ جب ایک مسئلہ میں ایک عضو کا معاوضہ دس درہم نظر آتا ہے تو عورت کی شرمگاہ بھی ایک عضو ہے۔اس کا معاوضہ بھی کم از کم دس درہم ہونا چاہیے۔اس مقدار پرتوسب ائم متفق ہیں۔اختلاف اس سے کم مقدار میں ہوجب دس درہم کا اثبات مدیث پاک میں آگیا تواس سے کم اپنی اصلی ممانعت پر باقی رہے گالہذا دس درہم سے ایک درہم بھی کم حق مہر رکھا گیا تو اس سے اس کے استعال کی اباحت نہ ہو گ۔ ہم احناف کے نزدیک دس درہم سے کم مقرر کیا جائے یا بالکل حق مہر کا ذکر ہی نہ ہویا اس کی نفی بھی کر دی جائے تو ان باتوں کو تشلیم نہیں کیا جائے گا بلکہ ان صورتوں میں دس (۱۰) درہم حق مہر لاز ما دینا پڑے گا۔

## دس درہم سے کم مقدار مردلالت کرنے والی روایات اوران کے جوابات

عن انس رضى الله عنه قال خطب ابو طلحة وانا مسلمة ولا يحل لى ان اتزوجك فإن تسلم فذاك مهرى ولا اسئلك غيره. فاسلم فكان ذلک مهرها.

(فتح الباري جوص ١٤ باب التزويج على القران بغير صداق

حضرت انس رضی الله عنه سے روایت ہے کہ ابوطلحہ نے ام سلیم فقالت والله مامثلک مرد ولکنک کافر املیم کو پیغام شاوی بھیجاتو ام سلیم نے جوابا کہا: بخدا! تجھ جیسے کا پیغام تورونہیں کیا جاتا لیکن تو کافرہاور میں مسلمان عورت ہول۔ میرے لئے بیرحلال نہیں کہ تجھ سے شادی کروں ہاں اگر اسلام قبول کر لیتا ہے تو تیرااسلام لانا ہی میراحق مبر ہوگا۔ میں اس کے علاوہ کچھ بھی تجھ سے نہیں ماگلوں گی۔ پس وہ مسلمان ہو گئے اور یہی ام مليم كاحق مهرتھا۔

اس روایت سے صاف صاف ظاہر ہے کہ احناف کی وہ باتیں جو''حق مہر'' کے بارے میں وہ کہتے ہیں' درست نہیں ۔ ( یعنی مال ہونا اور کم از کم دس(۱۰) درہم ہونا) یہاں تو حق مہر مقرر کی گئی چیز (اسلام لانا) اصلاً مال ہی نہیں ۔ پھر دس(۱۰) درہم ہونا اس سے

جواب: احناف نے جوحق مہر'' مال'' ہونالازم کہاوہ اپن طرف سے نہیں ہے بلکہ قرآن کریم کی آیت سے متفاد ہے۔ارشاد باری

تعالی ہے:ان تبت بغوا بامو الکم \_رہایہ معاملہ کہ اگر حق مہر کا مال ہونا ضروری ہے تو پھرام سلیم رضی اللہ عنہانے مسلمان ہوتے ہوئے قرآن کریم کے ارشاد کے خلاف حق مہر کا مطالبہ کیوں کیا؟ اس کامختر جواب یہ ہے کہ امسلیم اور ابوطلحہ (رضی اللہ عنہما) کے نکاح کا معاملہ آیت مذکورہ کے نازل ہونے سے قبل کا ہے تو جب حق مہر کے مال ہونے پر دلالت کرنے والی آیت ابھی نازل ہی نہیں ہوئی تو اس کی مخالفت کا کیا مطلب ہے؟

اس شادی کی تاریخی حیثیت کچھ یول ہے کہ بین کاح حضور ضلاکی کی ایک کے مدینه منورہ تشریف لانے سے قبل ہوا کیونکہ جناب ابوطلحەرضى الله عنه بيعت عقبه ميں حاضر ہوئے۔وہ اس طرح كەحضور خَلْلَتْكُولَيْنَ كَيْنِ الله عنه بيعت عقبه ميں حاضر ہوئے۔وہ اس طرح كەحضور خَلْلَتْكُولَيْنَ كَيْنَا لَيْنَا الله عنه بيعت عقبه ميں حاضر ہوئے۔وہ اس طرح كەحضور خَلْلَتْكُولَةُ فِي الله عنه بيعت عقبه ميں حاضر ہوئے۔وہ اس طرح كەحضور خَلْلَتُهُ الله عنه بيعت عقبه ميں حاضر ہوئے۔وہ اس طرح كەحضور خَلْلَتْكُولَةُ فِي الله عنه بيعت عقبه ميں حاضر ہوئے۔وہ اس طرح كەحضور خَلْلَتُهُ الله عنه بيعت عقبه ميں حاضر ہوئے۔وہ اس طرح كەحضور خَلْلَتُهُ الله عنه بيعت عقبه ميں حاضر ہوئے۔وہ اس طرح كەحضور خَلْلَتُهُ الله عنه بيعت عقبه ميں حاضر ہوئے۔وہ اس طرح كەحضور خَلْلَتُهُ الله عنه بيعت عقبه ميں حاصر ہوئے۔وہ اس طرح كەحضور خُلْلَتُهُ الله عنه بيعت عقبه ميں حاصر ہوئے۔وہ اس طرح كەحضور خُلْلَتُهُ الله عنه بيعت عقبه ميں حاصر ہوئے۔وہ اس طرح كەحضور خُلْلَتُهُ الله عنه بيعت عقبه ميں حاصر ہوئے۔وہ اس طرح كەحضور خُلْلَتُهُ الله عنه بيعت عقبه ميں حاصر ہوئے۔ کے وقت منی میں ملاقات کی ۔ بیدواقعہ دو دفعہ پیش آیا۔اس لئے عقبہ اولی اور ثانیہ کے نام سے یا دکیا جانے لگا۔حضور ظالیکی ایکی اسے ا ابوطلحہ کو دولت ایمان سے سرفراز فر مایا اور مدینہ منورہ جا کر دین کی تبلیغ کا تھم دیا۔ اس کے بعد حضور ضلاتین کی المرف ا بجرت فرمائی ۔ ابوطلحہ آپ کے دہاں تشریف لانے سے قبل مشرف باسلام ہوکر تبلیغ دین کے فرائض سرانجام دے رہے تھے اور آیت ان تبتغوا بأموالكم ال وقت نازل موئى جب آپ ض الله المالية على مدينه منوره تشريف لا يك تصنوم مواكرام سليم اورابوطلح رضى الله عنہما کے نکاح اور حق مہر کامعاملہ اس آیت کے تحت نہیں آتا اس لئے نہ مال کی پابندی نازل ہوئی تھی اور نہ ہی دس (۱۰) درہم کی مقدار معین تھی لہٰذااس نکاح کے ذریعہان دونوں باتوں پر کوئی اعتراض وار نہیں ہوتا۔

حدثنا سفيان قبال سمعت ابدا حازم قال سمعت سهل ابن سعد الساعدي يقول اني لفي القوم عند رسول الله صَلِلَيْكُاكَيْكُا اذا قيامت امراة نفسهالك فرا فيها رايك فلم يجبها شيئا ثم قامت فَقَالَت يَا رسول الله صَلَّاتَكُا كَيْنِكُمْ انها قد وهبَّت نفسهالك فرافيها رايك فلم يجبها شيئا ثم قامت الثالثة فقالت انها قد وهبت نفسها لك فرافيها رايك فقام رجل فقال يا رسول الله صَلَّتُكُم اللَّهُ عَلَّا لِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ انكحنيها قال هل عندك من شئ قال لا قال اذهب فاطلب ولوخاتم من حديد فذهب فطلب ثم جاء فـقـال مـا وجدت شيئا ولا خاتم من حديد فقال هل معك من القران شي قال معي سورة كذا وسورة كذا فقال اذهب فقد انكحتها بما معك من القران.

(صحیح بخاری ج۲م ۲۷ باب التزویج علی القران مطبوعه کراچی)

سعد ساعدی کہتے ہیں کہ میں کچھ لوگوں کے ساتھ حضور صَلِينَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَعِلَى مِن موجود تها - احاليك الك عورت أهمى يس عرض کرنے لگی یارسول اللہ! میں نے اپنانفس آپ کو بہہ کر دیا ہے۔ فقالت يا رسول الله صَلَا لَيْكُ الْهُ الله عَلَا لَهُ الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله على الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَل میچه بھی جواب نہ دیا'وہ دوسری مرتبہ اٹھی اور عرض کرنے لگی یا رسول الله! میں نے اپنائف آپ کو ہبہ کر دیا۔ آپ اس بارے میں اپنی رائے کا اظہار فرمائیں۔اس پر بھی آپ نے اسے کچھ جواب نہ دیا' وہ تیسرے مرتبہ اٹھی اور عرض کرنے لگی یا رسول اللہ! میں نے اپنا نفس آپ کو ہبہ کر دیا ہے۔ آپ اس بارے میں اپنی رائے کا اظہار فرما كيس-اب ايك مخص الله اورعرض كرنے لگا يا رسول الله! اس عورت کا میرے ساتھ نکاح کر دیں۔آپ نے اس مرد سے پوچھا تیرے پاس کچھ (دینے کیلئے) ہے؟ عرض کرنے لگا کچھ نہیں۔ فرمایا: جااور دینے کے لئے کچھ ڈھونڈلا اگر چہ لوہے کی ایک انگوشی ہی کیوں نہ ہو؟ وہ چلا گیا بہت ڈھونڈ اکھر واپس آیا اور عرض کرنے لگا حضور! کچھ بھی نہیں ملا اور نہ ہی لوہے کی انگوشی میسر آئی۔ آپ نے بوچھا کیا تھے قرآن میں سے کھھ یاد ہے؟ عرض کرنے لگاجی! فلال فلال سورت یاد ہے۔آپ نے ارشاد فرمایا: جامیں نے اس عورت کا تجھ سے نکاح کر دیا اور حق مہر کے طور پر وہ جو تیرے پاس

قرآن کریم کی سورتیں حفظ ہیں (اسے بھی یا دکرادینا)۔

اس حدیث پاک سے بھی ان دونوں امور کی نفی ہوتی ہے لہذا معلوم ہوا کہ قق مہر کے لئے مال اور وہ بھی کم از کم دس (۱۰) درہم ہونا ضروری نہیں کیونکہ واقعہ ندکورہ میں قرآن کریم کی تعلیم کوحق مہر مقرر کیا گیا نیز آپ نے لوہ کی ایک انگوشی لانے کو جوفر مایا میر بھی اس پر دلالت کرتا ہے کہ حق مہر کم از کم دس (۱۰) درہم ہونا ضروری نہیں ورنہ آپ معمولی قیمت کی انگوشی نہ منگواتے۔

جواب: ''عدة القارى شرح البخارى'' ميں اس كاجواب مذكور ہے۔ يہى حديث درج فرما كرصا حب عدة القارى فرماتے ہيں:

حق مہر کے بدلہ میں قرآن کریم کوحق مہر بنانا بید حضور ضلاَتِهُ کے خصائص میں سے ہے۔ایسا کرنے میں کسی دوسرے مسلمان کوکوئی اختیار نہیں ہے کوئکہ قرآن کریم کی نص قطعی میں مذکورہے۔

اور کوئی مؤمنہ عورت اگر اپنانفس آپ مخطالین کی کہ ہم کر دے۔ اگر نبی مخطالین کی کہ ہم کر دے۔ اگر نبی مخطالین کی کہ کی الرادہ کریں تو یہ رسول کریم مخطالین کی گئے گئے کے ساتھ خاص ہے اور مؤمنوں کے لئے یہ حکم نہیں ہے۔ تحقیق ہم خوب جانے ہیں اس کو جو ہم نے مردوں پر ان کی ہویوں کے بارے میں فرض کیا۔

وَامْرَاةً مُّ وَمِنَةً إِنَّ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ اَرَادَ النَّبِيُّ اَنْ يَسُنَنْ كِحَهَا خَالِصَةً لَكَ مِنْ دُوْنِ الْمُؤْمِنِيْنَ قَدُ عَلِمْنَا مَافَرَضَنَا عَلَيْهِمُ فِى اَزُواجِهِمْ. (احزاب: ٥٠)

(عمدة القاري ج٠٢ص ١٣٩ باب تزوج على القرآن ،مطبوعه بيروت)

علامہ بدرالدین عنی رحمۃ اللہ علیہ گرے روائل اوراعر اضات کے جوابات سے مزین ہے۔ جس سے ثابت ہوا کہ قرآن کریم کے بدلہ میں کی کا نکاح کرنا حضور خلافی الیکنی آن کی کا خاصہ ہے جس میں دوسر ہم مینین شریک نہیں اور بیض قطعی کا مضمون ہے۔ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ان و هبت نفسها للنبی الایة لینی اگر کوئی عورت نبی کریم خلافی آن کی کی الیکن کے اور کوئی کوئی کا اگر ارادہ ہوتو اسے قبول کر سے ہیں لیکن سے تھم میر سے رسول کے لئے خاص ہے دوسر سے مؤمنین کواس کی اجازت نہیں ہے کوئکہ دوسروں کے لئے خاص ہے دوسر سے مؤمنین کواس کی اجازت نہیں ہے کوئکہ دوسروں کے لئے ہم بخو بی جانے ہیں کہ ان کے نکاح میں ان کا حق مہر ہم نے کتنا مقرر کیا ہے؟ اس لئے علم اصول فقہ میں بیات موجود ہے کہ "قبد علم منا وضنا علیہم فی ازواجہم" کا معنی یہی ہے کہ فرض حق مہر ہم بخو بی جانے ہیں۔ اللہ تعالی نے یہ مقدار اپنے محبوب خلافی آن ہو ہو کہ تا دی اور آپ نے فرمایا کہ حق مہر دی (۱۰) درہم سے کم نہیں ہوسکتا ۔ جیسا کہ کچے سطور پہلے مضور خلافی آن جی سے منہیں ہوسکتا ۔ جیسا کہ کچے سطور پہلے حضور خلافی آن جی کہ دیا گا خاصہ ہے اور دوسراعقل بھی یہی فیصلہ کرتی ہے یعنی دلات انص سے بیات ثابت بی جوتی مہر مقرر کرنا صرف حضور خلافی آن گھی گئی فیصلہ کرتی ہے بعنی دلات انص سے بین مرتبا ہے ساتھ اس بی فیصلہ کرتی ہے بینی دلات انص سے بین مرتبا ہو سے بینی دلات انص سے بینی دلات انص سے بینی دلات انص سے بیت ساتھ اس

رسول کریم فطالین این نے اس سحانی کوفر مایا: کہ میں نے فی

الحال تیرا نکاح اس شرط پر کر دیا ہے کہ تو اسے قر آن پڑھائے اور

سکھائے گا اور جب تخفیے اللہ تعالیٰ رزق عطا کرے تو اس کا حق مہر

عورت کے نکاح کی درخواست کی تو آپ نے اس کے لئے قرآن کریم حق مہر مقرر کرتے ہوئے نکاح کر دیا حالا نکہ نکاح کے لئے شرط سیہ کہ بالغہ عورت سے مشورہ کئے بغیراس کا نکاح سیہ کہ بالغہ عورت کا نکاح زبر دی نہیں کیا جاسکتا۔ باوجوداس کے کہ حضور خطان کی گئے گئے گئے نے اس عورت سے مشورہ کئے بغیراس کا نکاح ایک صحابی سے کر دیں تو ایک صحابی سے کر دیں تو میں جا نہ ہوا کہ یہ اختیار صرف اور صرف حضور خطان کی گئے گئے گئے گئے ہے البذا اس حدیث کو اس بات کی دلیل بنانا کہ نکاح میں حق مہر کا دیا ن مونا ضروری نہیں مسیح نہیں ہے۔

اس کے علاوہ معترض نے میری کہاتھا کہ جب حضور ﷺ نے اس صحابی کوفر مایا کہ جاؤادرلو ہے کی ایک انگوشی ہی لے آؤ تو اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حق مہرکی کم از کم مقدار مقرر کرنا درست نہیں ہے۔اگر دس (۱۰) درہم کم از کم مقرر ہوتا تو پھر آپ اس صحابی کولو ہے کی انگوشی لانے کو نہ فر ماتے۔اس اعتراض کا جواب بھی علامہ بدرالدین بینی رحمۃ اللّٰدعلیہ نے دیا ہے۔ملاحظہ ہو:

''حضور ضَلِيَّ الْمَالِيَّ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللْلِلْمُ اللْلِلْمُ اللَّهُ عَلَيْ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللِمُ اللِمُ اللِمُ اللْمُ اللِمُ اللِمُ اللِمُ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللِمُ اللِمِ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللْمُ اللِمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللِ

صاحب دارقطنی نے اس کا جواب یوں دیاہے:

فقال رسول الله ضَلِّلَتُهُ اللهِ فَاللهِ فَاللهُ عَلَى الله تعالى عوضتها ان تقراها وتعلمها واذارزقک الله تعالى عوضتها فتزوجها الرجل على ذالك.

(دارقطنی جسم ۲۵باب المهرمطبوعة قاہرہ) دیا داس مرد نے اس شرط پرنکاح کرلیا۔

تو معلوم ہوا کہ قرآن حکیم کی تعلیم وقر اُت حق مہر کے طور پر نہ تھی بلکہ حق مہراس صحابی کے ذمہ تھا جو حالات بہتر ہونے پر دینا لازمی تھااس لئے اس بات پراصرار کرنا کہ قرآن کریم کی تعلیم ہی حق مہر مقرر کی گئی تھی، درست نہیں۔

أشكال

دارقطنی کی مذکورہ روایت میں ایک راوی عقبہ نامی ہے جس سے روایت کا زائد حصہ مروی ہے اور بیمتفر داور متر وک الحدیث راوی ہے۔اس لئے اس سے احتجاج درست نہیں۔

جواب: پہلی بات تو یہ ہے کہ جب نصوص کثیرہ سے ثابت ہو چکا ہے کہ قرآن کریم کی تعلیم پر نکاح کر دینا حضور ﷺ کا خاصہ تھا اور یہ بھی ثابت ہو چکا کہ حت مہر کا مال ہونا ضروری ہے۔اب جبکہ حدیث میں یہ الفاظل گئے کہ جب تہمیں مال مل جائے توحق مہر اداکر دینا اس میں اس بات کی تائید ہوتی ہے کہ جواو ہے کی انگوشی کا ذکر ہوا ، وہ محض پیشگی کچھادا کرنے کے لئے ہوا تھا'اصل حق مہر نہ یہ تھا اور نہ ہی اس کے اداکر نے سے حق ختم ہوگیا بلکہ وہ واجب الذمہ تھا جو بعد میں حالات ٹھیک ہونے پر اداکر نا ضروری قرار دیا گیا

عقبہ بن سکن امام اوزاعی سے روایت کرتا ہے۔ ابن حبان

تھا۔اب دوہی صورتیں بنتی ہیں ایک بیر کہ اگر قر آن کریم کی تعلیم یا انگوٹھی حق مہر کے طور پر تھے تو اتناحق مہر مقرر کرنا حضور ﷺ کا خاصہ ہو گا اور دوسری صورت ہے کہ حق مہراس کے علاوہ ہو جو بعد میں لا زماً ادا کرنا پڑے گا اور بیہ ہدییہ یا نذرانہ ہو جائے ۔ مانا کہ عقبہ متروک الحدیث ہے کیکن جب اس کی بیروایت قر آن وحدیث کے خلاف نہیں بلکہ موافق ہے تو اس کوتر ک نہیں کیا جا سکتا ، نیز صرف دا قطنی کا متر وک الحدیث کہنا کا فی نہیں کیونکہ عقبہ کوابن حبان وغیرہ حضرات نے ثقہ کہا ہے۔حوالہ ملا حظہ ہو:

نے کہا ثقہ لوگوں میں سے ہے۔

عقبة بن السكن عن الاوزاعي قال ابن حبان في الثقات. (لبان الميز ان جهم ١٢٨)

عن ابى الزبير قال سمعت جابرا يقول كنا

(نیل الاوطارج ۲ ص ۲ اس باب الصداق ، کتاب النکاح مطبوعه منیریه ) بارے میں سنخ وار دہمیں ہوا۔

ابو الزبير سے روايت ہے كہ ميں نے حضرت جابر سے سنا کتے تھے کہ ہم ایک ایک مفی جر تھجوروں اور گندم کے آئے کے نستمتع بالقبضة من التمر والدقيق الايام على عهد عوض کئی کئی دن عورتوں سے حضور ضلاتی الیکی کی دور میں متعد کیا رسول الله صَلِيَّاللُّهُ لَيَنْكُم قَالَ الربكر بيهقي وهذا وان كرتے تھے۔ابوبكر بيہقى نے كہابياگر چەنكاح متعدميں مذكور باور كان فيي نكاح المتعة ونكاح المتعة صار منسوخا نكاح متعه منسوخ مو چكا ہے كيكن اس نكاح ميں مدت كى شرط منسوخ فانما نسخ منه شرط الاجل فاما ما يجعلونه صداقا ہوئی ہے اور وہ اشیاء جسے بیلوگ حق مہر بنایا کرتے تھے، ان کے فاته لم يرد فيه نسخ.

اعتراض کا خلاصہ یہ ہے کہ حضور ﷺ نے نکاح متعہ کو جب منسوخ فرما دیا توروایت مذکورہ میں بقول امام بیہ فی ایک بات ہارے موافق اور دوسری مخالف ہے۔موافق ہے ہے کہ حق مہرا یک مٹھی گندم کا آٹا یا تھجوریں مقرر کی جاسکتی ہیں جس سے ثابت ہوا کہ کم از کم حق مہرمقرر کرنا درست نہیں ۔ دس (۱۰) درہم حق مہر مقرر کرنا احناف کا اجتہاد ہے جونص کے مقابلہ میں قابل تشکیم نہیں ہے اور مخالف اس میں یہ بات ہے کہ آٹے اور تھجور کی منتی مقرر کرنا یہ متعہ کے بارے میں ہے جومنسوخ ہوگا۔اب اس سے بیر کیسے ثابت کیا جا سکتا ہے کہ حق مہمٹھی بھر تھجوریں یا آٹا ہوسکتا ہے۔خود ہی ابو بکر بیہتی اس کی تاویل کر کے اس کا جواب دیتے ہیں کہ نکاح متعہ تو منسوخ ہو گیا کیکن اس میں مقرر کر دہ حق مہر کے کئے کے لئے بیروایت نہیں ہے لہٰذامتھی بھر گندم یا تھجوریں حق مہراب بھی بن سکتی ہیں اور پیچکم منسوخ نہ ہونے کی وجہ سے باقی ہے۔

جواب: اصل بات یہ ہے کہ ایک ہی حدیث میں جب ایک چیز کو دوسری کا بدل بنایا جائے تو اس میں سے بدل کوتو جائز رکھا جائے اورمبدل منہ کومنسوخ سمجھا جائے ، یہ توعقل وُقل کےخلاف ہے کیونکہ جب اصل ہی منسوخ ہو گیا تو اس کا بدل کہاں چے گیا؟ اس پر ابو بکر بہی کی یہ لی خودان کے لئے تو کافی ہوسکتی ہے لیکن قواعد شرعیہ پر ججت نہیں بن سکتی اورا گران کے بقول متعہ ہے جی مہر کوالگ رکھا جائے تو پھرایک اوراحمال بھی موجود ہے وہ یہ کہ جس طرح نفس متعہ کواب حرام قرار دیا جا جا کا سے ساتھ ساتھ متعہ میں مقرر کیا گیا حق مہر بھی منسوخ ہو گیا ہے اور قانون ہے کہ جب کوئی دوسرا احمال بن سکتا ہوتو ایسی روایت سے استدلال باطل ہو جاتا - فاعتبروا يا اولى الابصار

حضرت انس بن ما لک رضی الله عنه ہے روایت ہے کہ حضور ﷺ آپھوٹی نے عبدالرحمٰن بن عوف پر زر درنگ گرا ہوا دیکھا۔ آپ نے یو چھا یہ کیا ہے؟ انہوں نے عرض کی کہ میں نے ایک عورت سے شادی کرلی ہے۔ یو چھاحق مہر کتنا مقرر کیا ہے؟ عرض کیا مختصلی کے برابرسونا' آپ نے دعافر مائی کہاللہ تعالیٰ تھے برکت عطافر مائے'ایک بکری لے کرولیمہ کر دو۔

(بیهتی جے مص۲۳۲مطبوعه حیدرآ یا ددکن)

تو معلوم ہوا کہا حناف کا مسلک درست نہیں کہ حق مہر کم از کم دس (۱۰) درہم ہے کیونکہ ایک تنتیلی دس (۱۰) درہم کی نہیں ہوتی ۔ لہذا دس (۱۰) درہم سے کم حق مہر مقرر کیا جاسکتا ہے اور بیہ جائز ہے۔

جواب: یہ وہی حدیث ہے جوموطا امام محمد میں ہارے زیر بحث ہے۔ مختصر جواب یہ ہے کہتی مہر دس (۱۰) درہم سے کم نہیں ہوگا۔
درہم بھی جانے ہیں کہ چاندی کے ہوتے تھاور حدیث ندکور میں جوحی مہر کے لئے لفظ استعال ہوئے ہیں وہ "علی و زن نو اہ من
ذھب" ہیں یعنی تضلی بحروزن کا سوناحی مہر رکھا ہے لہذا دس (۱۰) درہم چاندی اور تصلی بحرسونا اس میں دس (۱۰) درہم کم از کم حق مہر
پر کیا اعتراض بن سکتا ہے؟ چاندی کا بھاؤ اپنا اور سونے کا بھاؤ اپنا۔ ہاں اگر یہ ثابت کر دیا جائے کہ تصلی بحرسونا کی قیمت دس (۱۰)
درہم سے کم بنی تھی تو پھر اعتراض کی گنجائش بن سکتی ہے۔ آج کل ان دونوں چیزوں کا موازنہ کرلیں۔ دوسودرہم چاندی کا نصاب ہے
اور دوسودرہم چاندی کے جورو پے بنتے ہیں دہ بنالیں اور استے روپوں کا سونا خریدیں تو مشکل سے دوتو لہ سونا آئے گا تو معلوم ہوا کہ یہ
دوایت مسلک احناف کے خلاف نہیں ہے۔

حدثنا حجاج عن قتادة عن انس قال قومت يعنى النواة ثلثة دراهم وثلث محمد ابن شعيب بن شابوراخبرنى سعيد بن بشير ان قتادة حدثه عن انس بن مالك رضى الله عنه ان عبد الرحمن بن عوف تزوج امراة من الانصار على وزن نواة من

ہمیں حجاج نے قادہ سے وہ انس سے بیان کرتے ہیں کہ میں نے عضلی کی قیمت لگائی تو تین درہم اور درہم کا تیسرا حصہ بی محمد بن شعیب بن شابور کہتے ہیں کہ مجھے سعید بن بشیر نے خبر دی کہ قادہ نے انہیں بنایا کہ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ نے فر مایا کہ حضرت عبدالرحمٰن بن عوف نے ایک انصار یہ سے شادی کی اور حق مہر ایک مصلی برابر سونا مقرر کیا۔ میں نے اس کی قمیت یا نج

(بيهبق شريف ج يص ٢٣٧ باب ما يجوزان يكون مهرا)

ذهب قومت خمس دراهم.

اس سے معلوم ہوا کہ تھیلی کا وزن تین درہم یا پانچ درہم وزن مراذ نہیں بلکہ اس کی قیمت ان دراہم کے برابرتھی لہذا ثابت ہوا کہ تین درہم یا پانچ درہم پر نکاح ہوا یا یوں کہہ لیجئے کہ حق مہر کی مالیت پانچ درہم یا تین درہم تھی تو اس سے احناف کا قاعدہ ٹوٹ گیا کہ دس (۱۰) درہم سے کم حق مہز نہیں ہوسکتا۔

جواب اول: بیبقی شریف سے مذکور ومنقول دونوں احادیث ضعیف ہیں۔ دلیل میہ ہے کہ انہی احادیث کی وضاحت کرتے ہوئے صاحب جو ہرائقی نے لکھا ہے کہ ابن حجاج وہی ہے جے ابن ارطات بھی کہتے ہیں اور پیضعیف ہے اور قادہ مدلس ہے۔ دوسری روایت میں سعید بن بشیر راوی کے متعلق لکھا ہے کہ جناب کیجی نے اسے لیسس بیشنی کہا۔ امام احمہ نے اس کوضعیف قر اردیا اور ابن عبید نے اسے مشکر الحدیث لکھا۔ قیادہ سے مشکر ات کی روایت کرتا ہے اور نسائی نے بھی اس کوضعیف قر اردیا ہے۔ ابن حبان نے کہا کہ اس کی یا دواشت ردی اور غلطیاں بہت بڑھی ہوئی تھیں۔ قیادہ سے ایسی روایات کرتا ہے جس کی متابعت نہیں پائی جاتی اور عمر و بن وینار کہتے ہیں کہ اس کی کوئی حدیث معروف نہیں ہے۔

علاوہ ازیں تکھلی بھروزُن کی قیمت نین درہم اور ایک درہم کا تیسرا حصہ لگائی گئی اور پھراس کی قیمت پانچ درہم ہو گئی جس سے اس کی قیمت پرعدم اتفاق نظر آتا ہے۔ جب اس کی قیمت مقرر نہیں تو پھراعتراض کیا؟ نیز تین درہم یا پانچ درہم قیمت نہیں بلکہ وزن مراد ہے جس کی قیمت دس (۱۰) درہم سے کہیں زیادہ ہو جاتی ہے۔ بہر حال یہ دونوں روایتیں مسلک احناف کو کوئی نقصان نہیں پہنیا تیں۔

جواب دوم: صاحب مبسوط نے ایک عام جواب ذکر فر مایا جوتقریباً تمام اشکال واعتر اضات کا جواب بن سکتا ہے۔وہ بیہ کہ ہروہ

چیز جوحق مہر میں مقرر کی گئی اور وہ مال ہوتے ہوئے دی (۱۰) درہم سے کم مالیت کی ہووہ پیشگی ہدیہ یا نذرانہ بنے گا'حق مہز نہیں ۔حق

مهراس کے علاوہ مرد کے ذرمہ واجب الا داہوگا۔عبارت بیہے:

فعرفنا ان المراد مايعجله لها باليدوذالك غير مقدار شرعا عندنا واذا ثبت هذا فنقول اذا تزوجها على خمسة دراهم استحسانا في قول علمائنا الثلاثة ان دخل بها وان طلقها قبل الدخول

تو معلوم ہوا کہ بیروہ چیزیں ہیں جومردا پی ہونے والی بیوی کو پیشکی دیتا ہے اور بیدازروئے شرع کوئی مقرر دمعین نہیں ہے۔جب یہ ٹابت ہو گیا تو ہم کہتے ہیں کہ جب سی مرد نے عورت سے یا کچ درہم کے عوض شادی کی تو اس عورت کو درہم استحساناً ملیں گے۔ بیہ ہارے تینوں علماء کا قول ہے ۔ بشرطیکہ وہ عورت سے وطی کر چکا ہو اورا گروطی ہے بل طلاق دے دی تو پانچ درہم دینے پڑیں گے۔

مطلب یہ ہے کہ جو پانچ درہم حق مہر مقرر کیا گیا وہ حق مہر نہیں بلکہ ہدیداور تحفہ ہے۔حق مہراس کےعلاوہ دس (۱۰) درہم کم از کم واجب الا داہے۔اب اگر اس صورت میں عورت کوبل وطی طلاق مل جاتی ہے تو پہلے سے وصول کردہ پانچ درہم بطور نصف حق مہر شار نہ ہو نگے بلکہ دس (۱۰) درہم حق مہر کا نصف یعنی پانچ درہم ان پانچ کے علاوہ مردکوادا کرنا پڑیں گے اور اگر نکاح کے بعد وطی ہوگئ تو دس (۱۰) درہم کیے ہو گئے اور پہلے ادا کردہ پانچ درہم ان میں شار نہ ہو نگئے ۔ گویا مقدار شرعی وہ نہیں جو (۱۰) درہم سے کم مالیت کی

چیز نکاح کے وقت دی گئی۔ وہ صرف تحفہ اور ہدیہ ہے۔

جواب سوم:اعتراض میں ذکر کی گئی احادیث میں کہیں لفظ'' جائز'' اور کہیں'' حلال'' استعال ہوا یعنی دو جوتیوں پر نکاح جائز ہے' متھی بھرگندم پر نکاح حلال ہے۔وغیرہ وغیرہ۔اگران الفاظ میںغور کیا جائے تو حق مہر کے بارے میں اعتراض بنیآ ہی نہیں کیونکہ نکاح کا جائز ہونا اور پھرعورت کے ساتھ وطی کرنا حلال ہو جانا اس کے لئے حق مہر شرط کہاں ہے؟ نکاح میں حق مہر رکن نہیں بلکہ تمام ائمہ اس یرمنفق ہیں کہ نکاح کے رکن ایجاب وقبول ہیں اور گواہی شرط ہےلہذا اگر ایجاب وقبول گواہوں کے سامنے ہو جاتے ہیں اور حق مہر کا ذکر ہی نہیں ہوتا۔تب بھی نکاح جائز اور وطی حلال ہو جائے گی۔ ہاں حق مہر بہر حال عورت کا ایک حق ہے۔اس کے احکام الگ ہیں۔ وہ اس کی وصولی ہے قبل وطی ہے روک سکتی ہے' سفر پر جانے ہے انکار کر شکتی ہے۔اس سے وہ شرعاً گنہگار بھی نہ ہوگی۔

جواب جہارم: ہمارے ائمہ کے نز دیک حق مہر مال تجارت کے حتم میں نہیں ہے کہ جس مقدار پر فریقین راضی ہو جائیں ، ان پر موقوف ہے ۔ حق مہر میں شرط رہے ہے کہ مقدار شرعی تو میاں بیوی کے اختیار میں نہیں ہاں اس سے زائد جوحقوق العباد میں شامل ہے، اس میں سی مقدار کی کمی بیشی پراتفاق کر سکتے ہیں۔اس کی وضاحت کچھ یول ہے:

> ان الامهار اليي تمام العشرة حق الشرع وما زاد على ذالك فهو حقها فاذا رضيت بالخمسة فقد اسقطت ما هو حقها وبعض ما هو حق الشرع فيعمل اسقاطها فيماهو حقها وهو الزيادة على الشعرة ولا يعمل في حق الشرع وعلى هذا لوتـزوجهـا عـلـي ثوب يساوى خمسة فلها الثوب و خمسة دراهم.

> > (مبسوط ج۵ص۸۲ باب المهور)

(١٠) درہم تک حق مہر حق شرع ہے اور اس سے زائد بوی کا ے لہذا جب کوئی عورت یا کچ درہم پرراضی ہو جاتی ہے تو اس نے ا پناحق اوربعض حق شریعت کا ساقط کر دیا لهذا جواس کا اپناحق بنیآ ہے اسے تو وہ ساقط کر سکتی ہے۔ وہ دس (۱۰) درہم سے زیادہ پر ہے اورحق شرعی میں اس کی نہیں مانی جائے گی ۔اس ضابطہ کے پیش نظر اگر کسی عورت نے ایک کپڑے کے عوض شادی کی جس کی قیمت یانچ درہم کے برابرتھی تو اب اس کو وہ کیڑا اوریانچ درہم مزید بطور حق مہرملیں گئے۔

خلاصہ یہ کہ دس (۱۰) درہم کم از کم حق مہر حقدار شرع ہے جس میں کی بیشی کا زوجین کواختیار نہیں ہے۔میاں بیوی اگراس سے کم پر بھی راضی ہو جا کیں تو بھی دس (۱۰) درہم حق مہر ادا کرنا شرعاً لازم ہے اور اگر (۱۰) درہم سے زائد حق مہر مقرر ہوا تو زائد کوعورت چھوڑ سکتی ہے وہ اس کا خالص حق ہے۔اس صورت میں وہ اپنے خالص حق کوساقط کر رہی ہے حق شرع جوں کا توں قائم ہے اس میں داخل اندازی نہیں ہوگی۔فاعتبر وا یا اولی الابصار

# ٢٢٤- بَابُ لَايَجْمَعُ الرَّجُلُ بَيْنَ الْمَرْأَةِ وَعَمَّتِهَا فِي النِّكَاحِ

٥١٥- أَخْبَرُنَا مَالِكُ حَدَّثَنَا اَبُو الزِّنَادِ عَنْ عَبْدِ السَّنَّ اللَّهُ الزِّنَادِ عَنْ عَبْدِ السَّخَ خَمْنِ الْالْمَالِكُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِهُ اللَّهُ اللللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلِلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَ

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِذَا نَأْخُذُ وَهُوَ قُولُ اَبِي حَنِيفَةَ وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رُحِمَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى.

١٦ - أنْحَبَرَ نَا مَالِكُ آخُبَرَنَا يَحْيَى بْنُ سَعِيْدِ ٱلْهُ سَعِيْدِ ٱلْهُ سَعِيْدِ ٱلْهُ سَعِيْدِ ٱللهُ سَمِعَ سَعِيْدَ بُنَ الْمُسَيِّبِ يَنْهِى ٱنْ تَنْكَحَ الْمَرْأَةُ كُلَى عَمِيتِهَا ٱوْعَلَى خَالَتِهَا وَٱنْ يَنْظُأَ الرَّجُلُ وَلِيُدَةً فِي بَطْنِهَا جَنِيْنٌ لِعَيْرِهِ.
 جَنِيْنٌ لِعَيْرِهِ.

قَالَ مُكَمَّدً وَيَهِ لَمَا أَنَاجُذُ وَهُوَ قُولُ أَبِي حَنِيفَةً

وَ الْعَاَّمَّةِ مِنْ فَقَهَائِنَا رَحِمَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى.

## عورت اوراس کی بھو بھی کے ساتھ بیک وفت نکاح نہ کرنے کا بیان

امام ما لک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں ابوالزناد نے عبدالرحمٰن اعرج سے اور وہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ضلاتیکا ہوئے گئے نے ارشاد فر مایا: کوئی شخص پھوپھی جھیتجی کو اور نہ ہی خالہ بھانجی کو نکاح میں جمع کرے۔

امام محدر حمة الله عليه كہتے ہيں كه اسى پر ہمارا عمل ہے اور بيقول امام ابو حنيفه رضى الله عنهٔ اور ہمارے عام فقہاء كرام رحمهم الله تعالى كا

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں کی ابن سعید نے خبر دی کہ ہمیں کی ابن سعید نے خبر دی کہ ہمیں کی ابن سعید نے خبر دی کہ انہوں نے حضرت سعید بن مستب سے سنا کہ وہ پھوپھی کے نکاح میں ہوتے ہوئے جیتی سے نکاح کرنے سے منع کیا کرتے سے خالہ کی موجودگی میں اس کی بھا نجی سے نکاح کرنے سے منع کیا کرتے سے کہ کوئی شخص سے منع کیا کرتے سے کہ کوئی شخص سے منع کیا کرتے سے کہ کوئی شخص ایسی اور کے جس کے پیٹ میں کسی دوسرے کا بچہ ایسی اور کا کہا

امام محدر حمة الله عليه كتبة بين كداس پر جماراعمل ب اورامام ابوحنيفه رضى الله عنه اور جمارے عام فقہائے كرام رحمهم الله تعالى كا يبى قول ہے۔

بیوی کی پھوپھی یا خالہ سے بیوی کی موجودگ میں نکاح کرنے کی ممانعت حدیث میں تواتر سے ثابت ہے اس لئے اگر کوئی ایسا کرتا ہے تو حرام کا مرتکب ہوگا۔

دو بہنوں کو نکاح میں جمع کرنے کی حرمت قرآن کریم میں موجود ہے۔ پھوپھی بھی بھی اور خالہ بھانجی کو نکاح میں اکٹھا کرنا اس کی ممانعت آ ٹار متواترہ سے ٹابت ہے۔ اس کی روایت کرنے والے بید حضرات ہیں۔ علی المرتضی ،عبداللہ بن عباس ،عبداللہ بن عر، البوموی اشعری ، ابوسعید خدری ، ابو ہریرہ ،سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہم ۔ رسول کریم مظالید کی المستوری ہوتے ہوئے اور نہ ہی بھائی کی کہ آپ نے فر مایا: کہ پھوپھی کی موجود گی میں اس کی جیتجی اور خالہ کی موجود گی میں اس کی بھانجی سے نکاح نہ کیا جائے اور نہ بی بھائی کی بیٹی پر ابعض احادیث میں یوں بھی آیا ہے نہ چھوٹی سے بڑی کے ہوتے ہوئے اور نہ بڑی سے چھوٹی کے ہوتے بیٹی پر اور نہ بیٹی پر ابعض احادیث میں یوں بھی آیا ہے نہ چھوٹی سے بڑی کے ہوتے ہوئے اور نہ بڑی سے چھوٹی کے ہوتے

ہوئے ۔ بعض الفاظ کے اختلاف کے باوجوداس کے مفہوم پرتمام کا اتفاق ہے اورسب نے اسے قبول کیا ہے۔ بیتو اترات اورمستفید کے ساتھ مذکور ہے اور بیمسئلہ ایسا ہے جوعلم عمل دونوں کے اعتبار سے بقینی ہے لہٰذا آیت کے ساتھ اس کا حکم بھی لازم وواجب ہے۔ (احكام القرآن،مصنفه جصاص، ج٢ص٣٣ ازيرآيت حرمت عليم امهاتكم وبناتكم الخ)

نوٹ: اس موضوع پرمصنف عبدالرزاق میں تقریباً اٹھارہ (۱۸) عدداحادیث بسند سیجے ندکور ہیں۔حوالہ کے لئے اس کاصفحہ۲۲۰ تا ۲۲۲ج۲ دیکھا جاسکتا ہے۔

مسئلہ مذکورہ میں حضرات علماء کرام نے ایک ضابطہ کلیہ ذکر فر مایا ہے جس کو سامنے رکھ کر ہم کوئی سی دوعورتوں کو نکاح میں جمع کرنے کے جواز اور عدم جواز کومعلوم کر سکتے ہیں وہ یہ ہے۔الی دوعور تیں جن میں سے کسی ایک کومر دفرض کرلیا جائے تو ان دونوں کا باہم نکاح ناجائز ہو۔ان کوایک کے نکاح میں جمع کرنا ناجائز ہے۔صورت مذکورہ میں سے مثلاً پھوپھی بھی بھیجی کو لے لیں۔ان میں سے کوئی ایک مر دفرض کرلیں تو یہ باہم دور شتے ہوں گے۔ پھوپھی کومر دفرض کیا تو چیااور جیبجی ہو گئے اور اگر پھوپھی کی بجائے جیبجی کومر د تصور کیا تو پھوپھی بھتیجا ہو گئے تو جس طرح چچا اور جیسجی اور بھوپھی اور بھتیجا کی باہم شادی نا جائز ہے۔اس طرح یہ دونوں رشتہ دار عورتیں بیک وقت کسی کے نکاح میں جمع نہیں ہوسکتیں اورعلاء کرام کا بیضا بطمحض اختر آعی اورعقلی نہیں بلکہ حدیث میں مذکور ہے۔

عن الشعبي قال لا ينبغي للرجل ان يجمع جناب على فرمات بين كمكي مردكوية بين كرنا چاہيے كدالي بین امراتین لوکسان احده ما رجلالم یحل له دوعورتیں اینے نکاح میں جمع کرے کہ جن میں سے ایک اگر مرد

نے احدا. (مصنف عبدالرزاق ج٢ص٢٦١ باب ما يكره ان يجمع موتى تواس كا دوسرى كے ساتھ نكاح حلال نه ہوتا۔ بينھن من النساءمطبوعه بيروت)

#### اعتراض

----خوارج کا پینظر پیہے کہ پھو پھی جھتیجی اور خالہ بھانجی دونوں کا بیک وقت نکاح میں لانا جائز ہے کیونکہ قر آن کریم میں جن محر مات كاذكرة يا بان ميں بيشامل نهيں اور غيرشامل كے لئے الله تعالى نے فرمايا: "احل لكم وراء ذالكم مذكوره محرمات كے علاوه تمہارے لئے حلال کردی گئی ہیں''۔

جواب: خوارج کا پیاعتراض اس وقت قابل توجه ہوگا جب حضور ﷺ کی تمام احادیث سے انکار کر دیں۔ آپ کو یا د ہوگا کہ ہم ابھی کچھ ہی سطور پہلے بید ذکر کر چکے ہیں کہ پھو پھی جیبجی اور خالہ بھانجی کا ایک کے نکاح میں جمع ہونے پر آثار متواتر ہ ہے اس کی حرمت ثابت ہے بلکہ صریح حدیث اس کی حرمت میں موجود ہے تو آ ٹارمتواترہ اور حدیث سیحے کوچھوڑ انہیں جاسکتا کیونکہ خودقر آن کریم تهميں پابند كرر ہاہے۔"ما اتكم الرسول فخذوه وما نهكم عنه فانتهوا. حمهميں جو كچھرسول كريم دے ديں وه ليا كرواور جس منع فرمائيں اس سے رک جاؤ''۔ اس لئے قرآن کريم کي آيت''احل لڪم ما وراء ذالڪم" كے ساتھ اس آيت كوپيش نظرر كه كرحضور خُطِلَتُنْ البَيْنَ البَيْنَ البَيْنَ المَيْنَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

احل لک ماوراء ذالکم قال وما اتکم الله تعالی نے جس طرح احل لکم ماوراء ذالکم فرمایا اسى طرح مسا اتسكم الوسول فخدوه بهى فرمايا اورحضور ضَلِلَتُنَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَى عَرَامِهِ وَسُتُولَ كُوجِمَعَ كُرنَّ كَي حَرَمت بهي ثابت ہے لہذا واجب ہے کہ اس کو آیت کے ساتھ ملا کرمفہوم اخذ کیا

الرسول فخذوه وقد ثبت عن النبي ضَلِلَّتُ اللَّهُ تَحريم الجمع بين من ذكرنا فوجب ان يكون مضمونا الى الاية. وليس يخلوا قوله تعالى احل لكم ماوراء

ذالكم من ان يكون نزل قبل حكم النبى ضَالَتُكُا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ماوراء ذالكم بعد الخبر لان قوله تعالى احل لكم ماوراء ذالكم مرتب على تُحريم من ذكر تحريمهن منهن لان قوله تعالى ماوراء ذالك المرادبه ما وراء من تقدم ذكر تحريمهن.

(احكام القِرآن ج٢ص ١٣٥ زيرآيت احل لكم ماوراء)

جائے اور اللہ تعالیٰ کا قول احل لکم ماور اء ذالکم اس احمال سے خالی نہیں کہ یہ آیت حضور ضلاکی گیری کے حکم سے قبل نازل ہوئی جس میں آپ نے ندکورہ رشتوں کو ایک نکاح میں جع کرنے کی ممانعت فرمائی ہے یا آیت کے ساتھ یا آیت کے بعد ہواور یہ درست نہیں کہ حضور اکرم ضلاکی گیری کی حضور اکرم ضلاکی گیری کی حضور اکرم ضلاکی گیری کی حمد ماور اء ذالکم پر نرول بعد میں ہوا ہو کیونکہ آیت احل لکم ماور اء ذالکم پر مرتب ہے۔ ان عورتوں کی حرمت پر جن کی حرمت ندکور ہو چی ۔ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا قول ما وراء ذال کے میوا ہتا ہے کہ اس سے پہلے حرمت بیان ہو چی ہو۔

ادکام القرآن کی فذکورہ عبارت کی وضاحت ہے ہے کہ جب اللہ تعالی نے آیت احسل لیکسم مسا و دا ۽ ذالکھم نازل فرمانی تو رسول کریم ضلانی آئی ہے جس صدیث سے بیٹیروں کہ بھوچی بھتی اور خالہ بھائی بھی حرمت میں شامل ہیں۔ اس خبر کوآپ نے یا تو آیت فرا مورک کہ بھوچی بھتی اور خالہ بھائی بھی حرمت میں شامل ہیں۔ اس خبر کوآپ نے یا تو دی ہو تھیں ہوتی اور آیت بعد میں نازل ہوئی۔ بہلی دو صورتوں میں کی قتم کا کوئی اعترانی مورت بیٹی بختہ احل لکم ماور اء ذالکم سے متنی اور آیت بعد میں نازل ہوئی۔ بہلی دو صورتوں میں کی قتم کا کوئی اعترانی میں بات کے حساتھ بی حضور مطابق اللہ ہے۔ اس آیت کریمہ کے نازل ہونے کے ساتھ بی حضور مطابق اللہ ہوئی ہیں کہ جس میں شامل ہیں۔ اس صورت میں حرمت میں وہ عورتیں ہو قرآن کریم اور احسل لکہ ماور اء ذالکم متنی ان دونوں کے سواہوں گی اور اگر جبرو سے دی کہ بیٹی حرمت میں شامل ہیں۔ اس صورت میں حرمت میں وہ عورتیں ہو ہمی اعتراض نہیں ہورائی ان کہ اور احسل لکہ ماور اء ذالکم متنی ان دونوں کے سواہوں گی اور اگر خبر رسول کریم کو تی تھور کیا جائے کہ بیآ ہے نہ کورہ کے زول کے ساتھ نہیں بکہ بعد میں دی گئی تو بھی اعز اس کے سواہوں گی اور اگر خبر رسول کریم کورت کر یہ دور شقوں کی حرمت بیان فرمائی تو یہ بھی حرمت قرآن کے دور شقوں کی حرمت بیٹی بلکہ بعد ہیں دی گئی تو اس کے سواسب شامل رہیں گی کئی تو بسی حرمت فراد دیا اپنی طرف سے نہیں بلکہ من جانب اللہ ہوتا ہے۔ اس صورت میں زیادہ ہو ایس نیا ناز ان اس خواب نیا کہ ناز اور کہ ان افراد ہو ان کی گئی تو اس کا خواب ہو ہی کہ اس کہ خواب ہو ہی کہ اس کی خواب ہو ہی کہ اس کہ خواب ہو ہی کہ اس کے خلاف ہو۔ اس کے خلاف ہے۔ اس تقسیل سے موجود ہے الہذا خاب ہوا کہ کی اور جبی کو دیاح ہو اس کے خلاف کے دائی خلال ہو اس کی کا نظر ہو آن و دریت کے خلاف ہے۔ اس موجود ہے الہذا خاب ہوا کہ کی گئی ہو بھی اور اء ذالکم کی آئر لے کران کے انظر ہو آن و دریت کے خلاف ہے۔ اس خواب کی ان افراد ہوا تی کا اظر ہو آن و دریت کے خلاف ہے۔ اس خواب کی خلال ہو بھی کی خلاف ہے۔ اس خواب کی ان اور ایک کی کا نظر ہو آن و دریت کے خلاف ہے۔ اس خواب کی خلال ہو کہ کی کا نظر ہو آن و دریت کے خلاف ہے۔ اس خواب کی کا نظر ہو آن و دریت کے خلاف ہے۔ اس خواب کی کا نظر ہو کہ کی کو دریت کے خلاف ہے۔ اس خواب کی کو کی کو کی کو دریت کے خلال ہو کہ کی کی کی کو کی کی کو کی کو کی ک

نوٹ: امام محدر حمۃ اللہ علیہ نے باب کی روایت کے آخر میں ایک مسئلہ ذکر فر مایا کہ غیر سے حاملہ لونڈی کے ساتھ مولی وطی نہ کرے۔
اس کی وضاحت یوں ہے کہ سی محض نے دوسرے سے اس کی لونڈی خریدی اور خرید نے کے بعد معلوم ہوا کہ وہ امید سے ہے تو اب
اس نے مالک کو اس لونڈی سے مباشر سے نہیں کرنی چاہیے یہاں تک کہ بچہ جن لے ۔ یوں ہی نئ خریدی گئی لونڈی میں بھی پہلریقہ
اختیار کرے کہ اسے چیض آنے تک اس سے مباشر سے نہ کرے۔ جمہور علماء کا یہ فیصلہ ہے کہ اگر زنا سے حاملہ عور سے کی شادی غیر زانی
سے ہوئی تو وہ خاوند وضع حمل تک وطی نہ کرے۔ کتب احناف میں لکھا ہے کہ اگر صور سے نہ کورہ میں اس زانی سے ہی اس حاملہ کی شادی

کر دی گئی تو وہ اس سے وطی کرسکتا ہے۔مقصد ہیہ ہے کہ حضور ﷺ کا فرمان کہ'' دوسرے کے پانی (منی) کے ساتھ اپنا پانی نہ ملاؤ''۔اس میں ایک ہی شخص کے وطی حلال وحرام کرنے میں کوئی خرابی نہیں لیکن دوشخصوں کا ایک عورت سے وطی کرنا کہ اس سے اشتباہ کا خطرہ ہو درست نہیں ہے اس لئے بعض علماء نے لکھا اور فتو کی دیا ہے کہ حاملہ کا نکاح جائز ہے البتہ وطی کی صورتیں مختلف ہیں۔اس کی وضاحت''مندامام احمد بن صبل' اور'' ابوداؤ دُ' میں ہے وہاں سے دیکھی جاسکتی ہے۔

اینے (دینی) بھائی کے رشتہ پراپنے گئے رشة طلب كرنے كابيان

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں بیخی بن سعید نے محمد بن یی بن حبان سے خبر دی وہ عبد الرحمٰن بن ہر مزاعرج سے اور وہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے بیان کرتے ہیں فر مایا کہ رسول كريم خَالِتَكُا لَيْنَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِعَالَى كَ پیغام نکاح پر (اس عورت کو) اپنی طرف سے پیغام نکاح نہ بھیج۔ امام محدر حمة الله عليه كهتے بين كه اسى برجمار المل ہے اور امام ابو حنیفه رضی الله عنهٔ اور جهارے عام فقهاء کرام حمهم الله کا بھی یہی

٢٢٥- بَابُ الرَّجُلِ يَخْطُبُ عَلَى خطبة أخيه

٥١٧ - أَخْبَرُ نَا مَالِكُ أَخْبَرُنَا يَحْيَى بُنُ سَعِيْدٍ عَنْ مُ حَمَّدُ الرَّحْمَٰنِ بُنِ حَبَّانَ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ بُنِ هَــُرمُــزِالْأَعُــرَجِ عَنْ آبِــى هُكَرِيْكَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى خِطْبَ آحَدُكُمْ عَلَى خِطْبَةِ أَخِيْهِ.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِذَا نَأْخِذُ وَهُوَ قَوْلَ آبِي حَنِيفَةَ وَ الْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحِمَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِمْ

احادیث میں یہاں دو باتوں کاحضور ﷺ نے ذکر فر مایا۔ایک پیغام نکاح اور دوسرالین دین یعنی اپنے بھائی کے پیغام نکاح پرتم پیغام نہ چیجواوراپنے بھائی کے سودا کرتے وقت تم سودا کرنے سے باز رہو۔ یہاں موطا میں صرف ایک مسئلہ ذکر ہوا۔اس مئلہ کی چندصورتیں بنتی ہیں۔ پہلی یہ کہ سی نے شادی کے لئے کسی عورت کو پیغام بھیجااور ابھی تک اس کی طرف سے اس پیغام کا کوئی جواب ہاں یا نہ میں موصول نہ ہوا۔ دوسری صورت میہ کہ انہوں نے انکار کر دیا۔ تیسری صورت میہ کہ انہوں نے رضا مندی ظاہر کر دی۔ ان میں سے صورت اولی میں پیغام نہ بھیجنا بہتر ہے۔ دوسری صورت میں پیغام بھیجنے میں کوئی حرج نہیں اور تیسری صورت میں بالکل منع ہے کیونکہ ایک توبیا خلاقاً بہت ہی بری حرکت ہے اور دوسراغیر کاحق مجروح کرنے والا قرار پائے گا۔

صاحب عمدة القارى فرماتے ميں:

بخاری شریف میں پیمی آیا ہے کہ پیغام نکاح کی ممانعت اس وقت تک ہے جب تک پہلا پیغام دینے والااسے ترک نہ کردے یا پھروہ خودا جازت دیتا ہے کہتم بھی طبع آزمائی کر سکتے ہو۔ حدیث پاک میں جونہی وارد ہے وہ اس حدیث سے منسوخ ہے جس میں حضور خالتا المنظم نے فاطمہ بنت قیس کے لئے رشتہ طلب کیا باوجود بکہ آپ سے قبل اس عورت سے حضرت امیر معاویہ اور ابوجہم رشتہ طلب کر چکے تھے لیکن فقہاء کرام نے اس سے نہی کومنسوخ قرار نہیں دیا بلکہ نہی کواپنے حال پر برقرار رکھا۔اس کی ایک وجہ تو یہ ہے کہ حضور ضل النا المالية المامد كے لئے خطبه دیا وہ نهی ہے بل كا ہے۔ دوسرى وجه بدہ كه فاطمه بنت قيس نے امير معاويد اور ابوجهم کے ساتھ مسئلہ کو طے نہیں کرلیا تھا بلکہ بات ابھی چل رہی تھی لیکن اس ممانعت کے باوجود اگر کسی نے دوسرے کی بات نہ چلنے دی اور ا بنی بات کی کر کے شادی کر لی تو نکاح باطل نہ ہوگا۔ (عمدۃ القاری ج ۲۰ص۳۱ اباب لا یخطب علی نظیمۃ انحیہ مطبوعہ بیروت ) اس مسئله کی وضاحت امام نووی رحمة الله علیه نے یوں فر مائی:

فتحيح مسلم معه نو وي

(نووی شرح مسلم جاص ۴۵ بابتح یم الخطبة علی نطبة انحیه )

# شادی شدہ عورت بہنست اپنے ولی کے اپنی خودزیادہ حق دار ہے

امام محمد رحمة الله عليه كهتے ہيں كه كنوارى يا غير كنوارى جب بالغه مول تو ان كى اجازت سے ان كى شادى كى جائے۔ كنوارى كى اجازت اس كى خاموشى ہے اور شادى شدہ كى اجازت زبان سے الفاظ بول كرموگى كه وہ راضى ہے خواہ اس كى شادى كرانے والا اس كا باپ ہويا كوئى اور ہو۔ يہ قول امام ابو حنيفه رضى الله عنه اور ہمارے عام فقہائے كرام كا ہے۔

٢٢٦- بَابُ الثَّيِّبِ اَحَقُّ بِنَفْسِهَا مِنْ وَلِيِّهَا

٥١٨ - أَخْبَرُ نَا مَالِكُ آخْبَرُ نَا عَبُدُ الرَّحُمٰنِ بَنِ الْمَصَالِكُ آخْبَرُ نَا عَبُدُ الرَّحُمٰنِ بَنِ الْمَقَاسِمِ عَنْ آبِيْهِ عَنْ عَبُدِ الرَّحْمٰنِ وَمُجَمَّعِ ابْنَى يَزِيْدَ بُنِ جَارِيَةَ الْآنُصَارِيِّ عَنْ خَنْسَاءَ ابْنَةِ حِرَامِ أَنَّ آبَاهَا رُبِّ جَارِيَةَ الْآنُصَارِيِّ عَنْ خَنْسَاءَ ابْنَةِ حِرَامِ أَنَّ آبَاهَا رُبِّ جَارِيَةَ الْآنُونِيَّ فَرَدَّ يَكِمُ فَكُرِهَتْ ذَلِكَ فَجَاءً ثُ رَسُوْلَ اللَّهِ صَالِيَ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْكُ الْكُونِ الْمَالَقُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْحَلَيْكُ الْمُعَلِيْكُ الْمُؤْلِكُ الْمُؤْلِقُ الْمُعَلِّي الْمُعْلِكُ الْمُؤْلِكُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِكُ الْمُؤْلِكُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْمُؤْلِكُ الْمُؤْلِكُ الْمُؤْلِكُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْمُؤْلِكُ الْمُؤْلِكُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْمُؤْلِكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْمُؤْلِكُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُ الْمُؤْلِكُ الْمُؤْلِكُ الْمُؤْلِكُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْمُؤْلِكُ الْمُؤْل

قَالَ مُحَمَّدُ لَا يَنْبَغِي آنُ تُنكَحَ الشَّيْبُ وَلَا الْبِكُرُ إِذَا بَلَغَتُ اللَّا بِالْمِنِهِمَا فَامَّا إِذْنُ الْبِكُرِ فَصَمْتُهَا وَامَّا إِذْنُ الشَّيِّبِ فَرِضَاهَا بِلِسَانِهَا زَوَّجَهَا وَالِدُهَا اَوْ غَيْرُهُ وَهُوَ قَوْلُ آبِى حَنِيْفَةَ وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحِمُهُمُ اللَّهُ تَعَالِل عَلَيْهِمْ

" ثیب " یعنی شادی شده عورت اپنی ذات کا اپنولی سے زیاده حق رکھتی ہے یعنی وہ خود اپنے بارے میں فیصلہ کرنے میں مختار ہے کہ کہاں کروں اور کہاں نہ کروں؟ ولی کی رائے کواس کی لیند پر ترجیح نہ ہوگی۔اس مسئلہ پر کثیر احادیث شاہد ہیں۔" مصنف ابن الی شیبہ" جہ حصہ دوم ص ۱۳۲ میں اور" مصنف عبد الرزاق" ج۲ ص ۱۹۲ سے ۱۹۷" مسلم شریف" جاص ۵۵ م" صحیح ابن حبان" جام ۵۵ میں احادیث دیکھی جاسکتی ہیں۔ بطور اختصار ایک ایک حدیث نقل کرنے پراکتفا کرتے ہیں۔

عن نافع بن جبير عن ابن عباس قال رسول الله صَلِيُّ اللَّهُ الايسم احق بنفسها من وليها والبكرتستاذن و اذنها صمتها. قال ابو حاتم قوله عليه السلام الايم احق بنفسها اراد به احق بنفسها بان تختار من الازواج من شاء ت فتقول ارضى فلانا ولا ارضى فلانا لان عقد النكاح اليهن دون

(صحیح ابن حبان ۲۵ ص۵۵ اذ کرنفی جواز العقد الولی نکاح البالغة )

حضور ضَالِتُكُا المُعْلِينِ فَي فرمايا: كه بيوه عورت اينے ولى سےخود ایی ذات کی زیادہ حقدار ہے اور کنواری سے اجازت طلب کی جائے اور خاموشی اس کی اجازت ہے۔ ابوحاتم نے کہا کہ حضور صَلِينَهُ اللَّهُ اللَّهُ كَا ارشاد بوه انى ذات كى زياده حقدار ہاس سے مرادیہ ہے کہ وہ بہنسبت ولی کے اس کے زیادہ اختیار رکھتی ہے کہ سی شخص کوخاوند کے طوریر بیند کرے پھر کیے کہ میں فلاں کو بیند کرتی ہوں اور فلاں ہے راضی نہیں ہوں ۔ بیمرادنہیں کہ نکاح کا عقد ان بوگان کے سیرد کر دیا گیا ہے اور اولیاء کو کوئی اختیار

معلوم ہونا جاہیے کہ از روئے شرع شریف کنواری اور غیر کنواری دونوں عورتوں سے بوقت نکاح اذن طلب کرنا جا ہیے۔اس کے بغیرعقد درست نہ ہوگالیکن اس کا بیمطلب نہیں ہے کہ ان کے اولیاء کا اب کوئی دخل نہیں رہا جس طرح ان کے اذ ن اختیار کا ذکر ا وادیث میں موجود ہے اس طرح والدین کی عزت وتکریم کا بھی حکم موجود ہے۔ حدیث یاک میں آیا ہے کہ اگر والداینے بیٹے کو کہے کہ اپنی بیوی کوطلاق دے دوتو بیٹے کواس کی تعمیل کرنا جا ہے جبکہ باپ متی اور دین دار ہو۔ جوعورت اپنی مرضی کرتی ہے اور والدین ، بہن بھائیوں اور دیگر اولیاء کا قطعا کہانہیں مانتی ، نکاح تو اس کا ہو جائے گا مگر والدین کی نافر مانی کا دھبہ ضرور لگے گا۔ بےعزتی ہوگی۔اس لئے ابوحاتم نے جومعنی بیان کیا ہے وہ حق کے بہت قریب ہے .

> فذكرته لمعمر فقال سالت زهرى عن الرجل يتزوج بغير ولى قال ان كان كفوا لم يفرق بينها.

(مصنف عبدالرزاق ج٢ص ١٩٦١ بالنكاح بغيرولي)

عن شعبة عن مصعب قال سالت مولى ابن عبد الله ابن يزيد فقال يجوزفي المراة تزوج بغير ولي. عن ابي سلمي بن عبد الرحمن قال جاء ت امراة الى النبي فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله ان عم ولدى خطبني فرده ابى وزوجني وانا كرهت قال فدعى اباها فساله عن ذالك فقال اني انكحتها ولم الوها خيرا فقال رسول الله صَلَّاتُكُمُ اللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ فانكحى من شئت.

(مصنف ابن الي شيبه جهم ١٣٣٥ حصه دوم من اجاز بغيرولي)

میں نے معمر سے عرض کیا انہوں نے فرمایا کہ میں نے جناب زہری سے ایسے مرد کے متعلق یو چھا جو ولی کے بغیر شادی کرتا ہے۔ (اس کا کیا حکم ہے؟) فرمانے لگے اگر کفو میں شادی کی ہے تو اس کے اور اس کی بیوی کے درمیان تفریق نہ کی جائے۔

جناب شعبہ سے اور وہ جناب مصعب سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا میں نے مولی ابن عبداللہ بن پزید سے یو چھا۔ انہوں نے کہا کہ ولی کے بغیر (غیر کنواری) عورت کا شادی کر لینا جائز ہے۔ ابوسلمٰی بن عبد الرحن کہتے ہیں کہ ایک عورت حضور خُلِلَتِنْ الْمِيرِينَ كَى خدمت ميں حاضر ہوئی۔عرض کرنے تکی يا رسول الله! میرے بیٹے کے جھانے مجھے پیغام نکاح بھیجاجس کومیرے ابا جان نے رد کر دیا اور میری کہیں اور شادی کر دی حالا تکہ میں وہاں نہیں جاہتی ۔آپ نے ارشاد فرمایا: اس کے والد کو بلاؤ وہ آیا تو آپ نے اس معاملہ میں اس سے گفتگو فرمائی۔اس نے عرض کیا میں نے ہی اس کا نکاح کیا ہے لیکن میں نے اس کی بہر حال خیر

نے فرمایا: یہ کوئی نکاح نہیں۔اے عورت! تو جا اور جس سے تو عامتی ہے نکاح کر لے۔

ان چنداحادیث سے معلوم ہوا کہ عورت کی شادی اس کی اجازت کے بغیرنہیں کرنی چاہیے۔''مبسوط'' کی تفصیلی تحریر سے مسلک احناف کی روز روشن کی طرح وضاحت ہوگئی ہے۔

### كفوكي بحث

مذکورہ روایات واحادیث سے بیٹابت ہے کہ عورت کا نکاح اس کی رضا مندی کے بغیرنہیں کرنا جا ہے۔وہ اس بارے میں خود مختار ہے لیکن اگر عورت اپنی مرضی سے غیر کفو میں شادی کر لیتی ہے تو کیا ولی کواس پر اعتراض کرنے کی شرعاً اجازت ہے اور اگر ولی ال" نغیر کفو" میں کئے گئے نکاح کو فتح کرانا جا ہے تو شریعت اس کی کہاں تک مدد کرتی ہے؟ بیدسئلہ چونکہ متناز عمر فیہ ہے اس لئے ہم اس کی تفصیل اور تحقیق ذکر کرتے ہیں۔سب سے پہلے'' کفو'' کی تعریف پیش خدمت ہے۔

مساوی اورمتل کو' کفؤ' کہتے ہیں اور اسی سے نکاح میں کفو النكاح وهو ان يكون الزوج مساوى للمراة في مونائجي ہے جس كا مطلب يہ ہے كہ فاوندائي بيوى كے ساتھ حسبها و دينها و نسبها وبيتها وغير ذالك وتكافو حسب، دين،نب اورر بائش وغيره مين بم پله بور دو چزين جب

والكفو النظير والمساوي ومنه الكفاية في لشيئان تسماثلا. (لسان العرب للعلامه جمال الدين ابن منظور ايك دوسرے كي مثل ہوں تو اس كو' تكافو'' كہتے ہیں۔ مصری جاص ۱۳۹مطبوعه بیرورت)

کفو کے معنی شرعاً میہ ہیں کہ مذہب ،نسب یا پیشہ یا حیال جیلن میں ایس کمی ہو کہ اس کے ساتھ اس کا نکاح اس کے اولیاء کے لئے باعث ننگ و عار ہونے کہ بعض جاہلانہ خیالات پر بعض عوام میں دستور ہے کہ خاص اپنی قوم (ہم قوم) کو اپنا کفو سمجھتے ہیں۔ دوسری قوم والے کواگر چدان سے کسی بات میں کم نہ ہوغیر کفو کہتے ہیں۔اس کا شرعاً لحاظ نہیں جیسا کہ شخ صدیقی شخ فاروقی کواپنا کفونہ جانے یاسید شخ صدیقی وفاروقی یا قریش کواپنا کفونہ سمجھے۔حالانکہ حدیث میں آچکا ہے قبریش بعضہم اکفاء بعض رردالمختار میں ہے۔فلو تزوجت هاشمية قرشيا غير هاشمي لم يرد عقدها\_(فاوئ رضوية ٥٥هـ دوم)

قارئین کرام! صاحب لسان العرب نے '' کفو'' کے جومعنی بیان کئے ہیں وہ نظیر، مساوی بطور حسب ونسب اور دین' رہائش کے ہیں اوراعلیٰ حضرت فاضل بریلوی نے کفو کے شرعی معنی بیہ بتائے ہیں ۔ مذہب،نسب، بیشہ اور حیال جلن میں برابر ہونا۔اگران میں سے کوئی چیز ایسی نہ پائے جو ولی کے لئے باعث شرم اور ننگ و عار ہوتو نکاح جائز ہے۔ای طرح بد دین ، گھٹیا نسب والا ، بدمعاش وغیرہ بیوہ امور ہیں جوولی کے لئے باعث ننگ وعار ہیں لہذااگر کوئی عورت ان باتوں کی پرواہ کئے بغیر کسی سے نکاح کر لیتی ہے تو ولی اعتراض کاحق رکھتا ہے لہذاوہ قاضی (جج) کے ہاں درخواست دے کرنکاح فٹنح کرواسکتا ہے۔اس موضوع پر علامہ سرحسی رحمة الله علیه نے چند جامع یا تیں ذکر فرمائیں ۔ان کا ترجمہ ملاحظہ ہو:

( کیا ولی کی اجازت سے عورت غیر کفو میں نکاح کرسکتی ہے؟ ) حضرت علی الرتضٰی رضی اللہ عنہ سے ہمیں بیروایت پہنچی ہے کہ ایک عورت نے اپنی بیٹی کا نکاح اس کی رضا مندی ہے کہیں کر دیا۔اس کے اولیاء نے حضرت علیٰ المرتضیٰ رضی اللہ عنہ کے پاس مقدمہ درج کرا دیا۔انہوں نے اس نکاح کو جائز قرار دے دیا۔اس میں بیدلیل ہے کہ جب کوئی عورت اپنا نکاح خود کرے یاغیرولی کواپنا نکاح کرانے کے متعلق کیے، اس نے کرا دیا توبیزنکاح جائز ہے۔امام ابوحنیفہ کا اس روایت پڑمل ہے خواہ وہ عورت کنواری ہویا غیر کواری اور جب اس نے اپنا نکاح کرلیا تو اس کا نکاح جائز ہے۔خواہ اس کا خاونداس کے کفوکا ہویا نہ ہویہ نکاح تھے ہے البتہ اگر اس کا خاوند کفوکا نہیں ہے تو اس عورت کے اولیاء کو اس نکاح پر اعتراض کا حق ہے اور حسن رضی اللہ عنہ کی روایت میں ہے کہ اگر اس کا خاوند اس کا کفو ہے تو نکاح جائز ہے اور اگر کفونہیں ہے تو یہ نکاح ناجائز ہے۔ امام ابو یوسف رحمۃ اللہ علیہ سے پہلا قول یہ تھا کہ اگر عورت کا ولی ہوتو وہ ازخود اپنا نکاح کفو میں کر ہے تو جائز ور نہیں۔ اس کے بعد امام ابو یوسف نے اس قول سے بھی رجوع کر لیا اور کہا عورت کا ازخود نکاح کرنا ہے جو او کفو میں کر ہے یا غیر کفو میں ۔ اس کے بعد امام ابو یوسف کا قول اس طرح فر کر کیا ہے۔ اگر زوح کورت کا ازخود نکاح کرنا ہے جائز ہوجائز ہے۔ اگر زوح کورت نے اجازت دے دی تو عقد جائز ہے اور اگر ولی نے اجازت نہیں ہوگا اور قاضی ولی کو تھا ہو تو اس ہو گا اور قاضی کی اجازت سے جائز ہوجائے گا اور امام مجمد رحمۃ اللہ علیہ کا یہ قول ہے کہ اگر عورت نے اجازت دے دی تو جائز ور نہیں خواہ یہ نکاح کفو میں ہویا غیر کفو میں ہویا غیر کفو میں نکاح کیا اور ولی اجازت نہ دی تو قاضی دوبارہ عقد کر سکتا ہے۔ (الہموط ج ہیں اباب النکاح بغیر ولی مطبوعہ میں نکاح کیا اور ولی اجازت نہ دی تو قاضی دوبارہ عقد کر سکتا ہے۔ (الہموط ج ہیں اباب النکاح بغیر ولی مطبوعہ میں نکاح کیا تو ولی سے تو تا نہ ہوا کہ امام اعظم ابو حقیقہ رضی اللہ عنہ کوزد کی عورت خود نکاح کرے یا غیر ولی کو وکیل بنا کر اس کے ذر یہ کہیں نکاح کر سے یا غیر ولی کو وکیل بنا کر اس کے ذر یہ کہیں نکاح کر ہوا جائز ہو جی کین آگر غیر کفو میں ہوا ناخیر کفو میں ہوا ، جائز ہو جسی سے کین آگر غیر کفو میں نکاح کر کے دونوں صورتوں میں نکاح جائز ہے پھر یہ نکاح کفو میں ہوا ، جائز ہو جی کین آگر غیر کفو میں نکاح کر کے نو دول سے کین آگر غیر کفو میں ہوا نے کہ کو کو کیل آگر کو میں آگر کو میں بوا ، جائز ہور جھی کے کہ کو کو کی آگر کو میں آگر کو میں ہوا کو کیل آگر کفو میں ہور ہوائی کی کو کو کیل آگر کو میں آگر کو کی گور کی گور کی گور کی کو کی آگر کو کی گور کو کھر کی آگر کو کی گور کو کو کی گور کو کی گور کو کو کی گور کو کو کو کی گور کو کو کی گور کی گور کو کی گور کور کی گور کی گور کی گور کی گور کور کور کور کی کور کور کور کور کور کور کی کور کی گور کور کی کور کی گور کی گور کی گور کور کور کی گور

مذکورہ حوالہ سے ثابت ہوا کہ امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنہ کے نز دیک عورت خود نکاح کرے یاغیر ولی کو ولیل بنا کراس کے ذریعہ کہیں نکاح کرے۔دونوں صورتوں میں نکاح جائز ہے پھریہ نکاح کفو میں ہوایا غیر کفو میں ہوا ناخیر کفو میں علی کا گرخیر کفو میں عورت نے نکاح کیا تو اس کے اولیاء'باپ' داوا' بھائی' چچا وغیرہ کو اعتراض کاحق ہے لہٰذا وہ قاضی سے درخواست کر کے بید نکاح فنخ کرواسکتے ہیں۔

امام ابو یوسف کا آخری قول (فیصلہ) یہ ہے کہ مذکورہ صورتوں میں نکاح درست ہے لیکن اگر غیر کفو میں کیا تو قاضی اس کے ولی کو حکم دے گا کہ نکاح کے جائز ہونے کا اعلان کر دو۔ اگر اس نے ایسا کر دیا تو نکاح جائز ہوجائے گا اور اگر ولی ایسانہیں کرتا تو نکاح فنخ نہیں ہوگا بلکہ قاضی کی اجازت سے جائز رہے گاگویا امام ابو یوسف کے نز دیک عورت کا نکاح اس وقت ناجائز ہوگا جب غیر کفو میں کیا ہواور ایسا کرنا اس کے ولی کے لئے ننگ و عار کا باعث ہواور ولی راضی نہ ہو۔ گویا امام ابو یوسف اور امام اعظم ابو حنیفہ تقریباً اس بارے میں متفق ہیں۔

امام محمد رحمة الله عليه کا بھی مذہب بالآخریہی قرار پاتا ہے البتہ امام حسن بن زیاد ذرامختلف ہیں۔ وہ فرماتے ہیں کہا گرعورت ولی کی اجازت کے بغیر غیر کفو میں نکاح کرتی ہے تو نا جائز اور کفو میں کرتی ہے تو جائز ہے۔جس کا معنی بیہ ہوا کہا گرولی کی اجازت کے ساتھ بھی عورت غیر کفو میں نکاح کرے تب بھی امام حسن بن زیاد کے نز دیک نکاح نہیں ہوگا۔ان کا بیقول احتیاط پر ہنی ہے کیونکہ ہر آ دمی قاضی کی عدالت میں جانے کی صلاحیت نہیں رکھتا اور قاضی بھی بعض عادل نہیں ہوتے۔

امام شافعی کا مذہب اوران کے دلائل

حضرت امام شافعی رضی الله عنه وغیره کا قول ہے کہ عورت کا از خود نکاح کرنا باطل ہے اور عورت کا اپنے آپ کیا ہوا نکاح اصلاً منعقد نہیں ہوتا خواہ اپنا کرے، اپنی بیٹی کا کرے، اپنی لونڈی کا کرے یا کسی شخص کو اپنے نکاح کا وکیل مقرر کرے۔ جن فقہاء کرام (امام شافعی وغیرہ) نے نکاح سیح ہونے کے لئے ولی کی شرط لگائی ہے۔ ان کا قرآن کریم کی اس آیت سے استدلال ہے "فسلا تعصلو هن ان ینکحن ازواجهن اور عور توں کو اپنے خاوندوں کے ساتھ نکاح کرنے سے منع نہ کرو'۔ امام شافعی فرماتے ہیں کہ قرآن کریم کی نہ کورہ آیت اس بات کی واضح دلیل ہے کہ بغیر ولی نکاح جا کر نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ولی کومنع کرنے سے منع فرمایا ہے اورولی کو نکاح سے منع کرنا اس وقت مختل ہوگا جب نکاح کا معاملہ ولی کے اختیار میں ہواورام المؤمنین سیدہ عاکشہ صدیقہ رضی اللہ عنہ افرماتی ہیں کہ حضور ضالی ایک اللہ باطل باطل باطل . لیخی جو فرماتی ہیں کہ حضور ضالی ایک اس باطل باطل باطل باطل باطل العالی ۔ کنی جو

عورت اپنے ولی کی اجازت کے بغیر نکاح کرتی ہے اس کا نکاح باطل باطل باطل ہے' تو اس کومہر دینا ہو گانہ کم نہ زیادہ اور پیجسم کو حلال استعال کرنے کا معاوضہ ہے اور اگر وہ جھگڑا کریں تو جس کا کوئی ولی نہ ہو۔اس کا سلطان ولی ہے اور حدیث مشہور میں ہے کہ حضور صَلِيَّتُهُا اللَّهِ الله عنى الله عنى ولى كے بغير نكاح نهيں ہے"۔حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنهما بيان كرتے ہیں کہ حضور ضَالِتُنْهُ اَلَیْ اِیْ ارشاد فرمایا: جس نکاح میں حیار امور نہ ہوں ، وہ زنا ہے۔ نکاح کا پیغام دینے والا ، ولی اور دو گواہ اور حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضور ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ عورت کسی عورت کا اور نہ ہی اپنا نکاح کرے \_صرف زنا کرنے والی عورت ہی اپنا عقد خود کرتی ہے ( یعنی متعہ ) حضرت عا کشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نکاح کی تقریب میں شریک ہوتیں اور نکاح کا پیغام دینتی فرماتی تھیں عقد کرو کیونکہ عورتیں عقدنہیں کرتیں اور اس کا مطلب پیہ ہے کہ عورتیں اپنے قصور فطری کی بنا پرعقد نہیں کرسکتیں کیونکہ نکاح ایک عقد عظیم ہے۔اس کے مقاصد بہت بلند ہیں اوراس کی قدر ومنزلت بہت زیادہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ عقو و کے برخلاف شریعت نے نکاح میں دو گواہوں کی شرط عائد کی ہے اور اس کی اہمیت کو ظاہر کرنے کے لئے نکاح کے معاملہ کا اختیار مردول کودیا جن کی عقل اور رائے عورتوں کی نسبت کامل اور پختہ ہوتی ہے کیونکہ از روئے حدیث عورتوں کا دین ،ان کی عقل ناقص ہوتی ہے اورعورتیں اپنی عقل میں کمی کی وجہ سے صغیرہ کے قائم مقام ہیں۔اس لئے امام محمد نے فرمایا کہ عورت کا کیا ہوا عقد ولی کی اجازت پر موتوف ہے جس طرح صغیرہ کا کیا ہوا عقد ولی کی اجازت پر موتوف ہوتا ہے اور امام شافعی کے مذہب میں عورت کا کیا ہوا نکاح اصلاً منعقد نہیں ہوتا جس طرح ان کے نزدیک نابالغہ کا تصرف اصلاً معتبر نہیں ہے۔اس کی دلیل ہیے ہے کہ عورت اگر غیر کفو میں نکاح کرے۔اس برعورت کے اولیاء کو اعتراض کا حق ہے۔اگرعورت اس عقد کے تصرف میں خود مختار ہوتی تو اس کے عقد پر اعتراض کا حق نہ تھا۔جس طرح مرد کے کئے ہوئے عقد پرکسی کواعتراض کاحق نہیں ہوتا نیز عورت کوحق ہے کہ وہ ولی سے اپنے نکاح کا مطالبہ کر ہے اگر وہ خودمختار ہوتی تو ایسا نہ ہوتا اورعورت کے ناقص العقل ہونے کی بنا پر عقد نکاح کے ارتفاع یعنی طلاق کا اختیارعورت کونہیں دیا گیا بلکہ بیمعاملہ کلیتًا مرد کے اختیار میں ہے۔ (امبوطح ۵ص۱-۱۱باب النکاح بغیر ولی مطبوعہ بیروت)

عبارت مذکورہ میں علامہ سڑھی رحمۃ اللہ علیہ نے امام شافعی رضی اللہ عنہ کے اپنے مسلک کی تائید میں جو دلائل پیش کئے وہ تقریباً 9 عدد ہیں جن سے وہ ثابت فرماتے ہیں کہ عورت کا نکاح ولی کے بغیر نہیں ہوتا۔ان دلائل کو خضر طور پر ہم یوں بیان کر سکتے ہیں:

- (١) آيت کريمه ولا تعضلوهن ان ينکحن ازواجهن۔
- (٢) ایما امر اة النع \_جوعورت ولی کے بغیر نکاح کرتی ہے اس کا نکاح باطل باطل ہے۔(الحدیث)
  - (٣) لا نكاح الابولى ولى ك بغيرتكاح نبيس ب (الحديث)
- (٤) جس عورت میں چار چیزیں نہ پائی جائیں وہ زنا ہے۔نکاح کا پیغام دینے والا ،ولی کی اجازت ،دو گواہ ۔ (الحدیث)
  - (۵) عورت ندابنا نکاح کرسکتی ہے اور نہ کسی کا کراسکتی ہے۔ورنہ وہ متعہ شار ہوگا۔
- (٦) عورت ناقص العقل والدين ہے لہذاوہ نا بالغہ کے حکم میں ہے اس لئے دونوں کا ولی کی اجازت کے بغیر نکاح نہیں ہوسکتا۔
  - (۷) غیر کفومیں عورت کے نکاح کرنے پرولی کواعتراض کاحق حاصل ہونا بتلا تا ہے کہ عورت خود مختار نہیں ہے۔
    - (٨) عورت ابنا نكاح كرانے كے لئے ولى سے مطالبہ كر سكتى ہے۔جواس كے خود مختار ہونے كى ففى كرتا ہے۔
      - (٩) ناقص العقل ہونے کی وجہ ہے اسے طلاق دینے کا اختیار نہیں سونیا گیا۔

یہ ہیں وہ دلائل کہ جن کی وجہ سے امام شافعی رضی اللہ عنہ اور امام ما لک رضی اللہ عنۂ ودیگر حضرات بیہ کہتے ہیں کہ عورت خواہ با کرہ ہوخواہ ثیبہ، اذن ولی کے بغیر نکاح نہیں کر سکتی ۔اگر کرتی ہے تو نکاح باطل ہوگا۔

## ندکورہ دلائل کے جوابات اور مسلک احناف کے دلائل

جوفقہاء کرام ولی کے بغیرعورت کا نکاح کیا ہوا جائز قرار دیتے ہیں۔ان کی ایک دلیل قرآن کریم کی آیت ہے۔اللہ تعالی فرما تا ے: 'لا جناح علیهن فیما فعلن فی انفسهن لینی عورتوں پر کوئی گناه بیس اس تصرف میں جوانہوں نے اینے بارے میں کیا''۔ دوسری دلیل بیآیت ہے:''حتی تنکح زوجا غیرہ یہاں تک کہوہ عورت کی اور مردسے نکاح کرے''۔ان دونوں آیتوں میں اللہ تعالی نے فعل (عقد) کی نسبت عورتوں کی طرف فرمائی اورانہیں اس کا فاعل بنایا''۔جس سے معلوم ہوا کہ وہ اپنا نکاح کرنے میں خود مخار ، دلا تعضلو هن أن ينكحن أزواجهن" كاجواب سيب كمان عورتول كوسي طور يمنع نه كرو- باين طور كمان كو كهرول میں بند کر دیا جائے اور نکاح کرنے سے روک دیا جائے۔اس آیت میں عورت کے اولیاء کو خطاب نہیں بلکہ ان کے سابق شوہر مخاطب ہیں کیونکہ آیت کا ابتدائی حصہ "و اذا طلقتم النساء جبتم عورتوں کوطلاق دے چکو''۔ بتا تا ہے کہ خطاب شوہروں کوہور ہاہاور ہم بھی یہی کہتے ہیں کہ جس مرد نے اپنی بیوی کوطلاق دے دی پھراس نے اپنی عدت مکمل کر لی تو اب اس کے سابق شوہر کو یہ جائز نہیں کہ وہ اس عورت کو کسی اور مر دے شادی کرنے ہے منع کرے۔احادیث سے استدلال کا ہمارا طریقہ بیہ ہے کہ حضور <u>ضَالتَّنَا کَیْرِیْ</u> نے فر مایا: "ایم" اینے نفس کا پنے ولی سے زیادہ اختیار رکھنے والی ہے اور "ایم" وہ عورت ہے جس کا خاوند نہ ہو۔وہ خواہ کنواری ہویا بيوه \_اس لفظ كا الل الغت نے يهي معنى كيا ہے اور امام كرخي رحمة الله عليه كالبھي يهي نظريه ہے \_انہوں نے كہا كه "ايسم" عورتول ميس سے ایس عورت ہے۔جیسامردوں میں سے "اعذب" ہے۔ (اعذب کامعنی تنہا 'بیوی کے بغیر ) البته امام محدر حمة الله عليه "ايم" سے مراد بيوه ليت بي اورجم في المرامع "مين اس كابيان كرديا ب اوررسول كريم فطالين في فرمايا: "ليس للولى مالثيب امس نکاح کے مقابلہ میں بیوی یرولی کا تھم لا گونہیں ہوگا' اور خنساء تامی عورت نے عورتوں کو بتلانے کے لیے رسول کریم ضلات کا الیانی الیون کے اللہ میں بیوی یرولی کا تھم لا گونہیں ہوگا' اور خنساء تامی عورت نے عورتوں کو بتلانے کے لیے رسول کریم ضلات کا الیون کا الیون کا الیون کا تعلق کا الیون کا تعلق کا الیون کا تعلق کا الیون کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کے تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کے تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کے تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تعلق کا تع كسامنے كہا"ليس الى الاباء من امور بنا تهن شيء بيٹيول كے بارے ان كے باپ دادول كوافتيار نہيں ہے 'اور جب رسول كريم خُلِاتَيْنَا اللَّهِ اللَّهِ الله عنها كو پيغام نكاح بهيجاتو انهول نے به عذر بيش كيا كه اس وقت ان كے اولياء موجود نہيں ہيں۔ اس يررسول الله صلي الله صلي ارشادفر مايا: تمهار اولياء ميس كوئي ايك بھي ايسانہيں جومير اساتھ تيرے نكاح كرنے ميس نا خوش ہو۔ عمر و کھڑے ہوا ورحضور خلاکہ کا کہنے کے ساتھ اپنی مال کا نکاح کرو۔ آپ نے بیچکم عمر وابن ابی سلمہ کو دیا تھا اور ان کی عمر اس وقت سات سال تھی۔حضرت عمر ،حضرت علی اور حضرت ابن عمر رضی الله عنبم سے روایت ہے کہ بغیر ولی نکاح جائز ہے اور حضرت عاکشہ صدیقه رضی الله عنهانے اپنی جینجی حضرت حفصه رضی الله عنها بنت عبدالرحن کا نکاح منذر بن زبیرے کرایا حالانکه اس وقت عبدالرحمٰن گھر موجود نہ تھے۔ جب وہ واپس گھر آئے تو انہوں نے شکایۂ کہا مجھ جیسے تخص کی غیر موجود گی میں اور یو چھے بغیراس کا نکاح کیا جاسکتا ہے؟ حضرت عائشہام المؤمنین رضی الله عنها نے فر مایا: کیا منذرکونا پیند کرتے ہو؟ قتم بخدا! ثم خود بھی اس کے ساتھ اپنی بیٹی کا معاملیہ کر دیتے۔اس سے معلوم ہوا کہ حضرت عائشہ سے جواس کے برخلاف احادیث مروی ہیں وہ غیر سیحے ہیں کیونکہ جب سمی راوی کا فتو کی اس کی روایت کے خلاف ہوتو بیاس بات کی دلیل ہوتی ہے کہ وہ روایت ضعیف ہے اور مخالفین کی حدیثوں کا دارو مدارز ہری پر ہے اور ز ہری ولی کی شرا نظاکا انکار کرتے ہیں اور ولی کی اجازت کے بغیر نکاح کوشیح قرار دیتے ہیں۔ بالفرض اگریدروایت "لانسکاح الا ب و لیے ولی کے بغیر نکاح نہیں'' صحیح ہوتو بیلونڈی پرمحمول ہوگی کیونکہ لونڈی کا اپنے مولیٰ کی اجازت کے بغیر نکاح درست نہیں یاصغیرہ یا مجنونہ برمحمول ہے کیونکہ ولی کی اجازت کے کے بغیران کا نکاح بھی صحیح نہیں ۔اس سلسلہ میں جس قدراحادیث بیان کی گئی ہیں۔ان سب کا یہی محل ہے یا پھریہ حدیث استحباب پرمحمول ہے۔ یعنی مستحب میہ ہے کہ کوئی عورت از خود ولی کے بغیر نکاح نہ کرے۔ کیونکہ میہ خالص عورت کاحق ہے اور عورت کے سواکسی اور کواس کا ضرر ونقصان لاحق نہیں ہوتا اس لئے اس عقد میں اس کا تصرف اس طرح نافذ

ہوگا جیسا کہ مال میں اس کا تصرف نافذ ہوتا ہے اور اگر عورت کے ناقص العقل ہونے کا اس کے عقد میں دخل ہوتا تو اس وجہ سے اس کا کیا ہوا نکاح درست نہ ہوتا اور اس کا خاوند کو اعتبار کرنا اور نکاح کا اقرار بھی سیح نہ ہوتا اور ال کے تصرف میں عورت کی رضا مندی شرعاً معتبر ہوتی اور اگر عورت بمز لہ صغیرہ ہوتی اس کی رضا مندی کا اعتبار نہ ہوتا ۔ اگر عورت اپنے ولی سے نکاح کا مطالبہ کر سے تو ولی ہولی اس کی رضا ہیں ہوتا۔ اگر عورت اپنے ولی سے نکاح کا مطالبہ کھی اس لئے ہے کہ عورت اگر بغیر ولی کے از خود نکاح کر سے تو بیاس کی روایتی شرم و حیا اور واجب نہ ہوگا ۔ ولی سے نکاح کا مطالبہ بھی اس لئے ہے کہ عورت اگر بغیر ولی کے از خود نکاح کر سے تو بیاس کی روایتی شرم و حیا اور تہذیب کے خلاف ہے اور اس کو معاشرہ میں معیوب سمجھا جاتا ہے ۔ تا ہم وہ اگر اپنا عقد خود کر لے تو بیشرعا درست اور نافذ العمل ہوگا ۔ البت اگر عورت بغیر کفو کے نکاح کر سے تو اس سے اس کے اولیاء کو ضرر اور داور لاتن ہوگی ۔ چنا نچید فع ضر رکے لئے ان کو اس عقد پر اس کا حق دیا گیا اور کیونکہ طلب کفوجی اولیاء کے لئے ہوئی کا حق کے کہ اس کو حق میں مثل شریکین میں سے ایک شرکے کے کہ اس کو اپنے نفس پر سے ضر ر دور کرنے کے لئے فیلی جب اس نے مکات بنایا غلام کو تو دوسر ہے کے لئے حق حاصل ہے کہ اس کو اپنے نفس پر سے ضر ر دور کرنے کے لئے فی خوب اس کے میاس کو اپنے نفس پر سے ضر ر دور کرنے کے لئے فیلی حب اس نے مکات بنایا غلام کو تو دوسر ہے کے لئے حق حاصل ہے کہ اس کو اپنے نفس پر سے ضر ر دور کرنے کے لئے فیخ کرد سے در میں میں مثال میا ان اباب النکاح بغیرولی)

قارئین کرام!صاحب مبسوط علامہ سرھی رحمۃ اللہ علیہ نے ان تمام دلائل کا بھر پورطریقہ سے جواب دیا جوامام شافعی اوران کے ہم نو ااپنے مسلک کی تائید میں پیش کرتے ہیں ۔ان جوابات کے ساتھ ساتھ علامہ موصوف نے مسلک احناف پر جو دلائل پیش کئے ہیں وہ بھی آپ نے ملاحظہ فرمالئے ۔ان کا پھر سے ذکر کرنا باعث طوالت ہوگا۔صرف ان تمام دلائل کا خلاصہ پیش خدمت ہے:

مسئله کفاءت پرمصنف (مولاناغلام رسول سعیدی) کامؤقف

کفاءت کے سلسلہ میں ہم نے بہت طویل بحث کی ہے اور قرآن مجید ، احادیث ، آثار اور مذاہب اربعہ کے فقہاء کے اقوال

سے استدلال کیا ہے۔ قرآن مجید، احادیث صححہ اور آٹار صحابہ سے یہی ثابت ہوتا ہے کہ نکاح میں کفو کا اصلاً اعتبار نہیں ہے۔ حضرت عمر، حضرت ابن مسعود، عمر بن عبد العزیز، سفیان توری، ابن سیرین، امام مالک اور فقہاء احناف میں سے امام ابوالحن کرخی، امام ابو بحر حضرت ابن مسعود، عمر بن عبد العزیز، سفیان توری، ابن سیرین، امام مالک عبد الور عمر العزاق کا یہی مسلک ہے اور یہ بی حق اور صواب ہے۔ امام شافعی اور جمہور فقہاء احناف اور امام احمد کا مختار قول یہی ہے کہ غیر کفو میں نکاح کے لئے ولی کی اجازت شرط ہے اور بعض ضعیف الاسناد احادیث اور آثار سے اس نظریہ کی تائید ہوتی ہے۔ (شرح صحح مسلم از مولا ناغلام رسول سعیدی صاحب جسم ۱۹۹)

قارئین گرام مندکورہ اقتباس اور اس کے عنوان کو بار بار پڑھیں تو اس کے پڑھنے سے آپ کو دو نقاط نظر آئیں گے۔اس لئے سب سے پہلی بات ہم یہ کہے دیتے ہیں کہ اس شارح کو''حنی'' ہونے پر ناز ہے۔اب ہم مولانا سعیدی صاحب کے اقتباس کے دو نقاط کی طرف آتے ہیں۔

نقطہ اول: نکاح میں کفو کا اصلاً اعتبار نہیں۔ یہی حق وصواب ہے۔قر آن کریم ،احادیث صیحہ اور آثاراس کی تائید کرتے ہیں۔ نقطہ دوم:امام شافعی اور جمہور فقہائے احناف اورامام احمہ کا مختار قول یہ ہے کہ غیر کفو میں نکاح کے لزوم کے لئے ولی کی اجازت شرط ہے۔اس نظریہ کی جواحادیث تائید کرتی ہیں وہ ضعیف الاسناد ہیں۔

ان دونوں باتوں یا دعاوی کا نتیجہ بیڈکلا کہ امام شافعی ، جمہور فقہائے احناف اور امام احمد کا مسلک حق وصواب نہیں کیونکہ اس کی تائید ضعیف الا سنادا حادیث سے ہوتی ہے اور اس کے خلاف کی تائید، قرآن کریم ، احادیث سیحے اور آثار سے ہوتی ہے۔ مولا ناغلام رسول سعیدی صاحب خفی کہلانے کے باوجود اپنا موقف جمہور احناف کے خلاف اپنائے ہوئے ہیں۔ احناف کہتے ہیں کہ کفو کا اعتبار ہے۔ سعیدی حفی کہتے ہیں میں بھی حفی ہوں لیکن کفو کا اعتبار نہیں کرتے کیونکہ قرآن اور احادیث سیحے کفو کے معتبر ہونے کوئہیں مانتے۔ سعیدی حفی کہتے ہیں میں بھی حفی ہوں لیکن کفو کا اعتبار نہیں کرتے کیونکہ قرآن اور احادیث سیحے کفو کے معتبر ہونے کوئہیں مانتے۔ گویا کفو کا اعتبار کرنے والوں کو نہ قرآن سمجھا احادیث سیحے کی احدیث سیحے کی اور صواب جوملا وہ یہی ہے کہ کفو کا کوئی اعتبار میں ہے۔ دیکھو! میں نے قرآن سمجھا احادیث سیحے پڑھیں پڑھا ئیں۔ ان سے مجھے حق اور صواب جوملا وہ یہی ہے کہ کفو کا کوئی اعتبار نہیں ہے۔

آئے ہم پہلے یہ ذکرکردیں کہ احناف کے نزدیک تفوکا اعتبار ہے۔علامہ سرخسی رحمۃ الله علیہ نے ''المہوط' میں ایک مستقل باب باندھا'' باب الاکفاء''۔اس باب کی ابتداعلامہ سرخسی نے ان الفاظ سے کی قبال اعلم ان الکفاء ہ فی النکاح معتبرہ نکاح میں کفاء ت کا اعتبار کیا گیا ہے۔ (ج۵ص ۲۲) رہا سعیدی صاحب کا یہ دعویٰ کہ کفاء ت کے معتبر ہونے پر بعض ضعیف الاسناد احادیث کرتی ہیں یعنی کوئی سیح صدیث اس موقف پر پیش نہیں کی جاسکتی تو یہ دعویٰ بھی سراسر غلط اور عدم شخص کا آئینہ دار ہے اور احناف کے نظریہ کوئی وصواب کے خلاف ٹابت کرنے کی ایک بچگانہ کوشش ہے۔ چونکہ ایک حدیث بھی سیح موجود ہوتو دعویٰ کی تکذیب احداث ہم بطورا خصار چندا حادیث ہی ذکر کریں مے جن کی صحت کی تصریح کتب احادیث میں موجود ہے۔

حضرت علی المرتضی رضی الله عنه سے روایت ہے کہ رسول کریم ظلیت کی استان کے ارشا وفر مایا: تین باتوں میں اے علی! تا خیر مت کرو نماز جب کہ اس کا وقت ہو جائے۔ جنازہ جب کہ حاضر ہو جائے اور بیوہ کے نکاح میں تاخیر نہ کرو جب اس کو کفومل جائے۔ یہ حدیث غریب صحیح ہے اور بخاری ومسلم نے اسے ذکر نہیں فر مایا۔

ان محمد ابن عمر بن على بن ابى طالب حدثه عن ابيه عن جده على ابن ابى طالب ان رسول الله صلاح الله صلاح الله صلح الله صلح الله صلح الله صلح الله عن المحتازة اذا حضرت والايم اذا وجدت كفوا. هذا حديث غريب صحيح ولم يخرجاه.

(متدرك ج ٢ص ٢٢ امطبوعه حيدرآ باددكن ، كتاب النكاح)

امام ذہبی نے بھی اس حدیث کے بعد لکھا'' تھیجے ہے''۔ گویا صاحب متدرک حاکم اور ذہبی دونوں اس حدیث کو تھیجے کہدرہے ہیں۔حاکم نے جواس کے لئے''غریب'' کالفظ استعال فرمایا۔اس بارے میں اہل فن بخو بی جانتے ہیں کہ چیج حدیث کے لئے غریب ہونا کوئی نقص پیدانہیں کرتا یعنی یہی کہا جا سکتا ہے کہ بیرحدیث خبرمشہوریا متواتر بلکہ خبر واحد ہے کیکن اس کے بیح ہونے میں کوئی شک اور کوئی اعتر اض نہیں ہے۔

> عن عائشة ام المومنين ان رسول الله صَّلَّاتُهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى الل وانكحوا اليهم. هذا حديث صحيح ولم يخرجاه.

(متدرك ج٢ص١٦٣ كتاب النكاح تزوجوالودود والولود مطبوعه

ام المؤمنين سيده عا كشه صديقه رضى الله عنها ي روايت ب كدرسول كريم خَلِينِينُ لَيُعْلِي فَي ارشاد فرمايا: اين نطف ك لئ الجهے مقام کواختیار کرواپنرا کفومیں نکاح کرواور کفو والوں کو ہی نکاح كركے دو۔ يه حديث فيح ہے اور امام بخارى اور مسلم في اس كى تخ تج تبين فرمائي۔

نوٹ : ان دونوں احادیث کوامام بیہ چی نے ''سنن کبریٰ' جے مے ساسا پر ذکر فرمایا اوران پر کسی قتم کی کوئی جرح ذکر نہیں فرمائی جس کا واصح مطلب ہیہے کہ بیددونوں احادیث بھے الاسناد ہیں۔

> قالءمر لاينبغي لذوات الاحساب تزوجهن الا من الاكفاء قال الشيخ وقد جعل الشافعي المعنى في اشتراط الولاية في النكاح كيلا تضيع المراة نفسها فقال لا معنى لها اولى به من ان لا تزوج الاكفوا.

حضرت عمر رضی الله عنه نے فرمایا: که اہل حسب عورتوں كوصرف كفومين نكاح كرنا جائي يستنخ نے كہا كدامام شافعي رضي الله عنه نے اس کو نکاح میں ولایت کی شرط کے معنی میں لیا ہے تا کہ عورت این ذات کوضائع نه کردے اور شیخ نے فرمایا که اس روایت کا بہترین معنی یہی ہوسکتا ہے کہ کوئی عورت کفو کے بغیر نکاح نہ

(بيهقى شريف ج يرص ١٣٣ باب اعتبار الكفاءة)

عن معاذ بن جبل قال قال رسول الله ص المعرب بعضها الكفاء لبعض والموالى بعضها اكفاء لبعض رواه البزار وفيه سليمان بن ابي الجون ولم اجد ذكره وبقية رجاله رجال صحيح.

(مجمع الزوائدج مهص ٢٥٥ باب الكفاءة)

حضرت معاذین جبل رضی الله عنه سے روایت ہے کہ رسول كريم خَلِاتِنْ الْمِيْلِيِّ نِي ارشاد فر مايا: عرب آپس ميں بعض بعض كے کفو ہیں۔اہے بزارنے روایت کیا اوراس کی سند میں سلیمان بن ابی الجون ہے۔ میں نے اس کا ذکر میں پایا اور اس کے باتی راوی میح راوی ہیں۔

خسبهی ثقه ہیں تو پھراس کی روایت میں کوئی قباحت نہیں رہتی ۔) (جب سلیمان ہے آ گے روایت کر نیوالے اور اس کے شیر

حضرت عمر بن خطاب رضى الله عنه فرمات بين : كه مين حسب ونسب والی عورتوں کو کفو کے بغیر نکاح کرنے سے ضرور روکوں گا۔امام محمر کہتے ہیں ہمارااس پڑمل ہے کہ جب کوئی عورت غیر کفو میں شادی کر لیتی ہے پھراس کا ولی اس بات کو قاضی یا امام کے پاس لے گیا تو امام ان دونوں کے درمیان تفریق ڈال دے۔ یمی قول امام ابو حنیفه رحمة الله علیه کا ہے۔

حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنه نے فرمایا: که میں کفو کے

اخبرنا ابوحنيفةعن رجل عن عمربن الخطاب انه قال لامنعن فروج ذوات الاحساب الا من الاكفاء قال محمد وبهذاناخذ اذا تزوجت السمراة غير كفو فرفعها وليها الى الامام فرق بينهما وهو قول ابي حنيفه رحمة الله.

(كتاب الا ثارص ٩٥ باب تزوت الاكفاء ، مطبوعه دائرة القرآن كراجي) قال عمر رضى الله عنه ابن الخطاب لا منعن

ww.waseemziyai.con

بغیر حسب ونسب والی عورتوں کوشادی کرنے سے ضرور روکوں گا۔

فروج ذوات الاحساب الا من الاكفاء.

(مصنف عبدالرزاق ج٢ص ١٥٢ باب الكفاءة مكتبداسلاميه بيروت)

عن النورى قال لوان رجلا اتى قوما فقال انى عربى فتروج اليهم فوجدوه مولى كان لهم ان يردوا نكاحه وان قال انا مولى فوجدوه نبطيا رد النكاح.

(مصنف عبدالرزاق ج٢ص١٥٣)

(مصنف عبدالرزاق ۴۲م لمحه فکر بی<sub>ی</sub>

جناب توری فرماتے ہیں کہ ایک شخص کسی قوم میں آیا اور اپنے متعلق کہا کہ میں عربی ہوں پھران میں اس نے شادی کرلی بعد میں معلوم ہوا کہ وہ عربی نہیں ہے تو ان لوگوں کو نکاح رد کرنے کا حق ہے اور اگر اس نے کہا تھا کہ میں مولی ہوں اور نکلا نبطی تو بھی اس کا نکاح رد کیا جائے گا۔

قارئین کرام! غور فرمائیں کہنام نہاد مجہد مولانا سعیدی صاحب یہ کہتے ہیں کہ'' کفو'' کا نکاح میں معتبر ہونا جن احادیث سے فابت ہے وہ ضعیف الا سناد ہیں۔ یہ وہ احادیث ہیں جن کو محدثین کرام نے سیح کہا۔'' کتاب الآثار'' کی روایت نے تو صراحنا حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کا یہ اعلان ذکر کیا کہ ذی حسب عورتوں کو کفو کے بغیر نکاح کرنے میں ہم لاز آاور ہرصورت میں روکیس کے۔اگر کفو کا اعتبار نہ ہوتا تو فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کا یہ اعلان نہ ہوتا۔ ای لئے امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ یہی ہما را مسلک ہے اور امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ بھی یہی فرماتے ہیں کہ عورت اگر غیر کفو میں نکاح کرے تو ولی کو فنح کرانے کا اختیار ہے لہذا احادیث صحیحہ سے ثابت ہوا کہ کفو کا اعتبار ہے۔اگر کفو کا اعتبار نہ ہوتا تو ''مصنف عبدالرزاق'' کی روایت میں نہ آتا کہ اگر کسی نے اپنے آپ کو عربی بنا کر کسی عربی عورت سے نکاح کیا پھر وہ غیر عربی نکلاتو کفو نہ ہونے کی وجہ سے اس عورت کے اولیاء کو نکاح فنح کرانے کا حق نے۔مسئلہ کفو کے معتبر ہونے پراحناف کی بکثرت کی بیں شاہد ہیں جیسا کہ شامی، فنح القدیم اور بحرالرائق وغیرہ۔

امام بیہقی کی روایت اوراس سے بھونڈ ااستدلال

مولانا غلام رسول سعیدی صاحب نے ''شرح مسلم' میں جس میں جو کہ پرایک واقعہ بحوالہ بیہ فی نقل کیا۔ وہاں سیدہ زینب بنت بخش کے نکاح کا ذکر کرتے ہوئے لکھا کہ آپ نے زینب بنت بخش کا نکاح ایک غلام سے کرایا اور حسب ونسب کے سارے سہارے بدل ڈالے لیکن کمال چالا کی سے امام بیہ فی کا اس روایت کے بارے میں اپنا فیصلہ گول کر دیا گیا۔ امام بیہ فی لکھتے ہیں''وان کسان اسسنادہ لا تقوم بمثلہ حجة اگر چہاس حدیث کی استاداس درجہ کی نہیں کہ ان سے جمت کیڑی جاسک'۔ سعیدی صاحب کے اس استدلال کو صاحب فتح القدیمیابن ہمام رحمۃ اللہ علیہ نے بطوراعتر اض نقل کر کے پھراس کا روفر مایا۔ ملاحظہ ہو:

اً گرتم اعتراض کرو کہ حضور ﷺ نے فاطمہ بنت قیس کا نکاح باوجود قریشیہ ہونے کے اسامہ بن زید سے کر دیا حالانکہ اسامہ قریثی نہیں تھے۔اس کا جواب سے ہے:

ان وقوع هذه لیسس یستلزم تلک النساء اس واقعہ کا ہو جانا اس کومترم نہیں ہے کہ وہ عورتیں صغیرہ الصغیرة بل العلم محیط بان هن کبائر خصوصا لین کم عمرتھیں بلکہ قینی بات ہے کہ وہ سب بری تھیں ۔ خاص کر بنت قیس کانت ثیبا کبیرة حین تزوجها اسامة فاطمہ بنت قیس ثیب کبیرہ تھیں۔ جب ان سے حضرت اسامہ نے وانسا جاز لاسقاطهن حق الکفاء ق هن و اولیاهن شادی کی۔ اس نکاح کے جواز کی وجہ یہ ہے کہ ان عورتوں نے خود ہدا۔ (فتح القدیرج میں ۱۸ الکفاء ق میں و اولیاهن کھی اور ان کے اولیاء نے بھی کفاءت کاحق ساقط کر دیا تھا۔

معلوم ہوا کہ فقہائے احناف کے نزدیک کفوکا اعتبار ہے اور سعیدی صاحب نے خود ساختہ حنفی مسلک کو ثابت کرنے کے لئے فقہائے احناف کی عبارات کو تو ژموڑ کر پیش کیا جس سے وہ باور کرانا چاہتے ہیں کہ مسلک حنفی وہی ہے جومیرا ہے حالانکہ اس کا اور احناف کا مسلک بالکل جدا ہیں۔ابہم چندنمونے سعیدی صاحب کی عبارات سے پیش کرتے ہیں کہ جن کو انہوں نے اپنی تائید میں نقل کیا ہے۔

علامد مزهی لکھتے ہیں کہ رسول کریم ضالت کا گھیے نے فرمایا: تمام لوگ تکھی کے دندانوں کی طرح ہیں ۔ کسی عربی کو کسی بھی پرکوئی فضیلت نہیں ۔ فضیلت نہیں ۔ فضیلت نہیں ۔ فضیلت نہیں ۔ فضیلت نہیں ۔ فضیلت نہیں ۔ فضیلت نہیں ۔ فضیلت نہیں ۔ فضیلت نہیں ۔ فضیلت نہیں ۔ فضیلت نہیں ۔ فضیلت کا مدار کریم نے است ہے جو محض سب سے زیادہ اللہ سے ڈر نے والا ہے وہ اللہ کے زد کیک سب سے زیادہ معزز ہے ''رسول کریم نے فرمایا: تم سب آ دم علیہ السلام کی اولا دہو۔ علامہ سر حسی فرماتے ہیں یہ دلائل مساوات پر دلالت کرتے ہیں اور فضیلت کا مدار عمل پر ہے۔ جو محض عمل میں تاخیر کرتا ہے اس کا نسب اسے جلدی مرتبہ نہیں دلاسکتا ۔ حضرت ابوطیب (تجام) نے بنو بیاضہ کی ایک عورت کو نامی کا کی پیغام بھیجا ۔ اس کے گھر والوں نے اسے رشتہ دینے سے انکار کردیا۔ نبی کریم نے فرمایا: '' ذو جو ا ابا طیبة الا تفعلوہ تکن فی الارض فساد کہیر فقالوا نعم و کو امتہ ۔ ابوطیب سے شادی کرواییا نہیں کروگے تو زمین میں بہت بڑا فتداور فساد ہر یا ہوگا تو انہوں نے کہا ہم بخوشی ایسا کریں گے''۔ حضرت بلال رضی اللہ عنہ نے حرب کی ایک قوم میں نکاح کا پیغام بھیجا تو حضور شکار کیا تھی کہ دو۔ حضرت بلال سے فرمایا: ان لوگوں سے کہو کہ رسول کریم تہم ہیں تھا دیے ہیں کہ مطلوب عورت کے ساتھ میری شادی کر دو۔ حضرت سلمان فاری نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو کہ رسول کریم تہم ہیں کیا ہم بھیجا۔ انہوں نے تبول کرلیا اور دکاح کرنے کا پروگرام بنایا بعد میں کا وردکاوٹ کی وجہ سے تبول کیا میں بیاں کیا ہم بھی انسان کی تعلیمات کی روح ہے۔

(شرح صحیح مسلم از سعیدی صاحب ج ۲۳ ص ۹۲۵)

فرمانے کے بعد علامہ سرحسی رحمۃ اللہ علیہ نے ان کے جوابات یول تحریر فرمائے:

وحجتنا في ذالك قوله عليه السلام قريش بعضهم اكفاء لبعض بطن ببطن والعرب بعضهم اكفاء لبعض قبيلة بقبيلة والموالي بعضهم اكفاء لبعض رجل برجل وفي حديث جابر رضي الله عنه ان النبي صَلَّالتُهُا اللهِ اللهُ اللهُ النساء الا الاولياء ولا يزوجن الا من الاكفاء وما زالت الكفاء ة مطلوبة فيما بين العرب حتى في القتال بيانه في قبصة الشلاثة البذيين خسرجوا يوم بدر للبراز عتبة وشيبة والوليمد فخرج اليهم ثلاثة من فتيان الانصار فقالوا لهم انتسبوا فانتسبوا فقالوا ابناء قوم كرام ولكنا نريد اكفاء نامن قريش فرجعوا الى رسول الله صَٰلِلَتُهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللّ صدقوا فامر حمزة وعليا وعبيدة بن الحارث رضوان الله عليهم اجمعين بان يخرجوا اليهم فلما لم ينكر عليهم طلب الكفاءة في القتال ففي النكاح اولى وهذا لان النكاح يعقد للعمر ويشتمل على اغراض ومقاصد من الصحبة والالفة والعشرة وتاسيس القرابات وذالك لايتم الابين الاكفاء وفي اصل المالك على المراة نوع ذلة وفيه اشار رسول الله صلى الله المنكار في المنكاح رق فلينظر احدكم اين يضع كريمته واذ لال النفس حرام قال صَّلِلَيْكُ اللَّهِ لِللَّهِ لِللَّهِ لِللَّهِ مِن ان يذل نفسه وانما جوز ماجوز منه لاجل البضرورة وفي استفراش من لا يكافئها زيادة الذل ولا ضرورة في هذه الزيادة فلهذا اعتبرت الكفاءة والمرادمن الاثار التي رواها فيي احبكام الاخرة وبه نقول ان التفاضل في الاخرة بالتقوى.

(المبهوط للسرنسي جساص ٢٣ باب الاكفاء مطبوعه لبنان بيروت)

کفو کےمعتبر ہونے میں ہم احناف کی حجت و دکیل حضور صَلِلْتُنْكُ الْبِيْلِيَّ كَايِةِ وَلَ مِبَارِكَ ہِے: قریش بعض ان کے بعض کے کفو ہیں۔قبیلہ بمقابلہ قبیلہ کے طور پر اور عرب ایک دوسرے کا کفو ہیں باعتبار قبیلہ کے اور موالی باعتبار مرد کے ایک دوسرے کا کفو ہے اور حضرت جابر رضی الله عنه کی روایت کردہ حدیث میں ہے کہ نبی کریم خَلِيَّتُكُونِيِّ نِهِ مَايا: خبر دار !عورتوں كي شادي صرف ان كے اولیاء ہی کریں اور کفو کے بغیران کی شادی ہرگز نہ کریں ۔ کفاءت عرب معاشرت میں ہر دور کے اندرمطلوب رہی حتیٰ کہ لڑائی میں بھی اس کا خیال رکھا جاتا تھا۔اس کا بیان ان تین آ دمیوں کے واقعہ سے ہوتا ہے جوغز وہ بدر میں کفار کی طرف سے میدان میں لڑنے ك لئے فكے \_ بعنى عتب، شيبه اور وليد \_ ان كے مقابله كے لئے تين انصاری نوجوان نکلے تو ان کفار نے کہا ذرا اپنا نسب بیان کروتو انصاری حضرات نے اپنانسب بیان کیا تو کہنے لگے تم واقعی معزز قوم کے افراد ہولیکن ہم اپنے کفوقریش میں سے حاہتے ہیں کہ ہمارے مقابلہ پر اتریں ۔ یہ تینوں انساری حضور ضلاتی الم اللہ کے یاس واپس آ گئے اور اس بات کوعرض کیا ۔ پس حضور ضلا تعالی ایک انداز فرمایا ان کفارنے ٹھیک کہاہے پھرآپ نے حضرت حزہ علی المرتضى اور عبیدہ بن حارث کوان کا مقابلہ کرنے کے لئے نکلنے کا حکم دیا تو جب حضور خَلِلَّلِكُمُ التَّهِيَّ نِي ان كفار كِ مطالبه كفوكا انكار نه كيا جو ار ائی کے لئے انہوں نے طلب کیا تھا تو کفو کا اعتبار نکاح میں تواس ہے کہیں زیادہ اہم ہے کیونکہ نکاح عمر بھر کے لئے منعقد ہوتا ہے اوراس میں بہت سی اغراض اور بہت سے مقاصد ہوتے ہیں ۔مثلاً صحبت،الفت،عشرت اوررشته داری کی بنیاد وغیره \_اوریه با تیس کفو کے درمیان ہی مکمل ہوسکتی ہیں اور عورت کا مالک ہونا اس میں دراصل ایک قتم کی عورت کے لئے ذلت ہے۔اس بات کی طرف حضور خَلِقَتُنْ المُنْ اللَّهِ اللَّهِ فَي الثَّارِهِ فرمايا اور فرمايا كه نكاح غلامي بالبذا تم میں سے ہرایک کوخوب غور کرنا جا ہے کہ وہ اپنی بیٹی کو کہاں بیا ہنا عابتا ہے اور اپنے آپ کو ذکیل کرنا حرام ہے۔حضور خُلاَتُنگا اِلْکِیا

نے ارشاد فرمایا: مؤمن کوزیب نہیں دیتا کہ وہ اینے آپ کوذلیل

کرے اور شریعت نے جو طریقہ اس بارے میں جائز قرار دیا وہ ضرورت کی خاطر ہے اور عورت کا کسی ایسے مرد کے ماتحت ہونا جو اس کا کفونہ ہوزیادہ ذلت کا باعث ہوتا ہے۔اس ذلت کی زیادتی کی کوئی ضرورت بھی نہیں۔اس لئے کفاءت کا اعتبار کیا گیا ہے اور وہ آٹار جن کو جناب سفیان توری رضی اللہ عنہ نے ذکر فر مایا ان کا تعلق آخرت کے احکام کے ساتھ ہے اور ہم بھی اس کے قائل ہیں کہ آخرت میں فضیلت اور بڑائی کا مدار تقوی گیر ہی ہے۔

#### سادات لڑ کیوں کا غیرسادات سے نکاح کا جواز از روئے احادیث وآثار

''علامہ البیٹی روایت کرتے ہیں۔حضرت ابن عباس روایت کرتے ہیں کہ نبی علیہ السلام نے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے مجھ پروحی فرمائی تھی کہ میں اپنی دونوں صاحبز ادیوں کا نکاح ( یکے بعد دیگر ہے ) حضرت عثان سے کروں۔ ( دوسری روایت علامہ البیٹی کی نقل کی ہے ) جس میں مذکور ہے کہ ام کلثوم بنت علی المرتضٰی کے عقد کا عمر فاروق کے ساتھ ہونا۔ ان دو حدیثوں کے ذکر کرنے کے بعد سعیدی صاحب نے یوں نتیجہ نکالا۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ غیر کفو میں رشتہ کرنے کے لئے لڑکی کے عام اولیاء اور ورثاء کا راضی ہونا ضروری نہیں ہے۔ صرف ولی اقرب کی رضا ضروری ہے اور رہے کہ لڑکی اور اس کا ولی اقرب راضی ہوتو سیدز ادی کا نکاح غیر کفو میں ہوسکتا ہے۔' ( شرح ضحے مسلم از سعیدی صاحب جسم ۹۷۵ و ۹۷۷)

اس قتم کی روایات و آثار لکھنے کے بعد سعیدی صاحب اپنامو قف بیان کرتے ہیں:

#### مسئلهٔ کفاءت میں مصنف کا مؤقف

'' کفاءت کے سلسلہ میں ہم نے بہت طویل بحث کی ہے اور قرآن واحادیث اور آثار اور مذاہب اربعہ کے فقہاء کے اقوال سے استدلال کیا ہے۔ قرآن مجید اور احادیث صححہ اور آثار صحابہ سے یہی ثابت ہوتا ہے کہ نکاح میں کفو کا اصلا اعتبار نہیں ہے'۔ سے استدلال کیا ہے۔ قرآن مجیم سلم انسعیدی صاحب جسم ۹۹۱)

"سادات لا کیوں کا غیرسادات سے نکاح" اس عنوان کے تحت دو حدثی واقعات جناب سعیدی صاحب نے نقل کئے۔ایک کا تعلق حضور ﷺ کی دو صاحبزادیوں اور حفزت عثان کے ساتھ ہے اور دوسر سے کا تعلق حضرت علی المرتفی رضی اللہ عنہ کی صاحبزادی اور حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ ہے۔ان دونوں رشتوں کے بعد سعیدی صاحب کصتے ہیں۔"غیر کفو ہیں رشتہ کرنے کے لئے لاکی کے عام اولیاء اور ور ٹاء کا راضی ہونا ضروری نہیں ہے النے۔"گویا ان دونوں رشتوں میں سعیدی صاحب کے مزد کیک نفونہیں ہے۔ان میں کفو کی فی کرنا حدیث صحیح وصریح کی مخالفت ہے کیونکہ حضور ﷺ نے واضح طور پر فر مایا کہ قریش بعض بعض بعض کفو ہیں۔اب ہم ان دونوں رشتوں کے طرفین کو دیکھتے ہیں۔ان میں سے پہلا رشتہ ہے جس میں ایک طرف حضور مخالفات ہے کہا شخص کے کفو ہیں۔ان کا ہمی قریش ہونا امر سے بھا اس کے خواس رشتہ کو غیر کفو میں ہونا امر سے بھی المرتفی رضی اللہ عنہ ہی قریش ہونا امر ہیں ہونا امر ہونا کو تابت کو غیر کفو میں ہونا کو تابت کرنے کی میں اور دوسری طرح درست قرار دیا جائے ؟ لہذا عنوان جو با ندھا تھا اس کے تحت جن احادیث و واقعات سے اس عنوان کو ثابت کرنے کی کوشش کی گئی وہ غلط اور فریب دہی پر منی ہونا ہیں دوسرے کے کفو ہیں تو پھر اس رشتہ کو غیر کفو میں ہونا کوشش کی گئی وہ غلط اور فریب دہی پر منی ہونا ہیں دوست جو میں ایک بات سعیدی صاحب سے بہنواں کو ثابت کرنے کی کوشش کی گئی وہ غلط اور فریب دہی پر منی ہے ۔ ہاں ان احادیث کے خیتے میں ایک بات سعیدی صاحب سے برخیالی میں درست بھی کوشش کی گئی وہ غلط اور فریب دہی پر منی ہے ۔ ہاں ان احادیث کے خیتے میں ایک بات سعیدی صاحب سے برخیالی میں درست بھی کوشش کی گئی وہ فلط اور فریب دہی پر منی ہے۔ ہاں ان احادیث کے خیتے میں ایک بات سعیدی صاحب سے برخیالی میں درست بھی

نکل گئی۔ وہ یہ کہ 'ولی اقرب کی رضا مندی سے غیر کفو میں نکاح ہوسکتا ہے''۔اس کا صاف مطلب سے کہ غیر کفو میں ولی اقرب کی رضا مندی کا اغتبار ہے۔اگر ولی اقر ب اس نکاح پر راضی نہ ہوتو وہ اسے فتح کر واسکتا ہے کین خود نتیجہ نکالنے والے مصنف کا اپنا موقف سے مندی کا اعتبار ہے۔ اگر ولی اقر ب اس نکاح پر راضی نہ ہوتو وہ اسے فتح کر واسکتا ہے کیفس نکاح کے جواز کے لئے اور لاوم نکاح کے لئے اور پھر انہوں نے کے لئے کسی کے لئے بھی کفو کا ہونا شرطنہیں ہے۔ اور سعیدی صاحب کا یہ مسلک ائمہ اربعہ کے مسلک کے خلاف ہے،اور پھر انہوں نے ہر دوعنوان قائم کر کے آل سادات کی بچیوں کے نام لے کر غیر کفو میں جواز نکاح کا عنوان با ندھا اور پھر نہ کورہ مثال سے غیر کفو میں جواز نکاح کا عنوان با ندھا اور پھر نہ کورہ مثال سے غیر کفو میں کا حالے تا جب کرنا اور آخر میں کہنا کہ مسلک کی خلاف ہے۔ اس کئے میں کفو کا اصلا اعتبار نہیں گئی تا کہ ہو گئی ہو میں ہونا قرار دینا اور ان سے نتیجہ اور آخر میں اپنا موقف بیان کرنا کہ نکاح میں اصلا کفو کا اعتبار نہیں کا وہ کہا ان کوغیر کفو میں ہونا قرار دینا اور ان سے نتیجہ اور آخر میں اپنا موقف بیان کرنا کہ نکاح میں اصلا کفو کا اعتبار نہیں کا حد کے شرط قرار دیا ہے' بلکہ سب کے وہ ہو نیات کی گئی وہ ہر انصاف کرنے والے مسلمان پر عیاں ہے۔ادھر خود سعیدی صاحب نے فقہاء اربعہ کے ندا ہہ بیان کرتے ہوئے'' شرح صحیح مسلم'' میں 194 میں کو کا اعتبار کیا گیا ہے۔

اس میں جو خیانت کی گئی وہ ہر انصاف کرنے والے مسلمان پر عیاں ہے۔ادھر خود سعیدی صاحب نے فقہاء اربعہ کے ندا ہہ بیان کرتے ہوئے'' شرح صحیح مسلم'' میں 194 میں 194 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں 195 میں

نوٹ: سعیدی صاحب نے ''شرح صحیح مسلم''ج ساص ۹۸۷ پر ایک عنوان با ندھا''نوادر کی روایت سے غیر کفو میں نکاح کے بطلان پراستدلال کی تحقیق ۔''علامہ شامی کا قول نقل کیا کہ ظاہر روایت کے مطابق نکاح کے لزوم میں کفاءت معتبر ہے اور حسن کی روایت بیہ ہے کہ کفاءت نکاح کی صحت نکاح میں کفو کا اعتبار نہیں کئی نوادر کی روایت جو حسن بن زیاد سے مروی ہے اس میں صحت نکاح کے لئے کفو کی شرط ہے۔

قارئین کرام! غور فرمائیں۔ شامی کی عبارت منقولہ ہے ہے'' ظاہر الروایہ کے مطابق نکاح کے لاوم میں کفاء ت معتبر ہے۔''گویا لاوم نکاح کے لئے کفو کے ہونے کا اعتبار کیا گیا ہے۔ پھر خود نیجہ نکالا کہ''ہر چند کہ ظاہر الروایة میں صحت نکاح میں کفو کا اعتبار نہیں۔' حالا نکہ بہی سعیدی صاحب میں 99 پر لکھ بچلے ہیں'' کہ جمہور علاء نے کفو کو نکاح کے لئے شرط قر اردیا ہے۔' اس سے واضح ہوا کہ لاوم نکاح کے لئے شرط ہو یا ہروایت حسن بن کہ لاوم نکاح کے لئے شرط ہو ۔ کفو کا ہونی معتبر ہی نہیں بلکہ شرط ہے ۔ بہر صورت کفو خواہ لاوم نکاح کے لئے شرط ہو ۔ کفو کے نامعتبر ہونے کا کوئی بھی قائل نہیں ۔ کفاء ت کا اصلاً معتبر نہ ہونا صرف اور صرف سعیدی صاحب کا اجتہاد ہے ۔ اس لئے اگر ہم ان کی ساری بحث کا خلاصہ یوں بیان کریں تو درست ہوگا وہ یہ کہ سید زادی کا غیر سید سے نکاح بہر طور جائز ہے کیونکہ نکاح میں ان کے نزد کیک گفاء ت کا اصلاً اعتبار نہیں ۔ گویا لزوم نکاح اور صحت نکاح دونوں مختق ہوگئے ۔ یہ مسلک انکہ اربعہ کے مسالک کے بالکل خلاف ہے لہذا بالکل غلط ہے۔

### نه جائے رفت<u>ن نہ پائے ماندن</u>

سعیدی صاحب نے حسن بن زیا درجمۃ اللہ علیہ کی روایت کی تر دید ظاہر الروایۃ سے کی اور ظاہر الروایۃ کی اہمیت بیان کرتے ہوئے علامہ شامی اور دوسرے مشائخ کے بارے میں یوں تقید کی کہ ظاہر الراویۃ کے مقابلہ میں نواور کی روایت پرفتو کی دینا یعن حسن ابن زیا درجمۃ اللہ علیہ کی روایت پرفتو کی دینا اصول کے خلاف ہے اور سیح نہیں ہے۔'' شرح سیحے مسلم''ج ساص ۹۸۷ پر کھا ہے کہ امام شامی نے خود' روائحار''ج اص ۲۱ پر کھا ہے۔ المفتوی اذا اختلفت کان التر جیع بظاہر الروایۃ وہ کتابیں ہیں کہ جن کے الروایۃ سے تعارض آجائے تو ترجیح ظاہر الروایۃ کو ہوتی ہے نیز علامہ شامی نے لکھا ہے کہ غیر ظاہر الروایۃ وہ کتابیں ہیں کہ جن کے بارے میں بیصحت سے ثابت نہیں ہوسکا کہ بیامام محمد کی تصنیف نہیں ہیں بلکہ حسن بن زیاو کی تصنیف ہیں۔

سعیدی صاحب کے نکورہ کلام کا نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ علامہ شامی اور دوسرے مشارکنے نے جوظا ہر الروایة کے خلاف فتوئی دیا ہے۔

یہ اصول کے خلاف ہے۔ پھر اپنا مو قف جو لکھا'' یعنی نکاح میں کفو کا اصلاً اعتبار نہیں۔' یہ بھی ظاہر الراویة کے بالکل خلاف ہوا ور جب
سوچنے کا مقام ہے کہ علامہ شامی وغیرہ اگر بقول سعیدی صاحب ظاہر الروایة کے خلاف فتوئی دیں تو وہ اصول کے خلاف ہوا ور جب
اپنی باری آئے اور ظاہر الروایة کے خلاف اپنا مو تف پیش کریں تو یہ عین اصول کے مطابق ہو؟ بریں عقل و دائش بباید گریت۔
حقیقت یہ ہے کہ سعیدی صاحب نے شامی کارد کرنے کے لئے ظاہر الروایة کی اہمیت بیان کی ۔ اس میں نہ تو وہ شامی کے معتقد اور نہ بی ظاہر الروایة کی اہمیت بیان کی ۔ اس میں نہ تو وہ شامی کے معتقد موت تو انہوں نے اپنی شہرہ آفاق کتاب' ردائحتار' کے مقدمہ ص وی میں علامہ سرھی کے متعلق ان خیالات کا اظہار کیا ہے:

و اعلم ان من كتب مسائل الاصول كتاب الكافى للحاكم الشهيد وهو كتاب معتمد فى نقل السمذهب شرحه جماعة من مشائخ منهم شمس الائسمة السرخسى وهو المشهور بمبسوط السرخسى قال العلامة الطرطوسى مبسوط السرخسى لايعمل بما يخالفه ولا يركن الا اليه ولا يفتى ولا يعول الا اليه.

(ردالحتارج اص• ٤مطلب رسم المفتی )

معلوم ہونا چاہیے کہ اصول کے مسائل جن کتابوں میں درج ہیں ان میں سے کتاب الکافی بھی ہے جو علامہ حاکم شہید رحمۃ اللہ علیہ کی تصنیف ہے اور بیو وہ کتاب ہے جو فدہب حفی کے قبل کرنے میں قابل اعتاد ہے۔ اس کی بہت سے مشائخ نے شرحیں لکھیں۔ ان میں سے ایک شرح ممس الائمہ سرحسی رحمۃ اللہ علیہ کی ہے جو مبسوط للسرحسی کے نام سے مشہور ہے۔ علامہ طرطوی رحمۃ اللہ علیہ مبسوط للسرحسی کے مبسوط کے خلاف فتو کی نہیں دیا جاتا اور اس کے خلاف قول پر نہ مل ہوتا ہے اور نہ ہی ادھر کوئی مائل ہوتا ہے۔سب کی نظریں اسی بریزتی ہیں۔

علامہ شامی رحمۃ اللہ علیہ نے علامہ سرحسی کی گئی اہمیت بیان فر مائی ۔ اگر سعیدی صاحب شامی کے معتقد ہوتے تو ان کے ممروح کی ہرگر مخالفت نہ کرتے کیونکہ علامہ سرحس نے ''المیسو ط' باب الا لفاء ج ۵ س ۲ پر دوٹوک الفاظ میں لکھا ہے' اعسلم ان السکھاء ق میں ہرگر مخالفت نہ کرتے کیونکہ علی میں لفاءت کا اعتبار کیا گیا ہے' الیکن سعیدی صاحب نکاح میں لفو کے سرے ہے مکر ہیں اور نہ ہی یہ شارح ظاہر الروایة کو واقعۃ اور حقیقہ قابل فتو کی سمجھتے تو اس کے خلاف ہر گر فتو کی نہ دیتے ۔ اور نہ ہی اپنا موقف بالکل اس کے خلاف بیان کرتے ۔ تو معلوم ہوا کہ ظاہر الروایة کا سہارا لے کرعلامہ شامی اور دیگر مشائح کی تر دید کر کے اور پھر ظاہر الروایة کے خلاف اپنا موقف اپنا کر دراصل انہوں نے اپنے جمہد مطلق ہونے کا دعویٰ کیا ہے کیونکہ آج کل اجتہاد کا یہی طریقہ رہ گیا ہے۔

غلام رسول سعیدی صاحب نے اپنامؤقف ثابت کرنے کے لئے علامہ کا سانی صاحب ''البدائع والصنائع'' کے کلام سے بھی استدلال کیا ہے۔ ان کی عبارت یہ ہے۔ مولانا کا سانی کا بھی جمہور فقہاء خفی کی طرح بہی مسلک ہے کہ غیر کفو میں لزوم نکاح کے لئے ولی کی اجازت شرط ہے۔ اس کے باجود انہوں نے امام ابوالحن کرخی کا نظریہ بودی فراخد لی سے بیان کیا ہے۔ لکھتے ہیں کہ جمہور علماء نے کفوکونکاح کے لئے اصلا شرط نہیں ہے۔ امام مالک 'سفیان ثوری منے کھوکونکاح کے لئے اصلا شرط نہیں ہے۔ امام مالک 'سفیان ثوری مصن بھری کا بھی یہی قول ہے۔ ان کی دلیل ہے کہ حضرت ابوطیبہ نے بنی بیاضہ کونکاح کا پیام دیا 'انہوں نے نکاح سے انکار کردیا۔ رسول کریم ضلا تیں اللہ عنہ نے فرمایا: ابوطیبہ سے نکاح کرو۔ اگرتم نے ایسا نہ کیا تو زمین میں بہت فتنہ اور فساد ہوگا اور روایت ہے کہ حضرت بلال رضی اللہ عنہ نے انصار کی ایک قوم کونکاح کا پیغام دیا۔ انہوں نے حضرت بلال کورشتہ دینے سے انکار کردیا' رسول اللہ حضرت بلال رضی اللہ عنہ نے انصار کی ایک قوم کونکاح کا پیغام دیا۔ انہوں نے حضرت بلال کورشتہ دینے سے انکار کردیا' رسول اللہ

خَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ 
علامہ کا سانی نے امام کرخی کا نقطہ نظر نقل کر کے اس کا رد کیا کیونکہ بیہ جمہور کے مسلک کے خلاف تھا اور سعیدی صاحب اسے گول کرگئے۔

قارئین کرام! سعیدی صاحب چونکہ اپنے اجتہاد کے اثبات کے درپے ہیں۔ اس کے لئے خواہ انہیں حقی کہلانے کے باوجود جہور احناف کے مسلک کی تر دید کرنا پڑے تو اس ہے بھی در یخ نہیں کرتے بلکہ امام محمہ اور امام اعظم رضی اللہ عنہ کے مسلک پر بھی انہیں اعتاد نہیں ہے۔ امام کرخی کے نظریہ کے دلائل پر اکتفا کرنا اور ان کے مقابلہ میں جمہور کے دلائل اور امام کرخی کے دلائل کا رد ذکر نہ کرنا دراصل قارئین کویہ باور کرانا ہے کہ جمہور کے پاس قوی دلائل نہیں جس کی وہ تصریح بھی کر بچے ہیں کہ کفو کا اعتبار جن دلائل اور آثار سے ثابت ہوتا ہے وہ کمز ور اور ضعیف ہیں۔ امام کرخی کا نظریہ اور ان کے دلائل سعیدی صاحب کی زبانی ''بدائع الصنائع'' سے ملاحظہ کر بچی ہیں۔ چونکہ سعیدی صاحب کی زبانی ''بدائع الصنائع'' سے ملاحظہ کر بچی ہیں۔ چونکہ سعیدی صاحب کا مؤقف ان دلائل سے ملاکا جاتے ہیں سے نظر میں سعیدی صاحب کا مؤقف بھی پر تھیں:
اسی'' بدائع الصنائع'' سے امام کرخی کے دلائل کا جواب ملاحظہ کریں اور اس کے تناظر میں سعیدی صاحب کا مؤقف بھی پر تھیں:

اور ہماری دلیل وہ روایت ہے جورسول کریم ضلابیکا ایکھیں سے مروی ہے۔ آپ نے ارشاد فر مایا: عورتوں کی شادی صرف ان کے اولیاء ہی کریں اور وہ بھی صرف کفو میں کریں اور دس درہم سے حق مہر ہرگز کم نہیں ہے اور کفو کا نکاح میں ہونا اس لئے بھی ضروری ہے کہ نکاح کی مسلحیں کفو کے نہ ہونے کی وجہ سے خلل میں پڑجاتی ہیں کیونکہ عورت سے ہم بستری کے بغیروہ مسلحین بہیں مل سکتیں اور عورت غیر کفو کے لئے فرش بننے سے منہ چڑاتی ہے اور اسے اپنے نک وعار جانتی ہے لہذا کفو نہ ہونے کی وجہ سے مسلحین حاصل نہ ہو سکیں گی اور اس لئے بھی کفو ضروری ہے کہ میاں بیوی کے نہ ہو سکیں گی اور اس لئے بھی کفو ضروری ہے کہ میاں بیوی کے درمیان نکاح کے ذریعہ بے تکلفی آ جاتی ہے اور عادۃ ان کو برداشت کئے بغیر نکاح باتی نہیں رہتا اور غیر کفو سے ان کا برداشت کرنا نہایت مشکل ہوتا ہے اور وہ سلیم الطبع لوگوں پر گراں گزرتا ہے کرنا نہایت مشکل ہوتا ہے اور وہ سلیم الطبع لوگوں پر گراں گزرتا ہے کہ نا نہایت مشکل ہوتا ہے اور وہ سلیم الطبع لوگوں پر گراں گزرتا ہے کرنا نہایت مشکل ہوتا ہے اور وہ سلیم الطبع لوگوں پر گراں گزرتا ہے کرنا نہایت مشکل ہوتا ہے اور وہ سلیم الطبع لوگوں پر گراں گزرتا ہے کا اعتبار لازم ہے اور مخافین کے لئے نہ کورہ دوا حادیث میں کوئی کا اعتبار لازم ہے اور مخافین کے لئے نہ کورہ دوا حادیث میں کوئی

ولناما روى عن رسول الله صليقات انه قال لا يسزوج النساء الا الاولياء ولا يبزوجن الا من الاكفاء ولا يبزوجن الا من الكفاء ولا يبزوجن الا من النكاح تختل عند عدم الكفاء ة لانها لا تحصل الا بالاستفراش والمراة تستنكف عن استفراش غير الكفو وتعير بذالك فتخبشل المصالح ولان الزوجين يجرى بينهما مباسطات في النكاح لا يبقى النكاح بدون تحملها عادة والتحمل من غير الكفوامرصعب يثقل على الطبائع السليمة فلا يدوم النكاح مع عدم الكفاء ة فلزم اعتبارها ولا حجة لهم في المحديثين لان الامر بالتزويج يحتمل انه كان ندبالهم الى الافضل وهو اختيار الدين وترك ندبالهم الى الافضل وهو اختيار الدين وترك الكفاء ة فيما سواه والا قتصار عليه وهذا لايمنع جواز الامتناع وعندنا الافضل اعتبار الدين

و الاقتصار عليه ويحتمل انه كان امر ايجاب امرهم بالتزويج منهما مع عدم الكفاءة تخصيصالهم بذالك كما خص اباطيبة بالتمكين من شرب دمه ضلاته وحص خزيمة بقبول شهادته وحده ونحو ذالك ولا شركة في موضع الخصوصية حملنا الحديث الثالث فالمرادبه احكام الاخرة. وبه نقول الحديث الثالث فالمرادبه احكام الاخرة. وبه نقول والقياس على القصاص غير سديد لان القصاص شرع لمصلحة الحيوة واعتبارة الكفاءة فيه يودى الى تقويت هذه المصلحة لان كل احد يقصد قتل عدوه الذي لا يكافئه فتفوت المصلحة المطلوبة من القصاص وفي اعتبارة الكفاءة في باب النكاح تحقيق المصلحة المطلوبة من الوجه الذي بينا. (البرائع والمنائع ٢٠٥٥ عام النكاح من الوجه الذي بينا. (البرائع والمنائع ٢٠٥٥ عام النكاح من الوجه الذي بينا. (البرائع والمنائع ٢٠٥٠ عام النكاح من الوجه الذي بينا. (البرائع والمنائع ٢٠٥٠ عام النكاح من الوجه الذي بينا. (البرائع والمنائع ٢٠٥٠ عام النكاح من الوجه الذي بينا. (البرائع والمنائع ٢٠٥٠ عام النكاح من الوجه الذي بينا. (البرائع والمنائع ٢٠٥٠ عام النكاح من الوجه مطبوع بيروت لبنان)

جت و دلیل نہیں ہے کیونکہ حضور ضلانیکا کی کا ان کوشادی کر دینے کا حکم احمال رکھتا ہے کہ وہ لوگ ازروئے استحباب و ندب افضل بات کو مد نظر رکھیں اور وہ ہے کسی کے دل کو بیند کرنا اوراس کی خاطر کفاءت پر اصرار نه کرنا اور اس سے امتناع کا جوازممنوع نہیں ہوگا اور ہمارے نزدیک بھی دین کا لحاظ کرنا اور ای پر اکتفا کرنا افضل ہے۔ دوسرااحمال ان احادیث میں بیھی ہوسکتا ہے کہ حضور خَلِلْتِهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَى الْهِينِ وجو فِي حَمَّ ديا ہوكہ ان دونوں سے شادى كردو اگرچہ باہم کفاءت نہیں ہے۔ بیخصوص ان لوگوں کے لئے ہے جیسا کہ سرکار دوعالم ضلاہ المنائی المائی نے ابوطیبہ کوا بنا خون شریف پینے کی اجازت مرحمت فر مائی تھی اور حضرت خزیمہ رضی اللہ عنہ کے تنہا ہوتے ہوئے گواہی قبول کرنے کو مخصوص فرمایا اور بھی کئی مثالیں بی اور جہال خصوصیت آجائے وہ دوسروں کی شرکت کا مقام نہیں رہتا۔ ہم نے مذکورہ دواحادیث کوان معانی پراس کئے محمول کیا ہے تا کے دلائل کے درمیان توفیق ہوجائے۔ رہا تیسری حدیث کا معاملہ تواس سے مراد احکام آخرت میں برتری ہے اور اس کے ہم بھی قائل ہیں اور کفوکو قصاص پر قیاس کرنا درست نہیں ہے کیونکہ قصاص کی مشروعیت' زندگی' کے لئے ہے اور کفاءت کا اعتبار قصاص میں اگر کیا جائے تو اس مصلحت کے فوت ہونے پر منتج ہوگا۔اس لئے کہ ہر خص یبی چاہتا ہے کہ وہ اینے اس رشمن کو مار ڈالے جواس کا *ک*فو نہیں ہے اس کئے قصاص میں کفو کے اعتبار کرنے سے مطلوبہ مصلحت فوت ہوجائے گی اور نکاح کے معاملہ میں کفاءت کا اعتبار کرنااس کی مصلحت کو پختہ کرنا ہے جس کی وجہ ہم بیان کر چکے ہیں۔

قارئین کرام! امام کرخی کا مسلک اوران کے دلائل چونکہ جمہوراحناف کے نظریہ کے خلاف تھاس کئے صاحب البدائع والصنائع کے پہلے ان کا نظریہ پھران کے دلائل اوراس کے بعد جمہور کی طرف سے ان دلائل کا جواب ذکر فرمایا لیکن سعیدی صاحب اگرامام کرخی کے دلائل کا ذکر کرنے لگے تھے تو از راہ انصاف انہیں چاہیے تھا کہ علامہ کاسانی کی وہ عبارت بھی لکھتے جوان دلائل کے جواب میں تھی۔ سعیدی صاحب نے سوچا کہ اگرادیا کر دیا گیا تو کئے کرائے پر پانی پھر جائے گا اورا پنے جدید نظریہ کی سب پر تلعی کھل جائے گی ۔ ائمہ اربعہ میں سے کسی کا وہ مؤقف نہیں ہے جو سعیدی صاحب نے گھڑا۔ زیادہ سے زیادہ ان ائمہ سے بیماتا ہے کہ صحت نکاح کے لئے کفو شرطنہیں ہے لیکن اس کے معتبر ہونے کا کسی نے بھی انکار نہیں کیا لیکن سعیدی صاحب شرط کی نفی کو اپنے مخصوص نظریہ کے ثابت کرنے کے لئے عوام کی آنکھوں میں مٹی ڈال کریہ تاثر دینا چاہتے ہیں کہ نکاح میں کفو کا اصلاً اعتبار لازم نہیں آتا۔ ادھر تمام ائمہ حضرات نے لزوم نکاح کے لئے ولی کی رضا کو شرط قرار دیا ہے۔ فاعتبروا یا اولی الابصاد

سعیدی صاحب نے کفو کے غیر معتبر ٹابت کرنے کے لئے احادیث کفو پر جرح کرنے کے لئے بیعنوان باندھا (احادیث کفو کی خیر کی فنی حیثیت ، شرح ضجے مسلم )۔

اس عنوان سے قبل سعیدی صاحب نے دوا طادیث نقل کیں۔ایک'' مجمع الزوائد' جہم ہے ہوں ابادالکفاءت سے ہے جس کا ترجمہ ان کے الفاظ میں یہ ہے' دحضرت جابرضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ حضور ضلا میں انگر ہے ہے۔ دحضرت جابرضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ حضور ضلا میں ایک عورتوں کا نکاح صرف ان کے کفو میں کیا جائے اوران کا نکاح صرف ان کے اولیاء ہی کریں اوران کا مہر دس درہم سے کم نہ ہو۔اس حدیث کوامام ابو یعلی نے روایت کیا ہے اوراس کی روایت کا ایک راوی مبشر بن عتیک ہے جو کہ متروک ہے۔''

دوسری حدیث 'السندرک' ج۲ص۱۲۳ نقل کی گئی ہے۔جس کا ترجمہ رہے:

حضرت ام المؤمنين عائشہ روایت کرتی ہیں کہ حضور علیہ السلام نے فر مایا: اپنی اولاد کے لئے رشتہ پسند کرو۔خود بھی کفو میں نکاح کرواور کفو میں رشتہ دو۔ عکرمہ بن ابراہیم نے بھی اس حدیث کو روایت کیا۔ ہر چند کہ جاکم نیشا پوری نے اس کو صحح قرار دیا لیکن تھی حدیث میں حارث سے مروی ہے اور وہ متہم ہے اور عکرمہ نے اس کی متابعت کی ہے اور اس کو محدثین نے ضعیف قرار دیا ہے۔ (شرح تھے مسلم از سعیدی جسم ۱۹۸۹)

ان دونوں احادیث پرسعیدی صاحب اپنا فیصلہ یوں ساتے ہیں'' بیروہ دونوں ضعیف الاسناداحادیث مرفوعہ ہیں جن پر کفو کے اس عظیم الشان مسئلہ کی بنیاد رکھی گئی ہے۔' اس کے بعد انہوں نے مندرجہ بالاعنوان باندھااور پھرفنی حیثیت کوان الفاظ سے بیان کیا ۔

کفو کے معتبر ہونے کے بارے میں پہلی حدیث جو پیش کی جاتی ہے وہ مبشر بن عتیک راوی کی وجہ سے ضعیف ہے۔ دوسری حدیث کا ایک راوی حارث متہم ہے۔اسے بھی محدثین نے ضعیف قرار دیا ہے اور تیسری روایت حضرت علی المرتضلی کا اثر چونکہ متصل 

# فن حیثیت کومکروفریب کے فن سے آراستہ کیا گیا

تخيروا لنطفكم وانكحوا الاكفاء يدوه روايت مجس كي سعيدي صاحب "فني حيثيت" ان الفاظ ميں بيان كرتے ہیں۔''اس میں حارث نامی راوی متہم ہے اور عکر مدنے اس کی متابعت کی ہے اور اس کومحدثین نے ضعیف قرار دیا ہے۔اس کی تمام اساند ضعیف ہیں۔''

ہم اس فنی حیثیت کوفن رجال کے ماہرین کے سامنے پیش کرتے ہیں تا کہ قارئین کرام کومعلوم ہو جائے کہ اس حدیث کی فنی حیثیت وہی ہے جوسعیدی صاحب نے بیان کی ،بیان کا اپنافن تھا اور محققین احناف کچھاور کہتے ہیں ۔ملاحظہ ہو:

قلت اخرجه الحاكم في المستدرك في (علامه زیلعی کہتے ہیں) میں کہتا ہوں کہ امام حاکم نے اسے النكاح كذالك وقال صحيح الاسناد ولم يخرجاه متدرک میں ذکر کیا اور کہا کہ بیرحدیث سیح الاسناد ہے اور بخاری و انتهى والمصنف استدلال بهذاالحديث على اعتبار ملم نے اسے ذکر نہیں کیا اور مصنف نے اس مدیث سے نکاح الكفاءة ولم يتعرض لاشتراطها ولاذكرالخلاف میں کفو کے معتبر ہونے پر استدلال کیا ہے اور کفو کے شرط ہونے کی فيمه والمحمديث ظاهر في اشتراطها قال البيهقي في بات نہیں کی اور نہ ہی اس میں اختلاف کا ذکر کیا اور حدیث یاک کفو المعرفة قال الشافعي واصل الاكفاءة مستنبط من کے نکاح میں شرط ہونے پر ظاہراً ولالت کرتی ہے ۔ بیہتی نے حبديث ببويبرة لانبه عبليبه السلام انما خيرها لان و معرفة ' میں کہا امام شافعی رضی اللہ عنہ نے کہا کہ کفو کا ہونا اس کی زوجهالم يكن كفوا انتهى. واستدل ابن جوزي في التحقيق على اشتراطها بحديث عائشة عنه عليه اس لئے اختیار دیا تھا کہ اس کا خاونداس کا ہم کفونہ تھا۔انتہٰل \_ابن السلام قال تخيروا لنطفكم وانكحوا الاكفاء جوزی نے ''انتحقیق'' میں کفو کے شرط ہونے پرسیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی مروی حدیث سے استدلال کیا ہے فرماتی ہیں کہ وهذاروی من حدیث عائشة و من حدیث انس ومن حضور خُلِيَّتُكُا الْمِيْلِيِّ نِهِ مِنْ اللهِ اللهِ نطفه كے لئے احجمارهم تلاش كرو حديث عمر بن الخطاب من طرق عديدة كلها ضعيفة استوفينساهما والكلام عليهافي كتاب اور کفومیں نکاح کرواور بیرحدیث عا کشہ، حدیث الس اور حدیث عمر بن خطاب رضی الله عنهم سے مختلف اساد سے مروی ہے اور تمام روایات ضعیف ہیں ۔ہم نے کتاب "اسعاف" میں ان پر بھر پور

(نصب الراييج ٣ص ١٩٤ كتاب النكاح فصل في الكفاءة)

الاسعاف.

سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے مروی حدیث پاک کے بارے میں حوالہ بالا میں لکھا کہ بیر حدیث مختلف طرق سے مروی ہے جو بھی ضعیف ہیں تو اس بارے میں اصول حدیث کا ایک اصل یہ ہے کہ ایک ضعیف حدیث جب مختلف طریقوں سے منقول ہوتو اس كاضعف جاتار ہتا ہے لہذا مير حديث و حديث سيح '' كے درجه ميں آجائے گی۔ دوسری بات مير كه سيده عائشه صديقه رضى الله عنها سے مروی حدیث بالا تفاق ضعیف نہیں کیونکہ حاکم نے اسے چیج قرار دیا اور ابن جوزی ایسے ناقد نے جو تعدیل وجرح میں انتہائی سخت ہیں ، اس حدیث سے نکاح میں کفوکا ہونا''شرط'' قرار دیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہا گرابن جوزی کے نز دیک بیرحدیث بالا تفاق ضعیف ہوتی تواس سے کفوکا نکاح میں شرط ہونا استنباط نہ فرماتے۔

قار کین کرام! آپ نے دیکھا کہ سعیدی صاحب نے اس حدیث عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کواپنے مفروضہ مقصد کے ثابت کرنے کے لئے کس طرح نا قابل عمل قرار دیا اور اس کی فنی حیثیت جو بیان کی اس میں کہاں تک صداقت ہے اور وہ کتنی حقائق پر جنی ہے؟ بہر حال جس طرح انہوں نے اسے متر وک اور نا قابل عمل قرار بنایا ان کے لئے تو ایسا کرنا مفید ہوسکتا ہے لیکن حقائق اس کے برعکس ہیں اور فقہائے احناف نے اسے قابل استدلال و ججت سمجھتے ہوئے اس سے یہ مسئلہ اخذ فر مایا ہے کہ کفو کا ہونا نکاح میں شرط برعکس ہیں اور فقہائے احناف نے اسے قابل استدلال و ججت سمجھتے ہوئے اس سے یہ مسئلہ اخذ فر مایا ہے کہ کفو کا ہونا نکاح میں شرط

سید نا حضرت علی المرتضی رضی الله عنه کے اثر کے بارے میں سعیدی صاحب نے لکھا کہ اس کی اسناد چونکہ متصل نہیں ہیں للہذا عدم اتصال کی بناء پریہ قابل حجت نہیں ہے۔ یہ بھی ان کی اپنی تحقیق ہے۔ حقیقت حال یہ ہے کہ اولاً اس اثر کا عدم اتصال متفق علیہ نہیں ہے اور ٹانیاً اگر کوئی تابعی ،کسی صحابی سے روایت کرے اور اس روایت کا اتصال ثابت نہ بھی ہو، پھر بھی وہ روایت 'غیر معتبر' نہیں ہوتی ۔ جبیبا کہ اصول حدیث میں موجود ہے۔ حضرت علی المرتضلی رضی اللہ عنہ کے اثر کے بارے میں'' فتح الربانی'' کی عبارت ملاحظہ

نکاح میں کفوکا مطلب ہے ہے کہ مرداسلام ، حریت ، اصلاح اور حسن وکسب میں عورت جیسا ہو۔ اس حدیث کی تخ تئ ابن ملجہ، صحیح ابن حبان ، حاکم نے مسدرک میں اور تر فدی نے کی ہے اور تر فدی نے اسے حدیث غریب کہا اور کہا کہ اس کی اسنادکو میں نے متصل نہیں پایا اور امام تر فدی نے اس کے عدم اتصال پر دلیل ہے بیش کی ہے کہ علی الرتضی کے صاحبزادے عمر جو اس حدیث کے بیش کی ہے کہ ان کا حضرت علی الرتضی سے ساع ثابت بارے میں کہا گیا کہ ان کا ساع ثابت الرتضی سے ساع ثابت بادو حاتم نے کہا کہ ان کا ساع ثابت نے لہذا یہ متصل الا سناد ہوئی اور دوسری دلیل امام تر فدی نے بیدی ان کے اسے تقدراویوں میں شارکیا ہے۔

ن کے اسے تقدراویوں میں شارکیا ہے۔

(والكفو) في النكاح ان يكون الرجل مثل المسراة في الاسلام والحرية والصلاح والنسب والحسن والحسن والكسب (تخريجه) (جه، حب، كوهذا) وقال هذا حديث غريب وما ارى اسناده بمتصل واعلال الترمذي له بعدم الاتصال لانه من طريق عمر بن على ابيه على ابن ابي طالب رضى الله عنه قيل ولم يسمع منه وقد قال ابو حاتم انه سمع منه فاتصل الاسناد وقد اعله الترمذي ايضا بجهالة سعيد بن عبد الله الجهني ولكنه عده ابن حبان في الثقات. (فتح الرباني تبويب مند امام احرمنبل ثيباني حرص ۱۹۹البادة الي تجمير الميت وقفاء دين)

قار نین کرام! ''فتح الربانی'' کی درج بالاعبارت ہے آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ صدیث علی المرتضی رضی اللہ عنہ بالا تفاق''غیر متصل''نہیں بلکہ عدم اتصال کی جو وجہ امام ترندی نے بیان کی وہ خود کر ور ہے۔ آپ نے دیکھا کہ ان کی پہلی دلیل بیتھی کہ علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے عمر نامی بیٹے کا ساع ان سے ثابت نہیں لیکن ابو حاتم ایسے ناقد نے ان کا ساع تسلیم کیا اور متبادرالی الفہم بھی بہی ہے کہ بیٹا جب باپ سے کوئی بات نقل کرتا ہوتو اس نے یہ بات منی ہوگی ۔ بہر حال اتصال اور عدم اتصال میں سعیدی صاحب نے جوعدم اتصال کو ترجیح دی وہ لائق اعتبار نہیں ۔ ای طرح امام ترندی کی دوسری دلیل ایک راوی سعید بن عبداللہ کے جمہول ہونے کی بنا پرتھی لیکن سے بھی بالا تفاق مجہول نہیں کیونکہ جب ابن حبان نے ان کو تقد شار کیا ہے۔ (تو جہالت بالا تفاق کے ہوئے ہوئے'' ثقابت''کا قول کیسے کیا جا سکتا ہے؟ ) مختصر یہ کہ حضر سے علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے نہ کورہ اثر سے فقہاء احناف نے نکاح میں کفوکا ہونا شرط قرار دیا ہے۔ اس پر بہت می اور احادیث اور آغار جت ہیں گئین سعیدی صاحب نے کفو کے غیر معتبر ہونے پر جو دوعددا حادیث اور ایک اثر بیش کیا وہ خود مختلف فید ہیں جس کی بنا پر قابل حجت نہیں۔

قارئین کرام! سعیدی صاحب کا کفو کے اعتبار پرصرف تین روایات کوذکر کرے بیے کہنا کہ اس مسئلہ پرصرف یہی تین روایات ہیں اور وہ بھی ضعیف الاسناد ہیں بلکہ یہاں تک کہ تمام روایات کوضعیف الاسناد کہددیا یعنی ان کوملی تو تین تھیں ، وہ تو ان کے فن کے مطابق ضعیف ہوگئیں اوران کےعلاوہ جونہ ملیں یا ذکر نہ کیں ،ان کواس تھم میں داخل کر کے قارئین پر دھاک بٹھانے کی کوشش کی۔ بیہ ان کی انتہائی زیادتی ہے۔ہم اورسعیدی صاحب جب امام ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنہ کے مقلد کہلاتے ہیں اور امام اعظم رضی اللّٰدعنہ نے کفو کے معتبر ہونے یر آخر احادیث سے استدلال کیا ہے اور مذکورہ احادیث کے راوی مبشر بن عتیک اور حارث وغیرہ کے بارے میں ہم ان سے دریافت کر سکتے ہیں کہ امام اعظم رضی اللہ عنہ کو بیرحدیثیں جب پہنچیں تو ان کے روایت کرنے والوں میں بیرحضرات بھی تھے۔ ان راویوں کا زمانہ توامام صاحب کے دور کے بہت بعد کا ہے۔روایات ندکورہ کوان کی وجہ سےضعیف الاسنا دقرار دیا گیا جب بیلوگ موجود نہ تھے، پیدا بھی نہیں ہوئے تھے تو بھی ان روایات کے مفہوم پڑھل ہوا اور وہ یہی عمل کہ نکاح میں کفاءت کا اعتبار ہے لہذا کفاءت کا عتبار کرنا ان روایات کے پیش نظر اس وقت بھی تھا ، جب بیضعیف راوی ابھی پیدا بھی نہ ہوئے تھے اس کئے ان ضعیف راویوں کی پیدائش ہے قبل ان احادیث میں ضعف کیے آگیا ؟ سعیدی صاحب کویہ ثابت کرنا جا ہے تھا کہ روایت سرے ہے ہی ضعیف الاسناد ہےاور یہ بوری محنت سے بھی ثابت نہ کریا نیں گے۔

گزشته سطور میں آپ سعیدی صاحب کا مؤقف پڑھ چکے ہیں اور ان کے برغم ان کا مؤقف ظاہر الروایة کے مطابق ہے جسے انہوں نے علامہ شامی وغیرہ پراعتراض کرتے ہوئے اختیار کیا تھا۔اب احادیث کی فنی حیثیت بیان کرنے چلے تو ظاہرالروایة کو بھی یس پشت ڈال گئے ۔ظاہرالروایۃ امام محمد کی وہ تصانیف ہیں ، جوان کی ٹابت ہیں اگران میں کفو کےمعتبر ہونے پرروایات مل جائیں تو پھراز راہ انصاف ان سے امید کی جاسکتی ہے کہ وہ دورخی حچوڑ کرایک مضبوط مؤقف پر آ جائیں گے ۔مسئلہ کفو کےمعتبر ہونے پرامام محمد رحمة الله عليہ نے امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ ہے روایات ذکر فر مائیں جن میں ضعف کا احتمال نہیں ہے۔ کتب ظاہرالروایۃ سے چند روایات پیش خدمت ہیں:

امام محر کہتے ہیں کہ مجھے یعقوب نے امام ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنہ ہے بیان کیا فر مایا: کہ قریش بعض ان کے بعض کے لئے کفو ہیں اور عرب بعض مجے لئے کفو ہیں اور جس شخص کے والدین یا اس سے زائدلوگ موالی میں سےمسلمان ہوں وہ بھی کفو ہیں اورا گرمر د حق مهراورنان ونفقهٔ نبیس یا تا تو اس کا اورعورت کا کفونهیں ہوسکتا۔

محمد عن يعقوب عن ابي حنيفة رضي الله قال قريش بعضهم اكفاء لبعض والعرب بعضهم اكفاء لبعض ومن كان له ابوان في الاسلام فصاعدا من الموالى فهم اكفاء ولا يكون كفوا في شيء ان لم يسجد مهسرا ولا نفقة. (جامع العفيرام محرص ١١٠٠ باب في الا كفاء مطبوعه دارالقرآن كراجي ياكتان)

قارئین کرام! کفو کے معتبر ہونے پر سعیدی صاحب نے جن احادیث کومنتخب کیا چونکہ ان میں کچھ قبل و قال تھی اس لئے اپنا مؤقف وہ انہی سے ثابت کر سکتے تھے۔ کفو کے بارے میں جامع الصغیر کی ندکورہ روایت اس کتاب سے قال کی گئی ہے جوامام مجمد رحمة الله عليه کي نقيني تصنيف ہےاوراسے تمام نے ظاہرالرواية ميں شامل مانا ہے۔اگرمسئله کی صحیح تحقیق اوراس بارے میں روایات کی صحیح فنی حیثیت معلوم کرنا ہوتی تو بیروایت بھی سامنے رکھی جاتی ۔روایت مذکورہ میں اگر چہامام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کی اسناد ذکرنہیں فرما ئیں کیکن اتنی بات ضرور ہے کہآ پ نے بیرحدیث سمی صحابی سے یا تابعی سے لاز ماسنی ہوگی اوران کی ثقابت یقینی اور متفق علیہ ہے۔

محمد قال اخبرنا ابو حنيفة عن رجل عن المحمد بيان كرت بين كهمين ام ابوحنيفه رضى الله عندني

عهم ابن البخطاب رضى الله عنه انه قال لامنعن ايك تخف سے اور اس تخص نے حضرت عمر بن خطاب رضى الله عنه

فروج ذوات الاحساب الا من الاكفاء قال محمد وبهذا ناخذ اذا تزوجت المراة غير كفو فرفعها وليها الى الامام فرق بينهما وهو قول ابى حنيفة رحمة الله عليه.

(كتاب الآثار تصنيف امام محمرص ٩٥ باب تزوج الا كفاء مطبوعه كراجي)

سے بیان کیا فرمایا کہ ہم ضرور بالضرور حسب ونسب والی عورتوں کو بغیر کفو کے نکاح کرنے سے روکیں گے۔امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارا یہی مسلک ہے۔ جب کوئی عورت بغیر کفو میں شادی کر لیتی ہے پھر اس کا ولی اس کو قاضی یا امام کے بیاس لے گیا تو قاضی ان دونوں میاں بیوی کے درمیان تفریق کردے اور یہی قول امام ابو حنیفہ رحمۃ میاں بیوی کے درمیان تفریق کردے اور یہی قول امام ابو حنیفہ رحمۃ

یدروایت بھی سعیدی صاحب جھوڑ گئے۔ ظاہرالروایۃ کی کتاب سے ہے۔ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عندایک واسطہ سے اسے حضرت عرضی اللہ عند ایک واسطہ سے اسے حضرت عمرضی اللہ عند سے بیان فرمارہ ہیں جس کا صاف صاف مطلب یہ ہے کہ وہ شخص مجھول کوئی تابعی ہے اور قرون فاضلہ کا کوئی راوی ہے۔ اگر مجھول بھی ہوتو اس کی بنا پر روایت کو یہ کہنا درست نہیں ہوتا کہ یہ حدیث جمت نہیں ہے۔ احناف کا قاعدہ ہے' والم مجھول فی القرون الفاضلة حجة عندنا قرون فاضلہ میں مجھول ہمارے احناف کے نزدیک جمت ہے'۔

اس کتاب الآثار کی روایت کوامام محراورامام ابوصنیفه رضی الله عنهماانے اپنا مسلک قرار دیا۔ اب سعیدی صاحب امام صاحب کے مسلک کونہیں مان رہے تو معلوم ہوا کہ نکاح میں کفو کا اعتبار امام اعظم اور امام محد کے نزدیک مسلم ہے۔ ان کے مسلک کوچھوڑ کر کفو کو اصلاً نامعتبر کہنا ایک مجتبد اندنظریہ ہے جس سے سعیدی صاحب اپنے اجتہاد کوان کے مقابلہ میں قوی قرار دے کر کفو کا مطلق انکار کر رہے ہیں۔

ولواسلم هذا التغلبي المعتق فتزوج عربيا من بنسي تنغلب لم ينجر عليها رق فلم يكن كفوا لها وللاولياء ان يفرقوا بينهما.

(زيادات الزيادات ص ١١١٨ المكتبة المدينة لامور)

ان من جرى عليه الرق من بنى تغلب ليس بنظير لمن لم يجر عليه الرق. (زيادات الزيادات ص١١٨)

بعطير نفن مم يجر عليه الوق (ريادات ريادات ١٥٠١) من من بول كالعام مراه و ... نوث: "زيادات الزيادات" كى ندكوره عبارت كتحت علامه مرضى رحمة الله عليه في الكفائي المساجري عليه حكم رق صار حكمه حكم المولى والمولى لا يكون كفوا للعربي كيونكه جب التعلي برغلامي كاحكم لكاتواس كامعا لمه غلام كاسامو

> گیااورغلام خالص عربی کا کفونہیں ہوسکتا''۔ کفو کے معتبر ہونے پر ایک حدیث سے اور ایک اثر شیخے

قال عمر رضى الله عنه لاينبغى لذوات الاحساب تزوجهن الامن الاكفاء (قال الشيخ) رحمة الله عليه وقد جعل الشافعى رحمة الله عليه المعنى فى اشتراط الولاء فى النكاح كيلا تضيع المراة نفسها (ء) فقال لا معنى له اولى به من ان لا تزوج الا كفوا.

(بيهقى ج يص ١٣٣ كتاب الزكاح باب اعتبار الكفاءة)

اگر کوئی آ زادشدہ تغلبی اسلام لے آیا پھراس نے ایک تغلبیہ عورت سے شادی کرلی جو بھی لونڈی نہ رہی تو وہ اس عورت کا کفو نہیں اورعورت کے اولیاء کوحق ہے کہ ان دونوں کے درمیان تفریق کروا دیں۔

کروا دیں۔

کرفادیں۔

بی تغلب میں سے جو بھی غلام رہا ہو وہ اس تغلبی کا کفونہیں ہو سکتا جو بھی بھی غلام ندرہا ہو۔

لعربی کیونکه جب اس تعلی پرغلامی کا حکم لگاتو اس کا معامله غلام کاسا ہو دیصحیح

حضرت عمر رضی الله عنه نے فر مایا: صاحب نسب عور توں کو
اپنے کفو میں ہی شادی کرنی چاہیے۔ شخ رحمۃ الله علیه نے فر مایا که
امام شافعی رحمۃ الله علیه نے نکاح میں ولایت کی شرط اس لئے لگائی
تاکہ عورت اپنے آپ کوضائع نہ کر بیٹھے۔ فر مایا اثر کامعنی صرف یہی
ہے کہ صرف کفو میں ہی شادی کریں۔

عن معاذبن جبل قال قال رسول الله صَلَّاتُهُ اللَّهِ العرب بعضها اكفاء لبعض والموالي بعضهم اكفاء لبعض رواه البزار وفيه سليمان بن ابى الجون ولم اجد من ذكره وبقية رجاله رجال الصحيح. وعن سلمان الفارسي قال نهانا رسول الله صَلَّالُهُ اللَّهِ ان ننكح نساء العرب رواه الطبراني في الاوسط وله في الكبير نفضلكم بفضل رسول الله صَالَّتُكُمُ اللَّهِ عَني العرب لاننكح نساء كم ورجال الكبيسر ثقات. ومن الثابت البناني ان ابا الدرداء ذهب مع سلمان الفارسي يخطب امراة من بني ليث فدخل فذكر فضل سلمان سابقته واسلامه وذكرانه يخطب اليهم فتاتهم فلانة فقالوا اما سلمان فلا نزوجه ولكنا نزوجك فتزوجها ثم خرج فقال انه قىدكان شىيء وانىي استحى ان اذكرلك ماذاك فاخبره ابو الدرداء بالخبر فقال سلمان انا احق انا استحيمي منك ان اخطبها وكان قد قضاها لك رواه الطبراني ورجاله ثقات الا ان ثابتا لم يسمع من سلمان ولا من ابي الدرداء.

(مجمع الزوائدج مه ص ۷۵ باب الكفاءت مطبوعه بيروت)

حضرت معاذ بن جبل رضی اللّه عنه بیان کرتے ہیں کہ حضور ضَلِينًا الله الله عن الله عرب بعض كے كفو بين اور غلام آيس میں کفو ہیں ۔اسے بزار نے روایت کیا۔اس کی سند میں سلیمان بن ابی الجون راوی کا مجھے کہیں اتہ پتہ نہیں ملتا ۔اس کے علاوہ بقیہ تمام رادی حدیث سیح کے راوی ہیں ۔سلمان فارس کہتے ہیں کہ حضور ضَلِيَتُكُ النَّهِ عَلَيْ عَلَيْهِ مِن عَمِي عُورتوں سے شادی کرنے کی ممانعت کر دی تھی ۔اسے طبرانی نے اوسط میں ذکر کیا ہے اور طبرانی نے کبیر میں ان الفاظ میں اسے روایت کیا کہ ہم عربیوں کو اپنے اوپر اس لے فضیلت دیتے ہیں کہرسول کریم فظالیکا انتقال ہیں ۔ یعنی عربی عورتوں سے ہم نکاح نہیں کریں گے ۔ اس کے راوی ثقه ہیں۔ ٹابت بنانی بیان کرتے ہیں کہ حفرت ابو درداء، جناب سلمان فاری کے ساتھ بنولیث کی ایک عورت سے شادی کے لئے گئے ، اندر گئے اور گھر والوں سے حضرت سلمان فارس کی سبقت فی الاسلام وغیرہ خوبیاں بیان کیں اور فرمایا کہ وہ تم سے فلاں نوجوان عورت کا رشتہ مانگتے ہیں ۔ان لوگوں نے کہا سلمان کوتو ہم رشتہ ہیں دیں گے ہاں تم کر سکتے ہوتو حضرت درداء نے شادی کر لی پھر باہر تشریف لائے اور فرمانے لگے کچھ بات چیت ہوئی کیکن آپ کو بتانے سے مجھ کوشرم آتی ہے۔سلمان فاری نے کہا بتا دو کوئی حرج نہیں تو حضرت ابو در داء رضی اللہ عنہ نے بات بتائی ۔ سلمان فاری بولے کہ حق میرا بنتا ہے کہ میں تم سے شرم کروں کہ میں نے اس عورت سے رشتہ کرنا چاہا حالانکہ وہ تیری قسمت میں تھی۔ اسے طرانی نے روایت کیا اوراس کے تمام راوی ثقه ہیں۔ مگر ثابت بنانی نے نہ تو سلمان فارس اور نہ ہی ابو در داء سے ساع کیا۔

قارئین کرام! در مجمع الزوائد' کی تین احادیث آپ نے ملاحظ فرمائیں۔ان کے تمام راوی ثقة ہیں اور جوان پر جرح کی گئی ہے وہ الی نہیں کہ ان احادیث کی صحت پر اثر انداز ہواور احادیث فدکورہ قابل استدلال ندر ہیں۔طبرانی کی کبیروالی روایت جرح سے خالی ہے اور اس کے بعد والی تیسری حدیث بھی صحیح ہے۔صرف یہ بات ہے کہ تابعی حضرت ثابت بنانی کا صحابی (سلمان فاری ، ابودرداء) سے ساع ثابت نہیں لیکن یہ صحت حدیث کے لئے مضر نہیں۔خلاصہ کلام یہ کہ امام محمد رحمۃ اللہ علیہ کی تصنیفات جو کہ ظاہر الروایۃ کہلاتی ہیں اور بکثرت احادیث صحیحہ اور آثار اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ نکاح میں کفو کا اصلاً اعتبار ضروری ہے۔ ان تصریحات ونصوص کے ہوتے ہوئے اگر علامہ غلام رسول سعیدی صاحب مصر ہیں کہ نکاح میں کفو کا اصلاً اعتبار نہیں تو یہ ان کا اپنا احتہادی اختراع ہے۔ جس کا انتہار نہیں تو یہ ان کا اپنا احتہادی اختراع ہے۔ جس کا انکہ مجتبدین اور فقہائے احناف سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

امام اعظم ابوضیفہ رضی اللہ عنہ بانی مسلک حنی اور آپ کے شاگر دان رشید کا مسلک جو ظاہر الروایة سے معلوم ہوا وہ یہ ہے کہ نکاح میں کفومعتر ہے اور اگر عورت کفو کا اعتبار کے بغیر غیر کفو میں نکاح کر لیتی ہے تو اس کے اولیاء کو تق ہے کہ وہ قاضی سے درخواست کریں اور اس نکاح کو فتح کروا دیں۔ ای مسلہ سے سعیدی صاحب نے اپنے قارئین کو یہ بتانے کی کوشش کی کہ انکہ اربعہ کے نزدیک نکاح میں کفواصلاً معتبر نہیں ہے بھر اپنی اس نی تحقیق کے آخر میں کلھا ''اس مسلہ کی تحقیق میں ان صفحات پر جوسیا ہی خرج ہوئی ہے ، وہ یقینا میر کے گنا ہوں کی ہیا ہی ہے گئی اللہ کے عفو و کرم کا پیاسلوب اور طریقہ ہے کہ وہ نیکی کے ایک قطرہ سے گنا ہوں کی آخر میں کلمیا اسلوب اور طریقہ ہے کہ وہ نیکی کے ایک قطرہ سے گنا ہوں کی آئی ہیا تی وہ و ڈ النا ہے کہ جس کے دھونے کے لئے سمندروں کا تمام پانی بھی کا کافی ہوتا ہے '' اس عبارت سے آختی سادگی کو مکوثر کرنے کی لطافت اس قائل کی طرح ہے جو تن کر کے بحدہ میں گر کر رور ہا ہواور اپنے گنا ہوں کی سیا ہی کو دھونے کے لئے نہیں بلکہ لوگوں کو دکھلاو ہے کہ ایسا کر رہا ہو وسعیدی صاحب نے اپنے امام اور اپنے مسلک نہیں نہیں انکہ اربعہ بلکہ احادیث و آثار صحیحہ کی خالفت میں جو تحقیق کی جا سے معمد وہ بھی بار انسوس ای بیارت میں میں مور انسوس کی بیا ہوا ہوا ہوا ہوا ہوا ہوا ہوا ہوا ہوا ہی ہوگی تو تن کے دھونے کے لئے تمام سمندروں کا پانی بھی کا فی نہیں تھا فرمائے۔ فاعتبروا یا اولی الا بصاد سعیدی صاحب کی اعلیٰ حضر سے سے عقید سے اور مخالفت کی جھاک

سعیدی صاحب نے اعلیٰ حضرت مولا نا الثاہ احمد رضا خان بریلوی قدس سرہ کے بارے میں ایک رسالہ لکھا جس کا نام'' فاضل بریلوی کا فقہی مقام'' ہے۔اس رسالہ سے چند عبارات ہم نقل کرتے ہیں جس سے سعیدی صاحب کے نزدیک اعلیٰ حضرت کا فقہی مقام معلوم ہوجائے گا۔

فقہ اصلین کے آئینہ میں

اصولین کی تعریف کے اعتبار سے فقہ کی تعریف صرف مجہدین پر لازم آتی ہے۔ ہم اعلیٰ حضرت کے بارے میں اجتہاد کلا وہ کی تو نہیں کرتے لیکن یہ بات یقینی طور پر کہی جاسکتی ہے کہ اعلیٰ حضرت کی شخصیت میں واضح طور پر اجتہاد کی جھلک نظر آتی ہے۔ آپ نے متعدد نے بے شار ایسے تو اعد مقرر فرمائے اگر وہ سیدنا ابو حنیفہ کے سامنے پیش کئے جاتے تو وہ یقینا ان کی تحسین فرمائے ۔ آپ نے متعدد ضوابط ارقام فرمائے جو کتب فقہ میں کہیں نہیں ملتے لیکن ان کا وجود ناگز پر ہے کیونکہ فقہ کی بے شار جزئیات اپنے انطباق کے لئے ان قواعد کی مرہون منت ہے ۔ ہم انشاء اللہ اس مضمون میں ان قواعد وضوابط کی نشاندہ کی کریں گے کیونکہ اعلیٰ حضرت الشاہ احمد رضا خال صاحب نے ان تمام قواعد کا کتاب وسنت سے اقتباس کیا ہے اس لئے یہ بات بلاخوف کہی جاسکتی ہے کہ اعلیٰ حضرت فاضل پر بلوی کی شخصیت اجتہادی شان کی حامل تھی۔ (مقالات سعیدی ص ۱۳۲ ۔ ۱۳۲۲)

عبارت مذکورہ اس بات کی صاف صاف خبر دیتی ہے کہ سعیدی صاحب کے نزدیک اعلیٰ حضرت یقینا اجتہادی صلاحیت و بصیرت کے حامل سے کیونکہ آپ نے قرآن و حدیث سے بہت سے ایسے قواعد و ضوابط کا استنباط فر مایا جو ناگزیر سے ۔اگر چہ بقول سعیدی صاحب آپ کو مجتہد مطلق تو نہیں کہا جاسکنالیکن مجتهد فی الشرع کی تعریف خود سعیدی صاحب ایخ مقالات میں ص ۲۵۲ پر بیکرتے ہیں ۔ یہ وہ لوگ ہیں جوقواعد واصول مقرر فرماتے ہیں اوراحکام فرعیہ کواصول اربعہ سے مستبط کرتے ہیں ۔ یہی خوبی اور وصف سعیدی صاحب نے اعلیٰ حضرت کا بیان کیا لہذا معلوم ہوا امام اہلسنت مولا نا الشاہ احمد رضا خال صاحب قدس سرہ اول درجہ کے فقہاء کرام میں سے ہیں اور مجتهد فی الشرع کے درجہ پر فائز ہیں ۔

ذالك فضل الله يوتيه من يشاء

دین عقائداوراعمال کانام ہےاوراعلیٰ حضرت فاضل بریلوی رحمة الله علیه ان دونوں پرمجد دانہ بھیرت رکھتے تھے۔ چنانچہ آپ کے زمانہ میں جنعقا کد واعمال پر زائغین اور مبتدعین کے ذینج اور بدعت کی دھند جھا گئی تھی ،آپ نے علم ربانی اورنوریز دانی کی فیض آ فرینیوں اور ضیاء یا شیوں سے اس دھند کوزائل کر کے حق کوفیقل کر دیا۔ (مقالات سعیدی ص ۱۲۸)

سبحان السبوح، توحيدا يمان ،حسام الحرمين ، الكوكبية الشهابية ، خالص الاعتقاد ، انباء المصطفىٰ ، عجلي اليقين اوراعمال صالحه كے اعمال کے لئے فتاویٰ رضویہ کی بارہ جلدیں آپ کی مجلدانہ بصیرت پر شاہد عادل ہیں۔اعلیٰ حضرت مجدد دین وملت کی شان کا اندازہ ایک مثال سے کیا جا سکتا ہے۔استحالہ کذب پرتمام متقد مین علاء نے پانچ دلیلیں ارقام فرمائیں اورا سکیے اعلیٰ حضرت نے اصل مسئلہ پرنچیس دلیلیں بیان فر مائیں ۔ چنانچی<sup>د د</sup> سجان السبوح'' کےص۵ا پرتحریر فرماتے ہیں کہ فقیر غفر اللہ تعالیٰ بتو فیق مولا سجانہ و تعالیٰ ان مختصر سطور میں بلی ظالیجاز کذب باری اسمہ کے محال صریح پراور تو ہم امکان کے باطل قبیج ہونے پرصرف تین دلیلیں ذکر کرتا ہے۔جن میں سے پانچ اولیٰ کلمات طیبات ائمه کرام عظام علیهم رحمة الملک المنعام میں ارشاد وانعام ہوئیں اور باقی نچییں باری اعز واجل کے فیوض ازل سے ادنی قلب برالقا کی گئیں۔ (مقالات سعیدی سر ۱۲۸)

<sup>ف</sup>قہی مباحث میں جوطبعی اور ریاضی کے مسائل آگئے ان پر ایسے اچھوتے انداز میں بحث کی ہے کہ فارا بی اور شیخ بھی دبے ہوئے نظر آتے ہیں۔انصاف اور دیانت کی نظرہے دیکھا جائے تو پتہ چلتا ہے کہ اعلیٰ حضرت نے فقہ میں وہ مقام حاصل کیا،جس کی نظير صديول بيجھے نہيں ملتی \_ (مقالات سعيدي ص ٦٦٨)

- ندكوره چارعددعبارات كاخلاصه بيركه: (1) ''مجتهد في الشرع'' كى تعريف آپ پرمنطبق ہوتی ہے لہذا مجتهد في المذ ہب اور مجتهد في المسائل آپ يقيناً ہيں۔
  - (۲) عقائداورا عمال دونوں میں مجد دانہ بصیرت رکھتے ہیں اوران میں تجدید کی صلاحیت بدرجہاتم موجودتھی۔
    - (٣) جزئيات مين آپ كي نضيلت ايسي كه متقد مين مين صديون بيجهي تك كوئي آپ سانظر نبين آتا
  - (٤) الله تعالى في مسائل واصول كي من من آب كومل كرنے كے لئے نور بصيرت اور علم رباني سے نوازا۔

اس مخفرتعریفی تعارف کے بعد قارئین کرام تمجھ چکے ہوں گے کہ اعلی خضرت کی شخصیت کی یہ تعریف سعیدی صاحب سے ہم نے نہیں کروائی بلکہ بیان کےاینے مطالعہ اوراعلیٰ حضرت کی کتب بنی کا حاصل ہے۔مسئلہ ذیر بحث چونکہ عقا کدیے متعلق نہیں بلکہ ایک فقہی جزئی ہےاور فقہی عملی جزئیات کے بارے میں اعلیٰ حضرت کے فتاویٰ کی سعیدی صاحب سے آپ تعریف س چکے ہیں لہٰذا اس نا بغہروز گار،مجتہد فی الشرع کے اوصاف کا حامل اورعقا کدوا عمال کا مجتہد سنیے اس مسئلہ کفو کے بارے میں کیا فر ماتا ہے۔

وبالله التوفيق

مسکلہ: ایک شخص کا فرمان ہے: سید آل نبی کی دختر ہرایک کو پہنچ سکتی ہے یعنی مسلمان سے عقد جائز ہے۔ دوسرے نے جواب دیا اگر جار دب کش مسلمان ہو جائے تو بھی جائز ہے؟ اس نے جواب دیا۔ بچھ مضا کقتہیں۔

جواب بشخص ندکور جھوٹا کذاب اور بے ادب گتاخ ہے۔ سادات کرام کی صاحبز ادیاں کسی مغل پٹھان یاغیر قریشی شیخ مثلاً انصاری کوبھی نہیں پہنچ سکتیں، جب تک کہوہ عالم دین نہ ہوں ۔اگر چہ بیقو میں شریف گنی جاتی ہیں مگرسا دات کا شرف اعظم واعلیٰ ہےاور غیر قریش، قریش کا کفونہیں ہوسکتا تورذیل قوم والے معاذ اللہ کیونکر سادات کے کفو ہو سکتے ہیں؟ یہاں تک کہ اگر بالغه سیرزادی خودا پنا نکاح اپنی مرضی ہے کسی مغل پٹھان یا انصاری شخ غیر عالم دین ہے کرے گی تو نکاح سرے سے ہوگا ہی نہیں۔ جب تک اس کا ولی پیش 47

از نکاح مرد کے نسب پرمطلع ہوکر صراحۃ اپنی رضا مندی ظاہر نہ کرد ہے اورا گرنابالغہ ہے تواس کا نکاح باپ دادا کے سواکوئی ولی اگر چہ حقیقی بھائی ، ماں ایسے خص سے کرد ہے وہ بھی محض باطل اور مردود ہوگا اور باپ دادا بھی ایک ہی باراییا نکاح کر سکتے ہیں۔ دوبارہ اگر کسی دختر کا نکاح ایسے خص سے کریں گے توان کا کیا ہوا نکاح باطل ہوجائے گا۔''کل ذالک معروف فی کتب الفقه کدر السمی دختر کا نکاح ایسے خص سے کریں گئوان کا کیا ہوا نکاح باطل ہوجائے گا۔''کسل ذالک معروف فی کتب الفقه کدر السمی درمختار وغیرہ من الاسفار وقد فصلنا القول فیہ فی فتاونا بین بیتمام ندکورہ صورتیں کتب فقہ میں مشہور ہیں جیسا کہ درمختار وغیرہ عظیم کتابوں میں ہے اور ہم نے اس کی کمل تفصیل اپنے فتاو کا میں کردی ہے'۔

( فآوي رضويه ج ۵ كتاب النكاح ج۲ص ۱۷۸ مكتبه نبويدلا مور )

اعلیٰ حضرت قدس سرہ العزیز کی ندکورہ عبارت فتو کی سے چند با تیں زیر بحث مسئلہ کے متعلق معلوم ہوئیں۔ (۱) سیدزادی کا نکاح جاروب مش مسلمان سے جائز کہنے والا ، کذاب ، بےادب اور گستاخ ہے۔

(۲) اگرسیدزادی اپنی رضا وُرغبت سے غیر کفومیں نکاح کر لیتی ہے اوراس کا خاوند عالم دین نہیں تو نکاح سرے سے باطل ہوگا۔

(٣) غير قريش، قريش كا كفونهيں -

(٤) نابالغەسىدزادى كانكاح صرف باپ يا داداايك مرتبه غير كفومين كرسكتے ہيں ۔ دوباره يېھى كريں گے تو نكاح باطل ہوگا۔ \*\*\*

ان جار باتوں کو بار بار پڑھیں اور پھران باتوں کے قائل اعلیٰ حضرت عظیم المرتبت کا مقام جوسعیدی صاحب نے تسلیم کیا۔اسے سامنے رکھ کر فیصلہ کریں کہ سعیدی صاحب کا مؤقف '' نکاح میں کفو کا اصلاً اعتبار نہیں۔'' کہاں تک حقیقت بربئی ہے؟اعلیٰ حضرت ایسے قائل کو کذا ب بے ادب اور گستاخ فر مارہے ہیں یا تو اعلیٰ حضرت کے فقہی اور تجد بدی مقام کوسیحے قرار دے کر سعیدی صاحب خود اعلیٰ حضرت کے بقول نہ کورہ تین اوصاف کے موصوف ہوں گے یا پھر خود اپنے آپ کو اعلیٰ حضرت سے بلندو بالا مقام پر فائز سجھتے ہیں اور اعلیٰ حضرت کی تحقیق کو غلط اور ناقص قرار دے کر احزاف کو بیہ باور کرانا چاہتے ہیں کہ جو پچھ میں نے نچوڑ نکالا وہ درست ہے کیکن پھر مصیبت یہ آپ کی حد جب کئی صدیوں سے اعلیٰ حضرت ایسی شخصیت خوان کی غلطیاں نکال رہی ہے، کہاں مصیبت یہ آپ کی کہ جب کئی صدیوں سے اعلیٰ حضرت ایسی شخصیت نظر نہ آئی تو یہ شخصیت جوان کی غلطیاں نکال رہی ہے، کہاں سے آگئی ؟ اس لئے نتیجہ یہی نکلے گا کہ سعیدی صاحب نے نکاح میں کفو کا اصلاً اعتبار نہ کر کے اپنے آپ کو انکہ اربعہ اور اعلیٰ حضرت کا سے میں کو کا اصلاً اعتبار نہ کر کے اپنے آپ کو انکہ اربعہ اور اعلیٰ حضرت کا سے میں کو کا اصلاً اعتبار نہ کر کے اپنے آپ کو انکہ اربعہ اور اعلیٰ حضرت کا سے میں کو کیا صلا اعتبار نہ کر کے اپنے آپ کو انکہ ارب کا میں کو کا اصلاً عشیار نہ کر کے اپنے آپ کو انکہ اربعہ اور اعلیٰ حضرت کا سے تابع کھیں یا

۔۔۔۔ کیا فرماتے ہیں علائے دین اس مسئلہ میں کہ ہندہ نے اپنی دختر نابالغہ کا نکاح خالد کے ساتھ جوغیر کفوتھا 'لاملی میں کر دیا۔ بعد مسئلہ: کیا فرمانے میں علائے دین اس مسئلہ میں کہ ہندہ نے اپنی دختر نابالغہ کا نکاح خالد کے ساتھ جوغیر کفوتھا 'لاملی میں نااتفاقی اور ہندہ بھی بعد علم کے نہایت ناراض ہے اور دختر کی مفارقت جا ہتی ہے۔ مگر خالد محض ایذ ارسانی کی وجہ سے اس کو طلاق نہیں دیتا۔اس صورت میں نکاح فنخ ہوسکتا ہے کہ نہیں اور زوجہ مذکورہ کو نکاح ٹانی کرنے

كااختيار بكرنبيس؟بينوا وتؤجروا

جواب: سأكل نے بعداستفسارا ظہاركيا كورت بيٹھان ہے اور خالد قوم كا دھنہ ہے اور اس نے اپنے آپ کو بیٹھان ظام ركر کے براہ فریب نکاح کرلیا منکوحہ ذکورہ کے بوقت نکاح باپ داداكوئی نہ تھا۔ ہاں جوان بھائی موجود تھا مگر كى وجہ سے جلسہ نکاح بیس شریک نہ ہوا۔ نہ ماں نے اس سے اجازت لی پس صورت منتفسرہ میں شرعاً یہ نکاح ہوا بی نہیں ۔ فنح كیے كیا جائے؟ دفتر ہندہ كو افتيار ہے كہ جس سے چاہ نکاح كرے۔ درمخار میں ہے: ان كان السمزوج غير الاب وابيہ ولو الام لا يصبح النكاح من غير كفواصلا وما فى صدر الشريعة صح ولهما فسخه وهم ردامخار میں زیر قول شارح تعتبر الكفاء قالمزوم النكاح فرمایا: ای علی ظاهر الروایة ولصحته علی دو ایة الحسن المختارة للفتوی ۔ درمخار میں ہے: لو ذوج الا بعد حال قیام الاقرب توقف علی اجازته ۔ درامخار میں بحرالرائق سے ہے۔ انہم قالوا كل عقد لا مجیزله حال صدورہ فهو قیام الاقرب توقف علی اجازته ۔ درامخار میں بحرالرائق سے ہے۔ انہم قالوا كل عقد لا مجیزله حال صدورہ فهو

باطل لا يتوقف في القدير سے مالا مجيزله اى ما ليس له من يقدر على الا جازة يبطل. والله سبحانه وتعالى اعلم ( ناوي رضوية ٥ كتاب الكاح ٢٥ص ١٤٩ ـ ١٤٩)

اعلیٰ حضرت کے اس فتویٰ کا حاصل بیہے کہ:

پٹھان عورت کا دھنہ قوم کے مرد سے (جو بظاہر پٹھان بنا ہوا تھا) باپ، دادا اور بھائی کی غیر موجودگی میں نکاح کر لینا اور مال نے بھی اس لڑکی سے اجازت نہ لی۔ یہ نکاح سرے سے ہوا ہی نہیں کیونکہ بحوالہ'' درمختار'' باپ دادا کی عدم موجودگی میں غیر کفو میں اصلاً نکاح نہیں ہوتا۔'' بحرالرائق'' میں ہے کہ نکاح کے ہوتے وقت وہ خص وہاں موجود نہ ہوجواس کی اجازت دینے کی ازروئے شرع قدرت رکھتا ہے تو نکاح باطل ہے۔ معلوم ہوا کہ نکاح میں کفو کا اعتبار بہت ضروری ہے اور غیر کفو میں نکاح کرنے کے لئے باپ دادا کی رضا مندی ضروری ہے بیتواحناف کا مسلک ہے جے اعلیٰ حضرت نے ذکر فرمایا اور ایک مؤقف سعیدی صاحب کا ہے کہ نکاح میں کفو کا اصلاً اعتبار نہیں۔

مسئلہ: زیدحرامی ہے مگرمسلمان دیندارہے۔شرعاس کے لڑکالڑ کی سے نکاح والے اس کے لڑکالڑ کی سے نکاح کر سکتے ہیں کہ نہیں؟ جواب: نکاح میں کفاءت معتبر ہے اور کفاءت کا مدار عرف پر ہے اگر ان سے رشتہ باعث ننگ وعار ہوتو احتر از کیا جائے۔خصوصاً دختر میں ۔ (فاوی رضویہے ۵ کتاب النکاح ج ۲ص ۱۸۷)

اعلیٰ حضرت نے کفومیں مزید دسعت کا ذکر فرمایا لیعنی اگر قوم کا اختلاف نہ بھی ہولیکن کوئی اورعیب موجود ہو جس کی وجہ سے عام لوگ ایسے مخص سے شادی کرنایا اس کی سمی عورت سے شادی کرنا باعث ننگ و عار سمجھتے ہوں تو اس کی رعایت بھی کرلینی چاہیے یعنی ہم قوم ہونے کا تو اعتبار ہے ہی' اس کے اچھے اوصاف بھی کفومیں لئے جاسکتے ہیں تو معلوم ہوا کہ ہم قوم ہونے کے باوجود کسی عیب کی وجہ سے وہ کفونہ رہا لہٰذا کفوکا نکاح میں اعتبار ضروری ہے۔

مسئلہ: کیا فرماتے ہیں علمائے دین اس مسئلہ میں کہا یک شخص نے ایک ینتیم سید زادی لے کرپالی اوراسی نابالغی میں اس کا نکاح ایک پٹھان سے کر دیا۔اس کابالغ بھائی تھا'اسے اطلاع بھی نہ دی۔ بوجہ نابالغی رخصتی نہ ہوئی۔اب وہ شخص مفقو دالخبر ہے اورلڑ کی بالغہ ہوگئ ہے۔اس صورت میں وہ اپنا نکاح دوسری جگہ کرسکتی ہے یانہیں؟ بینو او تؤ جووا

جواب: اگریہ بیانات واقعی ہیں۔وہ نکاح اصلاً نہ ہوالڑ کی کواختیار ہےجس اچھی جگہ جاہے اپنا نکاح کرلے۔

(فآوي رضويه ج٥ كتاب النكاح ج٢ص ١٨٧)

مسئلہ: کیا فرماتے ہیں علائے دین شرع متین اس مسئلہ میں کہ ہندہ کو یقین دلا کر کہا کہ تمہارا نکاح شوہ محمود جو نجیب الطرفین اور تمہارا کفوے کردیا گیا کی تمہارا نکاح شوہ محمود جو نجیب الطرفین اور تمہارا کفوے کردیا گیا لیکن بعد نکاح ثابت ہوا کہ شوہ ریعن محمود غیر کفوے ہے۔ اب ہندہ اور اس کے عزیز وا قارب اپنے کفو میں غیر کفوکا داخل ہونا عارضے جے بیں اور ہندہ ایسے غیر کفوکو خود بھی شوہر بنانا ننگ و عار خاندان بھی ہے۔ نیز اس کا اصل باپ یعنی زید بھی اس تعلق غیر کفوی سے ناراض ہے۔ پس ایسی حالت میں نکاح فنح ہی مانا جائے۔ میر کفوی سے ناراض ہے۔ پس ایسی حالت میں نکاح فنح ہی مانا جائے۔ ہندہ بالغہ ہے۔ بینوا و تؤ جروا

جواب: جبکہ ہندہ بالغہ ہے اور نکاح غیر کفوسے ہوا اور زید پدر ہندہ نے قبل نکاح اسے غیر کفوجان کراس سے نکاح کی اجازت نہ دی تو نکاح سرے سے ہوا ہی ہندں۔ وفنح کی کیا حاجت؟ در مختار میں ہے: ویسفتسی فسی غیر الکفو بعدم جو از ہ اصلا بلار ضاء ولی بعدمعرفته ایاہ لیمن غیر کفو میں فتوکی اصلاً ناجائز ہونے کا دیا گیا ہے جبکہ ولی اسے جانتا ہو کہ غیر کفو میں نکاح ہور ہا ہے اور وہ راضی نہ تھا۔ مگر غیر کفو کے معنی شرعی یہ ہیں کہ ذہب یا نسب یا پیشہ یا جال چلن میں ایسا کم ہو کہ اس کے ساتھ اس کا نکاح اس کے اولیاء کے لئے

واقعی باعث ننگ و عار ہونہ کہ بعض جاہلانہ خیالات پر۔بعض عوام میں دستور ہے کہ خاص اپنے ہم قوم کو اپنا کفو بھتے ہیں۔دوسری قوم والے اگر چدان سے کسی بات میں کم نہ ہوں غیر کفو کہتے ہیں۔اس کا شرعاً لحاظ جیسے شخ صدیقی ہووہ شخ فاروقی کو اپنا کفونہ جانے یاسید ہواوروہ شخ صدیقی یا فاروقی یا قریش کو اپنا کفونہ سمجھے۔ حالانکہ حدیث میں ہے قسرید شریعت ہوتا ہعض، ردالحتار میں ہے: 'ولو تنزوجت ھاشمیہ قریشیا غیر ھاشمی لم یو د عقدھا یعنی اگر ہاشمیہ نے ایک قریش غیر ہاشمی سے نکاح کیا تو یہ نکاح کر اتو یہ نکاح کر اتو یہ نکاح کر رنہیں کیا جائے گا'۔واللّٰہ تعالٰی اعلم۔(فاوئ رضویہ ج کاب الکاح ج م ص ۱۹۰۹)

غیر کفوہونے کی وجہ سے اگر عورت کے والد یا عزیز وا قارب کواس شادی سے ننگ وعار ہوتی ہے اور والد کی اجازت کے بغیر
عورت نے یہ نکاح کرلیا تو اعلیٰ حضرت فر ماتے ہیں کہ اس نکاح کوتوڑنے کی ضرورت ہی نہیں کیونکہ یہ سرے سے ہوا ہی نہیں ہے۔
اس سے صاف ظاہر ہے کہ نکاح میں کفو کا اعتبار ہے اور پھر آپ نے کفو کے بارے میں ایک عام غلطی کی نشاند ہی فر مائی جس میں بہت
ہے نا دان لوگ گرفتار ہیں۔ کفو کے معتبر ہونے پر حدیث پاک پیش فر مائی کہ قریش باہم ایک دوسرے کے کفو ہیں۔
مسکلہ: زید نے اپنے آپ کو پیٹھان ظاہر کیا اور بحر سے کہا کہ تو اپنی دختر کا نکاح میر سے ساتھ کر دے۔ بحر نے اپنی دختر کا نکاح زید
سے کر دیا۔ بعد نکاح ہوجانے کے بحر کو معلوم ہوا کہ زید قوم کا پٹھان نہیں ہے ، دھو کہ دیکر نکاح کیا اور وہ قوم کا فقیر تکیہ دار قبرستان ہے کہ
جس سے میرے خاندان میں حقارت ہوگی اور سخت بے عزتی ہوگی۔ بحر نے اپنی دختر کورخصت کرنے سے انکار کر دیا اور بعد نکاح کے
رخصت نہیں کی اور بحرقوم کا سید ہے؟

جواب: دختر بالغیقی یا نا بالغهٔ کیا عمرهی عارضه ما مواری آتا تھا یانہیں ، بوقت نکاح دختر سے اذن لیا یانہیں ؟ سب حال مفصل لکھا جائے کے سوال لائق جواب ہو۔

عالی جاہ! وقت نکاح دختر کی عمر تیرہ سال دو ماہ تھی' عارضہ ماہوراری آتا تھا'اذن لڑکی سے لیا گیا تھا لیکن اس نے جواب دیا میں کچھنہیں جانتی ۔اس پرمجبور أاس کی چجی نے اجازت دی۔اجازت لڑکی کے باپ کی تھی بلکہ لڑکی کا باپ اور بھائی دونوں گواہ نکاح تھے فقط۔

جواب: صورت متنفسرہ میں ظاہر ہے کہ زید کسی طرح سادات تو سادات کسی مغل پٹھان کا بھی گفونہیں ہوسکتا اورلڑکی بالغظی اوراس نے اذن لینے پر لفظ یہ کہے کہ میں بچھ نہیں جانتی ۔ ظاہر ہے کہ یہ صاف اذن نہیں بلکہ اس معاملہ میں اپنا دخل نہ دینا بحسب منطوق مستفاد ہوتا ہے اور بھی بحسب قرینہ دوسروں کے اختیار پر چھوڑنا بھی مفہوم ہوتا ہے یعنی مجھے بحث نہیں تم جبیہا جانو کرو۔ برتقذیر دوم یہ نکاح دختر کی اجازت سے قرار پائے گا اور بالغہ جو ولی رکھتی ہے اپنا نکاح اگر غیر کفوسے کرے جس سے پیش از نکاح غیر کفوجان کرولی نے صراحۃ اجازت نکاح نہ دی ہو، وہ نکاح محض باطل ہے۔ (ناوئی رضویہ ۵ کتاب النکاح جس سے بیش از نکاح محض باطل ہے۔ (ناوئی رضویہ ۵ کتاب النکاح جس سے بیش از نکاح محض باطل ہے۔ (ناوئی رضویہ ۵ کتاب النکاح جس سے بیش از نکاح محض باطل ہے۔ (ناوئی رضویہ ۵ کتاب النکاح جس سے بیش از نکاح محض باطل ہے۔ (ناوئی رضویہ ۵ کتاب النکاح جس سے بیش از نکاح کا میں معاملہ میں باطل ہے۔ (ناوئی رضویہ ۵ کتاب النکاح جس سے بیش از نکاح محض باطل ہے۔ (ناوئی رضویہ ۵ کتاب النکاح جس سے بیش از نکاح محض باطل ہے۔ (ناوئی رضویہ ۵ کتاب النکاح جس سے بیش از نکاح کسی معاملہ میں باطل ہے۔ (ناوئی رضویہ ۵ کتاب النکاح جس سے بیش از نکاح کوئی بلاد کی بالغل ہے۔ (ناوئی رضویہ ۵ کتاب النکاح جس سے بیش از نکاح کی بالیہ بالنکاح بیا نکاح کی بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بنا نکام بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بیش بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ بالیہ

ہم نے اعلیٰ حضرت فاضل بریلوی کے چھعدد فآوئی من وعن نقل کئے۔ جواردو میں تحریر ہیں اس لئے ہم ان پرمزید حاشیہ آرائی
کی ضرورت محسوس نہیں کرتے ۔ ان تمام فآوئی سے صاف صاف طاہر ہے کہ نکاح میں کفوکا اعتبارا حناف کا مسلک ہے اورامام محمد رحمہ
اللہ علیہ نے بھی اسے اپنا اورامام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا مسلک قرار دیا ہے ۔ اس لئے سعیدی صاحب کی حفیت قدر ہے کمزور ہے اور
مزید یہ کہ ایسا کرنے سے گناہوں کی مغفرت ہو جائے گی اور مخالفت میں جوسطور سیاہ کیس ان کی سیابی گناہوں کو دھو ڈالے گی ۔ بھلا
سیابی میں جب سیابی ملے تو وہ اور سیاہ ہو جاتی ہے ۔ ہم نے اختصار کے ساتھ مسئلہ کفو پر گفتگو کی ۔ مقصد یہ تھا کہ سعیدی صاحب کے
نظا جہاداور اپنے ائمہ کی مخالفت پرلوگوں کو مطلع کیا جائے ۔ ہماری ان چندگز ارشات سے قارئین کرام سیحے مؤقف اور سعیدی مؤقف
میں ضرور فرق جان کے ہوں گے اور امید ہے کہ قارئین کرام آئندہ بھی سعیدی صاحب ایسے محققین کی انوکھی اور اچھوتی تحقیق کے
میں ضرور فرق جان کے ہوں گے اور امید ہے کہ قارئین کرام آئندہ بھی سعیدی صاحب ایسے محققین کی انوکھی اور اچھوتی تحقیق کے

خدوخال جان لیا کریں گے۔ہم اس بحث کے آخر میں ابن حجر کمی کا ایک فتو کی ذکر کرتے ہیں جس سے آل سادات کی عزت وعظمت واضح ہوتی ہے۔

حضور خُلِلَاتُنْ اللَّهُ اللَّهِ كَلَّ ورسرى صاحبز ادبول كے مقابلہ ميں سیدہ فاطمۃ الزہرا رضی اللہ عنہا کی شرافت کی کیا وجہ تحصیص ہے؟ اس کے جواب میں فرمایا: اللہ بہتر جانتا ہے۔ وجہ بیہ ہے کہ سیدہ فاطمة الزهرارضي الله عنها كو يجهه اليي خوبيان عطا فرمائي تمين جوان کی ہمشیرگان میں نہھیں ۔ان میں سے ایک پیہ ہے کہ ان کی شادی الله تعالی نے حضرت علی المرتضی کے ساتھ زمین سے پہلے آسان پر کردی تھی۔ دوسری پہ ہے کہ آپ جنتی عورتوں کی سر دارتھیں۔ تیسری یہ کہان کا نام زہرارکھا گیا۔ بینام یا تواس لئے تھا کہانہیں بیاری كى وجه يضبيس بكه قدرتي طور يرحيض نه آتا تھا تو اس معامله ميں آ یے جنتی عورتوں کے مشابہ ہو کئیں یا پھریہ نام اس لئے کہ آپ کا رنگ رویجنتی عورتوں کا ساتھا۔وغیرہ ذالک اور ہم نے جو بیہ فضائل بیان کئے ہیں اور اس جیسے دیگر مخصوص فضائل ان باتوں میں سے ایک ہوسکتے ہیں کہ جن کی وجہ سے سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کی نسل پاک کو کائنات میں باقی رکھا گیا ہواور ہرفتم کے فتنوں اور تكاليف سے أنہيں محفوظ ركھا گيا ہوجيبيا كەحضور خِيَالِّتَكُمُ اَيَّتِهُ عَلَيْ صادق ومصدوق نے اس کے بارے میں خبر دی جوقر آن کریم کی مانند ہے فرمایا: میں تم میں دوعظیم چیزیں حچھوڑ سے جارہا ہوں ۔اللہ کی کتاب اورا پی عترت۔ جب تک تم نے ان کومضبوطی سے بکڑے رکھا تو مجھی بھی را ہُ راست ہے ہیں بھٹکو گے۔ رہایی شرف جوآپ کے جسم اقدس کائکڑا ہونا سیدہ فاطمہ زہرا میں موجود ہے ۔تو پیمعاملہ صرف حضرت فاطمه کی اولاد کے لئے مخصوص نہیں محققین نے تصریح فرمائی ہے کہ اگر سیدہ زینب کی ابوالعاص سے نسل اور سیدہ ام کلثوم اور رقیہ کی نسل حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ سے باقی رہتی تو ان کا شرف اور ان کی سیادت بھی وہی ہوتی جوسیدہ فاطمہ زہرا رضی اللہ عنہا کی نسل کیلئے ہے۔ پھر جب یہ بات ذہن نشین ہوگئی اور معلوم ہوجائے کہ کسی کی نسبت آل بیت نبی خُلِالیّنی کی کھی کے ساتھ ہے اور ا*س عظیم خاندان ہے تعلق ہے ، تو وہ آ دمی اگر بہت برد*ی جنایت یا بہت بڑے گناہ اور بددیانتی کا مرتکب بھی ہو جائے تو اس سے وہ

ماالحكمة في خصوص اولاد فاطمة بالشرف دون غيرهم من بناته صلاله المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات المات الحكمة في ذالك والله اعلم. مااختصت به فاطمة رضى الله عنها من المزايا الكثيرة على اخواتها منها ماوردان الله زوجها لعلى كرم الله وجهه في السماء قبل ان يتزوجها في الارض ومنها تسميزها عليهن بانها سيدة نساء اهل الجنة ومنها تميزها عليهن بتسميتها الزهراء اما لعدم كونها لا تمحيض من غير علة فكانت كنساء الجنة واما كونها عملي الوان نساء الجنة اولغير ذالك وهذه المذكورات ونحوها مما امتازت به من الفضائل لا يبعدان تكون هي الحكمة في بقاء نسلها في العالم امنا له من عموم الفتن والمهن كما اخبر الصادق المصدوق ضَالَّتُهُا لَيُكُمِّ بذالك بانهم في ذالك كالقران بقوله انى تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتبي لن تبضلوا ما استمسكتم بهما ابدا واما الشرف الناشى عما فيهم من البضعة الكريمة فلا يختص باولاد الفاطمة فقد صرح المحققون بانه لوعاش نسل زينب عن ابي العاص او رقية او ام كلشوم من عشمان رضى الله عنهم لكان لهما من الشرف والسيادة مالنسل فاطمة رضي الله عنها اثم اذا تقرر ذالك ومن علمت نسبته الى ال البيت النبى والسر العلوى لايخرجه عن ذالك عظيم جنايته ولاعظم ديانته وصيانته ومن ثم قال بعض المحققين مامشال الشريف الزاني اوالشارب اوالسمارق مثلا اذا اقمنما عليه الحد الاكامير اوسلطان تلطخت رجلاه بقذر فغسله عنهما بعض خدمته ولتدبرفي هذا المثال وحقق.

(فاوی حدیثیه ص۳۲ امطبوعه مصرمطلب، الحکمة نی خصوص اولاد آپ کی آل سے ہر گز ہر گز خارج نہیں ہو گا اسی لئے بعض محققین نے فر مایا کہ ایک شریف (سید) کو جب زنایا چوری یا شراب خوری کی حدلگائی جاتی ہے تو وہ اس بادشاہ اور امیر کی مانند ہے جس کے یاؤں کیچڑ سے لت بت ہو گئے ہوں، یا گندگی سے آلودہ ہو گئے ہوں تو اس کے غلاموں میں سے کوئی غلام اگر انہیں دھوڈ التا ہے تو بیاس کی خدمت ہوگی ۔جن محققین نے بیکہا۔انہوں نے نہایت سچى اور تحقیقى بات ارشاد فرمائی \_

نے ندکورہ حوالہ اس شخصیت کا پڑھا جومحد ثین و مختقین کا سرخیل ہے۔ ابن حجر مکی رحمۃ الله علیہ نے آل رسول کی جوشان بیان فر مائی ،اس کو پڑھ کریہی کہنا پڑے گا کہ سادات حضرات میں سے کوئی سید کتنا بڑا گناہ کیوں نہ کر لے اس کے باوجود وہ قابل احرام ہے کیونکہ گناہ کے ارتکاب سے اس کی وہ نسبت منقطع نہیں ہوتی جوسر کار دوعالم فطالینگا کی فیلے کے ساتھ ہے۔ ہاں اگر سرے سے کوئی سید (معاذ الله) ایمان سے دستبر دار ہو کر مرتد ہوجاتا ہے یا ایمان قبول ہی نہ کیا اور اس حالت میں وہ مرگیا تو اب وہ جہنمی ہے۔ مؤمن سیدلا کھ گنہگار سہی لیکن محترم رہے گا۔سید برکسی گناہ کی حدلگانے کوجس پیارے انداز سے اور جس ادب کوملحوظ رکھ کرامام ابن حجر کی نے بعض محققین کا قول پیش کیا ہے وہ واقعی ادب واحر ام کی عظیم صورت ہے۔ ابن حجر رحمۃ الله علیہ نے کیچڑ صاف کرنے کی مثال کے بعد ایک اور مثال سے اس کو واضح فر مایا ۔ فر ماتے ہیں کہ اگر کسی کا بیٹا نہایت بدکار ، شرا بی ، زانی اور ہرعیب میں ملوث ہو، کیکن ہو مؤمن ، تواپنے والد کے انتقال کے بعدوہ میراث سے محروم نہیں ہوگا کیونکہ اس کے گنہگار ہونے سے نسبت منقطع نہ ہوگی تو جس طرح یہاں گناہ نسبت کوختم نہیں کرتے لوگ اسے مرنے والے کا بیٹائی کہتے ہیں۔اس طرح سید کی نسبت بھی گناہوں کی وجہ سے منقطع نہ ہو گ ۔ وہ حضور خلاہ کا کہ آل ہی کہلائے گا۔ایک اور مثال اس فقیر سے بھی سن کیجئے ۔ وہ خوش بخت وخوش نصیب حضرات جنہیں سر کار دوعالم خَالِیَّنْ اَ عَلَیْ اِللَّهِ مِی ہونے کا شرف لاان حضرات میں ہے اگر کسی ہے کوئی گناہ کبیرہ سرز دہوجائے تو اس کی وجہ ہے وہ مقام صحابیت سے محروم نہیں ہوتا ۔سیدنا حضرت ماعز رضی اللہ عنہ سے صدور زنا ہوا' ان پراس کی حد کلی' اس کے باوجود میمختر م ومکرم ہیں اور صحابی ہونے میں ذرا بھر کی نہ آئی ۔ شیخ مجد دالف ٹانی رحمة الله عليه كمتوبات میں اى عظمت ونسبت كوبيان فرماتے ہوئے لكھتے ہیں ۔ کہ حضرت وحشی رضی اللّٰدعنہ جوز مانہ کفر میں حضرت حمز ہ سیدالشہد اء کے قتل کرنے والے ہیں۔ جب مشرف بہاسلام ہو گئے اور حضور خَطَالِتُنْ الْمِيْنِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ كَرَام مِين سے حضرت اوليس قرني رضي الله عنه كو خَطَالِتُنْ اللهِ عَنْ كَرَام مِين سے حضرت اوليس قرني رضي الله عنه كو لیں۔ بیروہ شخصیت ہیں کہ جن کے متعلق خود حضور ضلاکیا گئی ہے ارشاد فر مایا کہ ان کی شفاعت سے میری امت کے وہ لوگ جنت میں جائیں سے جن پرجہنم واجب ہو چکی ہوگی اور بنی کلب کی بکریوں کے برابران کی شفاعت سے بہرہ ورہو نگے ۔اس عظمت کے

باوجودوہ وحشی رضی اللّٰدعنہ کے مقام ومرتبہ کونہیں پا سکتے۔ قارئین کرام! ہم اہلسنت کا مسلک تمام ترنسبت پر قائم ہے۔ اگر کسی امتی کوحضور ضلی الم ایک کے ساتھ ایمانی نسبت ہے تو وہ خواہ کتنا ہی گنہگار کیوں نہ ہو بالآخر جنت میں جائے گا۔ای طرح سیدزادہ خواہ کتنا ہی بدکار گنہگار ہووہ سید ہی رہے گا۔اس کی نسبت ہر گر منقطع نہ ہوگی اور اس کا ادب واحتر ام باقی رہے گا یہی وجہ ہے کہ امام اہلسنت اعلیٰ حضرت رحمة الله علیہ نے ایسے خص کوجھوٹا، کذاب اور بےادب و گتاخ کہا جو پینظر بیر کھتا ہے کہ سیرزادی کا نکاح ہرایک سے جائز ہے۔اس سے سعیدی صاحب کواس مسئلہ

کفو پرنظر ٹانی کرنی جاہیے بلکہ رجوع کر لینا جاہی۔

### چارسے زائد ہیویاں ہوتے ہوئے مزید شادی کرنے والے کا بیان

ہمیں امام مالک نے خردی کہ ہمیں ابن شہاب نے بتایا کہا کہ ہمیں بیرحدیث پہنی ہے کہ رسول کریم ضلاکتہ کی تقیف کے ایک مرد کو جب وہ مسلمان ہو گیا اور اسلام لانے سے قبل اس کے نکاح میں دس بیویاں تھیں ۔ فرمایا ان میں سے چار عور توں کور کھ لے اور بقہ کو جدا کردے۔

امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارا یہی مسلک ہے کہ ان میں سے جو بھی چارر کھنا پیند کرتا ہے وہ رکھ لے اور باقی ماندہ کو جدا کر دے لیکن امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ پہلی چارعورتوں کا نکاح جائز ہے (انہیں رکھ لے) اور ان کے بعد جن سے نکاح کیا تھاوہ باطل ہے (لہذا وہ فارغ ہو گئیں) اور ابراہیم مخعی کا بھی بہی قول باطل ہے (لہذا وہ فارغ ہو گئیں) اور ابراہیم مخعی کا بھی بہی قول

# ٢٢٧- بَابُ الرَّ جُلِ يَكُونُ عِنْدَةُ آكُثَرُ مِنُ الرَّبِعِ نِسْوَةٍ فَيُرِيْدُ اَنْ يَّتَزَوَّ جَ

١٩ - اَخْبَرُ نَا مَالِكُ اَخْبَرُنَا ابْنُ شِهَابٍ قَالَ بَلَغَنَا ابْنَ رَسُولَ اللهِ ضَلَّقَ الْمُعْلَمُ التَّقَفِيُّ فَقَالَ لَهُ آمُسِكُ عِنْدَهُ عَشُرُ نِسْوَةٍ حِيْنَ ٱسْلَمَ التَّقَفِيُّ فَقَالَ لَهُ آمُسِكُ مِنْهُنَّ ارْبَعًا وَفَارِقُ سَائِرَهُنَّ.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهٰ ذَانَأُخُدُ يَخْتَارُ مِنْهُنَّ اَرْبَعًا اَيَّتَهُنَّ اَرْبَعًا اَيَّتَهُ نَ شَاءَ وَيُفَارِقُ مَا بَقِى وَامَّا اَبُوْ حَنِيْفَةَ فَقَالَ نِكَاحُ الْآرْبَعِ الْاُولِ جَلِئِرٌ وَنِكَاحُ مَنْ بَقِى مِنْهُنَّ بَاطِلُ وَهُوَ الْآرْبَعِ الْاُولِ جَلِئِرٌ وَنِكَاحُ مَنْ بَقِى مِنْهُنَّ بَاطِلُ وَهُوَ قُولُ إِبْرَاهِيمَ التَّخْعِيِّ.

فذکورہ واقعہ میں تقفی کے ہاں زمانہ جاہلیت میں دس بیویاں تھیں۔آپ نے اسے چار کی اجازت دی اور بقیہ کو جدا کرنے کا تھم دیا۔ یہاں تک سب ائمہ کا اتفاق ہے۔ اختلاف اس میں ہے کہ کوئی چارد کھے اور کن کو فارغ کردے؟ امام محمد کہتے ہیں کہ اس کا اختیار خاوند کو ہے وہ کوئی بھی چارر کھ کر دوسری عورتوں کو فارغ کر دے لیکن امام ابو حنیفہ اور امام نخی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ یہاں ترتیب کو مدنظر رکھا جائے گا لہٰذا جن چار عورتوں سے اس نے پہلے شادی کی ہوئی تھی پھران کے بعد چھاور نکاح میں لے آیا تو پہلی چار عورتیں وہ رکھے گا اور دوسری چھکو فارغ کرے گا۔ جناب ابراہیم خنی بھی نمرماتے ہیں۔ امام اعظم ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ یہ اس بنا پر فرماتے ہیں کہ اصافہ ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ یہ اس لئے پہلے فرماتے ہیں کہ اسلام نے جب دور جاہلیت میں کئے گئے چار نکاح برستور قائم رکھنے کی اجازت دی اور بقیہ کو باطل کر دیا اس لئے پہلے چار نکاح ہی ترتیب سے باقی رہیں گے۔ بقیہ کا ابطال ظہور اسلام کے بعد ہوگا۔ اس کئے یوں سمجھا جائے کہ چھ عورتوں سے نکاح اس فی اسلام لانے کے بعد کئے وہ باطل شار ہوں گے۔

نوط: فرآن کریم میں ندکورہ آیت 'ف ان کھوا ماطاب لکم من النساء مثنی و ثلث وربع تم اچھی اور من پسندعورتوں سے نکاح کرودودواور تین تین اور چار چار سے '۔اس آیت کریمہ سے شیعہ لوگ نوعورتوں سے نکاح کا جواز نکالتے ہیں یعنی دواور تین اور چار کا ۲+۳+۳=۹ نو ہوتی ہیں۔تفسیر مظہری میں ان کا مسلک بیان کرتے ہوئے لکھا ہے' اجاز الروافض بھذہ الاید تسعا من المسنکو حات رافضوں نے اس آیت سے نو (۹) شادیاں کرنا جائز قرار دیا''۔اگر آیت کریمہ کے الفاظ کا جوظا ہری معنی بنرآ ہوں مراد لینا تھا تو ازروئے لغت مثنی کا معنی دودو ثلث کا معنی تین تین اور رابع کا معنی چار چار ہیں۔اس لئے۲+۲+۳+۳+۳+۳+۳

رفى مَجَالِسَ مُخْتَلِفَةِ.

ہویاں رکھنا جائز ثابت ہوا بلکہ ایک ہوی تو ویسے ہی بالا تفاق جائز ہے۔اس لئے پہلی ظاہری تفسیر کے اعتبار سے دس اور دوسری کے

اعتبار سے انیس عورتیں بیک وقت نکاح میں رکھنا جائز ہوئیں لیکن مذکورہ آیت کریمہ کا وہ مفہوم نہیں جوروافض یا اہل ظواہر نے بیان کیا بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ اگرکوئی شخص عدل وانصاف کرسکتا ہے تو وہ دویا تین یا چارتک بیویاں رکھسکتا ہے۔ چار سے زائد عورتوں سے بیک وقت نکاح جائز نہیں جیسا کہ اگلی حدیث میں آرہا ہے۔

• ۲۰ - آخجبر فا مَالِک مح حَدَّ فَنَا رَبِیْعَهُ بُنُ اَبِیْ عَبْدِ ہمیں امام ما لک نے خبر دی کہ میں ربعہ بن ابی عبدالرحمٰن الرّ حَمٰنِ انَّ الْوَلِیْدُ سَالًا الْقَامِسَمُ وَعُورُوہَ وَ کَانَتُ عِنْدُهُ نَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَعُرُوهُ وَ کَانَتُ عِنْدُهُ نَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قَالَ مُحَمَّدُ لَا يُعْجِبْنَا أَنْ يَّتَزَوَّجَ خَامِسَةً وَإِنْ بَتَّ طَلَاقَ إِخْلَاهُنَّ حَتَّى تَنْقَضِى عَدَّتُهَا لَا يُعْجِبُنَا أَنْ يَتْكُونَ مَاءُ هُوفَى رِحْمِ خَمْسِ نِسْوَةٍ حَرَائِرَ وَهُو قَوْلُ أَبِى حَنْيَفَةَ رَخِمَةُ اللهِ عَلَيْهِ وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا دَحِمَهُمُ الله تَعَالَىٰعَيَهُمْ-

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں رسیعہ بن ابی عبد الرحمن نے بتایا کہ ولید نے قاسم اور عروہ سے دریافت کیا، جب کہ اس کے پاس چارعور تیں تھیں اس نے ارادہ کیا کہ ایک کو فارغ کر کے کسی اور سے شادی کر ہے۔ دونوں نے کہا ہاں ٹھیک ہے کر سکتے ہو۔ اپنی کسی ایک بیوی کو تین طلاقیں دے کر فارغ کر دواور شادی کر لو۔ قاسم نے کہا تین طلاقیں تین مختلف مجلسوں میں ہونی چاہیں۔ قاسم نے کہا تین طلاقیں تین مختلف مجلسوں میں ہونی چاہیں۔ امام محمد کہتے ہیں کہ ہم یہ پہند کرتے کہ کوئی شخص پہلے سے موجود چار بیویوں میں سے ایک کواگر چہ طلاق دے چکا ہوتو وہ اب اس کی عدت میں پانچویں سے نکاح کرے اور نہ ہی ہمیں یہ پہند ہے کہاس آ دمی کا نظفہ آ زاد عور توں کے رحم میں قرار پکڑے اور یہی قول امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا اور ہمارے عام فقہائے کرام کا قول امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا اور ہمارے عام فقہائے کرام کا

ندکورہ روایت کی وضاحت کچھاس طرح ہے کہ جب ولید نامی شخص نے جناب قاسم اور عروہ سے بوچھا کہ میں چار ہو یوں کا خاوند ہوں اور اب ایک اور شادی کرنا چا ہتا ہوں اور میر اپروگرام ہے ہے کہ ایک کوفارغ کردوں پھرنی شادی کرلوں۔ آب اس بارے میں کیا فرماتے ہیں؟ دونوں حضرات کا جواب ذرامختلف تھا۔ پہلے نے بیہ کہا کہ ایک بیوی کو تین طلاقیں دے دو پھراس کی عدت میں ہی اگر چا ہوتو نیا نکاح کر سکتے ہو۔ جناب قاسم نے کہا کہ تین طلاقیں تین مختلف جلسوں میں دو پھر نکاح کرلو۔ ان کا خیال بیتھا کہ جب تین طلاقیں تین مختلف مجالس میں ہوں گی تو عورت مغلظہ ہو جائے گی۔ اب وہ بغیر طلالہ اس کے پاس نہیں آسکتی۔ اس لئے اب پانچویں کے ساتھ نکاح کرنا درست ہے۔ خواہ چوتھی کی ابھی عدت پوری نہ ہوئی ہو۔ اس معاملہ کے ذکر کرنے کے بعدامام محمد فرماتے ہیں کہ پانچویں عورت سے نکاح اس وقت تک جائز نہیں جب تک چوتھی عورت کی عدت مکمل نہ ہوجائے ۔ خواہ وہ بائنہ ہو یا مغلظہ ہو۔ اس کوئی شخص چوتھی کی عدت میں پانچویں سے شادی کر لیتا ہے تو یہ بیک وقت پانچ آزاد عورتوں کے شکم میں اپنا نطفہ شمرانا ہے۔ اس مسلک اختاف کا ثبوت کتب احادیث میں موجود ہے۔

عن سليمان بن يسار لا اعلمه الاعن زيد بن ثابت قال اذا طلق الرابعة من نسائه لا يتزوج حتى تنقضى عدة التي طلق.

(مصنف عبدالرزاق ج٢ص ٢١٢ باب عدة الرجل مطبوعه بيروت) عن ابن المسيب قال في الاربع اذا طلق منهن

سلیمان بن بیار کہتے ہیں کہ میں یہ بات حضرت زید بن ثابت سے ہی جانتا ہوں کہ انہوں نے فرمایا: جب کوئی شخص اپنی عورتوں میں سے چوتھی کو طلاق دے دے تو وہ نیا نکاح اس وقت تک نہ کرے جب تک مطلقہ کی عدت پوری نہ ہوجائے۔ ابن میتب نے فرمایا کہ جب کوئی شخص اپنی چار ہیو یوں میں

واحدة فلا يتزوج متى تنقضى عدة الرابعة. (مصنفعبدالرزاق ٢٢ص٢١٨)

عن مجاهد قال اذا كان عند الرجل اربع فطلق واحدة فلا ينكح حتى تنقضى عدة التى طلق. (مصنفعبرالزاقج٢ص٢١)

عن ابن سيرين عن عبيلة في رجل طلق امراته وله اربع نسوة قال له لايحل له ان يتزوج الخامسة حتى تنقضى العدة التي طلق.

عن على قال قال لا يتزوج حامسة حتى تنقضى عدة التي طلق.

عن عطاء انه سئل عن رجل كان له اربع نسوة فطلق احداهن ثلاثا ايتزوج خامسة قال لاحتى تنقضى عدة التى طلق.

(مصنف ابن البيشيدج مه حصد دوم ص ۲۴۳ کتاب النکاح) محرر فکر ربید

سے ایک کو طلاق دے دیتا ہے تو اس کی عدت گزرنے سے قبل پانچویں سے شادی نہ کرے۔

جناب مجاہد فرماتے ہیں کہ جب کسی آ دمی کی زوجیت میں جار عورتیں ہوں اور وہ ان میں سے ایک کو طلاق دے دے تو یہ نیا نکاح اس کی عدت ختم ہونے تک نہ کرے۔

ابن سیرین جناب ابوعبیدہ سے بیان کرتے ہیں کہ جس مرد کی چار بیویاں تھیں اور ان میں سے ایک کوطلاق دے بیٹھا۔فر مایا کہ اب اس کے لئے پانچویں سے شادی کرنا اس وقت تک حلال نہیں جب تک مطلقہ کی عدت گزرنہ جائے۔

حضرت علی المرتضی فرماتے ہیں کہ پانچویں سے اس وقت تک شادی نہ کر ہے جب تک مطلقہ کی عدت گزرنہیں جاتی۔ عطاء سے پوچھا گیا کہ ایک شخص کی جاربیویاں ہیں ان میں

عطاء سے پوچھا گیا کہ ایک شخص کی جار بیویاں ہیں ان میں سے اس نے ایک کوتین طلاقیں دے دیں ۔ کیا وہ اب پانچویں سے شادی کرسکتا ہے؟ فرمایا: جب تک مطلقہ کی عدت نہیں گزر جاتی ' پانچویں سے شادی نہیں کرسکتا۔

چار ہیوں کی موجود گی میں پانچویں سے شادی کرنے کوکوئی بھی جائز نہیں قرار دیتا اوراگر چار میں سے ایک ہوی کو خاوند نے علی اللہ قات دے دی اور وہ عدت گرار دیکی ہے۔ اب بی شادی کرنے میں کوئی اختلاف نہیں کیونکہ پیٹی ہوی اس کی چوتھی ہوی ہوگا اور چار ہویاں ہیک وقت آزاد مرد کے لئے جائز ہیں۔ اختلاف اس میں ہے کہ چوتھی کو طلاق دے دی اور اس کی ابھی عدت نہیں گر ری تو کیا ابنی شادی ہوئی اور اس کی ابھی عدت نہیں گر ری تو کیا ابنی شادی ہوئی اور اگر طلاق مغلظ دی تو اب وور ان عدت پانچویں سے نکاح کر سکت ہے۔ لیکن دیگر ائمہ حضرات (ابوضیف، امام محمد اور اور امام محمد اور امام محمد اور امام محمد اور امام محمد اور امام محمد اور الوی سے نکاح کر سکت ہے۔ لیکن دیگر ائمہ حضرات (ابوضیف، امام محمد اور امام محمد اور اور سے نکی کر سکتا ۔ امام محمد اور امام محمد اور نہیں کر سکتا ۔ امام محمد اور نہیں ہو پانچویں سے شادی نہیں کر سکتا ۔ امام محمد اور محمد ہوئی ہو پانچویں سے شادی نہیں اس پر کوئی حدیث پیش نہ فرمائی ۔ جس سے کسی کوموقعد ل سکتا ہے کہ احتاف کا مسلک خود ساختہ ہا ور میدا پئی رائے کو بہت اہمیت دیتے ہیں۔ نمیک ہو کہ محمد ہوئی ہو بانچویں ۔ جن میں صاف صاف خدکور ہے کہ چوتھی مورت کی عدت میں پانچویں اور 'مصنف عبد الرزاق' 'سے تین تین کل چھر وایا ہے ذکر کیس ۔ جن میں صاف صاف خدکور ہے کہ چوتھی مورت کی عدت میں پانچویں وربی ہوئی ہوئی ہو با پائند یا مخطلہ ، سب کا تھم ایک بی ہونے کے بعد کر سکتا ہے۔ یہ دوایت سے نکاح کیا پانچویں سے نکار کی سے محد کر سکتا ہے۔ یہ دوایت سے میان اس سکتہ پر اور بھی بہت ہے آٹار موجود ہیں ۔ علاوہ ازین ' بیری '' اور'' دار قطنی'' میں بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس سے تا داروں کتابوں میں اس سکتہ پر اور بھی بہت سے آٹار موجود ہیں۔ علاوہ ازین ' بیری گی'' اور'' دارقطنی'' میں بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ہوئی ہو بیا بی نہ یا میک ایس بھی ہوئی ہو بیا بیک کے معرف کی اور ان کیس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی ایس بھی اس بھی ایس 
موجود ہیں۔تو معلوم ہوا کہ امام محمد رحمة الله عليه اورا حناف کا مسلک آثار وروایات کی روشنی میں اختیار کیا گیا۔

و بود ہیں۔ و سر ابر سر اسلامی ہوتے کہ جناب قاسم اور عروہ نے ولید کو جوتر کیب بتائی کہ چوتھی بیوی کو تمین طلاقیں دے دو پھر
یہ بات بھی ذہن نشین دئی چاہیے کہ جناب قاسم اور عروہ نے ولید کو جوتر کیب بتائی کہ چوتھی بیوی کو تمین طلاقیں دیے ہیں۔ دوسرا پہلویہ ہے کہ تمین طلاقیں بیک وقت دینا شرعاً ممنوع ہے۔
یہ بات بھی اسلام مالک رضی اللہ عنہ مابیک وقت تمین طلاقیں دینے کو بدعت اور گناہ کہتے ہیں۔ امام شافعی بھی اسے اچھانہیں سبجھتے اور
امام احمد بن ضبل کے دوقول ہیں۔ ایک قول امام شافعی کے موافق اور دوسرا امام ابو حنیفہ اور امام مالک کی موافقت میں ہے۔ تمین طلاقیں
امام احمد بن خبل کے دوقول ہیں۔ ایک قول امام شافعی کے موافق اور دوسرا امام ابو حنیفہ اور امام مالک کی موافقت میں ہے۔ تمین طلاقیں
بیک وقت دینے کو جو بدعت اور حرام کہا گیا ، صاحب مغنی ابن قد امہ نے اس پراپنی تصنیف میں حدیث پاک اور اقوال صحاب سے یوں
استدلال پیش کیا ہے۔

مغنىشرح كبير

(المغنى والشرح الكبيرلا بن قد امه ج ٨ص ٢٣٢ '٢٣٢ ولوطلقها ثلاثا في طهركم يصبها الخ بمطبوعه بيروت)

ان احادیث و روایات سے معلوم ہوا کہ تین طلاقیں اکھی دینا ایساعمل ہے جس پررسول رحمت ضلافی ایشانی ہی غضبناک ہوئے اور اسے کتاب اللہ، دین اور آیات کا نداق اڑا نابیان فر مایا ۔ طلاق ہے ہی ایسافعل جو بوجہ مجبوری جائز ہے ۔ اسے" ابغض المباحات" کہا گیا ہے ۔ تین طلاقیں تو بطریقہ اولی ناپندیدہ فعل ہوگا ۔ مسئلہ زیر بحث کے متعلق مخضر طور پر ہم یہ کہتے ہیں کہ جناب المباحات" کہا گیا ہے ۔ تین طلاقیں تو بطریقہ اولی ناپندیدہ فعل ہوگا ۔ مسئلہ زیر بحث کے متعلق مخضر طور پر ہم یہ کہتے ہیں کہ جناب قاسم اور عروہ کا مؤقف قابل عمل نہیں ہے کیونکہ اس کی جلیل القدر صحابہ کرام اور تابعین نے مخالفت کی ہے ۔ لہذا می اور قابل عمل وہی مسلک ہے جسے امام محمد نے بیان فر مایا کہ چوتھی بیوی مطلقہ کی عدت کے دوران یا نچویں سے شادی کرنا ناجائز ہے اور یہی احناف کا مسلک ہے جسے امام محمد نے بیان فر مایا کہ چوتھی بیوی مطلقہ کی عدت کے دوران یا نچویں سے شادی کرنا ناجائز ہے اور یہی احناف کا مسلک ہے۔

#### ٢٢٨- بَابُ مَايُوْجِبُ الصَّدَاقَ

٥٢١ - أَخْبَرَ فَا مَالِكُ آخُبَرَ فَا ابْنُ مِشْهَابٍ عَنُ زَيْدِ بُنِ ثَابِتٍ قَالَ إِذَا دَخَلَ الرَّجُلُ بِإِمْرَأَتِهُ وَٱرْخِيَتِ السُّتُورُ فَقَدُ وَجَبَ الصَّدَاقُ.

قَالَ مُحَمَّدُ وَيهٰذَانَأُخُذُ وَهُوَ قَوْلُ آبِى حَنِيْفَةَ وَالْعَآمَةِ مِنْ فُقَهَائِنَا. وَقَالَ مَالِكُ مُنْ أَنَسٍ إِنْ طَلَقَهَا بَعُدَ ذٰلِكَ لَمْ يَكُنُ لَّهَا إِلَّا نِصْفُ الْمَهْرِ الْآ أَنْ يَطُوْلَ مَكْنَهَا وَيَتَلَذَّذُ مِنْهَا فَيَجِبُ الصَّدَاقُ.

مہرجن باتوں سے واجب ہوجا تا ہے ان کا بیان ہمیں امام مالک نے خردی کہ ہمیں ابن شہاب نے زید بن ثابت سے بتایا ۔ انہوں نے کہا کہ جب کوئی محض اپنی بیوی کے پاس آتا ہے اور پردہ ڈال دیا جائے (یعنی خلوت صححہ ہوجائے) تو حق مہر واجب ہوجائے گا۔

امام محمد کہتے ہیں ہماراسی پر عمل ہے اور یہی قول امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہائے کرام کا ہے اور امام مالک بن انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اگر اس (خلوت صححہ) کے بعد مرد نے اسے طلاق دے دی تو اس عورت کو صرف نصف حق مہر ملے گا۔ ہاں اگروہ دیر تک اس مرد کے پاس کھہری رہی اور وہ اس سے لذت یا تار ہاتو حق مہر (مکمل) واجب ہوگا۔

حق مہر واجب کب اور کن حالات میں ہوتا ہے؟ اس بارے میں امام محد رحمۃ اللہ علیہ نے جواثر ذکر فر مایا وہ زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کا فتو کی ہے کہ جب نکاح کے بعد میاں بیوی کسی ایسی جگہ اسم سے رکا وٹ ہے کہ جب نکاح کے بعد میاں بیوی کسی ایسی جگہ اسم سے رکا وٹ ہے نہ جب نکاح سے اکٹھا ہونا خلوت صححہ کہ اسلات ہے۔ اب خلوت صححہ کے میسر آنے کے بعد وہ وطی کریں یا نہ کریں ، حق مہر مکمل اواکر نا واجب ہوجا تا ہے۔ یہی احناف کا مسلک ہے لیکن امام مالک بن انس رضی اللہ عنہ کا مسلک بیہ ہم محص خلوت صححہ سے حق مہر مکمل اواکر نا واجب نہیں ہوتا بلکہ ایک دومر تیہ اگر وطی بھی پائی جائے تب بھی نہیں۔ اس صور ت میں اگر طلاق ہوجائے تو خاوند کو ضف حق مہر اواکر نا پڑے گا۔ ہاں اگر کا فی عرصہ وہ دونوں میاں بیوی ایک دوسر سے سے لطف اندوز ہوتے رہے تو پھر حق مہر واجب ہوگا۔ مسلک احناف کی پشت پر جس طرح حضر ت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کا فہ کور اثر ہے۔ اس طرح اور بھی بہت سے آثار کتب احادیث میں اس پر شاہد ہیں۔ چندا یک ملاحظہ ہوں۔

عن الحسن عن الاحنف ان عمر وعليا قالإ اذا اغلق بساب او ارحى سترا فلها الصداق وعليها العدة. (مصنف ابن الى شيبر ٢٣٥ ٢٣٣ ، مصنف عبد الرزاق ح٢ص ٢٨٥ ٢٨٤ باب وجوب العداق)

(مصنف ابن الى شيبه جهم هم ۲۳۵٬۲۳۳ ،مصنف عبد الرزاق ج٢ص ٢٨٩٬٢٨٤ باب وجوب الصداق)

عن زرارة ابن اوفى قال سمعته يقول قضى المخلفاء المهديون الراشدون انه من اغلق بابا

زرارہ ابن اوفیٰ بیان کرتے ہیں کہ میں نے سنا کوئی کہہر ہا تھا کہ خلفاءار بعدرضی اللہ عنہ م نے یہی فیصلہ (اپنے اپنے دور میں)

اوارخى سترا فقد وجب المهرووجب العدة.

(مصنف ابن ابی شیبه جهم ۲۳۵٬۲۳۴ مصنف عبد الرزاق واجب اور عدت بھی واجب ہوجاتی ہے۔ ج٢ص ٢٨٥ ، ٢٨ باب وجوب الصداق)

> عن جابر قال اذا نظر الى فرجها ثم طلقها فلها الصداق وعليها العدة.

(مصنف ابن اني شيبهج مص٢٣٥ ٢٣٥ ،مصنف عبد الرزاق ج٢ص ٢٨٤ ٩ ٢٨ باب وجوب الصداق)

عن ابن جريح قال اخبرني هشام بن عروة عن ابيه ساله عن الرجل ينكح المراة فتمكث عنده السنة والاشهر يصيب منها ما دون الجماعة ثم يطلقها قبل ان يمسها قال لها الصداق كاملا وعليها

(مصنف عبدالرزاق ج٢ ص ٩ ٢٨مطبوعه بيروت)

٢٢٩- بَابُ نِكَاحِ الشِّغَارِ

٥٢٢ - ٱنْحَبَوْنَا مَالِكُ ٱنْحَبَوْنَا نَافِعٌ عَنِ ابْنِ عُمَرَ ٱنَّا

رَسُولَ اللَّهِ خَالَّتُهُا لَيْكُا أَيْكُمْ لَهُ اللَّهِ عَنْ نِكَاحِ الشِّعَارِ

رابُنتَهُ لَيْسَ بَيْنَهُمَا صَدَاقٌ.

فرمایا که جب مرد دروازه بند کرلے یا پرده ڈال دے تو حق مهر بھی

حضرت جابر رضی الله عنه فرماتے ہیں جب مردنے این بیوی کی شرمگاہ کو دیکھ لیا پھر طلاق دے دی تو عورت پورے حق مہر کی حقدار ہوگئی اوراس پرعدت بھی ہے۔

ابن جری کہتے ہیں کہ مجھے ہشام بن عروہ نے اینے والد سے بتایا ان سے ایک ایسے تحص کے بارے میں یو چھا گیا کہ وہ ایک عورت سے نکاح کرتا ہے وہ اس کے ہاں سال اور مہینے گزار تی ہے اور جماع کے بغیر ہر طرح سے وہ مرد اس عورت سے لطف اندوز ہوتا ہے پھرہم بستری ہے بل اسے طلاق دے دیتا ہے ( کیا اس کوخت مہر ملے گا اور عدت بڑے گی؟) فرمایا: اس عورت کو کامل حق مہر ملے گا اور کامل عدت گزار نا پڑے گی۔

قارئین کرام! مذکورہ متعدد آثاریہی بتارہے ہیں کہ خلوت صححہ کے بعد حق مہر کامل ادا کرنا واجب ہوجاتا ہے اور طلاق کی صورت میں عدت بھی مکمل گزارنا ہوگی ۔اجلہ صحابہ کرام کا یہی مسلک ہےاوراس کے مطابق وہ فیصلہ فرماتے رہے۔اس کئے امام مالک رضی اللہ عنه کا مکمل حق مہر کے وجوب کے لئے تا دیر لطف اندوز ہونے کی قید لگانا درست نہیں ہے کیونکہ اجماع صحابہ اس کےخلاف ہے اور احناف کا مسلک بالکل حصرات صحابہ کرام کے فیصلوں کے مطابق ہے۔لہذا امام محدر حمۃ الله علیہ کا حضرت زیر بن ثابت رضی الله عنہ کے قول کو ا پنا ما خذ اوراس کوامام ابوحنیفه رضی الله عنه اور دیگرفقهاءاحناف کا مسلک قرار دینا بالکل آثار کےمطابق وموافق ہے۔اس کئے خلوت صحیحہ کے بعد حق مہر مکمل ادا کرنا واجب ہوگا اور طلاق کی صورت میں عورت کوعدت کا ملہ گزارنا پڑے گی۔ فاعتبروا یا اولی الابصاد

اد لے بدلے کے نکاح کا بیان

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے حضرت ابن عمرے بتایا کہ رسول کریم ضلاتی التی نے نکاح شغارے منع وَ الشِّغَارُ أَنْ يُنْكِحَ الرَّجُلُ إِبْنَتَهُ عَلَى أَنَّهُ يُنكِحَهُ الْأَحُو فرمايا به - نكاح شغاريه به كدايك محص ابني بيني اس شرط پربيا ہمتا ہے ہے کہ دوسرا بھی اسے اپنی بیٹی دے دے اور ان دونوں کے درمیان ا

قَالَ مُحَدِّمَ لَدُّ وَبِهِ ذَا نَأْخُذُ لَا يَكُونُ الصَّدَاقُ ﴿ إِنَّى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّ الرَّمل اور مسلك بير ب كم عورت كا ينكات امْرَأَةٍ فَإِذَا تَزَوَّجَهَا عَلَى أَنْ يَكُونَ صَدَاقُهَا أَنْ ﴿ فَيَ ثَكَاحَ حَنْ مَهِ نَهِينَ مُوسَكَا لَهٰذا جب سى في سي عورت سياس شرط ير يُّزَوِّجَهُ إِبْنَتَهُ فَالنِّكَاحُ جَائِزُ وَلَهَا صَدَاقٌ مِثْلِهَا عَنْ بَيْ شادى كرلى كداس كاحق مهريه به كدوه اسه اپني بيني نكاح ميس يِّسَائِهَا لَاوَكَسَ وَلَا شَطَطُ وَهُوَ قَوْلٌ آبِي حَنِيْفَةً " دے دے گاتو ينس نكاح جائز ہے اور اس عورت كواس كى مثل

عورتوں کے برابرحق مہر ملے گا۔ نہ کم نہ زیادہ اور یہی قول امام ابوصنیفہ رضی اللہ عنداور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔ وَ الْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا.

'' نکاح شغار'' کی تعریف روایت مذکورہ میں آپ نے پڑھ لی ہے۔اسے عرف میں وٹے سے کا نکاح کہتے ہیں لیکن اس میں بنیادی بات سے کہ ادل بدل کے نکاح میں حق مہر کسی کا بھی مقرر نہ کیا جائے بلکہ ایک کاحق مہر دوسری اور دوسری کاحق مہر پہلی ہوگ۔ اس صورت میں بعنی وٹے سٹے کے نکاح میں اگر ہر دوعورتوں کو اپنا اپناحق مہر مقرر کر دیا گیا تو یہ نکاح شغار نہ ہوگا کہ جس کی ممانعت حضور ضلا بھی گئی دینا پڑے گا۔ نکاح شغار کے ممنوع ہونے پراور بھی بہت می روایات ہیں۔مثلاً

عن ابن اسحاق قال حدثنى عبد الرحمن بن هرمز الاعرج ان عباس بن عبد الله بن عباس انكح عبد الرحمن بن حكم ابنته وانكحه عبد الرحمن ابنته وقد كان جعلاه صداقا فكتب معاوية بن ابى سفيان وهو خليفة الى مروان يامره بالتفريق بينهما وقال فى كتابه هذه الشغار قد نهى رسول الله

(صحح ابن حبان ج٢ص ١٨ باب الشغار مطبوعه بيروت)

عن ابى هريرة رضى الله عنه قال نهى رسول الله ضَلِيَّ اللَّهُ عَن الشغار.

عن نافع عن ابن عمر قال نهى رسول الله ضَالَتُهُ اللهُ عَن الشغار.

(مصنف ابن الى شيبه جهم ۱۳۸۰ حصد دوم مطبوعه کراچی) نکاح شغار میں مذاہب

واجمع العلماء على انه منهى عنه لكن اختلفوا هل هو نهى ينقضى ابطال النكاح ام لا. وعندالشافعى يقتضى ابطاله وحكاه الخطابى عن احمد واسحاق وابى عبيد وقال مالك ليفسخ قبل الدخول وبعده وفى رواية عنه قبله لا بعده وقال جماعة يصح بمهر المثل وهو مذهب ابى حنيفة وحكى عن عطاء والزهرى والليث وهو رواية عن احمد واسحاق وبه قال ابو ثور ابن جرير.

(صحیح مسلم مع شرح النووی ج اص ۲۵ بابتحریم نکاح الشغار)

ابن اسحاق سے روایت ہے کہ عبد الرحمٰن بن ہر مزاعرج نے مجھے بتایا کہ عبد اللہ بن عباس کے صاحبز او بے عباس نے عبد الرحمٰن بن کلم کے عقد میں اپنی صاحبز ادی دی اور عبد الرحمٰن نے اپنی صاحبز ادی ان کے نکاح میں دی اور دونوں نے اس ادل بدل کوحق مہر مقرر کیا ۔ حضرت امیر معاویہ بن ابی سفیان نے مروان کی طرف حکمنا مہ بھیجا ۔ آپ اس وقت خلیفہ تھے کہ ان دونوں کے درمیان تفریق کر دو اور حکمنا مہ میں لکھا کہ یہ نکاح شغار ہے ۔ تحقیق اس سے حضور ضال الکی التی تی کے فرمایا ہے۔

جناب ابن عمر رضی الله عنهما سے نافع بیان کرتے ہیں فر مایا کہ حضور ﷺ نے نکاح شغار سے منع فر مایا۔

تمام علاء کرام کا اس پراجماع ہے کہ نکاح شغار سے منع کیا گیا ہے لیکن اختلاف اس میں ہے کہ کیا یہ نہی نکاح کے بطلان کو چاہتی ہے یا نہیں؟ امام شافعی رضی اللہ عنہ کے نزدیک یہ نہی نکاح کے بطلان کو چاہتی ہے اور خطابی نے امام احمد اور اسحاق و ابوعبید سے اسی امرکی حکایت کی ہے۔امام مالک کا قول ہے کہ دخول سے قبل اور بعد دونوں حالتوں میں نکاح فنح ہوگا۔ایک روایت ان کی یہ ہے کہ دخول سے قبل فنح ہوگا ایک روایت ان کی ہے کہ یہ نکاح مہرمثل کے ساتھ صحیح ہے۔ یہ امام ابو حذیفہ کا ند ہب ہے کہ یہ نکاح مہرمثل کے ساتھ صحیح ہے۔ یہ امام ابو حذیفہ کا ند ہب ہے اور عطاء زہری اور لیث سے بھی اسی کو حکایت کیا گیا ہے۔امام

احمد اوراسحاق کی بھی یہی روایت ہے اور یہی قول ابوثو راورابن جربر

کا ہے۔

''نکاح شغار'' میں تین مسلک نظرا ئے۔

(۱) بالكل باطل ہے۔ پیمسلک امام شافعی كا ہے اور امام احمد ، اسحاق اور ابوعبید بھی امام شافعی كے ساتھ ہیں۔ (بقول امام خطابی)

(۲) امام ما لک کے دوقول ہیں۔

(۱) قبل دخول اور بعد دخول دونوں حالتوں میں باطل (۲) قبل دخول باطل کیکن بعد دخول باطل نہیں ہے۔

(٣) نکاح محیح ہے اور حق مہر مثلی لازم آئے گا۔امام زہری ،لیٹ اور عطاء بھی اس کے قائل ہیں۔

'' نکاح شغار'' کے باطل نہ ہونے پراحناف وغیرہ کے دلائل

احناف کے نز دیک نکاح شغار یہ ہے کہ ایک شخص اپنی بیٹی یا بہن کا کسی شخص سے اس کی بیٹی یا بہن سے نکاح کے عوض میں اپنا نکاح کرے اور ہرایک کاعقد دوسرے کے عقد کے عوض میں ہو۔ (اس کے متعلق علامہ بدرالدین عینی لکھتے ہیں)'' ف العقد صحیح ویسجیب مهر المثل نکاح درست ہے اور حق مہر متلی واجب ہوگا''اور جوا حادیث نکاح شغار کی ممانعت برامام شافعی نے پیش کیس ان كا جواب بير بير ي محمول على الكواهة وه كراجت يرمحول بين " (عدة القارى ج٠٢ص٥٠ باب الشغار مطبوعه بيروت)

علامہ مینی نے نکاح شغار کو میچے اور اس میں حق مہر متلی کے وجوب کا جو قول فر مایا ہے اس کی تائید بہت سے آثار سے ہوتی ہے مثلاً

عن سويد بن غفلة قال كانوا يكرهون الشغار ويد بن غفله كت بي كمحدثين اورفقهاء حضرات تكاح شغار کو مکروہ سمجھتے ہیں اور شغاریہ ہے کہ ایک مخص دوسر مے خص کو بیاہ میں اپنی لڑ کی دے اور شرط بیہ ہے کہ وہ بھی اسے کوئی رشتہ دے اورحق مہرنہ ہو۔ ہمیں عمرنے ابن جرت کے سے بتایا کہ جناب عطاءنے فرمایا: که نکاح شغار کرنے والے دونوں فریق اس کئے گئے نکاح پر

والشغار الرجل يزوج الرجل على ان يزوجه بغير مهرحدثنا عمر عن ابن جريح عن عطاء في المشاغرين يقران على نكاحها ويحفظ لكل واحد

قائم رکھے جائیں گےاوران دونوں سے حق مہرلیا جائے گا۔

(مصنف ابن ابی شیبه ج ۲ص ۲۰ ۳۸ مطبوعه کراچی )

قارئین کرام! جن دو باتوں کا علامہ عینی نے ذکر کیا تھا۔انہی دو باتوں کو نذکوراثر میں بیان کیا گیا۔اول میہ کہ نکاح شغار باطل تہیں بلکہ مکروہ ہوتا ہےاور دوسراحق مہر دیناپڑے گا۔ رہا پیمسئلہ کہ حق مہر کی مقدار کیا ہوگی؟ کم از کم حق مہر دس (۱۰) درہم تو ویسے ہی دینالازم ہوتا ہے۔ یہ کم از کم حدتھی ۔ یہ مقررنہیں کیا جا سکتا اور زیادہ کی حدمقررنہیں ۔اس میں جھگڑا ہوسکتا ہے ۔مرد کہے کہ میں تھوڑا دوں گا اور عورت کیے کہ میں زیادہ لوں گی ۔اس لئے فیصلہ بیہو گا کہ اسعورت کوحق مہرمتکی ملے گالیعنی اسعورت کے ججازادیا قریبی برا دری کی عورتوں کا جتناحت مہر با ندھاجا تا ہے وہی اس کامجھی مقرر ہوگا۔

حدیث پاک میں نکاح شغار کی ممانعت ہے۔جس کامفہوم یہ ہے کہرسول کریم ضلاکی کی نے حق مہر کے بغیر نکاح کرنے اور فرج کوحق مہر قرار دینے ہے منع فر مایا ہے اور ہم بھی اس کو باطل قرار دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ چیز از روئے شرع باطل ہے؟ پس میہ ایسا نکاح ہے جس میں ایسی چیز کوحق مہر بنایا گیا ہے جواس کی صلاحیت نہیں رکھتی جیسے کوئی شخص شراب یا خنز بر کوحق مہر مقرر کرتا ہے تو نکاح اس صورت میں بالا تفاق جائز ہے لیکن شراب اورخز بر کی بجائے مہرمتلی واجب ہوگا۔نکاح شغار بھی ایسا ہی ہے۔

( فتح القدير بمعه عنايير ٢٥٣ م محث نكاح شغار مطبوعه ممر )

قارئین کرام! صاحب فتح القدررابن مهام رحمة الله علیه کی گفتگو کی وضاحت بدے که نکاح میں ایجاب وقبول دو گواہوں کی

موجودگی میں رکن نکاح ہیں اور حق مہر ارکان نکاح میں سے نہیں ہے۔ نکاح شغار میں ارکان نکاح مکمل طور پر موجود ہیں۔ صرف ایک عورت کی شرمگاہ کو دوسری کا حق مہر مقر رکر ناغلط ہے۔ احادیث میں جو نکاح شغار کی ممانعت آئی ہے وہ اس وجہ ہے ہے اس میں حق مہر ایسی چیز کو بنایا گیا ہے جوحق مہر بننے کی صلاحیت نہیں رکھتی ۔ شرمگاہ کوحق مہر بنانا ہمار ہے زد کیے بھی باطل ہے لہذا ارکان نکاح کی موجود گی کا تقاضا یہ ہے کہ اس نکاح کو درست قرار دیا جائے اور جہاں بطلان موجود ہے اس کی اصلاح کی جائے۔ اس کی مثال یہ ہوگ کہ کوئی شخص خز پر کو بطور حق مہر مقرر کرتا ہے۔ اس صورت میں نکاح کے ہو جانے پر سب متفق ہیں لیکن خزیر چونکہ حق مہر بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا ، اس کے اس کی اصلاح کریں گے۔ وہ یہ کہ ایک صورت میں حق مہر مثلی خاوند کو دینا پڑے گا تو اس طرح نکاح شغار میں جو دو ہونے کی وجہ سے درست ہوگا۔ ہاں شرمگاہ کو جوحق مہر مقرر کریا گیا تھا اس کی جگہ حق مہر مثلی دینا پڑے گا۔ اس کی احد سے درست ہوگا۔ ہاں شرمگاہ کو جوحق مہر مقرر کریا گیا تھا اس کی جگہ حق مہر مثلی دینا پڑے گا۔ ملاحیہ ہوگا۔ ہاں شرمگاہ کو جوحق مہر مقرر کریا ہے اور اس اعتبار سے یہ نکاح معرود ہوگا بطل نہیں اور اس میں آگر چرحق مہر ایک ایک واضح ہوگیا اور احد ناف کی مسلک ہالکل واضح ہوگیا اور احداف پر بے بنیا داور تعصب میں پڑ کر اعتر اض لگانا عقل مندوں کا آثار وامثال کی روشنی میں احداف کا مسلک ہالکل واضح ہوگیا اور احداف پر بے بنیا داور تعصب میں پڑ کر اعتر اض لگانا عقل مندوں کا آثار وامثال کی روشنی میں احداف کا مسلک ہالکل واضح ہوگیا اور احداف پر بے بنیا داور تعصب میں پڑ کر اعتر اض لگانا عقل مندوں کا

# ۲۳۰- بَابُ نِكَاحِ السِّرِ

٥٢٣ - أَخْبَرَنَا مَالِكُ عَنْ آبِي الزُّبَيْرِ أَنَّ عُمَرَ الْتِي بِرَجُلِ فِي نِكَارِ لَمْ يَشْهَدُ عَلَيْهِ إِلَّا رَجُلُ وَامْرَأَهُ فَقَالَ عُمَمَّرُ هٰذَا نِكَاحُ السِّرِّ وَلَا نُجِيْزُهُ وَلُوْ كُنْتُ تَقَدَّمْتُ فِيْهِ لَرَجَمْتُ.

### یوشیدہ نکاح کرنے کا بیان

ہمیں امام مالک نے ابوالز بیر سے بتایا کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے پاس ایک مردکو بیش کیا گیا جس کے نکاح میں صرف ایک مرداور ایک عورت گواہ تھی۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فر مایا: بیر خفیہ نکاح ہے اور ہم اس کی اجازت نہیں دے سکتے اور اگر میں نے اس بارے میں پہلے سے کچھ ہدایات دی ہوتیں تو اس شخص کو میں رجم کر بارے میں پہلے سے کچھ ہدایات دی ہوتیں تو اس شخص کو میں رجم کر

امام محمد کہتے ہیں ہمارا مسلک یہی ہے کیونکہ دوگواہوں سے کم موجودگی میں نکاح جائز نہیں ہوتا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس نکاح کواس لئے ردفر مایا کہ اس میں ایک مرداور ایک عورت گواہ کھیل نتھی اور اگر نکاح میں گواہی مکمل نتھی اور اگر نکاح میں گواہی دو مردوں یا ایک مرداور دوعورتوں سے مکمل ہو جاتی تو نکاح جائز ہو جاتا اگر چہوہ خفیہ ہی کیا جاتا۔ نکاح خفیہ کی تعریف اور تفسیر یوں کی گئی ہے کہ بغیر گواہوں کے نکاح ہواور اگر نکاح میں گواہی ممل ہوتو وہ اعلانیہ کہلائے گا۔ خواہ وہ کہیں پوشیدہ ہی کیا گیا ہو۔ امام محمد کہتے ہیں کہ ہمیں محمد بن حبان نے حماد سے اور انہوں نے ابراہیم نخعی سے خبر دی کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے ابراہیم نخعی سے خبر دی کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے ابراہیم نخعی سے خبر دی کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے ابراہیم نحم کہتے ہیں ایک مرداور دوعورتوں کی گواہی کو جائز قرار دیا نکاح اور جدائی میں ایک مرداور دوعورتوں کی گواہی کو جائز قرار دیا ہے۔ امام محمد کہتے ہیں ای بر ہمارا عمل ہے اور امام ابو حفیفہ رضی اللہ کے اسے دامام محمد کہتے ہیں ای بر ہمارا عمل ہے اور امام ابو حفیفہ رضی اللہ کیونہ کو اس کی گواہی کو جائز قرار دیا ہے۔ امام محمد کہتے ہیں ای بر ہمارا عمل ہے اور امام ابو حفیفہ رضی اللہ کہ سے دامام محمد کہتے ہیں ای بر ہمارا عمل ہے اور امام ابو حفیفہ رضی اللہ دیا ہو سے اور امام ابو حفیفہ رضی اللہ دیا ہو صفی اللہ دوروں کی کھورتوں کی گواہی کو جائز قرار دیا ہو صفیفہ رضی اللہ دوروں کی کا دوروں کی کھورتوں کی گواہی کو جائز قرار دیا ہم کو کہتے ہیں ای بر ہمارا عمل ہے۔ امام محمد کہتے ہیں ای بر ہمارا عمل ہے۔ امام محمد کہتے ہیں ای بر ہمارا عمل ہے۔ امام محمد کہتے ہیں ای بر ہمارا عمل ہے دوروں کی اور میاں کیا گواہی کو جائز قرار دیا ہو سے دوروں کی کھورتوں کی گواہی کو جائز قرار دیا ہو سے کھورتوں کی کھورتوں کیا گواہی کو جائز قرار دیا ہو سے کھورتوں کی کھورتوں کیا گواہی کو جائز قرار دیا ہو کوروں کی کھورتوں کیا گواہی کو کوروں کوروں کوروں کوروں کوروں کوروں کیا کوروں کوروں کی کھورکور کوروں کوروں کوروں کوروں کوروں کوروں کوروں کوروں کوروں کوروں کوروں کوروں کیا کھوروں کوروں کوروں کوروں کی کھوروں کوروں کور

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهٰذَا نَأْحُدُ لِآنِ النِّكَاحَ لَا يَجُوزُ وَى اَقَلَّ مِنْ شَاهِدَيْنِ وَانَّمَا شَهِدَ عَلَى هٰذَا الَّذِي رَدَّهُ عُمَرُ رَجُلُ وَامْرَاهُ فَهٰذَا نِكَاحُ السِّرِّ لِآنَ الشَّهَادَةَ لَمُ عُمَرُ رَجُلُ وَإِمْرَاهُ فَهٰذَا نِكَاحُ السِّرِّ لِآنَ الشَّهَادَةَ لَمُ عُمَرُ رَجُلُ وَامْرَاتَيُنِ اَوْرَجُلُ السَّهَادَةُ بِرَجُمَلَيْنِ اَوْرَجُلِ تَكُمُ لَتِ السَّهَادَةُ بِرَجُمَلَيْنِ اَوْرَانُ كَانَ سِرَّا وَرَانُ كَانَ سِرًّا وَإِنْ كَانَ سِرًّا وَإِنْ كَانَ سِرًّا وَإِنْ كَانَ سِرًّا وَإِنْ كَانَ سِرًّا وَإِنْ كَانَ سِرًّا وَإِنْ كَانَ سِرًّا وَإِنْ كَانَ سِرًّا وَإِنْ كَانَ سِرًّا وَإِنْ كَانَ مِنَ السَّرِّ وَانْ كَانَ مِنَ السَّرُو وَلَا كَانَ السَّمَّ وَلَا يَعْمُ وَالْمَا وَالْكُولُ وَالْكُولُ وَالْمَا وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمَا وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ الْمُعَمِّلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَمِّلُهُ اللْهُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ الْمُلِمُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُؤْلِمُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِمُ اللْمُ الْمُعَلِمُ الللَّهُ

عنه کا بھی یہی قول ہے۔ (جدائی سے مرادیبال سنخ نکاح ہے نہ کہ طلاق \_ کیونکہ طلاق کے لئے گواہی ضروری نہیں ہوتی ) \_

امام ما لک رضی اللہ عنہ کے تمام مراسل معتبر ہیں اور ائمہ حدیث نے بحث وتمحیص کے بعدیمی فیصلہ کیا۔ یعنی مراسیل امام مالک مرفوع کے تھم میں ہیں لہٰذا آپ کا حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا شہادت نکاح کے سلسلہ میں جوقول نقل فرمایا وہ بظاہرا ترکیکن درحقیقت حدیث مرفوع ہے۔

"خفیہ نکاح یا پیشیدہ نکاح" ظاہری الفاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ بیانیا نکاح ہے جو کہیں جھپ کر چار دیواری کے اندر کیا جائے۔ جہاں عام لوگوں کا آنا جانا نہ ہولیکن اس کی یہ تعریف نہیں۔امام محمہ نے اس کی تعریف فرمائی کہ ہروہ نکاح جو کامل گواہی کے بغیر ہووہ خفیہ نکاح ہے۔خواہ سرعام یا تنہائی میں انجام یائے اور جس نکاح میں گواہی کا نصاب کامل ہے، وہ اعلانیہ ہے خواہ بند کمرے میں ہی کیا جائے۔نکاح کی کامل گواہی یا تو دومردوں سے یا ایک مرداور دوعورتوں سے ہوتی ہے۔اگر ایک مرداور ایک ہی عورت گواہ ہول تو سے نامکمل گواہی ہوگی اور نکاح خفیہ کہلائے گا۔حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنہ کے پاس جب نامکمل گواہی کی موجود گی میں نکاح کرنے والے مرد کولایا گیا تو آپ نے فرمایا کہ اگر اس بارے میں پہلے سے میں لوگوں کو ہدایت دے چکا ہوتا کہ بین کاح درست نہیں تو پھراس شخص کورجم کی سزادیتا کیونکہ ایبا نکاح ، نکاح نہیں بلکہ زنا کے زمرہ میں آتا ہے۔ نکاح اعلانیہ کی جب آپ تعریف پڑھ چکے تو اس سلسلہ میں امام مالک ، ابن ابی کیلی اور عثمان بستی کا مؤقف میرے کہ اعلان یہ نکاح کے لئے ''اعلان'' شرط ہے۔خواہ وہ مجنون یا بچول کے سامنے ہی کیا جائے۔علامہ سرحسی فرماتے ہیں۔

> کان مالک وابن ابی لیلی وعثمان بستی يقولون الشهود ليست بشرط في النكاح انما الشرط الاعلان حتى لااعلنوا بحضرة الصبيان والمجانين صح النكاح ولو امرالشاهدين لايصحر (المبوطح٥ص المطبوعه بيروت)

قارئین کرام!امام مالک ابن ابی کیلی اورعثمان بستی نے نکاح میں جو گواہی کے شرط ہونے کی نفی اور اعلان کوشرط قرار دیا ہے۔ بیہ بات ان ہی برموقوف ہے کیونکہ نکاح میں گواہی کے شرط ہونے پر بکشرت احادیث وآ ثارموجود ہیں۔امام مالک کا ایک اثر بھی آپ ملاحظه كريكے ہيں۔مزيد چندآ ثاروا حاديث درج كئے جاتے ہيں۔ملاحظه ہوں:

> عن ابن عباس ان النبي صَلِلْتُهُ اللَّهُ عَالَ البغايا اللاتي ينكحن انفسهن بغير بينة قال يوسف بن حماد رفع عبد الاعلى هذا الحديث في التفسير واوقفه في كتاب الطلاق ولم يرفعه....والصحيح ماروى عن ابن عباس قوله لا نكاح الا ببينة وهكذا روی غیر واحد عن سعید بن ابی عروة نحوهذا موقوف وفي الباب عن عمران بن حصين وعن ابي هريرة والعمل على هذه عند اهل العلم من اصحاب

حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنه ماسے روایت ہے کہ نی کریم خلالتان این نے فرمایا: وہ عورتیں زانیہ ہیں جو گواہوں کے بغیرخود بخو د نکاح کر لیتی ہیں۔ یوسف بن حماد کہتے ہیں کہ عبدالاعلیٰ نے یہ حدیث ''تفیر'' میں مرفوع لکھی اور'' کتاب الطلاق' میں موقوف لکھا اور مرفوع نہ لکھا۔ ۔۔۔حضرت عبد اللہ بن عباس رضی الله عنه ما سے روایت صححه بیر ہے که حضور صلاتی المبالی الم نے فرمایا: گواہی کے بغیر نکاح نہیں ہے۔اس طرح کی روایت حضرت سعید بن انی عروہ سے بہت سے حضرات نے روایت کی ۔ اس قسم کی

امام مالک، ابن ابی لیلی وعثان بستی فرماتے ہیں کہ نکاح میں گواہ شرط نہیں بلکہ اعلان شرط ہے۔ یہاں تک کہ اگر بچوں اور یا گلوں کے سامنے اعلان نکاح کیا تو نکاح سیحے ہوا اورا گر گواہوں کو

تهم دیا گیا که وه نکاح کوظاہر نہ کریں تو نکاح سیحے نہیں ہوگا۔

النبي ضَلِلَّتُكُالِّيكُ ومن بعد هم من التابعين وغيرهم قالوا لا نكاح الا بشهود ولم يختلفوا في ذالك عندنا من مضى منهم الاقوم من المتاخرين من اهل العلم وانما اختلف اهل العلم في هذا اذا اشهد واحبد بعد واحد فقال اكثر اهل العلم من اهل الكوفة وغير هم لايجوز النكاح حتى يشهد الشاهدين معاعند عقدة النكاح وقدروي بعض اهل المدينة اذا اشهد واحد بعد واحد انه جائز اذا اعلنوا ذالك وهو قول مالك بن انس وهكذا قال اسحاق بن ابراهيم فيماحكي عن اهل المدينة شهادة رجل وامراتسين تجوز في النكاح وهو قول احمد واسحاق.

( ترندى شريف جاص ٢١٠ ابواب الكاح اللي ، ايم سعيد كميني کراچی)

روایت موقوف ہوتی ہے۔اس بارے میں حضرت عمران بن حصین اور حضرت ابو ہربرہ رضی اللہ عنہ ما ہے بھی روایات ہیں۔حضور ضَلِيْنِهُ اللَّهِ كَاسِي عَمل بين سے اہل علم حضرات كا اسى يرعمل ہے اوران کے بعد تابعین وغیرہ کابھی یہی عمل ہے۔ان سب نے فر مایا کہ گواہی کے بغیر نکاح نہیں ہے۔ ہمارے نزدیک اس بارے میں سلف میں ہے کسی نے اختلاف نہیں کیا۔ متاخرین کے بچھ علماءاس میں اختلاف کرتے ہیں۔علاء کا اختلاف اس مسکلہ میں کچھ اس نوعیت کا ہے کہ جب نکاح کی گوائی پہلے ایک نے دی پھر دوسرا آیا اس نے گواہی دی۔اس صورت میں کوفی علماء کی اکثریت کہتی ہے که بیه نکاح جائز نهیس \_ جب تک دوگواه است گوای نه دیس اور وه مجھی عقد نکاح کے گواہ ہوں بعض اہل مدینہ سے مروی ہے کہ جب 🧲 ا یک کے بعد دوسرے نے گواہی دی تو اس سے نکاح جائز تب ہوگا<mark>ت</mark> جب وہ اس کے ساتھ اعلان بھی کریں ۔ بیامام مالک بن الس کا قول ہے اور اسحاق بن ابراہیم نے بھی ایسا ہی قول کیا ہے جو اہل مدینہ سے حکایت کیا گیا اور کچھ دوسرے اہل مدینہ کہتے ہیں کہ نکاح میں ایک مر داور دوعورتوں کی گواہی جائز ہے اور امام احمد اور اسحاق کا

تر ندی شریف کی مذکورہ عبارت میں دومرفوع احادیث ذکر کی گئیں ۔ایک میں بغیر گواہ نکاح کرنے والیوں کوزانیہ کہا گیا اور دوسری میں بغیر گواہ نکاح نہ ہونے کا ذکر ہے۔اول الذکر حدیث مرفوع اور موقوف دونوں طریقوں سے ذکر کی گئی ۔کسی نے بھی اسے موضوع یا ضعیف نہیں کہا۔ امام تر مذی نے بھی اس کی نسبت یہی کہا کہ زیادہ سیجے یہی ہے کہ یہ حدیث مرفوع اور محفوظ نہیں ہے لیکن دوسری حدیث کوامام ترندی بھی مرفوع کہدرہے ہیں اورمضمون دونوں کا ایک ہے۔اس لئے پہلی اگر چہ موقوف تھی ،لیکن مرفوع کی تائید نے اسے بھی مرفوع بنادیا پھرامام تر مذی نے لکھا کہ حضرات صحابہ کرام ، تابعین وغیرہ سب کا یہی نظریہ ہے کہ نکاح کے لئے گواہی شرط ہے بعض متاخرین کااختلاف ہے کیکن بعض متاخرین کااختلاف پہلے دوراور دوسرے دور میں منعقدا جماع کوضر رنہیں پہنچا سکتا لہذا ٹابت ہوا کہ نکاح کے لئے گواہی شرط ہے اور میجھی معلوم ہو گیا کہ احناف کا مسلک محض قیاس پرمبنی نہیں جیسا کہ بعض بے خبر کہا کرتے ہیں بلکہ وہی مسلک ہے جوحضرات صحابہ کرام اور تابعین کرام کا تھا بلکہ وہی ہے جوا حادیث کہہ رہی ہیں ۔اکثر اہل علم یہی کہتے ہیں کہ دوگواہوں کاعقد نکاح میںموجود ہونا ضروری ہے۔اگرایک نے ایجاب کی گواہی دی اور دوسرے نے قبول کی گواہی دی توبیامام مالک وغیرہ چند حضرات کے سواکسی کے نز دیک جائز نہیں اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ نکاح کے لئے دوشرا نط ہیں۔ایک بیر کہا یجاب وقبول ا یک مجکس میں ہوں اور دوسری بیر کہ دو گواہ ایجاب وقبول دونوں کی گواہی دیں ۔ تب نکاح صحیح ہوگا ۔حوالہ ملا حظہ ہو:

شرط (حضور) شاهدین (حرین) اوحر

نکاح کے لئے دوآ زاد مردوں یا ایک آ زاد مر د اور دوآ زاد و حسرتین (مکلفین سامعین قولهما معا) (درمخار بمعه عورتوں کی گواہی شرط قرار دی گئی ہے جو عاقل بالغ ہونے کے ساتھ ساتھ میاں ہوی کے ایجاب وقبول کو انتھے سننے والے ہوں۔

لایا گیا جس نے صرف ایک مرد کی گواہی کے ساتھ کسی عورت سے

حفرت عمرضی اللّٰدعنہ نے فر مایا: کوئی شخص ایسا میرے پاس

18

ردالحتارج ٣ص ٢١ كتاب النكاح مطلب النصاف الكبير في العلم)

قال عمر رضى الله عنه لا اوتى برجل تزوج امراة بشهادة رجل واحد الا رجمته ولان الشرط لما كان هو الاظهار يعتبر فيه ماهو طريق الظهور شرعا وذالك شهادة الشاهدين فانه مع شهاد تهما لا يبقى سرا.

ہور شادی کی تو میں اسے سنگسار کروں گا۔ بیاس لئے بھی ضروری ہے بھی اظہار شرط ہے اور اظہار کا وہی طریقہ معتبر ہے جو شریعت نے مقرر فرمایا اور وہ دو گواہوں کی گواہی ہے کیونکہ دو آدمیوں کی گواہی کے کیونکہ دو آدمیوں کی گواہی کے ساتھ نکاح خفیہ ہیں رہتا۔

(المبوط ج٥ص ١٣ باب النكاح بغير شهود)

قارئین کرام! موطاا ما محمد میں بھی بہی کہا گیاتھا کہ خفیہ نکاح وہ ہے جوگواہوں کے کامل نصاب کے بغیر ہولیکن امام مالک رضی اللہ عنداعلان کوشر طقر اردیتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ اعلان خواہ دیوانوں یا بچوں کے سامنے ہی کیا جائے ، بیضروری ہے کین حضرات صحابہ کرام کا اجماع اس برہ کہ نکاح میں شہادت شرط ہے۔ امام مالک رضی اللہ عنہ دلیل بید پیش فرماتے ہیں کہ حضور ضائیل کے لیے ارشادگرامی ہے ''اعلنوا النکاح ولو باللہ ف نکاح کا اعلان کرواگر چددف کے ساتھ ہی کرو' لیکن اس ارشاد نبوی کا مطلب ہرذی فہم یہی سمجھے گا کہ نکاح ہوجانے کے بعد اس کا اعلان کرویعنی نکاح ہونے کے بعد اعلان کا کہا جارہا ہے نہ یہ کہ نکاح میں اعلان شرط ہو ۔ آپ ضائیل کے گئے گئے گئے کہ اس مراد ''اعلانے گئے گئے گئے کا بیارشادگرامی امراسحبا بی ہے وجو بی نہیں ۔ نکاح کے اعلان کا مفہوم یا تو یہ جو ہم نے ذکر کیا یا پھر اس سے مراد '' اعلانے نکاح'' ہوگا اور اعلانے نکاح کی وہی تعریف ہے جو ہم تحریک میں ہونے والے نکاح کے فاوند کوسنگ ارکرنے کی وعید '' اعلانے'' ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عندا کیگواہ کی موجودگی میں ہونے والے نکاح کے فاوند کوسنگ ارکرنے کی وعید فرماتے ہیں۔

نکاح کے گواہ کیے ہونے جاہئیں؟

اسلسله میں بعض ائمہ نے نکاح کے گواہوں کے لئے "عادل" ہونے کی شرط بھی لگائی ہے جیسا کہ بہتی میں شاھدین بعدل کے الفاظ آتے ہیں کین یہ شرط بھی استحبا بی ہے کہ نکاح کے گواہوں کا عادل الفاظ آتے ہیں کیئن یہ شرط بھی استحبا بی ہے کہ نکاح کے گواہوں کا عادل ہونا مشروط نہیں ہے بلکہ فاس بھی گواہ ہوں تو نکاح ہوجائے گا۔امام شافعی رضی اللہ عنہ کا مسلک اس کے خلاف ہے وہ فرماتے ہیں کہ اگر گواہ عادل نہ ہوں تو نکاح نہیں ہوگا۔احناف نے اس سلسلہ میں ایک قاعدہ کلیے ذکر کیا ہے جے صاحب مبسوط نے یوں نقل فرمایا ہے۔

ثم الاصل عندنا ان كل من يصلح ان يكون قابلا للعقد لنفسه ينعقد النكاح بشهادته وكل من يصلح ان يكون وليا في نكاح يصلح ان يكون شاهدا في ذالك النكاح وعلى هذه الاصل قلنا ينعقد النكاح بشهادة الفاسقين ولا ينعقد عند الشافعي رحمة الله تعالى. (الهبوط)

ہم احناف کے نزدیک (شہادۃ کے بارے میں قاعدہ کلیہ یہ کے) وہ آدمی جواپنا عقد کرنے کی صلاحیت رکھتا ہوتو اس کی شہادت سے نکاح منعقد ہو جاتا ہے اور جو آدمی ولی نکاح بننے کی صلاحیت رکھتا ہے تو وہ اس کے لئے شاہد بھی بن سکتا ہے۔اس قاعدہ کی بنا پر ہم کہتے ہیں کہ فاسقین کی شہادت کے ساتھ نکاح منعقد ہو جاتا

اس میں تو کسی کا اختلاف نہیں کہ اپنا نکاح تو ہر کوئی کرسکتا ہے جیا ہے فاسق ہی ہواوراسی طرح ہرآ دمی اپنی کڑی کا ولی بھی ہوتا ہے جیا ہے وہ فاسق ہی ہوتو جب بید دونوں چیزیں شفق علیہ ہیں تو پھراس کا گواہ بنتا بھی جائز ہے لہذا حاصل کلام یہ ہے کہ ہمارے نزدیک نکاح کے گواہ کے لئے عادل ہونا شرطنہیں ہے۔ ہاں اگر کسی وقت کوئی اختلاف یا جھگڑاوا قع ہوجائے تو پھران کی اداء شہادت جائز نہ

ہو گی کیونکہ ادا ءشہادت کے لئے عادل ہونا ضروری ہے جیسے کہ اصول فقہ کی کتب''اصول الثاثی'' '' تو ضیح التلویح'' میں اس کی وضاحت موجود ہے۔

# فضولی و کالت اور خط و کتابت سے نکاح کی صورتیں

فقہائے احناف نے غائب آدمی کے نکاح کی دوصور تیں بیان قربا کیں جوغائب کے نکاح تیجے ہونے کی ہیں۔ایک بید کہ غائب اپنی طرف سے کسی کو وکیل کرے ، جواس کی طرف سے قبول کرے اور دوگواہ اس کے قبول اور عورت کے ایجاب کو سنیں ۔اس طرح ایجاب وقبول دونوں ایک ہی مجلس میں دوگواہ سنیں گے تو نکاح ہو جائے گا۔ دوسری صورت کہ ایک فضولی نے ایجاب یا قبول دو گواہوں کے موجودگی میں اسی مجلس کے اندرا یجاب یا قبول کرلیا تو اب چونکہ فضولی با ختیار نہ گواہوں کی موجودگی میں اسی مجلس کے اندرا یجاب یا قبول کرلیا تو اب چونکہ فضولی با ختیار نہ گااس کئے جس کی طرف سے اس نے اجازت کے بغیرا یجاب یا قبول کیا ، نکاح اس کی اجازت پر موقوف ہوگالیکن امام شافعی اس کو غائب کی اجازت پر موقوف ہوگالیکن امام شافعی اس کو غائب کی اجازت پر موقوف ہوگالیکن امام شافعی اس کو خواہ بیدونوں میں ہونے شرط ہیں۔خواہ بیدونوں ادکان اصیل سے یا دیگل سے ہوں۔اگر فضولی نے ہاں نہ کی تو اصیل کی اجازت پر موقوف ہے۔

علامه سرهسی رحمة الله علیه ای جگه مزیر تفصیل سے لکھتے ہیں۔

حضور ﷺ الله تعالی کے ارشاد "بیا ایھا السوسول بلغ الایة" کے تحت بلغ رسالت پر مامور تھے۔ یہ ذمدداری آپ نے بھی بذر بعیہ خط و کتابت اور بھی زبان اقدس سے سرانجام دی۔ آپ نے بہت سے سربراہان مملکت کوخطوط کے ذریعہ دعوت دین صغیف دی لہذا جس طرح بذریعہ خط و کتابت بلغ کا مل اور تام ہے ای طرح نکاح میں بھی خط و کتابت کو ذریعہ خط و کتابت بلغ کا مل اور تام ہے ای طرح نکاح میں بھی خط و کتابت کی تھی۔ عورت نہ کورہ نے اس خط کے طفے کے وہ صورت کہ جب کی غائب نے کی عورت کو خط کھا جس میں اس نے شادی کی بات کی تھی۔ عورت نہ کورہ نے اس خط کے طفے کے بعد گواہوں کی عدم موجود گی میں کا تب سے نکاح کرلیا تو بیعقد جائز نہ ہوگا کیونکہ یہاں شہادت نہیں اور شہادت کے بغیر نکاح نہیں ہو سکتا اور اگر نہ کورہ عورت نے دوگواہوں کی موجود گی میں کہدیا کہ میں نے فلاں مرد سے نکاح کرلیا جس نے اسے خطاکھا تھا، تب بھی نکاح نہ دنا۔ مالانکہ میاں بیوی دونوں کی طرف سے ایجاب نہ بنا۔ عالی کی موجود گی میں کہا کہ طالنکہ میاں بیوی دونوں کی طرف سے دوگواہوں کا ایک ہی مجلس میں ایجاب و قبول سنا شرط ہے۔ ہاں ایک صورت جواز کی بھی سکتی اور عورت نے اس کا تب کو اپنا خاوند تسلیم کرلیا ہے تو اب نکاح صحح ہو جائے گا۔ کیونکہ عورت نے اس کو وراُبود گواہوں کی موجود گی میں کہا کہ میں نے اس کا تب کو اپنا خاوند تسلیم کرلیا ہے تو اب نکاح صورت نے اپنی ہاں کہی تو بھی گواہوں نے میں لیا اور جب عورت نے اپنی ہاں کہی تو بھی گواہوں نے نی لہذا ایک ہی مجلس میں ایجاب یا تبول پڑھ کر سایا تو گواہوں نے بین لیا اور جب عورت نے اپنی ہاں کہی تو بھی گواہوں نے نی لہذا ایک ہی مجلس میں ایجاب یا تبول پڑھ کر سایا تو گواہوں نے بین لیا اور جب عورت نے اپنی ہاں کہی تو بھی گواہوں نے نے اور نے کی وجہ سے نکاح جائے ہورت نے اپن ہوگیا۔

### ميليفون يرنكاح كي صورت

گزشتہ تحقیق و تفصیل سے میہ بات واضح ہوگئ کہ دوگواہوں کا ایک ہی مجلس میں ایجاب و قبول کی اصیل یا گفیل سے سننا نکاح کے جائز ہونے کے لئے ضروری ہے تو اب ٹیلیفون پر نکاح کرنے کی بات سمجھ میں آ جائے گی مثلاً امریکہ میں لڑکا رہتا ہے اور لڑکی لا ہور میں ہے۔ دونوں شادی کرنا چاہتے ہیں۔ اب لڑکی کے پاس گواہ بیٹھے ہیں۔ وہ اس کی طرف سے ایجاب یا قبول سن رہے ہیں کین ٹیلیفون پر کہنے والے لڑکے سے کہا کہتم نے فلاں عورت کو اپنی زوجہ تسلیم کیا تو وہ جواب دیتا ہے کہ ہاں تسلیم کیا تو نکاح نہ ہوا کیونکہ ایجاب وقبول کا ایک مجلس میں ہونا اور گواہوں کا اس مجلس میں سنن نکاح کے لئے شرط ہے کیونکہ اس صورت میں شرط پوری ہو

الاصل عندنا ان كل من تصلح ان يكون قابلا للعقد بنفسه ينعقد النكاح بشهادته وكل من يصلح ان يكون وليا في النكاح يصلح ان يكون شاهدا في ذالك النكاح وعلى هذا الاصل قلنا ينعقد النكاح بشهادة الفاسقين ولا ينعقد عنيد الشافعي رحمة الله تعالى لقوله عليه السلام لا نكاح الابولي وشاهدى عدل ولكنا نقول ذكرالعدالة في هذا الحديث والشهادة مطلق فيما روينا فنحن نعمل بالمطلق والمقيد جميعامع انه نكر ذكر العدالة في موضع الاثبات فيقتضي عدالة ما وذالك من حيث الاعتقاد وفي الحقيقة تبتني على ان الفاسق من اهل الشهادة عندنا وانما لا تقبل شهادتمه لتمكن تهمة الكذب وفي حضور السماع لا تمكن هذه التهمة. (المبوطح٥ص٣١بابالنكاح)

ہم احناف کے نز دیک قانون و قاعدہ کلیہ بیے کہ ہروہ مخض جواپنا نکاح خودکرنے کی صلاحیت رکھتاہے، وہ نکاح کا گواہ بھی بن سکتا ہے اور اس کی گواہی سے نکاح منعقد ہو جاتا ہے اور ہروہ مخص جونکاح میں ولی بننے کی صلاحیت رکھتا ہے وہ اس نکاح میں گواہ بننے کی صلاحیت بھی رکھتا ہے ۔اس قانون کے پیش نظر ہم کہتے ہیں کہ دو فاسق گواہوں کی موجودگی میں نکاح منعقد ہو جاتا ہے۔ امام شافعی رحمة الله علیه کے نزو یک منعقد نہیں ہوتا ۔ ان کی دلیل حضور صَلِيْتُكُونِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى ُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَ گواہوں کے بغیر نکاح ہے'۔ ہم اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ اس حدیث پاک میں شہادت اور عدالت کا ذکر مطلقا کیا گیا ہے۔ جے ہم نے ذکر کیا لہذا ہم مطلق اور مقید دونوں پرعمل کرتے ہیں۔ اس کے ساتھ ساتھ عدالت کا ذکر اثبات کے مقام میں مکرہ کی صورت میں کیا گیا جس کا تقاضایہ ہے کہ سی بھی قتم کی عدالت ہونی عابياور به عدالت اعتقاد كي حيثيت والي موجود ہے اور درحقيقت اس مئلہ کی بنیاداس بات پر ہے کہ ہم احناف کے نزد یک فاسق گواہ بننے کا اہل ہے۔رہایہ کہ اس کی گواہی قبول کیوں نہیں کی جاتی تواس کی وجہ جھوٹ کی تہمت کا پایا جانا ہے اور جب فاسق گواہ حاضر ہواورا بیجاب وقبول سن رہا ہوتو پھر جھوٹ کا پایا جانا مشکل ہے۔

طرح کہ نکاح میںمطلق گواہ ہونے ضروری ہیں۔ فاسق بھیمطلق گواہ کا ایک فرد ہے اور''عدالت'' پربھیعمل ہے کہ ہم اس کے لئے مؤمن ہونا شرط قرار دیتے ہیں۔جواعتقادی عدالت ہے۔

خلاصہ یہ کہ فاس کے گواہ بننے کے لئے ہم نے حدیث کے اطلاق سے استدلال کیا ہے اور اس کو دوقو اعد کلیہ ہے مضبوط کیا ہے اور پھرامام شافعی والی روایت مقیدہ کا ہم نے انکار بھی نہیں کیا۔اس پرعمل کیا ہے لہٰذا ثابت ہوا کہ احناف کا مسلک نقل وعقل سے ثابت ہے۔نقل پراس طرح کہ حدیث مطلق اور مقید دونوں پڑمل ہے اور عقل سے اس طرح کہ قواعد وضوابط اس کی تائید کرتے ہیں الہذا مسلک احناف کی اصل احادیث ہیں محض اجتہادیارائے پراس کامدار ہیں ہے۔فاعتبروا یا اولی الابصار

میں لانے اور وطی کرنے

كابيان

ہمیں امام مالک نے جناب زہری سے خبر دی وہ عبید اللہ بن عبد الله بن عقبہ ہے اور وہ اینے والد سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر رضی الله عنه ہے پوچھا گیا کیا ماں بیٹی کولونڈی بنا کران میں سے ہرایک کے ساتھ کیے بعد دیگرے وطی کرنا جائز ہے؟ فرمایا: میں ان دونوں کوساتھ جائز قرار دینے کو پیندنہیں کرتا اور آپ نے اس سے منع فرمادیا۔

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ میں جناب زہری نے قبیصہ بن ذویب سے بتایا کہایک شخص نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے دریافت کیا که کیا دو بہنول کولونڈی بنا کروطی کرنا درست ہے؟ آپ نے فر مایا: ایک آیت تواس کوحلال قرار دیتے ہے (الا ما ملکت ایمانکم) اور دوسری آیت اے حرام قرار دی ہے (ان یجمعوا بین الاختین) میں ایبا کرنا پیندنہیں کرتا پھروہ شخص وہاں سے جلا گیا اور حضور خُلِین کی کی کی سے ابی سے ملا۔ ان ہے بھی یہی سوال کیا تو انہوں نے فرمایا: کاش کہ میں کچھ اختیار رکھتا (یعنی خلافت وغیرہ میرے پاس ہوتی ) اور پھرمیرے پاس کسی ایسے خص کولایا جاتا جس نے ایسا کیا ہوتا تو میں اسے لوگوں کے لئے عبرت بنا دیتا۔ ابن شہاب کہتے ہیں بیصحابی میری رائے کے مطابق علی المرتضى رضى الله تعالى عنه تتھے۔

امام محمد کہتے ہیں ان تمام پر ہماراعمل ہے ۔ کسی کوزیب نہیں ا دیتا کہ وہ ماں بیٹی اور دو دو بہنوں کولونڈی بنا کر دونوں سے وطی

٢٣١- بَابُ الرَّبُ إِلِي يَجْمَعُ بَيْنَ الْمَرْأَةِ لَيْ مَرْدَكَا مَالَ بَيِّي اور دو بهنول كوغلامي وَابْنَتِهَا وَبُيْنَ الْمَرْاَةِ وَأُخْتِهَا في مِلْكِ الْيَمِيْنِ

٥٢٤ - أَخُبَرَ نَا مَالِكُ حَدَّثَنَا الزُّهُرِيُّ عَنْ عُبَيْكِ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُتْبَةَ عَنْ اَبِيْهِ اَنَّ عُمَرَ هُئِلَ عَنِ الْمَرْأَةِ وَابْنَتِهَا مِمَّا مَلَكَتِ الْيَمِيْنُ ٱتُوْطَأُ إِحْدُهُمَا بَعْدَ الْأُخُوٰى قَالَ لَا أُحِبُّ اَنْ اَجِيْزَهُمَا جَمِيْعًا وَنَهَاهُ.

٥٢٥ - ٱخْحَبَوَ نَا مَالِكُ عَنِ الزُّهْرِيِّ عَنْ قَبِيْصَةَ بُنِ ذُوِّيْبِ أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ عُثْمَانَ عَنِ الْاُخْتَيْنِ مِمَّا مَلَكَتِ الْيَمِيْنُ هَلْ يُحْمَعُ بَيْنَهُ مَا فَقَالَ اَحَلَّتُهُمَا أَيَةٌ وَحَتَّوْمَتْهُمَا أَيَةً مَاكُنْتُ لِأَصْنَعَ ذَٰلِكَ ثُمَّ خَرَجَ فَلِقَى رَجُلًا مِّنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّكَ اللَّهِ عَلَى أَلَيْكُم اللَّهِ عَنْ ذَٰلِكَ فَقَالَ لَوْكَانَ لِنَّي مِنَ الْأَمُوشُنُّ ثُمَّ أُتِيْتُ بِأَحَدٍ فَعَلَ ذٰلِکَ جَعَلْتُهُ نِكَالًا قَالَ ابْنُ شِهَابٍ أَرَاهُ عَلِيًّا رَضِي اللَّهُ تَعَالَىٰ عَنْهُ .

قَالَمُحَمَّدٌ وَبِهٰذَاكُلِّهِ نَأْخُذُ لَا يَنْبَغِي أَنْ يُجْمَعَ بَيْنَ الْمَرْأَةِ وَابْنَتِهَا وَلَا بَيْنَ الْمَرْأَةِ وَٱخْرِهَا فِي

مِلْكِ الْيَمِيْنِ قَالَ عَمَّارُذِبْنُ يَاسِرِمَا حَرَّمَ اللهُ تَعَالَى مِنْ الْكَمَاءِ مِثْلَهُ إِلَّا اَنْ مِنَ الْحَمَاءِ مِثْلَهُ إِلَّا اَنْ يَحْمَعُ عَاشَاءً مِنَ الْاَمَاءِ مِثْلَهُ إِلَّا اَنْ يَحْمَعُ عَاشَاءً مِنَ يَحْمَعُ مَاشَاءً مِنَ الْامَاءِ وَلَا يَحْمَعُ مَاشَاءً مِنَ الْامَاءِ وَلَا يَحْمَعُ مَاشَاءً مِنَ الْامَاءِ وَلَا يَحْمَعُ مَاشَاءً مِنَ الْامَاءِ وَلَا يَحْمَهُ اللهِ عَلَيْهِ. حَرَائِمَ وَهُوَقُولُ إَبِي حَرَائِمَ وَهُوقَولُ إَبِي حَرَائِمَ وَهُوقَولُ إَبِي حَرَائِمَ وَهُوقَولُ إَبِي اللهِ عَلَيْهِ.

کرے۔حضرت عمار بن یاسرضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے جوآزادعورتوں میں سے حرام فرمائی ہیں، وہ لونڈیوں میں سے بھی حرام ہیں گرید کہ اللہ کہ اللہ علی حرام ہیں گرید کہ اللہ یاں جو کہ لونڈیاں چارسے زیادہ ملک میں لانی جائز ہیں اور آزادعورتیں صرف چارتک عقد میں لانی جائز ہیں۔ یہی امام ابوصنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا قول ہے۔

امام محررهمة الله عليه نے دورشتوں (مال بيٹي اور دوبہنوں) کو ملک يمين ميں لا کران سے وطی کرنے کے موضوع پرايک حضرت علی عرضی الله عنه اور دوبرا حضرت عثان غنی رضی الله عنه کا قول پیش فر مایا ۔ دونوں نے اسے جائز قرار نہیں دیا اور آخر میں حضرت علی الرفضی رضی الله عنه کا فیصله ذکر فر مایا کہ وہ ایسا کرنے والے کومز ادینے کے قائل تھے۔اس کے بعد اپنا مسلک اور اس کے ساتھ حضرت عمارین یاسرضی الله عنه کا ایک ضابطہ درج فر ما دیا اور احناف کے مسلک کو انہی روایات پرقائم ہونے کی نشاند ہی فر مائی ۔اس مسئلہ میں احزاف کا مسلک واضح ہے کہ وہ ان دورشتوں کو ملک يمين میں وطی کے اعتبار سے جمع کرنے کو حرام کہتے ہیں لیکن اس میں اور بھی مسالک ہیں جن کوصاحب مغنی نے ذکر فر مایا۔ ملاحظہ ہو:

انه لا يبجوز جمع بين الاختين من امائه في الوطى نص عليه احمد في رواية الجماعة وكرهه عمر وعثمان وعلى وعمار وابن مسعود وممن قال بتحريمه عبيدالله بن عبد الله بن عتبة وجابر بن زيد وطاؤوس ومالك والاوزاعي وابو حنيفة والشافعي وروى عن ابن عباس انه قال احلتهما اية وحرمتهما اية ولم اكن لافعله ويروى ذالك عن على ايضا يريد بالمحرمة قوله وان تجمعوا بين الاختين وبالمحللة قوله تعالى الا على ازواجهم اوما ملكت ايمانهم.

(المغنى مع شرح الكبيرج عص ٣٩٣ الفصل الثانى مسئلة ٥٣٧٣، مطبوعه بيروت)

لونڈیوں میں سے دو بہنوں کودطی کے اعتبار سے جمع کرنا ناجائز ہے۔ جماعت کی روایت میں امام احمد نے اس پرنص فرمائی اور حضرت عمر، عثمان، علی المرتضی ، عمار، ابن مسعود رضی الله عنهم نے اسے مکروہ فرمایا اور اسے حرام کہنے والوں میں سے عبید الله بن عبد الله عنه میں ۔ حضرت عبد الله بن عباس رضی الله عنها سے مراف مروی ہے۔ انہوں نے فرمایا: اس صورت کو ایک آیت حلال اور دسری حرام قرار دیتی ہے اور میں اس کو کرنے والانہیں ۔ حضرت علی المرتضی سے بھی ایسی روایت ملتی ہے ۔ حرمت والی آیت سے مراد المرتضی سے بھی ایسی روایت ملتی ہے ۔ حرمت والی آیت سے مراد "ان تہ سے مراد المحتین" اور حلت والی آیت سے مراد "ان تہ سے مراد المحتین " اور حلت والی آیت سے مراد "الاعلی ازواجهم او ما ملکت ایمانهم " ہے۔

قعمی اور ابن سیرین سے روایت ہے وہ کہتے ہیں کہ جس

عن الشعبي وابن سيرين قالا يحرم من جمع

الاماء مايحرم من جمع الحرائر الا العدد.

(مصنف ابن الي شيبهج م حصه دوم ص ١٤٠)

ابى عاصم قال قلت لابن عباس الرجل يقع على الجارية وابنتها تكونان عنده مملوكين قال حرمتهما اية احرى ولم اكن لافعله.

(مصنف ابن الى شيبه ج مه دوم ص ١٦٧ الرجل كون تحة الامة المملوكة وابنتها مطبوعه دائرة القرآن) احناف كى تاسمير ميس احاديث

ان معاذ بن عبد الله بن معمر سال عن عائشة رضى الله عنها ام المومنين فقال ان عندى جارية اصبت منها ولها ابنتها قد ادركت فاصبت منها فنهته فقال لاحتى تقولى هى حرام فقال قالت لا يفعله احد من اهلى ولا ممن اطاعنى فسالت ابن عمر فنهانى عنه.

(السنن الكبرى للبيمقى ج عص ١٦٢ مصنف ابن الى شيبه جهم على ١٤٢ حصه دوم)

عن عبد العزيز بن رفيع عن ابن منبه قال فى التوراة التى انزل الله على موسى انه لا يكثف رجل فرج امراة وابنتها الا ملعون ما فصل لنا حرة ولا مملوكة.

(مصنف ابن ابی شیبهج ۴۳ سر ۱۲۸ حصه دوم)

عن شعبة عن الحكم والحماد قال اذاكانت عند الرجل اختان فلا يقربن واحدة منهما. السباط بن محمد عن الاشعث عن الشعبى وابن سيرين قال يحرم من جمع الحرائر الا العدد.

(مصنف ابن الي شيبه جهم ١٤٠ حصه دوم)

طرح دوحرہ (آزاد) بہنیں ایک نکاح میں حرام ہیں ای طرح دو لونڈیوں کا ایک نکاح میں جمع کرنا حرام ہے۔

ابو عاصم کہتے ہیں میں نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے بوچھا: ایک شخص اپنی دولونڈ یول سے وطی کرتا ہے جو باہم مال بٹی ہیں۔ ( کیا یہ جائز ہے؟ ) فر مایا: اس صورت کوایک آیت حلال اور دسری حرام قرار دیتی ہے اور میں ایسانہیں کرسکتا۔

حفرت معاذبن عبداللہ بن معمر نے سیدہ ام المؤمنین حفرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے پوچھا کہا کہ میرے ہاں ایک لوغری ہے جس سے میں وطی کر چکا ہوں اور اس کی ایک بیٹی ہے ، اسے بھی میں نے وطی کے قابل پایا اور اس سے وطی کر لی۔ (اس بارے میں آپ کیا فرماتی ہیں؟) تو مائی صاحبہ نے اس سے منع فرما ویا ۔ سائل کہنے لگا یونہی آپ صاف صاف فرما کیں کہ بیحرام دیا ۔ سائل کہنے لگا یونہی آپ صاف صاف فرمایا: نہ میرے خاندان ہے۔ (تب میں رکونگا) اس پر انہوں نے فرمایا: نہ میرے خاندان میں سے کوئی ایسا کرتا ہے اور نہ وہ شخص جو میرا کہا مانتا ہو ایسا کرے گا چھر میں (معاذ بن عبداللہ) نے یہی مسئلہ حضرت عبداللہ بن عمرضی اللہ عنہا سے پوچھا انہوں نے مجھے ایسا کرنے سے منع فرماویا۔

ابن منبہ سے عبد العزیز بن رقیع بیان کرتے ہیں۔ انہوں نے کہا کہ اللہ تعالی نے حفرت موی پر جوتوراۃ نازل فرمائی اس میں فرمایا ہے "ماں اور بیٹی کے ساتھ ہم بستری کرنے والا ملعون ہے۔ اللہ تعالی نے ہمارے لئے آزاد عورت اورلونڈی کے فرق کی تفصیل نہ رکھی۔

جناب شعبہ، علم اور حماد سے بیان کرتے ہیں کہ فرمایا: جب
کی آدمی کے پاس (ملک یمین کے طور پر) دو بہنیں ہوں تو ان
میں سے کی ایک سے بھی ہم بستری ہرگز نہ کرے ۔ سباط بن محمہ
اشعث سے وہ ضعی اور ابن سیرین سے بیان کرتے ہیں فرمایا: جن
آزاد عور توں کو بیک وقت نکاح میں رکھنا حرام ہے ۔ ان سے بیک
وقت ملک یمین ہوتے ہوئے وطی کرنا بھی حرام ہے۔ گر تعداد میں

لونڈیاں بڑھ سکتی ہیں۔ (یعنی آزاد عورتوں سے شادی کرنے میں صرف چارتک کی اجازت ہے کیکن لونڈیاں چارسے زائدر کھنے میں کوئی ممانعت نہیں ہے)۔

ان نيار الاسلمى سال رجلا من اصحاب النبى فللتَّالِيَّ اللهِ عن الاختين فيما ملكت اليمين فقال له احلته ما اية وحرمتهما اية ولم اكن لافعله ذالك قال فخرج نيار من عند ذالك الرجل فلقى رجلا اخر من اصحاب رسول الله صَلَّالِيَّ اللهِ فَالْمِيْلُ اللهِ فَالْمَالُ اللهُ فَالْمَالُ اللهُ فَالْمَالُ اللهُ فَالْمَالُ اللهُ فَاحْبره فقال انى افتاك به صاحبك الذي استفيته فاخبره فقال انى انهاك عنه ما ولوج معت بينهما ولى عليك سلطان عاقبتك عقوبة منقلة.

(السنن الكبرى للبيهقى ج يرض ١٦٣ كتاب الطلاق مطبوعه دكن )

#### اعتراض

بہن حضرات نے یہ کہا ہے کہ ایک آیت کی روسے مال بیٹی اور دو بہنول کو جمع کرنا جائز ہے۔ان کی مرادیہ آیت ہے "الا ماملکت ایمانکم" جس کامفہوم یہ ہے کہ اس سے قبل جن عورتوں کی حرمت کا ذکر کیا گیاان سے یہ متنیٰ ہیں اوران کا حکم پہلی ذکر شدہ عورتوں کا نہیں ۔اب جن عورتوں کی حرمت کا ذکر ہوا ،ان میں " ان تجمعوا بین الاختین" دو بہنوں کو جمع کرنا بھی ہے۔ جب دو آزاد عورتوں کو جو آپس میں بہنیں ہوں ،ان کو جمع کرنا حرام ہواتو "الا ما ملکت ایمانکم" میں لونڈیوں کے لئے وہ حکم اٹھالیا گیا لہذا دو بہنوں کو جو لونڈیاں ہوں وطی میں جمع کرنا متنیٰ ہونے کی وجہ سے جائز ہوا ۔ختصریہ کہ مال بیٹی اور دوسگی بہنیں آزاد ہوں تو جمع حرام اورلونڈیاں ہوں تو اس حکم سے متنیٰ ہونے کی وجہ سے جائز ہوا ۔ختصریہ کہ مال بیٹی اور دوسگی بہنیں آزاد ہوں تو جمع حرام اورلونڈیاں ہوں تو اس حکم سے متنیٰ ہونے کی وجہ سے جائز ہوا ۔

جواب: اس اعتراض كاجواب علامه ابن مهام صاحب في القدري مين ذكر فرمايا بـ بس كاتر جمه درج ويل ب:

علامہ ابن ہمام نے سیح مسلم کی وہ حدیث کہ جس میں بھو پھی جیجی اور خالہ بھائجی کوجمع کرنے سے منع کیا گیا۔اس کے متعلق فر مایا کہ بیا حدیث اگر چہ خبر واحد ہے کیکن صحابہ کرام کے دور اور تا بعین کرام کے دور میں مقبول ہوئی۔اگر اس حدیث سے آیت کی عمومیت کوختم کریں تو قانو نا درست ہے کیکن اس حدیث کے علاوہ قر آن کریم کی آیت "الا میا میلکت ایسان کیم" کی عمومیت خودقر آن

کریم کی آیت" آلا گنگو مو الکُمشُو کاتِ" سے ختم ہو چک ہے کونکہ اگر الا ما ملکت میں عموم باقی رکھا جائے تو بچھلی آیات میں محر مات کے اندر مشرک عورت ندکورنہیں جس سے معلوم ہوا کہ شرکہ عورت اگر لونڈی ہوتو اس سے وطی کرنا یا مشرک دوعورتیں ماں بیٹی ہوں تو ان کو ملک یمین میں لاکر وطی کرنا جائز ہو۔ حالانکہ "لا تنک حوا المشر کات" اس کی اجازت نہیں دی تو معلوم ہوا کہ لا تُنک حوا المشر کات " اس کی اجازت نہیں دی تو معلوم ہوا کہ لا تُنک حوا المشر کات " اس کی اجازت نہیں دی تو معلوم ہوا کہ لا تُنک حوا المشر کات سے ماں کی عمومیت طنی ہوگئ تو عموم طنی کی تخصیص خبر واحد سے ہوسکتی ہے ۔ اس لئے مسئلہ بالآخر یہی تھو بھی اور خالہ بھانجی وغیرہ بیک وقت نکاح میں لانا جائز نہیں ۔ اس طرح الی عورتوں کے ساتھ ملک یمین کے ذریعہ بھی وطی کرنا جائز بھی جو تھی ہوگا کہ آزاد عورتوں کے ساتھ ملک یمین کے ذریعہ بھی وطی کرنا جائز بھی جو تھی ہوگا کہ آزاد خورتوں کے ساتھ ملک یمین کے ذریعہ بھی وطی کرنا جائز بھی جو تھی ہوگا کہ آزاد خورتوں کے ساتھ ملک یمین کے ذریعہ بھی دو خورتوں کے ساتھ ملک یمین کے ذریعہ بھی دو کہ کرنا جائز بھی کو تو تو کو کہ کہ کرنا جائز ہمی کے خورتوں کے ساتھ ملک یمین کے ذریعہ بھی وطی کرنا جائز ہو کہ کھی کی خورتوں کے ساتھ ملک یمین کے ذریعہ بھی وطی کرنا جائز نہیں ۔ اس طرح الی عورتوں کے ساتھ ملک یمین کے ذریعہ بھی وطی کرنا جائز نہیں ۔ اس طرح الی عورتوں کے ساتھ ملک یمین کے ذریعہ بھی وطی کرنا جائز نہیں ۔ اس طرح الی عورتوں کے ساتھ ملک یمین کے ذریعہ بھی والی کرنا جائز نہیں ۔ اس طرح الی طرح الی طرح الی معرف کو کہ کو تو تو تو تو کو کو کرنا ہو کرنا ہو کہ کو کو کرنا ہو کو کو کرنا ہو کہ کو کو کرنا ہو کرنا ہو کرنا ہو کہ کو کی کو کو کرنا ہو 
نہیں۔یرام ہے۔فاعتبروا یا اولی الابصار ۲۳۲ - بَابُ الرَّ جُلِ یَنُکِحُ الْمَوْأَةَ وَلاَ یَصِلُ النَّهُا لِعِلَّةٍ بِالْمَوْأَةِ وَلاَ یَصِلُ النَّهُا لِعِلَّةٍ بِالْمَوْأَةِ الْوَالرَّجُلِ الْمَوْلَةِ الْوَالرَّجُلِ الْوَالرَّجُلِ

٥٢٦ - أخْبَرَ نَا مَالِكُ ٱخْبَرَنَا ابْنُ شِهَابٍ عَنْ سَعِيْدِ بُنِ الْـمُسَيَّبِ اَنَّـهُ كَانَ يَـهُولُ مَنْ تَزَوَّ جَ اِمُرَاَةً فَلَمْ يَسْتَطِعُ اَنْ يَتَمَسَّهَا فَإِنَّهُ يُضُرَّبُ لَهُ اَجَلُ سَنَةٍ فَإِنْ مَسَّهَا وَإِلَّا فُرِّقَ بَيْنَهُمَا.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِذَانَأُ خُذُ وَهُو قُولُ آبِى حَنِيْفَةَ اِنْ مَضَتُ سَنَةٌ وَلَمْ يَمَسَّهَا خُيِّرَتُ فَإِنِ اخْتَارَتُهُ فَهِى زَوْجَتُهُ وَلَا خِيَارَ لَهَا بَعْدَ ذَلِكَ آبَدًا وَإِنِ اخْتَارَتُ فَهِى زَوْجَتُهُ وَلاَ خِيَارَ لَهَا بَعْدَ ذَلِكَ آبَدًا وَإِنِ اخْتَارَتُ نَفْسَهَا فَهِى تَطْلِيْفَةً بَائِنَةً وَإِنْ قَالَ إِنِّى قَدَ مَيسَسُتُهَا فِى نَفْسَهَا فَهِى تَطْلِيْفَةً بَائِنَةً وَإِنْ قَالَ إِنِّى قَدَ مَيسَسُتُهَا فِى نَفْسَهَا فَهُنَ هِى بِكُرُ خُيِّرَتُ بَعْدَ مِي مِنْ فَقَولُ وَلَا قُلْنَ هِى بِكُرُ خُيِّرَتُ بَعْدَ مَا مَسَّهَا وَإِنْ قُلْنَ هِى بِكُرُ خُيِّرَتُ بَعْدَ مَا مَسَّهَا وَإِنْ قُلْنَ هِى بِكُرُ خُيِّرَتُ بَعْدَ مَا مَسَّهَا وَإِنْ قُلْنَ هِى بَكُرُ خُيِّرَتُ بَعْدَ مَا مَسَّهُا وَانْ قُلْنَ هِى فَيْتِكُ فَالْقُولُ وَالْكُومُ اللّهُ مَا مَسَّهُا وَانْ قُلْنَ هِى فَيْتِكُ فَالْقُولُ وَالْعَامَةَ وَمُنْ قُولُ الْبَى خَيْفَةً وَالْكُومُ الْمَاكُولُ اللّهُ مَعَ يَمِيْنِهِ وَلَا الْمِنْ عَلَى اللّهُ مَا مَسَلَّهُا وَهُو قُولُ الْمِى عَلَى مُنْ اللّهُ مَا مَسَلَّهُا وَهُو قُولُ الْمِى عَلَيْهُ وَلَى اللّهُ مَا مَسَلَّهُا وَهُو قُولُ الْمِنْ فَقَالَى اللّهُ مَا مَسَلَّهُا وَهُو قُولُ الْمِنْ فَقُولُ اللّهُ مَا مَلْمَ اللّهُ مَا مَسَلَّهُا وَهُو قُولُ اللّهُ مَا مَالْمَالَةً وَمِنْ فَقُولُ اللّهُ مَا مَسَلَّهُا وَاللّهُ وَاللّهُ مَا مَالَالُولُولُ اللّهُ مَا مَالَعْلَى اللّهُ مَا مَنْ اللّهُ مَا مَالَعُهُمَا وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

# نکاح ہوجانے کے بعدمیاں بیوی میں سے سی ایک کوعارضہ ہونے کی بنا پرمرد کاعورت سے ہم بستری نہ کر سکنے کا بیان

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں ابن شہاب نے سعید بن میں جبر دی کہ ہمیں ابن شہاب نے سعید بن میں جبر سے بتایا وہ کہا کرتے تھے کہ جس نے کسی عورت سے شادی کی چراس سے ہم بستری کرنے سے معذور رہا تو اس کے لئے ایک سال کی مہلت دی جائے گی ۔اس دوران اگر اس نے بیوی سے سال کی مہلت دی جائے گی ۔اس دوران اگر اس نے بیوی سے جماع کر لیا تو بہتر ور نہ ان دونوں کے درمیان تفریق کر دی جائے گی

امام محمد کہتے ہیں ہمارااس پرعمل ہے اور امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ کا بی تول ہے کہ اگر سال گزر جائے اور مرد نے اپنی ہوی ہے ہم بستری نہ کی تو عورت کو اختیار دیا جائے گا۔ اگر اس نے خاوند کو ہی بیند کر لیا تو وہ اس کی بدستور ہیوی ہے اور اس کے بعد ہمیشہ کے لئے اس کا بیا ختیار ختم ہوگیا اور اگر اس نے علیحد گی بیند کی تو یہ طلاق بائنہ ہو جائے گی اور اگر مرد کہتا ہے کہ بیس نے سال کے دوران اس سے ہم بستری کر لی ہے۔ اب اگر اس کی بیوی ثیبہ ہے تو مرد کی بات قتم کے ساتھ معتبر ہوگی اور اگر کنواری ہی ہے تو عور تیں اس کی جانے پڑتال کریں پھر وہ عور تیں اگر کہتی ہیں کہ بیہ کنواری ہی ہے تو مرد کی اب اس عورت کو اختیار دیا جائے گالیکن بیا ختیار اس قتم کے بعد ملے گا۔ بخد ااس خاوند نے مجھ سے ہم بستری نہیں کی اور اگر اس صورت میں عورتوں نے دیکھنے کے بعد کہا کہ یہ ثیبہ ہے تو مرد کی صورت میں عورتوں نے دیکھنے کے بعد کہا کہ یہ ثیبہ ہے تو مرد کی قتم ایس نے اس بیوی فتم کے ساتھ معتبر مانی جائے گی کہ خدا کی قتم! میں نے اس بیوی فتم کے ساتھ معتبر مانی جائے گی کہ خدا کی قتم! میں نے اس بیوی

سے ہم بستری کی ہے اور یہی قول امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں مجبر نے سعید بن مستب سے بتایا۔ انہوں نے فر مایا: جومر دکسی عورت سے شادی کرتا ہے اور وہ دیوا نہ ہویا اسے کوئی اور تکلیف ہو، تو اس کی بیوی کو اختیار دیا گیا ہے اگر جا ہے تو اس کے پاس کھمری رہے اور اگر جا ہے تو الگ ہو حالے ہے۔

امام محمد کہتے ہیں کہ اگر تکلیف ایس ہے کہ اس کے ساتھ عورت کا رہنا ناممکن ہے، تو عورت کو اختیار ہوگا کہ خواہ نکاح قائم رکھے اور اس کے پاس تھری رہے، خواہ جدا ہوجائے اور اگر ایس تکلیف نہیں تو اسے صرف عنین اور آلہ تناسل کئے ہوئے مرد کے بارے میں اختیار ہوگا جے خصی بھی کہا جاسکتا ہے۔

٥٢٧ ﴿ اَنْحَبَوَ فَا مَالِكُ اَخْبَوَنَا مُجَبَّرٌ عَنُ سَعِيْلِهِ بَنِ الْمُحَبَّرٌ عَنُ سَعِيْلِهِ بَنِ الْمُسَيَّبِ اَنَّهُ قَالَ اَيُّمَا رَجُلٍ تَزُوَّ جَامُراً أَهَّ وَبِهِ جُنُوْنُ اَوْصُرِّ فَالَّهَا ثُنَحَيَّرُ إِنْ شَاءَتْ قَرَّتْ وَإِنْ شَاءَتْ قَرَّتْ وَإِنْ شَاءَتْ فَا وَضَيْرٌ فَا الْمُ

قَالَ مُحَمَّدُ إِذَا كَانَ آمُرًا لَا يُحْتَمَلُ خُيِّرَتُ فَإِنَّ شَاءً فَارَقَتَ وَإِلَّا لَا يَحْتَمَلُ خُيِّرَتُ فَإِلَّا شَاءً فَارَقَتَ وَإِلَّا لَا خِيَارَ لَهَا إِلَّا فِي الْعِيِّيْنِ وَالْمَجُبُوبِ.

امام محمد رحمة الله عليه نے اس باب ميں حضرت سعيد بن مستب رضي الله عنه سے عنين كے بارے ميں دواثر ذكر فر مائے ہيں۔ ایک میں پیفر مایا کہ جماع پر قدرت نہ رکھنے والے کوایک سال کی مہلت دی جائے گی ۔اگر علاج وغیرہ سے وہ جماع پر قادر ہو گیا تو اس کی بیوی کوعلیحد گی کا کوئی اختیاز نہیں اوراگر وہ بدستورنا اہل رہا تو اس کی بیوی بذریعہ قاضی تفریق کرالے گی اور بیطلاق بائنہ ہوگی ۔ اس پرامام محد فرماتے ہیں کہ امام ابو صنیفہ کا بھی یہی قول ہے۔ دوسری صورت میاں بیوی کے درمیان وطی کرنے یا نہ کرنے کے اختلاف ے متعلق ہے۔اس کی ایک صورت یہ کہ سال کی مہلت ختم ہونے پر مرد کہتا ہے کہ میں نے وطی کی اور عورت اس کا انکار کرتی ہے۔اب عورت کی حالت دیکھی جائے گی کہ وہ ثیبہ ہے یا با کرہ اور تحقیق کرنے والی عورتیں گواہی دیتی ہیں کہ یہ ثیبہ ہے۔اس صورت میں مرد سے تم ولائی جائے گی کہ وہ حلفا کہے کہ میں نے وطی کی ہے۔اس پر مرد کی بات تسلیم کر لی جائے گی۔ یہاں سوال امھتا ہے کہ مرد کو تشم دلانے کی ضرورت نتھی کیونکہ ثیبہ اوراس کے ثیبہ ہونے کی عورتوں نے گواہی بھی دی ہے لہذا مردسچا ہے۔اسے تتم نہیں دلانی جا ہیے۔ اس کا جواب رہے کہ صورت مذکورہ میں عورت مدعیہ ہے اور مردمنکر۔وہ اس طرح کہ عورت نے دعویٰ کیا کہ میرا خاوند جماع کرنے كة قابل نبيس اورنه بى اس نے سال بحر ميں جماع كيا۔ مرداس كا انكار كرتا ہے للندا" البينة عملى السمدعى و اليمين على من انے۔ " کے تحت منکر پر ہی قتم آتی ہے اور اس مسئلہ میں سال گزرنے پر جماع واقع ہونے یا نہ ہونے میں اختلاف کیا گیا۔اگر چہ عورتوں نے بیوی کے ثیبہ ہونے کی گواہی دی اور اس پراکتفااس لئے نہ کیا گیا کہ ثیبہ ہونا صرف جماع کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ اچھلنے کودنے پاکسی بیاری وغیرہ سے پردہ بکارت ختم ہوسکتا ہے۔ان احتمالات کے ہوتے ہوئے زوج کے منکر ہونے کے ساتھ ساتھ زوج یرقتم لازم آتی ہے۔ دوسری صورت میر کہ اس اختلاف کے بعدعورت باکرہ نکلی اورعورتوں نے بھی باکرہ ہونے کی ہی گواہی دی تو اب عورت کو اختیار ملے گالیکن عورت کو اس صورت میں شم بھی اٹھانا پڑے گی کیونکہ ہوسکتا ہے کہ مرد نے وطی کی ہولیکن پردہ بکارت اس سے نہ پھٹا ہوللذااں صورت میں مردمدی ہوگا کہ میں نے اس سے جماع کیا اورعورت اس کی منکر ہونے کی وجہ سے نتم اٹھائے گی۔ ان دُونو ں صورتوں میں بھی تمام احناف متفق ہیں۔

# م*ذکور*ہ باب کے اثر اول کی کتب احادیث سے تائید

عن الحسن عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه ان امراة اتبته فاخبرته ان زوجها لا يصل اليها فاجل له حولا فلما انقضى الحول ولم يصل اليها خيرها فاختارت نفسها ففرق بينهما عمر رضى الله عنه وجعلها تطليقة بائنة قال محمد وبه ناخذ وهو قول ابى حنيفة رضى الله عنه.

(كتاب الآثارص ١٠٠١باب العنين)

عن يونس عن المحسن وعن مغيرة عن البراهيم قال يوجل العنين من يوم يرفع الى السلطان. عن مسعر عن شعبى قال يوجل العنين سنة وفية اذا خيسرت فان شاءت اقامت وان شاءت فارقته.

(مصنف ابن الى شيبه ج ١٩ص ١٠٠٠ - ٢٠٨ حصه دوم)

عن ابن المسيب قال قضى عمر بن الخطاب فى الذى لا يستطيع النساء ان يوجل سنة قال معمر بلغنى انه يوجل سنة من يوم ترفع امرها. عن ابن المسيب ان عمر جعل للعنين اجل سنة واعطا هاصدا قهاوافيا. ان عمر و ابن مسعود قضيابانها تنتظربه سنة ثم تعتد بعد السنة عدة المطلقة وهو احق بامرها فى عدتها. عن ابن جريح قال سالت عطاء عن الذى لا ياتى النساء قال لها الصداق حين اغلق عليها الباب وتنتظرهى به من يوم تخاصمه اغلق عليها الباب وتنتظرهى به من يوم تخاصمه تدعى نساء فيكن حتى يجامعها زوجها قريبا منهن فان ذالك لا يخفى عليهن. عبد الرزاق سمعت ابن جريح يقول يعلم ذالك اذا جامعها فليبرزلهم فى

حفرت حن جناب عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے بیان کرتے ہیں کہ ان کے باس ایک عورت نے آکر بتایا کہ اس کا خاونداس سے جماع کرنے کے قابل نہیں ہے۔ آپ نے اس کے خاوندکوایک سال تک کی مہلت دی پھر جب سال گزرگیا اور وہ پھر بھی ہم بسری نہ کرسکا تو آپ نے اس عورت کو اختیار دے دیا۔ اس نے علیحدگی پیند کی تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ان دونوں کے درمیان تفریق فرما دی اور اس تفریق کو طلاق قرار دیا۔ امام محمد کہتے ہیں کہ یہی ہمارا نہ ہب ہے اور امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کا بھی یہی قول ہے۔

یوس، حسن سے وہ مغیرہ سے اور وہ جناب ابراہیم سے بیان
کرتے ہیں ۔ انہوں نے فرمایا کے عنین کواس دن سے مہلت دی
جائے گی جس دن اس کے خلاف وعویٰ قاضی کے پاس دائر کیا گیا۔
جناب معرفعی سے روایت کرتے ہیں کہ عنین کو ایک سال کی
مہلت دی جائے گی اور اس میں یہ الفاظ بھی فرکور ہیں۔ جب
عورت کو اختیار مل کیا بھراگر اس نے وہیں رہنا چاہا تو بہتر اور اگر

ابن میتب بیان کرتے ہیں کہ حفرت عربی خطاب رضی الدعنہ نے عنین کے بارے میں ایک سال مہلت دینے کا فیصلہ فرما دیا اس دن سے لے کر کہ جس دن عدالت میں مسئلہ لایا گیا اور اس کی بیوی کو کمل حق مہر دلوایا ۔ حضرت عمر اور ابن مسعود رضی اللہ عنہم دونوں نے فیصلہ فرمایا کہ عنین کی بیوی ایک سال تک انظار کرے۔ اس کے بعد (اگر وطی نہ ہوسکی تو پھر) مطلقہ کی عدت گزارے اور عدت کے دوران اس کا خاونداس عورت کے معاملہ کا زیادہ حقدار ہے۔ ابن جرت کہتے ہیں کہ میں نے جناب عطاء سے زیادہ حقدار ہے۔ ابن جرت کہتے ہیں کہ میں نے جناب عطاء سے بیوی کو تق مہر ملے گا۔ جب اس نے اس پر دروازہ بند کر دیا تھا اور وہ عورت کے دن سے ایک سال تک اس کا انظار کر ہے۔ عضرت قادہ رضی اللہ عنہ بعض علاء سے روایت کرتے ہیں کہتم میں عورت کی والی اللہ عنہ بعض علاء سے روایت کرتے ہیں کہتم میں عورت کو بلایا جائے گا حتی کہ اس کا خاونداس سے جماع کرے۔ عورتوں کو بلایا جائے گا حتی کہ اس کا خاونداس سے جماع کرے۔

ثوب قال عبد الرزاق يعنى المنى. عن الثورى في العنين قال ان كانت المراة ثيبا فالقول قوله ويستحلف وان كان بكرا نظر اليها النساء.

(مصنف عبدالرزاق ج٢ص٢٥٥،٢٥٣ بإب اجل العنين)

ان کے قریب کیونکہ بیمعاملہ ان عورتوں پر محفی نہیں ۔عبد الرزاق کہتے ہیں کہ میں نے ابن جرتج کو یہ کہتے ہوئے سنا۔مرداس کوتب ہی جانا جائے گا جب وہ اس سے جماع کرے گا۔ پس اسے اس کو كيڑے ميں ظاہر كرنا جاہے۔عبدالرزاق كہتے ہيں كہاس سے مراد منی ہے ۔عنین کے بارے میں جناب توری فرماتے ہیں کہ اگر عورت نثیہ ہے،تو بات مرد کی معتبر ہوگی اور مرد کوشم دلائی جائے گی اورا گرعورت با کرہ ہےتو عورتیں اس معاملہ کی حیمان بین کریں۔

کتاب الآثار،مصنف ابن الی شیبہ،مصنف عبد الرزاق کے علاوہ نصب الرایۃ جسم س ۲۵ پر ان احادیث کی تفصیل

ندکورہ گفتگو سے چندمسائل معلوم ہوئے:

(1) قاضی عنین کوایک سال کی مہلت دے گا'اگر کا میاب ہو گیا تو بہتر ورنہ قاضی ان میں تفریق کردے گا۔اس کی تائیدایک صحیح اثر سے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے فیصلہ سے ہم نے پیش کی ہے۔

(٢) قاضى كى اس صورت مين تفريق ، طلاق بائنه ہوگى ۔اس كى تائيد بھى كتاب الآثار كے حوالہ سے حضرت عمر كے فيصلہ سے ہوتى

(٣) ایک سال کی مہلت کی ابتدااس وقت ہے شار کی جائے گی جب مقدمہ قاضی کے پاس گیا۔اس مسئلہ کی تائید مصنف ابن ابی شیبہ کے دواثر اور مصنف عبدالرزاق سے ہم نے پیش کی ہے۔

(٤) عنین کوئمل مہر دینا پڑے گا۔اس کی تائیدمصنف عبدالرزاق میں صراحة موجود ہے۔جس میں حضرت عطاء کا قول مذکور ہے۔

- (۵) سال کے دوران وطی ہونے کی صورت میں مرد کا قول اوراس کے ساتھ اس سے قتم لینا اس کا ثبوت مصنف عبدالرزاق میں امام توری کے قول سے ملتا ہے جبکہ عورت ثیبہ ہو۔
- (٦) عورتوں کا معائنہ کرنا۔اس کے دوطریقے مصنف عبدالرزاق نے ذکر کئے۔ایک بیر کہ مرداورعورت کو کسی علیحدہ جگہ جمع کیا جائے اورعورتیں حجاب میں کھڑی اسے یوں دیکھیئیں کہ وہ بوقت ضرورت جماع کرنے کو بیان کرسکیں۔ دوسرا طریقنہ بیہ کہ مرد ہم بستری کے وقت کیڑے برمنی لگی رہنے دے جس سے ٹابت ہوجائے کہ بیہ جماع کے قابل ہےاورہم بستری ہوتی ہے۔

حاصل کلام ہیر کہ موطا امام محدر حمۃ اللہ علیہ میں جواس باب کے تحت ذکر کیا گیا۔اس کی تائید وتوثیق کتب احادیث میں واضح الفاظ میں موجود ہے۔امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے آخر میں حضرت سعید بن مسیتب رضی اللہ عنہ کا ایک اثر تقل فر مایا کہ اگر کسی مر د کوجنون ہو یا اس کواپیا مرض ہو کہ جس کی بنایر وہ اپنی بیوی ہے ہم بستری نہ کرسکتا ہوتو اس صورت میں عورت کواختیار ہےخواہ وہ اس مرد کے پاس ر ہنا قبول کرے یا علیحد گی اپنا لے۔امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے اس سلسلہ میں ایک فیصلہ ذکر فر مایا کی عنین یا مجبوب کے علاوہ دوسری بیار یوں مثلاً جنون، جذام اور برص وغیرہ کہ جن کی وجہ سے میاں بیوی کے درمیان تعلق قائم نہیں ہوسکتا۔ برص وہ مرض ہے کہ جس میں جلد سفید ہو جاتی ہے اور زبر دست خارش ہوتی ہے۔جس سے نفرت آنے لکتی ہے۔ جذام کوڑھ کا نام ہے۔ان بیار یوں میں قاضی عورت كوبغيرمهلت كاختياردك كارجبيا كدرج ذيل حواله سے ثابت موتا ہے:

عن النوهرى قبال اذا تنزوج السوجل المواة جناب زهرى نے فرمایا: جب كوئى تخص شادى كرتا ہے اور

وبالسوجل عيب لم تعلم به جنون اوجذام اوبوص آدمی کواپياعيب (مرض) تھا جس کاعورت کوعکم نه تھا۔جيبا که خيرت. (مصنف ابن ابی شيبه جهم ۱۷۷) جنون، جذام يا برص توعورت کواختيار ديا جائے گا۔

یعنی اب وہ مرد کے پاس ہی رہنا پسند کرتی ہے یا علیحد گی جاہتی ہے۔اگر علیحد گی جاہتی ہے تو ان کے درمیان تفریق کر دی ک ئے گی۔ پیز

اعتراض

حدیث پاک میں ایک صحابی جناب رفاعہ کی ہوئی کا واقعہ آتا ہے کہ جب اسے رفاعہ نے تین طلاقیں دے دیں اور اس نے اپنی عدت کمل کرنے کے بعد عبد الرحمٰن بن زبیر سے نکاح کیالیکن انہیں مردانہ کمزوری میں مبتلا پایا اور ان کی شکایت حضور ضلا لیکن آئیلی ہوئے گئی تورسول کریم ضلا ہے گئی ہوئی نے اپنے خاوند کے عنین ہونے کی موسول کریم ضلا ہے گئی تھا ہے گئی ہوئی ہوئے کے ایک سال کی مہلت نہ دی لہذا حدیث پاک سے ثابت ہوا کہ عنین کے لئے ایک سال مہلت نہ دی لہذا حدیث پاک سے ثابت ہوا کہ عنین کے لئے ایک سال مہلت درست نہیں اورا حناف پھریے کیوں مہلت دیتے ہیں؟ (ملحن نورالانوارس ۲۳ سے مالانص)

جواب:

وامراة رفاعة بما ذكرت حكت صغر متاعه حضرت رفاعه كي بيوى نے جو كھان كى كزورى كى شكايت يا كالسواۃ رفاعة بما ذكرت حكت صغر متاعه حكايت كى۔وہ يتھى كەان كا آلەتئاس بهت چھوٹا ہے۔ينہيں كەوه (المهوط حصوماً الباب العنين بمطوعه بيروت) عنين بيں اور ہم احناف كے نزديك چھوٹا آله تناسل ہونے كى

صورت میںعورت کواختیار نہیں دیا جاتا۔

جناب رفاعہ کی بیوی نے جن الفاظ سے تشیباً شکایت کی تھی وہ ہیں ''ھدبة ٹوبی'' اس کامعنی کپڑے کا بٹا ہوا کوڑا ہے۔اس میں دواحمال ہو سکتے ہیں۔ایک یہ کہ دخول تو کرسکتا ہے لیکن کمزوری کی وجہ سے عورت کی حاجت پوری نہیں کرسکتا ۔ یہ مفہوم بھی عنین کی طرف اشارہ نہیں کرتا ہے اور دوسرااحمال یہ کہ ان کی بیوی نے کپڑا کا بٹا ہوا ایک کوڑا اٹھا کر دکھایا کہ ان کے عضو مخصوص کی لمبائی معمولی ہے۔اسی احتمال کوصا حب مبسوط نے بیان کیا۔ان دواحمالات میں ہم بستری پائی جاتی ہے لیکن عورت کی حاجت سے تھوڑی ہوتی ہے اور عنین وہ جوسرے سے ہم بستری پر قادر ہی نہیں لیعنی اس کے آلہ تناسل میں سکت ہی نہیں۔اس لئے حضرت رفاعہ کی بیوی والی حدیث کواحناف کے خلاف جمت کے طور پر پیش نہیں کیا جاسکتا کیونکہ احناف عنین کے مسئلہ میں اختیار دیتے ہیں نہ کہ اس کو جو ''ھدبة ثوبی ھذا'' کے قبیلہ سے ہو۔

اعتراض

حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے پاس ایک عورت آئی۔اس نے اپنے خاوند کے جماع نہ کر سکنے کی شکایت کی۔ آپ نے پوچھا کیا وہ تحر کے وقت بھی جماع نہ کر سکنے کی شکایت کی۔ آپ نے پوچھا کیا وہ تحر کے وقت بھی جماع نہیں کرسکتا؟ کہنے گئی نہیں۔ آپ نے فرمایا تو بھی ہلاک ہوئی اور اس کو بھی ہلاک کر دیالیکن اس کے باوجود تمہارے درمیان تفریق نہیں کروں گا۔اس واقعہ سے معلوم ہوا کہ حضرت علی المرتضٰی نے عنین کی بیوی کو اختیار نہیں دیا تھا اور احناف اختیار دے کراس واقعہ کی روشنی میں حضرت علی المرتضٰی رضی اللہ عنہ کی مخالفت کرتے ہیں۔

(مصنف عُبدالرَّوْإِق جِ ٢٥٦ باب الذي يصيب امرأته ثم ينقطع مطبوعه بيروت)

جواب علامہ سرحسی رحمۃ الله علیہ نے یہی سوال نقل کر کے اس کا جواب ارشاد فر مایا۔ ہم اسے ذیل میں درج کرتے ہیں۔

ہم حفزت عمر رضی اللہ عنہ کی حدیث سے استدلال کرنے

لكن نستدل بحديث عمر رضى الله عنه وقد

روى مشله عن عبد الله بن مسعود وعن على رضى الله عنهم انه فرق بين العنين وبين امراته واوجب عليه المهركاملا والصحيح من الحديث الذى رووا عن على رضى الله عنه ان تلك المراة قالت لم يكن ذالك منه الامرة وفى هذا لايفرق بينهما عندنا.

(الهبوط السرحىج٥٥ ا١٠ باب العنين)

میں اور الی ہی روایت حضرت عبداللہ بن مسعود سے بھی آئی ہیں اور حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فر مایا کہ عنین اور اس کی بیوی کے درمیان تفریق کردی جائے گی اور انہوں نے اس پر کامل مہر واجب کیا اور حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے صحیح حدیث جومحد ثین کیا اور حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے صحیح حدیث جومحد ثین کرام نے روایت کی وہ یہ ہے کہ اس عورت نے بیہ کہا تھا کہ میر بے فاوند نے صرف ایک ہی مرتبہ مجھ سے صحبت کی ہے۔ اس صورت میں ہم احناف کے نزدیک ان دونوں میاں بیوی میں جدائی نہیں میں الی جائے گی۔

حفرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے پاس عورت نے جوشکایت کی اس سے مرد کاعنین ہونا ٹابت نہیں ہوتا کیونکہ ایک دفعہ ہم بستری کاعورت خودا قر ارکر رہی ہے لہٰذااس روایت سے احناف پراعتر اض درست نہیں۔ دوسرایہ کہ حضرت علی المرتضٰی رضی اللہ عنہ کا عنین کے بارے میں صاف قول منقول ہے۔اس کے ہوتے ہوئے احناف پراعتر اض کیسا؟ قول علی المرتضٰی ملاحظہ ہو:

(باب التنين باب النكاح حدیث ۱۹۵۰ مطبوعه طب) حفرت علی المرتضی رضی الله عنه سے مردی ہے کہ فر مایا عنین کوایک سال کی مہلت دی جائے گی ۔ اگر عورت سے ہم بستری کر لی تو بہتر ورندان دونوں کے درمیان تفریق کردی جائے گی۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

کنواری سے نکاح کی اجازت لینے کا بیان
ہمیں امام مالک نے عبید اللہ بن فضل سے وہ نافع بن جیر
سے خبر دیتے ہیں اور وہ حضرت عبد اللہ بن عباس سے بیان کرتے
ہیں کہ رسول کریم ضلاکہ المنظم نے فرمایا: شادی شدہ عورت اپنی
ذات کی اپنے ولی سے زیادہ حق دار ہے اور کنواری سے اس کی
ذات کے بارے میں اجازت ما تکی جائے اور اس کی خاموثی اس کی

امام محمد کہتے ہیں کہ یہی جماراعمل ہے اور امام ابوطنیفدرضی اللہ عنہ کا بھی یہی قول ہے اور باپ کی شخصیت یا غیر باپ کی شخصیت اس میں برابر ہے۔

 عن على رضى الله عنه قال يوجل العنين سنة فان وصل والا ففرق بينهما.

(كنزالعمال ج١١ص ٥٤٠)

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهٰذَانَأُخُذُ وَهُوَ قَوْلُ آبِى حَنِيْفَةَ وَذَاتُ الْآبِ وَغَيْرِ الْآبِ فِي ذُلِكَ سَوَاجُ.

٥٢٩- أَخُبَرُنَا مَالِكُ آخُبَرُنَا قَيْسُرُ هُبُنُ الرَّبِيْعِ الْاسَدِيُّ عَنْ عَهْدِ الْكَوِيْمِ الْجَزَرِيِّ عَنْ سَغِيدٍ فَهُ الْمُسَيَّبِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّلَيْكُالَيْكُ كَثَرُ تُسْتَأْذَنُ الْإِسْكَارُ فِي اَنْفُسِهِنَّ ذَوَاتُ الْآبِ وَعَيْرِالْآبِ قَالَ الْإِسْكَارُ فِي اَنْفُسِهِنَّ ذَوَاتُ الْآبِ وَعَيْرِالْآبِ قَالَ

مُحَمَّدُ وَبِهِٰذَانَا حُدُ.

اجازت طلب کی جائے۔ باپ والی اورغیر ہاپ والی برابر ہیں۔ امام محرکتے ہیں کہای پر مارامل ہے۔

نو الله الله الموضوع پر بالنفصيل گفتگو ہم باب ۲۲۶ میں کر چکے ہیں۔ وہاں ملاحظہ فرمائیں۔

٢٣٤- بَابُ النِّكَاحِ بِغَيْرِ وَلِيّ

٥٣٠ - ٱنْحَبَوَ نَا مَالِكُ ٱخْبَرَنَا رَجُلُ عَنْ سَعِيْدِ بْنِ الْمُسَيَّبِ قَالَ قَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ لَا يَصْلُحُ لِامْرَأَةٍ اَنُ سَنُكِحَ الْآ بِسِاذُنِ وَلِيْهِسَا اَوْ ذِى الرَّاكِي مِنْ اَهْلِهَا أوالسُّلُطَان

قَالَ مُحَمَّدُ لَا نِكَاحَ إِلَّا بِوَلِيّ فَإِنْ تَشَاجَرَتُ رِهِيَ وَالْوَلِيُّ فَالسَّلُطَانُ وَلِي مَّنُ لَا وَلِيَّ أَنَّ لَا وَلِيَّ لَهُ فَامَّا اَبُوْحَنِيْفَةَ قَالَ إِذَا وَضَعَتْ نَفُسَهَا فِي كَفَاءَةٍ وَلَمْ تُقَصِّرُ فِي نَـ فُسِهَا فِـى صَـدَاقِ فَـالنِّكَاحُ جَائِزٌ وَمِنْ حُجَّتِهِ قَوْلُ عُمَرِفِي هٰذَا الْحَدِيْثِ أَوْذِي الرَّأْيِ مِنْ أَهْلِهَا أَنَّهُ لَيْسَ بِوَلِيِّ وَقَدْ آجَازَ نِكَاحَهُ لِأَنَّهُ إِنَّمَا أَرَادُ أَنْ لَّا تُقَصِّرَ بِنَفْسِهُا فَإِذَا فَعَلَثُ هِيَ ذَٰلِكَ جَازً.

ولی کی عدم موجود کی میں نکاح کرنے کا بیان ہمیں امام مالک نے ایک مخص سے خبر دی جو حضرت سعید بن ميتب رضى الله عنه سے بيان كرتا ہے۔ انہوں نے كہا كه جناب حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنه نے فر مایا :کسی عورت کوزیب نہیں دیتا کہ وہ اپنے ولی کے اذن کے بغیر نکاح کرے پاکسی اور مخف کی رائے کے بغیر جواس کے خاندان میں صاحب رائے ہویا بادشاہ کی اجازت کے بغیر۔

امام محمر کہتے ہیں ولی کے بغیر نکاح ہی نہیں ہوتا۔ اگر عورت اوراس کے ولی کے درمیان جھکڑا ہو جائے تو بادشاہ ہراس مخف کا ولی ہے جس کا اور کوئی ولی نہ ہولیکن امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ فر ماتے میں کہ جب کسی عورت نے اپنا نکاح اپنے ہی کفو میں کیا اور حق مہر میں بھی کی ندکی تو یہ نکاح جائز ہے۔اس کے جواز کی دلیل ان کے نزدیک حضرت عمر رضی الله عنه کا وہ قول ہے جواس حدیث میں موجود ب:او ذى الراى من اهلها (ايخ فاندان كے صاحب رائے کی اجازت ہے) حالانکہ میخص ولی نہیں اور پھر بھی اس کی موجودگی میں نکاح کو جائز قرار دیا گیا حالانکہ ان کا مقصد پیتھا کہ عورت اپنے حق مہر میں کمی نہ کرے۔ جب وہ ایسا ہی کرے تو نکاح

> عورت ہے شادی کرتے وقت حق مہر مقررنه کرنے کا بیان

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے بتایا کہ عبیدالله بن عمر کی ایک بیٹی جس کی والدہ زید بن خطاب کی صاحبزادی تھی۔وہ (عبیداللّٰد کی بیٹی )عبداللّٰد بنعمر کی زوجیت میں تقى پهرعبدالله بن عمر كاانقال ہو گيا اوراس عورت كاحق مهرمقرر نه كيا كيا تفا\_اس لزكى كى والدوحق مبرطلب كرف كى توابن عمرف

نو ا اس باب کے مسئلہ کی تفصیل بھی باب ۲۲۲ میں گزر چکی ہے اس لئے دوبارہ لکھنا فضول ہوگا۔ وہاں دیکھ لی جائے۔ ٢٣٥- بَابُ الرَّجُلِ يَتَزَوَّ جُ الْمَرْأَةَ وَلَا يَفَرِضُ لَهَا صَدَاقًا

٥٣١ - أَخُبَرُ نَا مَالِكُ حَدَّثَنَا نَافِعُ أَنَّ بِنُتَّا لِعُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ وَامُّهَا اِبْنَهُ زَيْلِةِ بْنِ الْخَطَّابِ كَانَتْ تَحْتَ ابْنِ لِعَبُكِ اللَّهِ بُن عُمَرَ فَمَاتَ وَلَمْ يُسَمِّ لَهَا صَدَاقًا. فَقَامَتُ ٱمُّهَا تَبْطُلُبُ صَدَاقَهَا فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ لَيْسَ لَهَا صَدَاقً وَلَوْ كَانَ لَهَا صَدَاقُ لَمْ نُمْسِكُهُ وَلَمْ نُظٰلِمُهَا

فَابَتُ أَنْ تَقْبَلَ ذٰلِكَ فَجَعَلُواْ بَيْنَهُمُ زَيْدَ إِبْنَ ثَابِتٍ فَعَطَى اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنَ

کہااس کے لئے کوئی حق مہرنہیں ہے اور اگر حق مہر ہوتا تو ہم اسے نہ دو کتے اور نہ ہم نے اس عورت پر زیادتی کی ہے۔حضرت ابن عمر کی اس بات کو اس کی والدہ نے تشکیم نہ کیا اور لوگوں نے حضرت زید بن ثابت کو ان کے درمیان ثالث مقرر کیا۔انہوں نے فیصلہ فرمایا کہ اس عورت کوحق مہرنہیں ملے گا۔ ہاں وراثت کی حقد ار

امام محد کہتے ہیں کہ ہم اس پڑھل نہیں کرتے۔

امام ابو صنیفہ نے ہمیں جناب ہماد سے اور وہ ابراہیم نحقی سے بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نے کسی عورت سے شادی کی اور اس کے لئے حق مہر مقرر نہ کیا پھر وہ وطی سے پہلے انقال کر گیا۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے اس کا فیصلہ فر مایا کہ اس عورت کو اس کی مثل عورتوں کا ساحق مہر ملے گا نہ اس سے کم اور نہ زیادہ۔ جب فیصلہ سنا چکے تو فر مایا اگر یہ فیصلہ درست ہوا تو اللہ کی تو فیق سے اور اگر خطا ہوا تو میری اور شیطان کی طرف سے ہوگا۔ اللہ اور اس میں سے اور اگر خطا ہوا تو میری اور شیطان کی طرف سے ہوگا۔ اللہ اور اس میں سے اور اگر خطا ہوا تو میری اور شیطان کی طرف سے ہوگا۔ اللہ اور اس میں سے ایک خوش جناب معقل بن سنان آجھی کھڑ ہوئے وہی فیصلہ کیا جورسول اللہ خطا ہوا تو میری ایس مسئلہ کا فیصلہ بروع بنت واشق آجھی کے خوش ہوئی اللہ خوش ہوئی سے میں عبداللہ ابن مسعود کو اتنی خوش ہوئی کہ جتنی خوش اس سے پہلے بھی نہ ہوئی کیونکہ ان کا فیصلہ نبی علیہ کہ مطابق فکا۔ مسروق بن اجدع نے کہا میراث نکا۔ مسروق بن اجدع نے کہا میراث نہیں ہوتی کہ جب تک اس سے پہلے مہر نہ ہو۔

امام محد نے کہ کہ ہماراای پڑنمل ہے اور یہی قول امام ابو صنیفہ اور عام فقہائے کرام کا ہے۔ قَالَ مُحَمَّدُ وَلَسْنَا نَأْحُدُ بِهِذَا.

٥٣٢ - أَخْبَرُ نَا ٱبُوْحَنِيْ فَةَ عَنْ حَمَّادٍ عَنْ إِبْرَاهِيْمَ السَّخْعِيِّ آنَّ رَجُلًا تَزَوَّجَ إِمْرَأَةً وَلَمْ يَفُرِضُ لَهَا صَدَاقًا فَمَاتَ قَبْلُ ٱنُ يَكُرُ خُلَ بِهَا فَقَالُ عَبُدُ اللَّهِ بَنُ مَسْعُوْدٍ فَمَاتَ قَبْلُ ٱنُ يَكُنُ صَوَابًا فَمِنَ اللَّهِ وَإِنْ يَكُنُ حَطَأً لَهَا صَدَاقٌ مِثْلِهَا مِنْ يَسَاءِ هَا لَاوَكُسَ وَلَا شَطَطَ فَلَمَّا فَهَا صَدَاقٌ مِثْلِهَا مِنْ يَسَاءِ هَا لَاوَكُسَ وَلَا شَططَ فَلَمَّا فَعَلَى مَنَ اللَّهِ وَإِنْ يَكُنُ خَطأً قَطَى اللَّهِ وَإِنْ يَكُنُ حَطأً قَطَى اللَّهِ وَإِنْ يَكُنُ خَطأً فَكَمَّ وَمُنَ اللَّهِ وَإِنْ يَكُنُ خَطأً وَمَسُولُ اللَّهِ صَلَالَةً مَنْ اللَّهِ وَالْكَهُ وَكُنُ اللَّهُ عَلَيْكُولَ اللَّهِ وَكَانَ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُولَ اللَّهِ وَلَا يَعْمُ اللَّهُ عَلَيْكُولَ اللَّهِ وَكَانَ مِنْ اصَحَابٍ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكُولَ اللَّهِ عَلَيْكُولَ فَقَلَ وَمُنْ اللَّهِ عَلَيْكُولَ اللَّهِ وَكَانَ مِنْ اصَحَابُ وَاللَّهُ مَلْ اللَّهِ عَلَيْكُولَ اللَّهِ عَلَيْكُولَ اللَّهِ فَوْلَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكُولَ اللَّهِ فَوْلَ وَمُنُولِ اللَّهِ وَلَا يَعْمُ لِهُ وَلَا لَاللَهِ فَوْلَ وَمُنْ اللَّهِ فَوْلَ وَمُنْ اللَّهِ فَوْلَ وَمُهُ إِللَّهُ اللَّهِ فَوْلَ وَمُنْ اللَّهِ فَوْلَ وَمُنْ اللَّهِ فَوْلَ وَمُنْ اللَّهِ فَوْلَ اللّهِ فَوْلَ وَمُنْ اللّهِ فَوْلَ وَمُنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَلْ اللّهِ مَا اللّهِ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

قَالَ مُحَمَّدُ وَ بِهٰذَا نَأْخُذُ هُوَ قُولُ إَبِي حَنِيْفَةَ وَالْعَاشَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا

امام محررحمۃ اللہ علیہ نے دوعددروایات ذکر فرمائیں۔ پہلی روایت کے بعد فرمایا کہ اس پر ہماراعمل نہیں اور دوسری کے متعلق فرمایا کہ ہم اس پڑمل کرتے ہیں۔ پہلی روایت میں جو واقعہ ذکر کیا گیا۔ اس میں بھی وہی مسئلہ تھا جو دوسری روایت میں مذکور ہوا۔ وہاں بھی نکاح کے بعد وطی نہ ہوئی تھی کہ خاوند کا انتقال ہو گیا۔ اس پرلڑکی کی والدہ نے اپنی بیٹی کے حق مہر کا مطالبہ کر دیا چونکہ حق مہر بوقت نکاح مقرر نہیں کیا تھا اس لئے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما اور زید بن ثابت رضی اللہ عنہمانے یہ فیصلہ دیا کہ اس صورت میں حق مہر نہیں سلے گا۔ ان حضرات کی رائے بیتھی کہ جب حقوق زوجیت ادانہیں ہوئے جس کی وجہ سے حق مہر لازم ہوتا ہے تو حق مہر کی اوائیگی نہ ہوگی۔ ہاں میراث ملے گالین حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے اس جیسے ایک واقعہ میں عورت کے لئے حق مہر مثلی کا فیصلہ نہ ہوگی۔ ہاں میراث ملے گالین حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے اس جیسے ایک واقعہ میں عورت کے لئے حق مہر مثلی کا فیصلہ نہ ہوگی۔ ہاں میراث ملے گالین حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے اس جیسے ایک واقعہ میں عورت کے لئے حق مہر مثلی کا فیصلہ نہ ہوگی۔ ہاں میراث ملے گالین حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے اس جیسے ایک واقعہ میں عورت کے لئے حق مہر مثلی کا فیصلہ نہ ہوگی۔ ہاں میراث میں اللہ عنہ کی اور کیا ہوئے ہیں عورت کے لئے حق مہر مثلی کا فیصلہ نہ ہوگی۔ ہاں میراث میں اللہ عنہ نے اس میراث میں عورت کے لئے حق میں عورت کے لئے حق میں عورت کے لئے حق میں عورت کے لئے حق میں عورت کے لئے حق میں عورت کے لئے حق میں عورت کے لئے حق

فر مایا جس کی توثیق ایک صحابی حضرت معقل بن سنان نے اسی مجلس میں کر دی کہ بالکل ایسا ہی فیصلہ حضور ﷺ نے بروع بنت واشق انجعی کے متعلق فر مایا تھا۔ بیس کرحضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عندا تنے خوش ہوئے کہالیبی خوشی بھی ان سے دیکھنے میں نہ ہ ئی تھی ۔امام محد رحمۃ اللّٰدعلیہ نے اس دوسرے واقعہ کے فیصلہ کواپنا مسلک قرار دیا اوراسی کوامام ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنہ کا قول بھی فر مایا ۔ ایسے مواقع پر بعض متعصب لوگ امام اعظم رضی الله عنه اور احناف پریه الزام دھرتے ہیں کہ ان کے مسائل اپنی رائے اور اجتہاد کی پیداوار ہیں۔جن کوقر آن وحدیث ہے کوئی تعلق نہیں ۔اس قتم کی باتوں کے جواب میں ہم حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما کے فیصله کی توثیق وتائید چند کتب احادیث سے پیش کرتے ہیں۔ و بالله التوفیق

حضرت عبداللہ بن مسعود کے فیصلہ کی کتب حدیث سے تا سُد

عن شعبى عن قتادة ايضا ان رجلا اتى ابن مسعود فساله عن امراة توفي عنها زوجها ولم يدخل بها ولم يفرض لها فقال له ابن مسعود اسئل الناس فان الناس كثير اوكما قال فقال الرجل والله لومكشت حولا ماسئلت غيرك قال فردده ابن مسعود شهرا ثم قام فتوضا ثم ركع ركعتين ثم قال اللهم ماكان من صواب فمنك وماكان من خطا فمنى ثم قال ارى لها صداق احدى نساء هاولها الميراث مع ذالك وعليها العدة فقام رجل من اشجع فقال اشهد لقضيت فيها كقضاء رسول الله صَّلِلْتُهُ الْمُنْكُلِقُ فَي بـروع بنت واشق كانت تحت هلال بن امية قال ابن مسعود هل سمع هذا معك احد قال نعم فاتى بنفر من قومه فشهدوا بذالك قال فسماراوا ابن مسعود فرح بشيء مافرح بذالك حين وافق قضاء رسول الله عليه.

(مصنف عبدالرزاق ج٢ص ٩ ٢٨ باب الرجل يتزوج فلا يفرض صدا قاالخ مطبوعه ببروت)

حضرت قیادہ سے جناب معنی بھی روایت کرتے ہیں کہ ایک تخص حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے پاس آیا۔اس نے یو چھا کہایک عورت کا خاوند ہم بستری کرنے سے قبل ہی فوت ہو جائے اور بوقت نکاح حق مہر بھی مقرر نہ کیا گیا ہو ( تو اس کا کیا حکم 🧲 ے؟)اسے حضرت ابن مسعود رضی اللّه عنهمانے فر مایا: جاؤ جا کر دیگر 📮 صحابہ کرام سے دریافت کرو۔اس وقت بہت سے صحابہ کرام موجود 💆 ہیں یا جوبھی آپ نے فر مایا اس شخص نے اس کے جواب میں کہا: 🛂 خدا گیشم!اگر مجھے سال بھرا نظار کرنا پڑے تب بھی آپ کے بغیر 🛡 سی اور سے نہیں یو چھوں گا۔ راوی بیان کرتا ہے کہ حضرت ابن مسعود نے اسے ایک ماہ بعد آنے کو کہا۔ ایک ماہ گزرنے برآپ نے اٹھ کر وضوفر مایا اور دورکعت نفل ادا کرنے کے بعد یوں عرض کیا۔اےاللہ! جو کچھ درست باتیں ہوں گی وہ تیری طرف سے اور جو خطا ہوگی وہ میری طرف سے ہے۔ پھر فر مایا میں اس عورت کے لئے اس کی قوم کی عورتوں کا ساحق مہر ملنے کا فیصلہ دیتا ہوں اور اس

گی ۔اتنے میں ایک انجعی مرد کھڑا ہوا کہنے لگا میں گواہی دیتا ہوں كه آب نے اس مسئلہ ميں بعينہ وہى فيصله كيا جو رسول الله صَلِينًا اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْ مِن مِن واشق كم متعلق فرمايا تها جو بلال بن امیه کی زوجیت میں تھی۔حضرت ابن مسعود رضی الله عنهمانے اس مرد کو یو چھا: کیا تیرے ساتھ حضور ﷺ کے ندکورہ فیصلہ کو سننے والا کوئی اور بھی ہے؟ عرض کی ہاں۔ پھر وہ اپنی قوم میں سے چند آ دمیوں کو لے کرآیا ۔ان سب نے اس کی گواہی دی ۔راوی بان کرتے ہیں کہ حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہما کولوگوں نے اس

کے ساتھ ساتھ اسے دراثت بھی ملے گی اور عدت بھی گز ارنا پڑے

19

بات سے اتناخوش یا یا کہ اسقدر آپ کوبھی خوش نہ دیکھا جبکہ آپ کا فیصلہ رسول اللہ ضَلِ اللّٰہِ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما ہے روایت ہے کہ میر ہے پاس ایک آدی آیا اور ایسے مخص کے متعلق سوال کیا جس نے شادی کی لیکن حق مبر مقرر نہ کیا اور ہم بستری ہے بل ہی فوت ہو گیا ۔ فرمائے ہیں کہ میں نے فیصلہ دیا کہ نہ کورہ عورت کو پوراحق مبر ملے گا اور نہیں ملی ۔ سائل نے عرض کیا اپنی رائے سے فیصلہ دیجے ۔ فرماتے ہیں کہ میں نے فیصلہ دیا کہ نہ کورہ عورت کو پوراحق مبر ملے گا اور میراث بھی ملے گی اور عدت بھی گزارنا پڑے گی۔ اس مجلس سے ایک آدی نے کھڑے ہو کر کہا: خدا کی تنم! آپ کا فیصلہ حضور میں اللہ کہ اس فیصلہ کے مطابق ہے جو آپ نے بروع بنت واشق کے بارے میں فرمایا تھا۔ راوی بیان کرتا ہے کہ حضرت ابن مسعود اپنے فتو کی کوحضور ضابق گئے گئے گئے گئے گئے ۔ امام محمد کہتے ہیں مسعود اپنے فتو کی کوحضور ضابق گئے گئے گئے ۔ امام محمد کہتے ہیں کہ اس سے بل حق مہر واجب نہ ہو۔ یہی امام کہ کہتے ہیں کہا وقت تک واجب نہیں ہوتے جب تک اس سے بل حق مہر واجب نہ ہو۔ یہی امام البوضیفہ رضی اللہ عنہ کو اس کے برائے ہیں۔ ( کتاب الآ بار ص ۱۸ من تردج ولم لیزم طاحد یہ کہ اس معقل بن بیار آجمی رضی اللہ عنہ کے مطابق بیں۔ ( کتاب الآ بار ص ۱۸ من تردج ولم لیزم طاحد یہ ۲۰۰۰)

نوٹ : یا در ہے کہ'' بیبی شریف''جے کے ۲۴۵ پر مذکور شخص کے اسم کے متعلق تحریر ہے:''معقل بن یساد وہذا وہم والصواب معقل بن سنان لینی اس کا نام معقل بن بیارلکھناوہم ہے صبحے پیہے کہ اس کا نام معقل بن سنان تھا''رضی اللہ عنہ۔

بروایت مسروق ندکورہ روایت ذکر کرنے کے بعدامام بیہ فی فرماتے ہیں:

یہ اسناد سیح ہیں اور ان میں اس شخص کا نام معقل بن سنان ذکر کیا گیا ہے۔ یہ شہور صحافی ہیں اور اسے یزید بن ہارون نے بھی جو ایک بہت بڑے حافظ الحدیث تھے ،عبد الرحمٰن بن مہدی وغیرہ کے ساتھ دوسری سندسے ذکر کیا اور وہ بھی پہلی کی طرح سیح ہیں۔

هذا اسناد صحیح وقد سمی فیه معقل بن سنان وهو صحابی مشهور ورواه یزید بن هارون وهو احد حافظ الحدیث مع عبد الرحمن بن مهدی وغیره باسناد اخر صحیح کذالک.

(بيهق شريف ج عص ۲۳۵)

نیزیہ بات بھی پیش نظررہے کہ بروع بنت واش کا واقعہ بیان کرنے والے مخص کے نام کا اختلاف حدیث ندکورکو کمزورنہیں کرتا کیونکہ ایسی تمام روایات کی اسانیہ ملیحے ہیں۔

خلاصة كلام : احناف كا مذكوره مسئله مين مسلك بهت ى كتب احاديث سے مؤيد ہے۔ اس مسلك كاتعلق بواسط حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنها خود سركار دوعالم ضلاً الله الله عنها تحديث على الله عنها خود سركار دوعالم ضلاً الله الله عنها تحديث كے مطابق ہے۔ اس كے متعصب لوگ جو ہم پر بيالزام لگاتے ہيں كماحناف "اصحاب الرائے" ہيں اور ان كے مسائل اپني رائے اور اجتهاد پر موقوف ہوتے ہيں۔ بيالزام سراسر غلط ہے بلكه بيا بابت ہوا كماحناف كے ہرمسكله كى بيت پركوئى آیت یا حدیث موجود ہے۔ دوسرى بات بي محى ثابت ہوئى كم يحملوگ جو بيہ كتبح ہيں كماحكام كا ماخذ صرف كتاب وسنت ہيں اور جمته كا قول اس بارے ہيں جمت نہيں اور نہ ہى تقليد جائز ہے۔ بي محى غلط نظر بيہ ہے كيونكه حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنها في اس مسئلہ كے متعلق ميرے پاس حضور ضلا الله الله الله الله عنها مار مسئلہ عن حدیث نہيں تو سائل نے کہا۔ اپنی رائے سے فيصلہ دیجئے۔ اس كاصاف مطلب بيہ كما گرمجہد كوكى پیش آمدہ مسئلہ ميں حدیث نہ مطبق وہ اپنے اجتہاد سے فيصلہ کرسکتا ہے۔ امام شافعى رضى اللہ عنه كا مام اعظم كے مؤقف كى طرف رجوع

نذگورہ باب میں امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے دوروایات و کرفر ما نمیں جن کی شرح ہم نے بیان کر دی ہے۔ مذکورہ مسئلہ میں اختلاف ہے۔حضرت عبداللہ بن عمر، زید بن ثابت اورعلی المرتضی رضی اللہ عنہم کا نظریہ یہ ہے کہ جس عورت کا خاوند وطی سے قبل فوت ہوجائے اور حق مہر بھی مقرر نہ کیا گیا ہوتو حق مہر ادا کرنا لازم نہیں ہوگا لیکن حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ اوغیرہ کا فیصلہ یہ ہوگا کیکن حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے اس میں حضرت عبداللہ بن ثابت اور مسعود رضی اللہ عنہ کولیا جس کے بیچھے حضور ﷺ کا فیصلہ تھا ۔امام شافعی رضی اللہ عنہ دونوں اماموں میں اس مسئلہ پراختلاف بیدا ہوالیکن جب امام شافعی رضی اللہ عنہ کو ثقہ رہوں کی دونوں اماموں میں اس مسئلہ پراختلاف بیدا ہوالیکن جب امام شافعی رضی اللہ عنہ کو ثقہ رادیوں سے حضرت عبداللہ بن مسعود والا فیصلہ پہنچا تو انہوں نے اپنے مسلک قدیم سے رجوع کر کے امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ والا نظر یہ اپنے الیا۔حوالہ پیش خدمت ہے:

وفى الباب عن الجراح حدثنا حسن بن على الخلال الخبرنا يزيد بن هارون كلاهما من سفيان عن منصور نحوه حديث ابن مسعود حديث حسن صحيح وقد روى عنه من غير وجه والعمل على هذا عند بعض اهل العلم من اصحاب النبى صلايي وغيرهم وبه يقول الثورى واحمد واسحاق وقال بعض اهل العلم من اصحاب النبى واسحاق وقال بعض اهل العلم من اصحاب النبى واسحاق وقال بعض اهل العلم من اصحاب النبى وابن عباس وابن عمر اذا تزوج الرجل امراة ولم وابن عمر اذا تزوج الرجل امراة ولم يدخل بها ولم يفرض لها صداقا حتى مات قال لها

اس باب میں جراح سے بھی روایت ہے کہ جمیں حسن بن علی خلال نے بتایا ۔ ہمیں بزیر بن ہارون نے دونوں سفیان سے وہ منصور سے حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہما کی حدیث جیسی روایت کرتے ہیں ۔ یہ حدیث حسن سے جے۔ ان سے اور بھی طریقوں سے اس کی روایت کی گئی ہے اور حضور ضلاتی ایک بھی ہے کہ مام میں سے بعض اہل علم کااس بر عمل ہے اور جناب توری ، احمد ، اسحاق میں سے بعض اہل علم جن میں علی الرتفنی ، زید بن ثابت ، ابن عباس اور ابن عمر بھی ہیں ۔ کہتے ہیں کہ جب کوئی شخص کسی عورت سے شادی کرتا ہے اور ہم بستری تک نوبت نہیں پہنچی اور نہ ہی حق مہر مقرر ہوا کرتا ہے اور ہم بستری تک نوبت نہیں پہنچی اور نہ ہی حق مہر مقرر ہوا

السيراث ولا صداق لها وعليه العدة وهو قول الشافعي وقال لوثبت حديث بروع بنت واشق لكانت الحجة فيما روى عن النبي صلايا التيالية فيما روى عن النبي صلايا القول وقال عن الشافعي انه رجع بمصر عن هذا القول وقال بحديث بروع بنت واشق.

رتر ندی شریف ج اص ۲۱۷ باب ماجاء فی الرجل یتز وج فیموت عنها قبل ان یفرض لهام طبوعه سعید کمپنی کراچی )

عنها قبل ان يفرض لهامطبوء سعيد کمپنی کراچی) بنت واشق کی حدیث پرفتو کی دیا کرتے تھے۔

قارئین کرام!امام شافعی رحمة الله علیہ کو شروع میں چونکہ بروع بنت واشق کی حدیث کی صحت نہیں ملی تھی اس لئے وہ اپنے پہلے قول کے مطابق ہی فتو کی ویتے رہے لیکن جو نہی انہیں اس کی صحت پنچی تو انہوں نے رجوع فر ما کرامام ابوحنیفہ والا مسلک اختیار فر ما لیا۔ یہی وجہ ہے کہ بعض صحابہ کرام کو جب مذکورہ حدیث نہ ملی تھی تو وہ اس کے خلاف فتو کی دیتے تھے لیکن ملنے پر اپنا فیصلہ تبدیل کر لیا۔ جس کا ثبوت ملاحظہ ہو:

اخبونا ابن طاووس عن ابيه انه كان يقول لا صداق لها اذا مات ولم يفرض لها ولم يدخل بها حتى سمع بحديث ابن مسعود فقفى عنها فلم يقل فيها شيئا.

(مصنف عبدالرزاق ج٢ص ٨٧٨)

ہمیں ابن طاؤوس نے اپنے والد سے خبر دی کہ وہ کہا کرتے سے کہ ایسی عورت کے لئے کوئی حق مہر نہیں جب اس کا خاوند فوت ہو جائے اور نہ ہی اس کا حق مہر مقرر کیا گیا ہواور نہ ہی اس سے وطی کی گئی ہو، یہاں تک کہ انہوں نے حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہا والی حدیث می تو اپنے پہلے قول سے رک گئے پھراس کے بارے میں بھی کچھنہ کہا۔

تھا۔ یہاں تک کہ خاوند فوت ہو گیا تو اس کی عورت کومیراث ملے

کی ۔ حق مبرنہیں ملے گا اور اسے عدت بھی گزار نا پڑے گی اور امام

شافعی کا بھی یہی قول ہے اور امام موصوف نے فرمایا اگر بروع بنت

واشق کی حدیث ثابت ہو جائے تو وہ ہم پر ججت ہوگی کیونکہ وہ تو نبی

کریم سے مروی ہے۔ امام شافعی سے مروی ہے کہ انہوں نے مصر

میں رہنے کے دوران اینے اس قول سے رجوع کر لیا تھا اور بروع

اعتراض

جب مرد نے عورت سے وطی ہی نہیں کی تو پھر تق مہر کس چیز کا واجب ہو گیا؟ کیونکہ تق مہراصل میں عورت کی شرمگاہ کو استعال کرنے کا شرعی عوض ہے اس لئے جب دخول سے قبل طلاق ہو جائے اور حق مہر مقرر نہ کیا گیا ہوتو حق مہر کے وجوب کا کوئی بھی قول نہیں کرتا صرف دو تین کیڑے دینے پڑتے ہیں جے متعہ کہا جاتا ہے۔ یہی بعینہ صورت مرد کے فوت ہونے میں ہے کین اس میں حق مہر واجب ہونے کا قول کیا جارہا ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ یہ بات غیر معقول ہے اس کئے حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما کی غیر معقول بات کی اتباع میں احناف کا فتو کی بھی غیر معقول ہوگا ور نہ ان دونوں صور توں میں فرق واضح کیا جائے۔

جواب: پہلی بات تو یہ ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما کا قول محض ان کا ہی قول نہیں کہ اسے غیر معقول کہا جائے بلکہ ان

کے قول کے پیچھے حضور ﷺ کی حدیث پاک ہے جو بروع بنت واشق کے بارے میں آپ نے ارشاد فر مائی اور جس کی تحقیق
ہونے پرامام شافعی رضی اللہ عنہ ایسے مجتبد نے اپنے سابق قول سے رجوع فر مالیا لہٰذا اسے غیر معقول کہنا نہایت نامعقول بات ہے۔
رہا یہ کہ ان دونوں صورتوں میں فرق کیا ہے کہ جس کی بنا پر مطلقہ کو تو متعہ ملتا ہے اور خاوند کی فوتیدگی پر حق مہر کامل ملتا ہے؟ آسے اس فرق کو ابن قد امہ نے ان الفاظ سے بیان کیا ہے:

ولان الموت معنى يكمل به المسى فكمل به مهر المثل لمفوضة كالدخول وقياس الموت على

کیونکہ موت ازروئے معنی مقرر شدہ حق مہر کو کمل کر دیتی ہے اور مفوضہ کا مہر مثلی بھی موت سے کمل ہو جاتا ہے جیسا کہ وطی

الطلاق غير صحيح فان الموت يتم بها النكاح في كمل بها الصداق والطلاق يقطعه ويزيله قبل اتمامه ولذالك وجبت العدة بالموت قبل الدخول ولم تبجب بالطلاق وكمل المسمى بالموت ولم لكمل بالطلاق.

(المغنى ج٨ص ٥٩ حديث ٢١٢ ٥ مع شرح كبير مطبوعه بيروت)

سے مکمل ہو جاتا ہے اور موت کو طلاق پر قیاس کرنا تھی خہیں ہے کیونکہ موت کے ساتھ نکاح مکمل ہو جاتا ہے لہٰذا اس کے ساتھ حق مہر بھی مکمل ہو جائے گا اور طلاق نکاح کو ختم کر دیت ہے اور زائل کر دیتی ہے ۔ حق مہر کے مکمل ہونے سے پہلے ۔ اس لئے موت کے ساتھ قبل وخول عدت واجب ہو جاتی ہے اور قبل وخول طلاق سے عدت واجب ہو آل اور مقرر شدہ حق مہر موت کے ساتھ مکمل ہو حائے گا' طلاق کے ساتھ مکمل نہ ہوگا۔

ابن قد امدرجمۃ اللہ علیہ کی تحریر کا مطلب یہ ہے کہ موت اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتی ہے اور طلاق دینا خاوند کا فعل ہوتا ہے لہذا موت کو طلاق پر قیاس نہیں کریں گے کیونکہ موت وہ شے ہے جس سے نکاح مکمل ہوجاتا ہے اس لئے اس کی عدت بھی ہے اور میراث بھی واجب ہوتا ہے اور حق مہر بھی کامل دینا پڑتا ہے لیکن طلاق قبل دخول کی صورت میں نہ عدت ہوتی ہے اور نہ ہی حق مہر دینا واجب ہوتا ہے ، جب دخول نہ ہوا ہو۔ صرف متعددینا خاوند پر لازم ہوتا ہے۔ اس لئے اگر کسی عورت کا خاوند فوت ہوگیا اور حق مہر مقرر نہ ہوا تھا اور نہ ہی وطی ہوئی تھی تو اس صورت میں حق مہر کامل ادا کرنا پڑے گا'عدت وفات گزار تا پڑے گی میراث کی حقدار ہوگی ۔ اگر اسی صورت میں طلاق واقع ہوتو نہ عدت ، نہ حق مہر اور نہ ہی میراث ۔ فاعتبر وا یا اولی الابصار

# دورانِ عدت عورت کے نکاح کرنے کے بیان میں

ہمیں امام مالک نے ابن شہاب سے خبر دی وہ حضرت سعید بن مستب اور سلیمان بن بیار سے روایت کرتے ہیں۔ دونوں نے فرمایا کہ طلحہ بن عبیداللہ کی بیٹی رشید تقفی کی زوجیت میں تھی گھر رشید تقفی نے اسے طلاق دے دی پھراس نے دورانِ عدت ہی سعید بن مذہ با ابوالجلاس بن مدیہ سے شادی کر لی۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس کواوراس کے فاوند کو بلکے کوڑے سے مارااوران دونوں کے درمیان تفریق کر دی اور حضرت عمر نے فرمایا: جس عورت نے رمیان تفریق کر دی اور حضرت عمر نے فرمایا: جس عورت نے بائی عدت کے اندر ہی نکاح کر لیا۔ اگر اس شوہر نے اس سے مباشرت نہ کی ہوتو ان دونوں کو جدا کر دیا جائے اور عورت اپنی مباشر ہی کی عدت پوری کر ہے پھر وہ دوسرا خاوند اس کو بیغام نکاح دیے والوں میں سے ایک تھا اور صورت نہ کورہ میں دوسرے خاوند کی باتی ماندہ نے نکاح کے بعد ہم بستری کر لی تو بھی ان دونوں کے درمیان تفریق کر دی جائے پھر وہ عورت اپنے پہلے خاوند کی باتی ماندہ عدت گزارے پھر دوسرے کی عدت پوری کرے۔ پھر اس سے وہ عدت گزارے پھر دوسرے کی عدت پوری کرے۔ پھر اس سے وہ عدت گزارے پھر دوسرے کی عدت پوری کرے۔ پھر اس سے وہ تفریق کر دی جائے بھی بھی نکاح نہ کرے۔ حضرت سعید بن میتب تندہ کے لئے بھی بھی نکاح نہ کرے۔ حضرت سعید بن میتب آئندہ کے لئے بھی بھی نکاح نہ کرے۔ حضرت سعید بن میتب آئندہ کے لئے بھی بھی نکاح نہ کرے۔ حضرت سعید بن میتب

# ٢٣٦- بَابُ الْمَرُأَةِ تَزَوَّ جَ فِيْ عِدَّتِهَا

رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اس نئے خاوند کو اس صورت میں حق مہر بھی دینا بڑے گا کیونکہ اس نے وطی کر کے عورت کی شرمگاہ کو اپنے لئے حلال سمجھا تھا۔

امام محمد کہتے ہیں کہ ممیں بیروایت پینجی ہے کہ حضرت عمرابن الخطاب رضی اللّٰدعنہ نے اپنے اس قول سے حضرت علی المرتضٰی کے قول کی طرف رجوع کیا تھا۔

ہمیں حسن بن عمارہ نے تھم بن عینیہ سے اور انہوں نے مجاہد سے خبر دی کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے اس عورت کے بارے میں جس نے دوران عدت نکاح کرلیا ہو، حضرت علی بن ابی طالب کے قول کی طرف رجوع فر مالیا تھا۔ یہ یوں ہوا کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فر مایا کہ جب دوران عدت نکاح کرنے والی عورت سے اس کے نئے شوہر بہنے وطی کر لی تو ان دونوں کے درمیان تفریق کر دی جائے اور پھر وہ بھی بھی اسمنے نہیں ہو سکتے درمیان تفریق کر دی جائے اور پھر وہ بھی بھی اسمنے نہیں ہو سکتے عررضی اللہ عنہ نے اس عورت کاحق مہر لے کر بیت المال میں جع عمرضی اللہ عنہ نے اس عورت کاحق مہر لے کر بیت المال میں جع کر اویا۔ پس حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے فر مایا: اس عورت کو حتی مہر ملے گا۔ وجہ یہ ہے کہ مرد نے اس سے وطی کی ہے اور اس کی شرمگاہ سے فائدہ اٹھایا ہے پھر جب اس عورت کی پہلے خاوند سے شرمگاہ سے فائدہ اٹھایا ہے پھر جب اس عورت کی پہلے خاوند سے عدت یوری ہوجائے۔ اس سے مید دوسرا اگر جا ہے تو شادی کرسکتا عدت یوری ہوجائے۔ اس سے مید دوسرا اگر جا ہے تو شادی کرسکتا کہ خور ہے گا۔ وجہ یہ کے اس سے مید دوسرا اگر جا ہے تو شادی کرسکتا اللہ عنہ کے قول کی طرف رجوع کرلیا۔

امام محمد کہتے ہیں ہمارااسی پرعمل ہے اور یہی امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنداور ہمارے عام فقہائے کرام کا قول ہے۔

ہمیں یزید بن عبداللہ بن ہاد نے محمہ بن ابراہیم سے اور وہ سلیمان بن بیار سے خبر دیتے ہیں وہ عبداللہ بن امیہ سے بیان کرتے ہیں کہ ایک عورت کا خاوند فوت ہوگیا۔اس نے چار ماہ اور دس دن عدت پوری ہونے کے بعداس نے کہیں شادی کرلی۔اس سے خاوند کے پاس اسے ساڑھے چار ماہ ہی گزرے تھے کہ ایک مکمل بچہ کواس نے جنم دیا۔اس کا خاوند حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے پاس آیا (اور واقعہ بیان کرنے کے عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے پاس آیا (اور واقعہ بیان کرنے کے عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے پاس آیا (اور واقعہ بیان کرنے کے

قَالَ مُحَدِّمَ لَا بَلَعَنَا آنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَجَعَ عَنْ هٰذَا الْقَوْلِ إِلَى قَوْلِ عَلِيّ إِبْنِ آبِى طَالِبٍ رَضِى اللهُ تَعَالَى عَنْهُ.

٥٣٤ - أَخْبَرُ نَا الْحَسَنُ بْنُ عُمَارَةً عَنِ الْحَكَمِ بْنِ عُينَنَةً عَنْ مُجَاهِدٍ قَالَ رَجَعَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَابِ رَضِى اللهُ عَنْهُ فِي الْتِي تَتَزَوَّ جُهِ فِي عِدَّتِهَا اللي قُولِ عَلِيّ بْنِ اللهُ عَنْهُ فِي الْتِي تَتَزَوَّ جُهِ فِي عِدَّتِهَا اللي قُولِ عَلِيّ بْنِ اللهُ عَنْهُ مَا الله عَلَيْ كَرَّمَ الله وَخَلَ بِهَا فَرِقَ بَينَ السَمَالِ فَقَالَ عَلِيَّ كَرَّمَ الله وَجُهَهُ لَهَا صَدَاقَهَا مَدَاقَهَا مَدَاقَهَا مَدَاقَهَا مَدَاقَهَا مَدَاقَهَا بَينَ السَمَالِ فَقَالَ عَلِيَّ كَرَّمَ الله وَجُهَهُ لَهَا صَدَاقَهَا بَينَ بِمَا اسْتَحَلَّ مِنْ فَرُجِهَا فَإِذَا انْقَضَتْ عِدَّتُهُا مِنْ الْاَوْلِ عِلِيّ ابْنِ بِمَا اسْتَحَلَّ مِنْ فَرُجِهَا فَإِذَا انْقَضَتْ عِدَّتُهُا مِنْ الْاَوْلِ عَلِيّ ابْنِ بَمَا الله عَوْلِ عَلِيّ ابْنِ الله عَوْلِ عَلِيّ ابْنِ اللهُ عَنْهُ مَا الله قُولِ عَلِيّ ابْنِ ابْنَ طَالِبٍ رَضِى الله عَنْهُمَا.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِذَانَأُخُذُ وَهُوَ قَوْلُ اَبِي حَنِيْفَةَ وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنا.

٥٣٥ - أَخْبَرُ نَا يَزِيْدُ بِنُ عَبْدِ اللّٰهِ بِنِ الْهَادِ عَنْ مَبْدُ اللّٰهِ بَنِ الْهَادِ عَنْ مَبْدُ اللّٰهِ مُحَمَّدٌ بَنِ اِبْرَ اِهِيْمَ عَنْ سُلَيْمُنَ بَنِ يَسَارِ عَنْ عَبْدُ اللّٰهِ بَنِ اِبِي أُمَيَّةَ أَنَّ إِمْرَأَةً هَلَكَ عَنْهَا زُوْجُهَا فَاعْتَدَّتُ اللّٰهِ الْبَعَةَ اللهُ إِنَّ عَمْدًا ثُمَّ تَزَوَّجَتْ حِيْنَ حَلَّتُ فَمَكَثَتُ ارْبَعَةَ اللهُ إِنَّ عَنْ وَلَدًا تَامَّا عَنْ ذَوْجِهَا ارْبَعَةَ الله عُمْرُ بَنِ الْخَطَّابِ فَدَعَا عُمُرُ نِسَاءً فَسَالَهُ وَلَدًا عَمْرُ نِسَاءً فَسَالَهُ اللّٰهُ عَمْرُ بِنِ الْخَطَّابِ فَدَعَا عُمْرُ نِسَاءً وَلَدًا تَامَّا اللّٰهُ عَمْرُ بَنِ الْخَطَّابِ فَدَعَا عُمْرُ نِسَاءً وَلَدًا تَامَّا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّ

فَقَالَتِ امْرَأَةُ مِنْهُنَّ آنَا أُخْبِرُكَ آمًّا هٰذِهِ الْمَزْآةُ هَلَكَ زُوْجُهَا حِيثَنَ حَمَلَتُ فَالْهُرِيْقَتِ الدِّماءُ فَحَشَفَ وَلَدُهَا فِي بَطْنِهَا فَلَمَّا أَصَابَهَا زَوْجُهَا الَّذِي نَكَحَتْهُ وَاصَابَ الْوَلَدَ الْمَاءُ تَحَرَّكَ الْوَلَدُ فِي بَطْنِهَا وَكُبُرَ فَصَدَّقَهَا عُمَر بِذُلِكَ وَفَرَّقَ بَيْنَهُمَا وَقَالَ عُمَرُ اَمَااَنَكُهُ لَمْ يَبْلُغُنِي عَنْكُمَا إِلَّا خَيْرًا وَّأَلْحَقَ الْوَلَدَ بِالْأَوَّلِ.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهٰذَا نَأْحُدُ الْوَلَدُ وَلَدُالْاَوَّلِ لِاَنَّهَا جَاءَ تُ بِهِ عِنْدَ الْأَخَرِ لِأَقَلَّ مِنْ سِتَّةِ ٱشْهُرِ وَمَا تَلِدُ الْمَوْأَةُ وَلَدًا تَأَمَّا لِاَقَلَّ مِنْ سِتَّةِ إَشْهُرٍ فَهُوَ ابْنُ الْأَوَّلِ وَيُفَرِّقُ بَيْنَهُمَا وَبْيَنَ الْاَخِرِ وَلَهَا الْمَهُرُ بِمَا اسْتَحَلَّ رِمِنْ فَوْجِهَا الْاَقَـلُ مِمَّا سُمِّي لَهَا فَمِنْ مَّهُرِ مِثْلِهَا وَهُوَ قُولُ أَبِي حَنِيفَةً وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِناً.

بعداس کے بارے میں دریافت کیا)۔حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے دور جاہلیت کی پرانی عورتوں کو بلوایا ۔ انہیں اس بارے میں یو چھا تو ان میں سے ایک عورت نے کہا: میں آپ کو پچھ بتاتی ہوں ۔اس عورت کا جس وقت خاوند فوت ہوااس وقت بیرحاملے تھی پھراس کے خون بہنے لگا جس سے بچہ بیٹ میں سو کھ گیا پھر جب اس کے اس خاوندنے وطی کی ،جس سے اس نے بعد میں نکاح کرلیا تھا تو بیچ کو تازگی مل گئی بچہاس کے پیٹ میں حرکت کرنے لگا اور بڑا ہو گیا۔ حضرت عمر رضی الله عنهٔ نے اس کی بات کی تصدیق کی اور سائل اور اس کی بیوی کے درمیان تفریق کر دی اور فرمایا :تم دونوں کی طرف سے مجھے بھلائی ہی پینجی ہے۔ (یعنی تم دونوں بے قصور ہو) آپ نے نومولود بچہ پہلے خاوند کے ساتھ ملا دیا۔

ہمیں امام محمد نے خبر دی کہ ہمارا اس پرعمل ہے کہ بچہ پہلے خاوند کا ہے کیونکہ دوسرے خاوند کے ہاں اس نے چھ ماہ سے کم عرصه میں اسے جنم دیا ہے اور کوئی عورت جھ ماہ سے کم عرصہ میں بچہ جنے تو وہ پہلے خاوند کا ہوتا ہے اوراس عورت اوراس کے نئے خاوند کے درمیان تفریق کر دی جائے گی اورعورت کوحق مہر ملے گا کیونکہ اس نئے خاوند نے اس کی شرمگاہ سے نفع اٹھایا ہے کیکن بیرت مہراس کے مہرمثلی اور مقرر شدہ حق مہر سے کم ہو گا اور یہی قول امام ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنۂ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

اس باب کے تحت تین روایات امام محدرحمۃ اللہ علیہ نے ذکر فرما کیں ۔ تیسری روایت دراصل ایک واقعہ کی تحقیق کے سمن میں تھی اوراس کے آخر میں امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے جواپنا اور ائمہ احناف کا مسلک ذکر فرمایا ، اس میں کسی کواختلا ف نہیں۔ پہلی دوروایتوں میں حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنهٔ کا نظریہ اور حضرت علی المرتضٰی کا نظریہ ذکر کیا گیا اور پھر حضرت عمر کا رجوع حضرت علی کے قول کی طرف مذکور ہوا۔اس اختلاف (جو پہلے تھا) کے پیش نظر امام محد نے اپنا مسلک بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ ہم حضرت علی المرتضی رضی الله عنهٔ کے قول پڑمل کرتے ہیں۔حضرت عمر رضی الله عنهٔ کے قول یا نظریہ سے جوامور سامنے آتے ہیں وہ حیار ہیں۔

- ( 1 ) دوران عدت نکاح کرنے والے زوجین کوسزادی جائے گی۔
- (۲) عورت دونوں خاوندوں کی الگ الگ عدت پوری کرے گی۔
- (٣) اگر دوسرا خاوندوطی کر چکاہے تو پھر پیورت اس کے لئے آئندہ مجھی بھی جائز نہ ہوگی۔
  - (٤) اس عورت كاحق مهرعورت كى بجائے بيت المال ميں جمع كرايا جائے گا۔

حضرت على رضى الله عنه نے ان جاروں امور میں الگ نظریہ اپنایا اور جب حضرت عمر رضی الله عنه کواس کاعلم ہوا تو انہوں نے اینے پہلےنظریہ سے حضرت علی الرتضٰی کے قول کی طرف رجوع کرلیا۔ حضرت عمرضی اللہ عنہ نے فدکورہ امورا ہے اجتہاداور قیاس کی بنا پرارشاد فرمائے تھے جس کی تفصیل کچھ یوں ہے۔عدت کے دورانِ نکاح کرنا چونکہ غیرشر عی کام ہاس لئے اس کی سزایہ ہے کہ عورت کوتن مہر سے محروم رکھا جائے اوراس حتی مہر کوصد قد بنالیا جائے۔اس کی ایک مثال صاحب احکام القرآن نے جاص ۲۲۵ پر پیش کی ہے۔وہ یہ کہ ایک مرتبہ رسول کریم ضائیل المی المری کا گوشت تناول فرمانے لئے تو آپ نے صحابہ کرام سے فرمایا: اسے مت کھاؤ کیونکہ گوشت مجھ سے کہدرہا ہے کہ میں ایک بکری کا گوشت ہوں جسے اس کے مالک کی اجازت کے بغیر ذیح کیا گیا ہے۔آپ نے یہاں گوشت کوصد قد کرنے کا تھم دیا۔ان دونوں باتوں میں قدر مشترک یہ ہے کہ پہلی بات میں مہر غیر شرع ہے اور یہاں گوشت غیر شرع ہے۔حضرت عمرضی اللہ عنہ نے ہمیشہ کے لئے دوسرے خاوند سے نکاح کرنے کوممنوع اس لئے قرار دیا کہ ان دونوں میاں بیوی نے ایک غیر شرعی کام کیا اور پھر باہم محبت کو قائم رکھا۔اس لئے اس کی سزا یہی ہوئی جا ہے کہ یہ دونوں آئندہ بھی جمع نہ ہو کیس۔ بہر حال جب حضرت عمرضی اللہ عنہ نے حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے دونوں آئندہ بھی جمع نہ ہو کیس۔ بہر حال جب حضرت عمرضی اللہ عنہ نے حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے حضرت عمرضی اللہ عنہ نے حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کی خالفت کا بینا تو اپنے قول سے ان کے قول کی طرف رجوع کر لیا۔

حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے دلائل کہ جن سے حضرت عمر رضی اللہ عنہ پر ججت قائم ہوئی

(حرمت ابدی کا جواب) اس مسئلہ میں ہارے درمیان کوئی اختلاف نہیں کہ جب کوئی شخص کسی عورت سے نکاح کئے بغیر وطی کرے تو اس کے بعد وہ مرد اس عورت سے نکاح کر سکتا ہے۔ (جائز ہے ) تو جب نکاح نہ ہونے کی صورت میں وطی کرلی جائے تو رُمت ابدی پیدائہیں ہوتی تو عدت میں نکاح کی وجہ سے حرمت ابدی کیسے پیدا ہوگئی ؟اوراسی طرح حرہ کے ہوتے ہوئے کسی نے نڈی سے نکاح کیایا دو بہنوں کو جمع کیااور دونوں سے دخول کیا توبیسب صورتیں حرمت کی ہیں کیکن اس کے باوجو دحرمت ابدی یہاں نبیں ہوتی یعنی حرہ پرلونڈی سے نکاح کیا تو نکاح حرام ہے مگر حرمت ابدی نہیں ہوئی کیونکہ اگر وہ حرہ کو طلاق دیتا ہے تو اب اس یڈی سے نکاح جائز ہے۔اسی طرح دو بہنوں کے درمیان نکاح میں جمع کرنا اور دونوں سے وطی کرنا حرام ہے مگر حرمت ابدی پیدائہیں ، وتی اگروہ ان میں سے ایک کوچھوڑ دے ، دوسری سے وطی جائز ہے اور حضرت علی المرتضٰی رضی اللہ عنہ نے حق مہر کو بیت المال میں جمع كرنے كى مخالفت كرتے ہوئے فرمايا: جب دوسرے خاوند نے عورت كا بضع استعال كيا اور حق مہراسى كا معاوضہ ہے لہذا بيعورت كا حق ہے جواسے ملنا چاہیے۔ جب عورت نے عدت میں دوسرے مرد سے شادی کی اوراس دوسرے خاوند نے اس سے وطی کی توبیہ وطی فی الشبہ کے حق میں ہے کمکن ہے کہ اس خاوند کوشبہ ہو کہ وطی کرنا جائز ہے لہذا وطی فی الشبہ سے حدلازم نہیں آتی اس لئے عدت میں نکاح كرنے كے بعد وطي كرنے والے مياں بيوى پر حد جارى نہيں كى جائے گى۔ باتى رہى يہ بات كدان دونوں كى عدت الگ الگ بورى كى جائے ۔اس کا جواب حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کی طرف سے جصاص نے جو دیا وہ تین دلائل پر ببنی ہے ۔ان دلائل کو ذکر کرنے سے قبل ایک بات ذکر کرنا ضروری ہے وہ ہیے کہ جب دونوں عدتیں مستقل اور علیحدہ علیحدہ پوری کرنا ضروری نہ رہی تو پھراس عدت کے گزرنے کا طریقہ کیا ہوگا؟اس کا طریقہ یہ ہوگا کہ فرض سیجئے کہ پہلے خاوند کی عدت تین ماہ تھی اور دو ماہ کے اختیام پرعورت نے کسی دوسرے سے شادی کر لی اور وطی بھی ہوگئی۔اب پچھلے خاوند کی عدت کا ایک ماہ باقی تھا اورنٹی وطی سے پھرتین ماہ عدت آن پڑی۔اگر الگ الگ عدتیں بوری کی جاتیں ،تو جار ماہ بنیں گےلیکن طریقہ پنہیں بلکہ اب صرف تین ماہ عدت گزارنا پڑے گی۔ پہلامہینہ مشترک ہوگا اور بقیہ دو ماہ دوسرے خاوند کی عدت کے طور پر ہوں گے۔اس طرح کل عدت پانچ ماہ ہوگی۔ پانچ ماہ گزرنے پر بیعورت جہال جاہے نکاح کر سکتی ہے۔اس طریقہ سے پہلے اور دوسرے خاوند کی عدت کے پچھالیام مشترک ہوجائیں گے۔اسے مداخل عدت کہا جاتا ہے۔ تداخل عدت پر حضرت امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ اور حضرت علی المرتضٰی رضی اللہ عنہ کی طرف سے جو ولائل پیش کئے گئے ہیں۔ انہیں ملاحظہ فر مائیں۔

#### تداخل عدت پر چند دلاکل بداخل عدت پر چند دلاکل

- (۱) ارشاد باری تعالی ہے: ''والسمط لقت یتربصن بانفسهن ثلاثة قروء طلاق والی عور تیں اپنے آپ کوبطور عدت تین حیض روکے رکھیں''۔ آیت کریمہ سے صراحۃ ثابت ہوتا ہے کہ عدت تین ماہ (حیض) سے زائد نہیں ہو گئی ۔ صورت مذکورہ میں اگر پہلے خاوند کی عدت دوحیض (ماہ) گزر بچکی ہے، تو ایک باقی ہے۔ اس کے دوران اس نے اور شادی کرلی جو نا جا کز ہونے کی وجہ سے خود بخو دیا قاضی کی تفریق سے باطل ہوگئی لیکن وطی ہو بچکی تھی ۔ اب اس کی عدت بھی تین حیض (ماہ) ہی ہونی جا ہے۔ سو اگر پہلے خاوند کا ایک ماہ کے بعد وہ شروع ہوگی اگر پہلے خاوند کا ایک ماہ الگ شار کر سے پھر اس دوسرے خاوند کی عدت شروع کریں گئو لاز ما آیک ماہ کے بعد وہ شروع ہوگی اور تین ماہ تک جائے گی اور اس طرح اس دوسرے خاوند کی عدت تین ماہ سے بڑھ کر چار ماہ ہوگی ۔ جوقر آن کریم کی نص قطعی کے خلاف ہے ۔ حیض یا مہینوں کی شکل میں عدت گزار نے پر چار چیض یا چار ماہ گزار نے ہوں گے۔ بہر حال دونوں میں سے کوئی بھی عدت ہووہ نص قطعی کے خلاف ہوگی۔
- (۲) قانون پر ہے کہ عدت وفات، موت کے وقت سے شروع ہو جاتی ہے۔ اب فرض کیجئے کہ پہلے خاوند نے طلاق دی تھی جس کی عدت تین حیض یا تین ماہ تھی۔ دو ماہ بعداس عورت نے کسی اور مرد سے شادی کر کے وطی کرالی پھر وہ دوسرا خاوندانقال کر گیا۔
  اب اگر پہلے خاوندگی عدت ایک حیض یا ایک ماہ پورا کر کے دوسر نے کی عدت وفات شروع کرتے ہیں تو قانون کے خلاف ہوگا ۔ اس کیونکہ عدت وفات میں موت کے بعد فور أعدت شروع ہو جاتی ہے لیکن یہاں ایک ماہ تک عدت وفات شروع نہ ہوگی ۔ اس لئے تشکیم کرنا پڑے گا کہ دوسر سے خاوند کے انقال کے فور أبعد عدت وفات اور پہلے خاوند کی بقیہ عدت دونوں مشتر کہ شروع ہوں گی۔
- (٣) حیض آنے سے مقصد عورت کے رخم کو استقر ارحمل سے خالی معلوم کرنا ہوتا ہے۔فرض کیجئے کہ پہلے خاوند نے اپنی یوی کو طہر کی حالت میں طلاق دی تھی۔اب اس کی عدت حیض آنے سے شروع ہوگی لیکن اس طہر میں اس عورت نے دوسری شادی کرلی اور وطی بھی ہوگئی۔اب تین حیض گزرنے کے بعد ہم پوچھتے ہیں کہ استبراء وطی بھی ہوگئی۔اب تین حیض گزرنے کے بعد ہم پوچھتے ہیں کہ استبراء کہ کہ من المحمل (لیمی رخم کا حمل سے خالی ہوتا) ثابت ہوایا نہیں۔اگر کہا جائے کہ نہیں تو یہ جہور کے نظریہ کے خلاف ہے کیونکہ تین حیض آکر ختم ہو جانے پرکوئی بھی اس کا قائل نہیں کہ 'استبراء رخم' نہیں ہوا اور اگر یہ کہا جائے کہ تین حیض آنے پر استبراء کمل نہیں ہوا تو اس کا کوئی بھی قائل نہیں۔اس لئے بہرصورت تعلیم کرنا پڑے گا کہ تداخل عدت کے سوا اور کوئی راست نہیں ہورنہ استبراء شرع کو غیر استبراء کہنا پڑے گا جو کہ نص قطعی 'فیلفہ قوروء'' کے خلاف ہے۔ یہ تین دلائل ایسے ہیں کہ ان کا انکار دراصل نصوص قطعیہ کا انکار ہے لہٰذا ثابت ہوا کہ تداخل عدت درست ہا وار حصرت علی الرتضی رضی اللہ عنہ اور ان کی پیروی میں احداث کا یہ مسلک بالکل شیخی اور نصوص قطعیہ کے عین مطابق ہے۔فاعتبر وایا اولی الابیصار

## عزل كابيان

ہمیں امام مالک نے ابوالنظر سالم سے خبر دی وہ عامر بن سعد بن ابی وقاص سے اور وہ اپنے والد سے بیان کرتے ہیں کہ ان کے والد عزل کیا کرتے تھے۔

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں ابو النضر سالم نے عبدالرحمٰن بن اللح سے جوابوایوب کے مولی تھے، بیان کیا وہ حضرت

## ٢٣٧- بَابُ الْعَزْلِ

٥٣٦ - ٱنْحَبَرَ فَا مَالِكُ ٱخْبَرَنَا سَالِمُ ٱبُو النَّصْرِ عَنْ عَامِرِ بِنِ سَعْدِ بْنِ ٱبِئَ وَقَاصٍ عَنْ ٱبِيْهِ ٱنَّهُ كَانَ يَعْزِلُ.

٥٣٧ - اَخْبَرَ نَا مَالِكُ اَخْبَرَنَا سَالِمُ اَبُو النَّضْرِ عَنْ عَبْرِ اللَّهْ اَبُو النَّضْرِ عَنْ عَبْرَ اللَّنْصَارِيِّ عَنْ

أُمِّ وَلَدِ أَبِي أَيُّونَ أَنَّ أَبَاأَيُّونَ كَانَ يَعْزِلُ.

٥٣٨ - أَخْبَرُ فَا مَالِكُ آخْبَرُنَا ضَمَرَةُ بَنُ سَعِيْدِ

والْمَازِنِيُّ عَنِ الْحَجَّاجِ بَنِ عَمْرِو بَنِ غَزِيَّةُ أَنَّهُ كَانَ

جَالِسًا عِنْدَ زَيْدِ بَنِ ثَابِتٍ فَجَاءَ أُ ابْنُ فَهْدِ رَجُلُ مِنْ
اهْلِ الْيَمَنِ قَالَ يَا اَبَا سَعِيْدٍ إِنَّ عِنْدِى جَوَارِى لَيْسَ
اهْلِ الْيَمَنِ قَالَ يَا اَبَا سَعِيْدٍ إِنَّ عِنْدِى جَوَارِى لَيْسَ
نِسَائِى اللَّا بِنَى كُنَّ بِاعَجُبَ الْيَّ مِنْهُنَّ وَلَيْسَ كُلُّهُنَّ لِيَسَائِى اللَّهُ يَكُ مَنْ اللَّهُ لَكَ النَّهُ وَلَيْسَ كُلُّهُنَّ لَيْ اللَّهُ لَكَ النَّهَا نَجُلِسُ الْيُكَ مَنْ مَنْكَ قَالَ قَالَ اللَّهُ لَكَ النَّهَا نَجُلِسُ الْيُكَ مَنْ مَنْكَ عَلَى اللَّهُ لَكَ النَّهَا نَجُلِسُ الْيُكَ مَنْكَ عَلَى اللَّهُ لَكَ النَّهَا نَجُلِسُ الْيُكَ مَنْكَ عَلَى اللَّهُ لَكَ النَّهَا نَجُلِسُ الْيُكَ مَنْكَ عَلَى اللَّهُ لَكَ النَّهُ اللَّهُ لَكَ النَّهُ اللَّهُ لَكَ النَّهُ اللَّهُ لَكَ اللَّهُ لَكَ اللَّهُ اللَّهُ الْكَ عَلَى اللَّهُ لَكَ اللَّهُ اللَّهُ لَكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ لَكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْكَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْكَوْلُ اللَّهُ الْكَالِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْكَ اللَّهُ اللَّهُ الْكَلِيْسُ الْمُعَلِّى اللَّهُ الْكَالِكَ مِنْ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكَالِكَ اللَّهُ اللَّهُ الْكَلُكُ اللَّهُ الْكَلُكُ اللَّهُ الْكَالِكَ مِنْ الْكَلَالَةُ الْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُلُهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْكَالِكُ الْمُلْكُ الْكُلُكُ اللَّهُ اللَّهُ الْكَلِكُ اللَّهُ الْكُولُولُ الْكِلْكُ اللَّهُ الْمُعَلِّلُهُ اللَّهُ الْمُعَلِّى الْمُعْلِيلُكُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلِكُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللْكُلُكُ الْلِكُ اللْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ اللْكُلُكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ اللَّ

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِذَا نَأْحُدُ لَانَرَى بِالْعَزُلِ بَأْسًا مِنَ الْاَمَةِ فَامَّا الْحُرَّ ةُ فَكَا يَنْبَعِي اَنْ يُعْزَلَ عَنْهَا اللَّا بِإِذْنِهَا وَإِذَا كَانَتِ الْاَمَةُ زَوْجَةُ الرَّجُلِ فَلاَ يَنْبَعِيْ اَنْ يَعْزَلَ عَنْهَا اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ .

وَحُمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ .

وَحُمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ .

٥٣٩ - أَخَبَرَنَا مَالِكُ آخُبَرَنَا ابْنُ شِهَابٍ عَنْ سَالِمِ مَّ بُنِ عَبُدِ اللّهِ عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عُمَرَ ٱنَّ عُمَرَ بْنَ الْحَطَّابِ قَالَ مَابَالُ رِجَالِ يَعْزُلُوْنَ عَنْ وَلَائِدِهِمْ لَاتَأْتِيْنِنَى وَلِيْدَةٌ فَيَعْتَرِفُ سَيِّدُهَا ٱنَّهُ قَدْاَلَمَ بِهَا إِلَّا الْحَقْتُ بِهِ وَلَدَهَا فَاعْتَزِلُوْا بَعُدُ أُوانُرُكُوْا.

قَالَ مُحَمَّدُ إِنَّمَا صَنَعَ هٰذَا عُمَرُ رَضِى اللهُ عَنهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَمَ اللهُ عَنهُ عَلَى التَّهُ دِيْدِ لِلنَّسَاسِ أَنْ يُخْضِيِّعُوْا وَلَائِدَهُمْ وَهُمْ يَطُولُونَهُنَّ وَقَدْ بَلَغَنَا أَنَّ زَيْدَ إِنْنَ ثَابِتٍ وَطِئ جَارِيَةً لَهُ عَطُولُونَهُنَّ وَقَدْ بَلَغَنَا أَنَّ زَيْدَ إِنْنَ ثَابِتٍ وَطِئ جَارِيَةً لَهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ 
ابو ابوب انصاری کی ام ولد سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابو ابوب انصاری رضی اللہ عنہ عزل کیا کرتے تھے۔

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں ضم ہ بن سعید مازی نے جاج بن عمروبن غزیہ سے خبر دی کہ وہ ایک مرتبہ حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کے پاس بیٹے ہوئے تھے تو ایک یمنی شخص ابن فہدنا می آیا اور عرض کرنے لگا اے ابوسعید! میری بہت سی لونڈیاں بیں۔ میری بیویوں سے مجھے زیادہ خوبصورت اور عجیب لگتی ہیں اور میں نہیں چاہتا کہ وہ مجھ سے باامید ہو جائیں۔ (یعنی حاملہ ہو جائیں) کیا میں عزل کرسکتا ہوں؟ راوی بیان کرتا ہے کہ حضرت فرید بن ثابت نے حجاج سے کہا: تم اس کے مسکلہ کا جواب دو۔ انہوں نے کہا: اللہ تعالی آپ کی مغفرت فرمائے، ہم تو آپ کے انہوں انہوں نے کہا: اللہ تعالی آپ کی مغفرت فرمائے، ہم تو آپ کے فرمایا: وہ تمہاری مرضی ہے انہیں سیراب کرویا خشک رہنے دو۔ اس نے کہا: میں بہی بات زید سے بھی سنا کرتا تھا۔ خشک رہنے دو۔ اس نے کہا: میں بہی بات زید سے بھی سنا کرتا تھا۔ فرمایا: وہ تمہاری کھی سنا کرتا تھا۔

امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارا مسلک ہے ہے کہ لونڈی سے عزل
کرنے میں کوئی حرج نہیں لیکن آزاد عورت سے عزل اس کی
اجازت کے بغیر نہیں کرنا چاہیے اورا گرلونڈی بھی کسی آ دمی کی زوجہ
ہوتو پھر اس کے مولی کی اجازت سے عزل کرنا چاہیے۔ یہی امام
ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ کا قول ہے۔

ہمیں امام مالک نے ابن شہاب وہ سالم بن عبداللہ سے اور وہ عبداللہ بن عبداللہ سے اور وہ عبداللہ بن عبداللہ بن خطاب رضی اللہ عنہ نے فر مایا: لوگوں کو کیا ہوگیا کہ وہ اپنی لونڈیوں سے اس لئے عزل کرتے ہیں کہ کہیں ان کے ہاں بچہ نہ بیدا ہو جائے؟ اگر کسی لونڈی کے ہاں بچہ بیدا ہوا اور اس کے مولی نے اس کا اعتراف بھی کرلیا کہ اس نے اس لونڈی سے وطی کی تھی تو میں اس کے بچہ کو اس کے ساتھ ملا دوں گاوہ عزل کریں یا پھر چھوڑ دیں۔

امام محمد کہتے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ایسالوگوں کو ڈرانے دھمکانے کے لئے کیا تھا تا کہ لوگ اپنی ہونے والی اولا دکو ضائع نہ کریں حالانکہ وہ اپنی لونڈیوں سے ہم بستری بھی کرتے

فَجَاءَ تُ بِوَلَدٍ فَنَهَاهُ وَآنَ عُمَرَ بَنَ الْحَطَّابِ وَطِئَ جَارِيَةً لَهُ فَحَمَلَتُ وَقَالَ اللَّهُمَّ لَا تُلْحِقُ بِالِ عُمَرَ مَنْ لَيْسَ مِنْهُمْ فَجَاءَ تُ بِعُلَامِ اَسْوَدَ فَاقَرَّتُ اَسَّهُم مَنْ الرَّاعِلَى فَانْتَفَى مِنْهُ عُمَرُ وَكُانَ اَبُوْ حِنْيَفَةً يَقُولُ إِذَا حَصَّنَهَا وَلَا يَدَعُهَا تَخُرُجُ فَجَاءَ تُ بِوَلَدِلَمْ يَسَعُهُ فِيْمَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ رَبِّهِ عَزَّوجَلَّ آنْ يَنْتَفِى مِنْهُ وَبِهٰذَانَا أَخُذُ

٥٤٠ - أَخْبَرُ نَا مَالِكُ حَدَّثُنَا نَافِعُ عَنْ صَفِيَّةَ بِنْتِ
 أَبِى عُبَيْدٍ قَالَتُ قَالَ عُمَرُ بْنُ الْحَطَابِ مَابَالُ رِجَالٍ
 يَطَوُّوْنَ وَلَائِدَهُمْ مُنَّ يَدَعُوْنَهُنَّ فَيَخُرُجْنَ وَاللَّهِ
 لَاتَاتِيْنِي وَلِيدَةٌ فَيَعْتَرِفُ سَيْدُهَا أَنَّهُ قَدُوطِنَهَا إِلَّا الْحَقْتُ بِهِ وَلَدَهَا فَارُسِلُوهُنَّ بَعْدُ أَوْ آمْسِكُوْهُنَّ.

امام مالک نے ہمیں خردی کہ ہمیں جناب نافع نے صفیہ بنت ابوعبید سے بتایا ۔ کہتی ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ان مردوں کا کیا حال ہے جواپنی لونڈیوں سے صحبت کرتے ہیں پھرانہیں اندر باہر جانے کی اجازت دے دیتے ہیں۔ وہ باہر نکل کھڑے ہوتی ہیں؟ خدا کی شم! وہ جب بھی کسی بچہ کوجنم دیں گی پھران کا آقا عتراف کرے کہ اس نے ان سے وطی کی تھی تو میں اس بچہ کواس آقا کے ساتھ ملا دوں گا۔ اس کے بعد وہ مردان میں اس بچہ کواس آقا کے ساتھ ملا دوں گا۔ اس کے بعد وہ مردان لونڈیوں کو اندر باہر پھرنے دیں یا گھر میں یا بندر کھیں۔

''عزل'' کی تعریف ہے ہے کہ انزال کے وقت مردا ہے مادہ منویہ کوعورت کی شرمگاہ سے باہر بہا دے تین عورت کے فرج میں منی نہ جانے دے۔ باب میں جو پانچ احادیث ذکر کی گئی ہیں۔ ان میں سے پہلی دو میں دومشہور صحابی حضرات کا عزل کرنا ثابت ہے۔ تیسری میں اس کی اجازت نظر آتی ہے لہذا تینوں سے ثابت ہوا کہ عزل کرنا حرام نہیں' جائز ہے لیکن اس سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ عزل کرنا مکروہ بھی نہ ہو۔ بعض محدثین کرام نے اسے مکروہ لکھا ہے۔ اس کا جواز صرف لونڈیوں کی حد تک ہے۔ آزاد عورت (بیوی) سے عزل کرنا مکروہ بھی نہ ہو۔ بعض محدثین کرام ہوتی ہے۔ یونہی اگر لونڈی کسی کی بیوی ہے تو اس کا خاوندعزل کرنے سے قبل اس لونڈی سے عزل کرنا چاہتا ہے تو اس کی اجازت کی ضرورت نہیں کیونکہ وہ کے مولی سے اس کی اجازت کی ضرورت نہیں کیونکہ وہ اس کا مال ہے اس میں جیسے جا ہے تقرف کرسکتا ہے۔

حضرت عمرضی اللہ عنہ کا ارشاد بھی آپ نے اس بارے میں ملاحظہ فر مایا۔ آپ اس بات کو پسند نہ کرتے کہ مولی اپنی لونڈی سے ہم بستری کرے اور پھراسے باہر جانے کی ممانعت بھی نہ کرے کیونکہ اصل تو یہ ہے کہ الیمی لونڈی کو گھر میں چار دیواری کے اندر رکھا

جائے اوراگرلونڈی باہر پھرنے والی ہے تو مولی باوجودوطی کے ہونے والی اولاد کا افکار کرسکتا ہے اس لئے آپ نے فر مایا کہ اگر مولی اقرار کرتا ہے کہ میں نے لونڈی سے وطی کی تھی تو پھر ہونے والا بچہ اس کا ہوگا اور وہ لونڈی اس کی ام ولد ہوجائے گی۔ وہ تسلیم کرے یا نہ کرے۔ اپنی لونڈیوں سے عزل کرنے کے دوہ ہی سبب ہو سکتے ہیں یا یہ کہ اس کاحسن و جمال کم ہوجائے گا اگر بچہ پیدا ہوگیا یا پھر وہ ام ولد بن جانے کی وجہ سے بک نہ سکے گی۔ اس لئے حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے اس حیلہ کو بند کرنے کے لئے تہد بیدا فر مایا کہ اگر وطی کے اقرار کے بعد بچہ بیدا ہوا تو میں اس کو آتا کے ساتھ ملا دونگا بختر یہ کہ باب کی تمام احادیث میں عزل کانفس جواز ثابت ہوتا ہے اور یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو یہ پہندنہ تھا۔

عزل کرنا مکروہ ہے

والعزل مكروه. ومعناه ان ينزع اذا قرب الانزال فينزل خارجا من الفرج رويت كراهيته عن عمر وعلى وابن عمر وابن مسعود وروى عن ابى بكر صديق ايضا لان فيه تقليل النسل وقطع اللذة عن الموطوء ة وقد حث النبي صلايلي الميلي على تعاطى اسباب الولد فقال تناكحوا تناسلوا تكثروا وقال سوداء ولود خير من حسناء عقيم الا ان يكون لحاجة مثل ان يكون في دار الحرب فتدعو حاجته الى الوطى فيطأ ويعزل.

(مغنی مع شرح الکبیرج۸ص ۱۳۴ فصل العزل مکروه ،مطبوعه بیروت طبع جدید)

المغنی کی مذکورہ عبارت سے معلوم ہوا کہ جلیل القدر صحابہ کرام عزل کوا چھانہیں بیجھتے تھے جس کی علت یہ بیان فرمائی کہ ایسا کرنے سے نسل کشی کے علاوہ عورت کی خواہش کوادھورا چھوڑنا ہے جس کی تکمیل کی وہ حقدار ہوتی ہے نیز ایسا کرنے میں حضور مخطانی ہوئی ہے اس لئے بلاضرورت عزل نہیں کرنا چاہیے۔ صاحب مغنی نے ضرورت کی ایک صورت تر غیبا نہ ارشادات کی مخالفت بھی لازم آتی ہے اس لئے بلاضرورت عزل نہیں کرنا چاہیے۔ صاحب مغنی نے ضرورت کی ایک صورت ذکر فرمائی کہ دار الحرب میں اگر مردا پنی ہوی کے ساتھ ہم بستری کرنے پر شہوت کے ہاتھوں مجبور ہوگیا تو ہم بستری کرلے اور عزل بھی کرسکتا ہے کیونکہ اگر اس حال میں وطی سے حمل ہوگیا تو بیدا ہونے والے بچہ کو حربی لوگ غلام بنالیں گے ۔عزل سے اجتناب برتنے پر چندا حادیث ملاحظ فرما ہے۔

حفرت انس بن ما لک رضی الله عنه سے روایت ہے کہ حضور خطالتان کی بارے میں پوچھنے آیا۔ خطالتان کی بارے میں پوچھنے آیا۔ پوچھنے پرآپ نے اسے فر مایا: اگر منی کا وہ قطرہ جس سے کوئی بچہ پیدا ہونا مقدر ہو چکا ہوتو 'تو اسے کسی پھر پر گرا دے پھر بھی اللہ تعالی اس سے بچہ بیدا کر دے گایا اس سے بچہ نکال دے گا اور اللہ تعالی اس سے بچہ بیدا کر دے گایا اس سے بچہ نکال دے گا اور اللہ تعالی

احمد وبزاز واسنادها حسن.

یقیناً ہراس مخص کو پیدا کر کے رہتا ہے جسے وہ پیدا کرنا جا ہتا ہے۔

(مجمع الزوائدج مهم ۲۹۲ باب ماجاء فی العزل) است احمد اور بزاز نے روایت کیا اوران دونوں کی اسنادحسن ہیں۔

حذیفہ ابن یمان سے روایت ہے کہ صحابہ کرام عزل کے بارے میں گفتگو کررہے تھے۔حضور ﷺ آن کی باتیں سن کران کے پاس تشریف لائے۔آپ نے فرمایا کیاتم عزل کرتے ہو؟ عرض کی ہاں یارسول اللہ! آپ نے فرمایا:تم اس بات کوہیں جانتے کہ الله تعالی جس روح کو پیدا کرنا جا ہتا ہے وہ ہرصورت میں پیدا ہوکر رہے گی ۔اس کوطبر انی نے روایت کیا ہے۔اس کی سند میں متنیٰ بن صباح ہے۔ یہ جمہور کے نز دیک متر وک الحدیث ہے لیکن ابن معین نے اس کی توثیق کی ۔اس روایت کے باقی راوی ثقہ ہیں۔

( مجمع الزوائدج مهم ٢٩٦ باب ماجاء في العزل )

حضرت ابوسعید خدری رضی الله عنه روایت کرتے ہیں کہ حضرت عمر رضی الله عنه اوران کے صاحبز ادے دونوں عزل کومکر وہ سمجھتے تتھے۔(مجمع الزوائد جہص ۲۹۷)

عزل کرتے ہو؟ صحابہ نے عرض کیا ہاں کیونکہ کسی وقت آ دمی کے پاس ایک ہی بیوی ہوتی ہے جو بچہ کو دودھ پلاتی ہے اور وہ اس سے مقار بت کرتا ہے اور اس کے حاملہ ہونے کو نالپند کرتا ہے۔ کسی شخص کے پاس ایک ہی لونڈی ہوتی ہے وہ اس سے مقار بت کرتا ہے اوراس کے حاملہ ہونے کو پیند نہیں کرتا۔ آپ نے فر مایا اگرتم بیرنہ کروتو کیا حرج ہے (یعنی عزل نہ کروتو کیا حرج ہے) کیونکہ حمل ہونا تو تقدیر کی بات ہے؟ حسن نے بیرحدیث س کر کہا: ''واللہ لکان هذا زجو خدا کی شم!اس میں عزل کرنے پرڈانٹ تھی''۔

(صححمسلمج اص ٢٥ مباب حكم العزل مكتبة التراث)

حضرت جابر رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ ایک مخص حضور ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کرنے لگا: میری ایک ہی باندی ہے جوگھر کا کام کاج کرتی ہےاور یانی بھی لاقی ہےاور میں اس سے وظی بھی کرتا ہوں اور اس کے حاملہ ہونے کو پیند بھی نہیں کرتا۔(کیا کروں؟) آپ نے فرمایا:اگرتم چاہوتو اس ہے عزل کرلولیکن جوتقدیر میں ہے وہ ہوکررہے گا۔ پچھ دنوں بعد وہ تحص آیا اورعرض کرنے لگا میری باندی حاملہ ہوگئ ہے آپ نے فرمایا میں نے تم سے کہانہیں تھا کہ جو تقدیر میں ہونے والا ہے وہ ہو کر رہتاہے۔(صحیح مسلم جاص ۲۵)

> دعوا الحسناء العاقر وتزوجوالسواد الولود فانى مكاثر بكم الامم يوم القيامة.

> > (كتر العمال ج٢١٥ ١٩٣ رقم الحديث ٢٩٥٥)

من تزوج امراة لعزها لم يزده الله الا ذلا ومن تنزوجها لمالها لم يزده الله تعالى الا فقرا ومن تزوجها لحسنها لم يزده الله الا دناءة.

(كترالعمال ج٢ اص ٢٠١ صديث ٣٠٥٨٩)

خوبصوت کیکن بانجھ عورتوں سے شادی نہ کر واور کا لے رنگ کی بچہ جننے والیوں سے شادی کرو۔ بے شک میں تمہاری کثرت کے سبب قیامت کے دن دوسری امتوں پر فخر کروں گا۔

جس نے کسی عورت کی دنیوی عزت ومنصب کود مکھ کرشادی کی ۔اللّٰہ تعالیٰ اسے صرف ذلت ہی دے گا اور جس نے کسی عورت کے مال کے سبب اس سے شادی کی تو اللہ تعالیٰ اسے صرف فقر و رغبت ہی دے گا اور جس نے کسی عورت سے حسن کی وجہ سے شادی کی وہ کمینگی اور حقارت ہی دیکھے گا۔

حضور ﷺ کی کروجس نے دنیا میں آنا ہے وہ آکر رہےگا۔خواہ نطفہ کسی پھر پرہی ڈال دو۔ دوسری احادیث میں''عزل نہ کرنے'' کی ترغیب بھی دلائی اورایک ارشاد میں کثرت امت

مولانا غلام رسول سعيدي كامنصوبه بندى يرجواز كافتوكى

اس دور کے ایک فاضل مولا نا غلام رسول سعیدی صاحب نے مسکلہ عزل کے شمن میں'' خاندانی منصوبہ بندی'' پر بے در لیغ قلم اٹھایا اور اس کے جواز پرزور دیا ہے۔اسے عزل کی قتم ہی شار کر کے اس کے جواز کو اپنی تحقیق بتایا ہے۔اس سلسلہ میں دوبا تیں بطور خاص قارئین کرام سے ہم کہنے میں حق بجانب ہیں تا کہ مسکلہ میں ابہام نہ رہے۔

کمی بات کانفس جواز اوراس کا مکروہ وحرام ہونا دوالگ باتیں ہیں کونکہ ہرذی علم جانتا ہے کہ امورشرعیہ میں اگر چہ کی امرکو
کراہت تحریم سنتازم ہواس امر کااصل میں جواز ضروری ہے ورنہ نہی نہیں بلک نفی بن جائے گی، جو باطل اور منع ہے۔ دوسری بات یہ کہ
جس کا م کوائمہ کرام نے بعض ضرورتوں اور حاجتوں کے پیش نظر اس کے جواز کا فتو کی دیا ہوا سے اس انداز سے ذکر کرنا کہ لوگ اسے ہر
طرح جائز سمجھ بیٹیس اوراس کی مکرو ہیت کوسر ہے ہے ذکر ہی نہ کر کے جواز بی جواز بیان کیا جائے۔ پیطریقہ غلط ہے اور بید دھو کہ دہی
دراصل سنت کو منانے کے متر ادف ہے بے مخد اللہ وعند الرسول بینہایت معیوب اور قابل گرفت طریقہ ہے بلکہ اگر ایسا انداز از روئے
تحقیر سنت اختیار کیا جائے تو حرام اور مزیل ایمان ہوجائے گا۔ عزل کے تحت خاندانی منصوبہ بندی کی تحقیق کرتے کرتے دیگر مسائل
کی طرح سعیدی صاحب نے بیطر تحریر اپنایا ہے کہ پہلے متفد مین و متاخرین فقہاء کرام کی تحقیق کہ ہم عصر محقیق کی تحریرات پیش
کی طرح سعیدی صاحب نے بیطر تحریر اپنایا ہے کہ پہلے متفد مین و متاخرین فقہاء کرام کی تحقیق کہ ہم عصر محقیق کی تحقیق کی تو بیش میں ۔ آخر میں ''مصنف کی تحقیق'' ہے ہے کہ عزل کرنے میں کوئی خرابی نہیں بلکہ مطلقاً جائز ہے۔ پھوان کی تو ان کی تحقیق '' بیٹ تحقیق کوئر نے میں کوئی خرابی نہیں بلکہ مطلقاً جائز ہے۔ پھوان کی خوان کی خوان کی خوان کی خوان کی خوان کی تحقیق ' بیٹ ہو کہ عرال کرنے میں کوئی خرابی نہیں بلکہ مطلقاً جائز ہے۔ پھوان کی دونا کوئی خرابی نہیں بلکہ مطلقاً جائز ہے۔ پھوان کی ذرابی سنئے:

## منصوبہ بندی کے جواز کی چندصورتیں

(مولانا غلام رسول سعیدی کی نظر میں) (سعیدی صاحب نے اپنی تصنیف شرح صحیح مسلم جساص ۸۸۸ پرایک عنوان دیا ہے) ضبط تو لید کی شرعی بنیا دعز ل ہے: اس کے تحت لکھتے ہیں:

عبد رسالت میں صحابہ کرام عز ل کرتے تھے تو رسول اللہ ﷺ نے انہیں منع نہیں فر مایا۔ بنابرین خاندانی منصوبہ بندی کی شرعی بنیاد عز ل ہے اور یہ کتاب وسنت کی صراحت کے خلاف نہیں ہے۔''ایک اور عنوان''

منع حمل کے لئے جدید آلات اور دوائیوں کا استعال جائز ہے: اس کے بعدص۸۸۵ پریے عنوان باندھا۔ نبط تولید کے بارے میں یا کستانی علماء کی آراء: اس کے تحت لکھتے ہیں:

(۱) پیرمحد کرم شاہ الازہری لکھتے ہیں: قرآن کریم نے نسل کشی کو خطائے کبیر بہت بڑی غلطی کہا ہے۔ اگر اس کا مشاہدہ کرنا ہوتو فرانس وغیرہ کے ممالک پرنظر ڈالئے۔جنہوں نے مصنوعی ذرائع سے ضبط تولید کر کے اپنی تعداد کو گھٹا یا اور جب جرمن فوجیس ان پرحملہ آور ہوئیں تو ان کے پاس ایسے جوانوں کی شدید قلت تھی جو مادر وطن کی حفاظت کے لئے میدان جنگ میں سینہ سپر ہو سکیں ۔ابیا اقدام جس سے قوم اور وطن کی آزادی خطرہ میں پڑجائے۔اس کواگر بڑی غلطی نہ کہا جائے تو کیا اسے'' دانش مندی'' کہا جائے؟ (ضیاءالقرآن جمص ۲۵۲)

(۲) مفتی محمر شفیج دیوبندی لکھتے ہیں قرآن مجید کے اس ارشاد" لات قت لوا او لاد کم حشیة املاق ابنی اولاد کو تگی رزق کے خطرہ سے قبل نہ کرو' ۔ سے اس معاملہ پر روشی پڑتی ہے جس میں آج کی دنیا گرفتار ہے ۔ کثرت آبادی کے خوف سے ضبط تولید اور منصوبہ بندی کو رواج دے رہی ہے ۔ اس کی بنیاد بھی اس جاہلانہ فلسفہ پر ہے کہ رزق کا ذمہ دارا پے آپ کو سمجھ لیا گیا ہے ۔ بیہ معاملہ قبل اولاد کے برابر گناہ نہ سمی مگر اس کے ندموم ہونے میں کوئی شہنیں ۔

(معارف القرآن ازمفتی محمر شفیع دیوبندی ج۵ص۳۲۳)

مودودی صاحب کی مزید عبارت کصی۔ میں ہراس شخص کو جوعزل کے متعلق آخص ور شکالی کی گئی ہے کے ارشادات کا غلط استعمال کر کے اس موجود تحریک کے دو رسول اللہ شکالی کی گئی گئی گئی گئی گئی گئی کہ کے اس موجود تحریک کے دین مغرب ہی مقابلہ میں اس جمارت سے باز آئے۔ مغرب کی بے خدا تہذیب وفکر کی پیروی اگر کئی کو کرنی ہوتو سید ھی طرح اسے دین مغرب ہی سمجھ کراختیار کرے۔ آخروہ اسے عین خدا ورسول کی تعلیم قرار دے کر خدا کا مزید غضب مول لینے کی کوشش کیوں کرتا ہے؟ اسلام جس طرح صبط ولادت کی عمومی تحریک کو روانہیں رکھتا ، ای طرح وہ قصد اُ با نجھ بننے کی اجازت بھی نہیں دیتا۔ یہ کہنا کہ جان ہو جھ کراپ اُس طرح صبط ولادت کی عمومی تحریک کو روانہیں رکھتا ، ای طرح وہ قصد اُ با نجھ بننے کی اجازت بھی نہیں دیتا۔ یہ کہنا کہ جان ہو جھ کراپ آئیں وہ آپ کو با نجھ کر لینا جائز ہے۔ دراصل اس طرح کی با تیں وہ لوگ کرتے ہیں جن کے نزد یک آدمی این علط ہے کہ جتنا یہ کہنا غلط ہے کہ آدمی کو خود کئی کو جائز جھتے ہیں۔ اس غلط خیال کی وجہ سے بعض جوگی اپنے ہاتھ کو گائی باتر کے کاحت رکھتا ہے۔ اس غلط خیال کی وجہ سے جاپانی خود تی کو جائز جھتے ہیں۔ اس غلط خیال کی وجہ سے بعض جوگی اپنے ہاتھ کی لوئ باز بان بکار کر لیتا ہیں نہ تو اس خدا کا عطیہ اور اس کی نود کی اینائی ضائع کی اینائی ضائع کی کینائی ضائع کی دیا گئی مینائی ضائع کی دیا گئی ضائع ہیں۔ اس غلط خیال کی وجہ سے بعض جوگی گیاہ ہے جیسائی انسان غیر کوز بردئی با نجھ کردینا یا کسی کی بینائی ضائع کی دیا گئی ضائع ہیں۔ اس خلا ہے کہ کردینا گئی ہے۔ کردینا گئی ہے۔

سعیدی صاحب نے ضبط تولیداورمنصوبہ بندی کے بارے میں مختلف مکتبہ فکر (مثلاً دیو بندی ، ہر بلوی ،مودودی وغیرہ) کے علماء کی عبارات لکھیں ۔ وہی عبارت ہم لکھ چکے ہیں ۔ان عبارات سے بالا تفاق یہی نتیجہ اخذ ہوتا ہے کہ:

- (1) ضبط تولید بہت بڑی غلطی اور غیر دانش مندانہ اقدام ہے۔
- (٢) ضبط توليد كى بنياداس جابل فلسفه يربي كدرزق كا ذمه دارخودانسان ب-
  - (٣) يه ماده پرست لوگول کی تحریک ہے۔
- (٤) يتحريك اگر حضور خُلِاللهُ الميلي كي دور مين موتى تو آپ اس پرلعنت جمينے كے ساتھ ساتھ اس كے خلاف جہاد فرماتے۔
  - (۵) اس کی جمایت کرنا حضور ضلای این کی سارت کے میں اس کی جمارت کے ممن میں آتا ہے اور غضب خدا کا سبب ہے۔
    - (٦) اس کی جمایت کرنے والے کو دین اسلام کی بجائے دین مغرب قبول کر کے ایسا کرنا چاہیے۔

ابسعیدی صاحب کے ذکورہ عنوان کوسا منے رکھیئے کہ' ضبط تولید کی شرعی بنیاد عزل ہے' اورعزل کے بارے میں ہم گزشتہ اوراق میں حضور ضلافیا ایک بھی روایت ایی نہیں گزری جس میں حضور ضلافیا ایک بھی روایت ایی نہیں گزری جس میں حضور ضلافیا ایک بھی روایت ایی نہیں گزری جس میں حضور ضلافیا ایک بھی کے اس ممل کو پہند فر ماکر لوگوں کو اس پر عمل کرنے کا مشورہ دیا ہو بلکہ ناراضگی کے آٹار موجود ہیں۔ سعیدی صاحب نے لاز ما ان احادیث کا مطالعہ کیا ہوگا۔ ہم عصر علماء کی آراء بھی تکھیں ، جوروایات ندکورہ کے عین مطابق ہیں۔ بیسب پچھ تحریر کر جگئے کے بعد اب اپنا اجتہاد شروع کیا جاتا ہے اور اس اجتہادی تحقیق میں نہ احادیث نبویہ کا پاس ، نہ اطاعت وا تباع رسول کا جذبہ اور نہی متقد مین اور متاخرین کی تحقیق کا خیال رکھا۔

«نشرح صحیح مسلم"، جساص ۸۸۷ پراینی دکان اس عنوان سے سجائی۔

# ضبط تولید کے بارے میں مصنف کی تحقیق

اس مصنفی تحقیق میں جو کچھ حقائق بیان کئے گئے ،بطوراخصاران میں سے ہم چند کا ذکر کرتے ہیں ۔ملاحظہ ہول:

- (۱) حمل اور وضع حمل کے وقفوں کے دوران بعض صورتوں میں انسان اپنی خواہش پوری نہیں کرسکتا اس لئے زیادہ عرصہ تک بیوی سے جنسی خواہش پوری کرنے کی نیت سے ضبط تولید کرنا جائز ہے۔
  - (٢) اگر کوئی شخص عورت سے محبت کی وجہ سے اس کو ایا محمل ، در دزہ اور زیجگی کی تکالیف سے بچانا جیا ہتا ہے تو بھی جائز ہے۔
- (٣) عام طور پر بچوں کی پیدائش ہے عورت کاحسن و جمال ختم ہوجا تا ہے تو وہ اگر عورت کے حسن و جمال کو قائم رکھنے کے لئے بیمل کرے توضیح ہے۔جیسا کہ امام غزالی نے ''احیاءالعلوم''ج۲ص۵۲ پرتحربر فرمایا ہے۔
- (٤) زیادہ بچوں کی پرورش اور تعلیم وٹر بیت کی خاطر انسان کوآمدنی کے لئے زیادہ محنت ومشقت کرنا پڑتی ہے۔انسان دوہری تہری نوکریاں اور اوورٹائم اور بسا اوقات نا جائز وسائل اختیار کرتا ہے۔اس مشقت سے بچنے اور بار معیشت کو کم کرنے کے لئے میہ عمل جائز ہے کیونکہ جس قدر آمدنی کے لئے مشقت کم ہوگی اتنا ہی عبادت کے لئے فارغ ہوگا۔امام غزالی نے''احیاءالعلوم'' ج۲ص۵۲ پر بیروجہ بھی اختیار فرمائی ہے۔

جواز ضبط تولید کے مذکورہ اسباب کی تر دید

(۱) "حمل اور وضع حمل کے دوران بعض صورتوں میں انسان کا خواہش پوری نہ کرسکنا"۔ اس سبب یا علت کا نہ قر آن کریم میں کہیں

ww.waseemziyai.com

تذکرہ ہے اور ندا حادیث مبارکہ میں ان کا وجود اور نہ ہی سلف صالحین کے ہاں اس کی تقریح ملتی ہے۔ یہ قاعدہ یا سبب خود سعیدی صاحب کی تیے بات سلیم کر لی جائے تو ان سے بوچھا جا سکتا ہے کہ یہ خطرہ وقتی ہے یا بھیشہ بھیشہ کے لئے موجود رہتا ہے۔ اگر اسعیدی صاحب کی یہ بات سلیم کر لی جائے تو ان سے تو پھر صبط تو لید کی بجائے عورت کو بانجھ کروینا زیادہ مفید رہے گا۔ حمل اور وضع حمل کے وتفوں کا بانجھ عورت کے سوا دوسری عورت میں پایا جانا ضروری ہے البذا کسی کی ایک عورت ہی ہواوروہ بانجھ نہ ہوتو اسے حمل اور پھر وضع حمل کے وتفوں کا بانجھ عورت کے سوا دوسری عورت میں پایا جانا ضروری ہے البذا کسی کی ایک عورت ہی ہواوروہ بانجھ نہ ہوتو اسے حمل اور پھر وضع حمل کی حالت سے گزرتا پڑے گا اور سعیدی صاحب کے بقول اس دوران نطفہ باہر گرانے کی اجازت ہے۔ یہ خطرہ تو حمل ہونے سے پہلے موجود تھا اس کے بہتر یہ تھا کہ آ دی حمل ہونے ہی نہ دویتا کی وظر رکھا جانے کی صورت میں اس کوخواہش پوری کرنے میں دشواری بیش آئے گی ۔ دوسرا اس حقیق سے بنا بت ہوتا ہے کہ آ دی شادی صرف خواہش نفس پوری کرنے کے لئے کرتا ہے حالا نکہ کتاب وسنت میں موجود ہے کہ شادی کرتے وقت دوبا توں کو مدنظر رکھا جائے۔ ایک میہ کہ اس طریقہ مسنونہ سے اللہ تعالی اولا دعطا کرے گا میں معجود ہے کہ شادی کرتے ہوئے ہیں گی بلکہ ان کے میں اصلی مقصد خواہش نفس ہے۔ در حقیقت بینظر بیان مادہ پرستوں کا ہے جن پر ہوائے نفس مسلط ہوتی ہے۔ ورنہ کوئی و بندار مرد عورت بو بی تی ہوئے ان کے خلاف یہ جسارت کیوں مرد وعورت یو تی ہوئے ان کے خلاف یہ جسارت کیوں کی ج

(۲) ''عورت کومل کی مشقت سے ازرو ہے مجت بچاگا''۔ اس سبب میں بھی اگر خور کیا جائے تو یہ بھی مادہ پر ستاند ذہنیت کا پر تو ہے کیونکہ جب کوئی شخص اپنی بیوی سے مجت کرتا ہوا در اسے اپنی مجوبہ گردا نتا ہوتو کی حبیب کو یہ زیب نہیں دیتا کہ وہ اپنی مجبوبہ کو سند میں ڈالنے والا کام کرے اس لئے جب خاوند (حبیب) اپنی مجبوبہ (بیوی) کومل اور وضع حمل کی تکلیف دیکھنا ہر واشت نہیں کرسٹا تو ازروئے مجب اسے جم یو چھ سکتے ہیں کہ وہ کوئی عورت ہے جہ اللہ تعالی اولا درے لیکن وہ حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اور وضع حمل اللہ تعالیٰ کا ارتاد ہے '' و جد عمل اور وضع حمل موحد قور حملہ (اللہ تعالیٰ نے ) تم میاں بیوی کے درمیان بیار ومجت اور رحمت رکھ دی ہے' کیا حضور ضائین کیا ہوئی کو کہ اور وضی اللہ عنہ ہے کیا جورت ہے کر ایک عظم حدیث بیش کرد دے۔ اگر ایک دوارت میں کیا۔ اگر کیا ہے تو کوئی ایک می حدیث بیش کرد دے۔ اگر ایک روایت بھی خیل کی اور ضل کی اور ضل کی تو کی تھی کی تو بھی ایک کی اور ضل کی اور ضل کی تو کہ کی تو کوئی ایک می حدیث بیش کرد دی ہو اور ایک خواہشات کے جواز پر سعیدی صاحب کی بیش کردہ صلے لور سند کی کی وہ بیا کوئی دیندار اور قر آن و حدیث کو بچھنے والا کیے شلیم کرے گا جا کی سام کی اس میں اس میں کی خواہشات کے جواز پر سعیدی صاحب ایک بیو کو در سے دین اور عیش وعزت کے دار اور میں گا در اے نیار کے وار اے نیار کو ایک کوشاید بالین موضور سے ایسا کرنا غضب الہی کو دارے نیارے۔ کو ایسا کرنا غضب المی کو دارے نیارے۔ کہ اس غرض ہے اس طرح پہلے تو دل میں اس عمل کوشاید بالین موضور سے ایسا کرنا غضب الہی کو دور سے کو ایس کی در ہے کہ اس غرض سے ایسا کرنا غضب الہی کو دورت دیا ہے۔

(٣) ''عورت كاحسن و جمال كم ياختم موجانا''۔اس ضبط توليدكي وجه كوبيان كرنے كے ساتھ اس كوامام غزالي رحمة الله عليه كي طرف

منسوب کردیا۔امام صاحب کی تصنیف''احیاءالعلوم'' میں اس مسلّہ پرآپ نے جو گفتگوفر مائی ، وہ''صورت ٹانیہ' کے ضمن میں بیان فر مائی اور سعیدی صاحب نے اسے'' پانچویں صورت' کے عنوان سے بیان کیا۔ بہر حال ہم''احیاء العلوم'' کی پانچویں صورت کومن وعن قل کرتے ہیں۔

الخامسة ان يمتنع المراة لتعزز ها و مبالغتها في النظافة والتحرزمن الطلق والنفاس والرضاع وكان ذالك عادة نسساء الخوارج لمبالغتهن في استعمال المياه حتى كن يقضين صلوات ايام الحيض ولم يدخلن الخلاء الاعورات فهذه بدعة تخالف السنة فهي نية فاسدة واستاذنت واحدة منهن على عائشة رضى الله عنها لما قدمت البصرة فلم تاذن لها فيكون القصد هو الفاسدون منع الولادة.

(احیاءالعلوم ج ۲ص ۴۸ ،الباب الثالث العاشر فی آ داب الجماع' مطبوعه دمشق درویشیه طبع جدید )

پانچویں وجہ ضبط تولید کی ہے ہے کہ مردعورت کے عزت و احترام و وقار کی خاطر اور صاف ستھرا رہنے ہیں اس کے مبالغہ کی خاطر حمل نہ ہونے دے اور زچگی، نفاس اور دودھ پلانے کی خاطر حمل نہ ہونے کی خاطر کرتا ہے۔ یہ عادت خارجی عورتوں کی ہے کیونکہ پانی کے استعال کرنے میں وہ اس مبالغہ سے کام لیتی تھیں حتی کہ چیوٹی ہوئی نمازیں بھی وہ قضا کرتی تھیں حتی کہ چیوٹی ہوئی نمازیں بھی وہ قضا کرتی تھیں اور قضائے حاجت کے لئے برہنہ جایا کرتی تھیں۔ یہ ایس بدعت ہے جوسنت کی مخالف ہے۔ یس بینیت فاسدہ ہے۔ ان خارجی عورتوں میں سے ایک نے سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے گھر آنے کی اجازت مانگی، جب آب بھرہ تشریف لائیں لیکن وہ فاسدتھا۔ بچہ بچی ہونے کوروکنانہ تھا۔

امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ نے ''صورت ٹانی' اور''صورت خامسہ'' میں جن دوصورتوں کا ذکر فر مایا ان میں معمولی سافرق ہے۔
صورت ٹانیہ میں ''استبقاء جسمال المراۃ '' کے لفظ ہیں ۔ جن کامعیٰ''عورت کے صن و جمال کو باقی رکھنا'' ہے یعنی ضبط تولید کی
ایک وجہ حسن و جمال عورت کی بقاہ اورصورت خامسہ کے الفاظ یہ ہیں ''یمنع المراۃ لتعزز ھا'' عورت کی ہزت و و قار کی خاطر ضبط
تولید کرنا ۔ پانچویں صورت تحریر کرنے کے بعد امام صاحب نے اسے خارجی عورتوں کی عادت بتایا اور برعت کھا اور اس کی نیت کو
فاسدہ بتایا۔ اس ضمن میں ایک واقعہ تھل کیا۔ سیدہ عاکشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا خارجی عورتوں سے واقف تھیں کہ وہ عزل کرتی ہیں تاکہ وہ
ایپ خاوندوں کی نظر میں حسین و جمیل رہیں اور ان کی صفائی و طہارت میں خرابی نہ آئے' وردزہ اور و لادت کی تکالیف سے نے جا کیں۔
ایسی بدعات کی حال عورتوں کو آپ نے اسے ہاں آنے کی اجازت نہ دی۔

قارئین کرام! غورفر ما ئیں کہ سعیدی صاحب نے امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کی عبارت سے جواپنا مقصد تابت کرنے کی کوشش کی ،
اس کی کیا حقیقت ہے؟ امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کچھاور بیان فر مار ہے ہیں اور سعیدی صاحب اسے زبردتی اپنے حق میں لانا چاہتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ امام غزالی نے جوصورت ثانیہ میں بیان فر مایا وہ اور صورت خامسہ والا سبب ایک ہی ہے۔ بظاہران میں کچھ اختلاف نظر آتا ہے کیونکہ صورت ثانیہ کے آخر میں ایک لفظ "و مین حطر الطلق" اس حقیقت واحدہ کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ یہ مخصوص اجازت اس وقت ہے جب عورت کی جان کا خطرہ ہو مثلاً دو تین بچے پیدا ہو چکے۔ اب چو تھے بچہ کی پیدائش بذر لیہ آپریش ہو تو عورت کے مرنے کا شدید خطرہ ہے لہذا اس مخصوص صورت میں عزل کی اجازت ہے۔ امام غزالی کی عبارت سے سعیدی صاحب نے جو مطلب نکالا پانچو میں صورت اس کی تر دید کر رہی ہے اور اگر بالفرض تسلیم کرلیا جائے کہ امام غزالی کا مقصد و مطلب و ہی ہے جو سعیدی صاحب نے بیان کیا تو پھران صرت کا احادیث کا کیا جواب ہوگا، جن میں حضور خلاتے کہ امام غزالی کا مقصد و مطلب و ہی ہے جو سعیدی صاحب نے بیان کیا تو پھران صرت کا احادیث کا کیا جواب ہوگا، جن میں حضور خلاتے کہ امام غزالی کا مقصد و مطلب و ہی ہے جو سعیدی صاحب نے بیان کیا تو پھران صرت کا احادیث کا کیا جواب ہوگا، جن میں حضور خلاتے کیا تا کہ خوبصورت، حسین و جمیل بانجھ

عورت سے کالی بھدی بچے جننے والی عورت کو سراہا اور بانجھ سے نکاح کرنے کی ممانعت فرمائی۔ اس مضمون کی ایک حدیث ( کنزالعمال)میں یوں مذکورہے:

عن ابن عمر رضى الله عنهما ان عمر تزوج امراة فاصابها سمطاء وقال حصير فى بيت خير من امراة لا تلدوالله مااقربكن لشهوة ولكن سمعت رسول الله صلاح المراقي يقول تزوجوا الودود الولود فانى مكاثر بكم الامم يوم القيامة.

(رواه الخطيب وسنده جيد كنز الاعمال ج٢١ص٢٩٦)

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ایک عورت سے شادی کی ۔ بوقت جماع اسے اولاد کے قابل نہ پایا تو فر مایا: ایسی عورت سے گھر میں پڑی چٹائی بہتر ہے جس کے اولاد ہونے کی امید نہ ہو۔ خدا کی قتم! میں تم عور توں سے شہوت کی بنا پر ہم بستری نہیں کرتا بلکہ میں نے رسول کریم ضلا بھا ہے ہے تن رکھا ہے کہ آپ نے فر مایا: ایسی عور توں سے شادی کروجو چاہت والی اور اولاد کے قابل ہوں۔ میں دوسری امتوں پر تہاری کثرت کے سب قیامت کے دن فخر کروں گا۔

سیدنا حضرت عمرضی الله عنه و شخصیت ہیں کہ جن کی گفتگو پرقر آن اُترا ، جن کا کلام موافق وئی ہوتا تھا۔ گویا حضرت عمر رضی الله عنه کا مسئلہ شرعیہ میں گفتگو فر مانا اور کوئی فیصلہ و بنا الله اور اس کے رسول ضلاح کی اور ایسا کیوں نہ کروں جب کہ رسول الله ضلاح کی خاطر میں شادی کرتا ہوں اور ایسا کیوں نہ کروں جب کہ رسول الله ضلاح کی خاطر میں شادی کرتا ہوں اور ایسا کیوں نہ کروں جب کہ رسول الله ضلاح کیا ہے تھا نہ ہے جائے ہیں کہ شہوت رانی کے گئے ہیں کہ خوب فر مایا۔ بچے نہ جننے والی سے تو گھر کی چٹائی بہتر ہے۔ اب ہمارے لئے یہ فیصلہ کرنا اور بھی آسان ہوگیا کہ حضور ضلاح کیا م کا مقصد حضرت عمر رضی الله عنہ بہتر سمجھتے تھے یا سعیدی صاحب؟ لہذا معلوم ہوا کہ حسن و جمال زن کی بقا کی خاطر منصوبہ بندی کو جائز قرار دینا حدیث کے خلاف ہے اور امام غزالی رحمۃ الله علیہ کی آڑ لے کراس کو جائز کہنے کی کوئی گئے اکثر نہیں ہے۔

عظیم نعت ہےاس لئے امیر وغریب سب اس کے حصول سے خوش ہوتے ہیں بلکہ مالداروں کوہم نے دیکھا کہ اگران کے ہاں اولا دنہ ہوتو ہروقت بجھے بچھے سے رہتے ہیں۔اس لئے قلت آمدنی کو منصوبہ بندی کے جواز کی علت قرار دینا انتہائی جسارت ہے جواللہ اوراس کے رسول کے بالکل خلاف ہے۔

(۵) ''بیجی کی شفقت کی خاطر منصوبہ بندی''۔سعیدی صاحب نے منصوبہ بندی کے جواز کی بانچویں وجہ یہ بیان کی کہ پیداشدہ بچہ کے بعداس کی دیکھ بھال اور نشو ونما ضروری ہوتی ہے اور اگر دویا تین سال تک ایک اور بچے ہوگیا تو اب پہلے بچہ کی تربیت ، شفقت وغیرہ میں فرق پڑے گالہٰ دااس فرق کوختم کرنے کے لئے منصوبہ بندی جائز ہے۔ یہ بات بھی اس طرح احادیث کے خلاف ہے جس طرح اس سے پہلی وجو ہات کے بارے میں آپ پڑھ چکے ہیں۔'' کنز العمال''میں اس صورت کے متعلق ایک حدیث ملاحظہ فرما گئیں:

''صحیح مسلم'' کی اس حدیث نے سعیدی صاحب کی من گھڑت علت کو ہوا میں اڑا دیا لیکن' دمصنف کی تحقیق'' ندر کی اور' صحیح مسلم'' ہی کی شرح میں انہوں نے کھا'' عزل کی جو وجو ہات ذکر کی تی ہیں ان میں رائے جدید ہے کہ مسلم کی ایک روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ اس صورت میں بھی عزل مفیر تبیں ہے کوئکہ ہو سکتا ہے کہ فیر اختیاری طور پر حمل ہو جائے اور شح مسلم میں حضرت اسامہ بن زید سے صورت میں بھی عزل مفیر تبیں ہے کوئکہ ہو سکتا ہے کہ غیر اختیاری طور پر حمل ہو جائے اور شح مسلم میں حضرت اسامہ بن زید سے روایت ہے کہ رسول اللہ مختلا محقیق ہو سکتا ہے کہ غیر اختیاری طور پر حمل ہو جائے اور شح مسلم میں حضرت اسامہ بن زید سے ہوں۔ رسول کریم نے فر مایا: اگر میہ بات ہے تو کوئی حرج نہیں ہے۔ اہل فارس اور اہل روم کواس عزل نہ کرنے سے ضرو نہیں بہنچا۔
مور سورت میں اپنی ہو یوں سے ہم بستری کیا کرتے میں ضرر ہوتا تو روی اور فاری لوگول کو بہت ضرر پہنچا۔ کیونکہ وہ بیہ ہونے کی فر مار ہے ہیں اور اس کی شہادت سے نقصان ہوتا ہے اور اگر بچہ والی عورت سے وطی کرنے میں ضرر ہوتا تو روی اور فاری لوگول کو بہت ضرر پہنچا۔ کیونکہ وہ بچہ ہونے کی ضرر ہوتا ہے ''۔ خدا بہتر جانت ہے کہ علامہ سعیدی صاحب کی جہاد شخص میں بچہ کو جہ ہے تا بہت ہے کہ ایسی صورت میں بچہ کو وجو ہا۔ اللہ تعالی صاحب نے جشنی ضرر ہوتا ہے ''۔ خدا بہتر جانتا ہے کہ علامہ سعیدی صاحب کی لیبارٹری میں تج ہے کرتے رہے 'مختمر ہے کہ سعیدی صاحب نے جشنی ضرر ہوتا ہے ''۔ خدا بہتر جانتا ہے کہ علامہ سعیدی صاحب کی لیبارٹری میں تج ہے کرتے رہے 'مختمر ہے کہ سعیدی صاحب نے جشنی فرز ہوتا ہے ''۔ خدا بہتر جانتا ہے کہ علامہ سعیدی صاحب کی بیائے ساخت کی بجائے سلف صاحب کی تجنی کہ تو فیق عطافر ہائے ۔ فاعتبر و ایا اولی الابصار

# ٧ - كِتَابُ الطَّلَاقِ طلاق كابيان

### ٢٣٨- بَابُ طَلاقِ السُّنَّةِ

١ ٤٥ - أَخُبَرُ نَا مَالِكُ حَدَّثَنَا عَبُدُ اللهِ بَنُ دِيْنَارِ قَالَ سَمِعُتُ ابْنَ دِيْنَارِ قَالَ سَمِعُتُ ابْنَ عُمَرً يَقْرَأُ يَايَّهُا الَّذِيْنَ امْنُوْ ا إِذَا طُلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِقُوْهُنَّ لِقَبْلِ عِلَّتِهِنَّ.
 النِّسَاءَ فَطَلِقُوْهُنَّ لِقَبْلِ عِلَّتِهِنَّ.

قَالَ مُحَمَّدُ طَلَاقُ السَّنَّةِ آنُ يُطَلِّقَهَا لِقَبْلِ عِدَّتِهَا طَاهِرًا مِنْ غَيْرِ جَمَاعِ حِيْنَ تَطُهُوْمِنُ حَيْضِهَا قَبْلَ آنُ يُّ جَامِعَهَا وَهُوَ قُوْلُ آبِنَى حَنِيْفَةَ وَالْعَامَةِ مِنْ فُقَهَا ئِنَا رَحِمَهُ مُواللهُ مُتَعَالَى عَلَيْهِ مُ

طلاق وینے کا سنت سے ثابت طریقہ کا بیان ہمیں امام مالک نے خردی کہ ہمیں عبداللہ بن وینار نے بتایا کہ میں نے حضرت عمر کوآیت کریمہ یوں پڑھتے سنا: یا یہا الذین امسندوا الایة۔اے مؤمنو! جب اپنی بیویوں کو طلاق دوتوان کی عدت سے کچھ پہلے طلاق دو۔

امام محرکہتے ہیں کہ' طلاق سنت' سے ہے کہ مردا پنی بیوی کے پاکیزگی کے دنوں میں عدت سے بچھ پہلے طلاق دے جس پاکیزگی کے دوران اس نے وطی نہ کی ہو پھر دوسری طلاق دوسری مرتبہ پاک ہونے کے ہونے کے دنوں میں اور تیسری طلاق تیسری مرتبہ پاک ہونے کے دنوں میں دے اور پاکیزگی کے ان دنوں میں اس نے جماع نہ کیا ہو۔ یہی قول امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہو۔ یہی قول امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا

257 - أَخْبَرُ نَا مَالِكُ آخُبَرُنَا نَافِعُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بَنِ عُسَمَرَانَة طُلَق إِمْرَاتَه وَهِى حَائِضُ فِى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ضَلَا لِلْكَالِكُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَلَا اللَّهِ صَلَّالِكُ اللَّهِ اللَّهِ صَلَّمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ صَلَّمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَ

'' طلاق سنت'' کیا ہے اور اس میں اختلاف کیا ہے؟ جہاں تک طلاق سنت کی تعریف کا معاملہ ہے تو بیشفق علیہ ہے وہ یہ کہ ایک طلاق دے کرعورت کوچھوڑ دے اور رجوع نہ کرے۔ تین حیض یا تین ماہ گزرنے پروہ بائنہ ہوجائے گی۔اس طریقہ سے دی گئی طلاق کے سنت ہونے میں کسی کا اختلاف نہیں ہے اوراگرا یک طہر(یا کیزگی کے دن) میں ایک طلاق ، دوسرے میں دوسری اور تیسرے میں تیسری طلاق دے دی تعنی ہر طہر میں ایک ایک طلاق دینا اس کے سنت ہونے میں اختلاف ہے۔امام شافعی ،امام مالک اور امام اوزاعی رضی اللّٰعنهم اسے'' طلاق سنت' 'نہیں کہتے ۔امام ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنہاسے بھی'' طلاق سنت' 'ہی کہتے ہیں۔

طلاق كى اقسام

طلاق کی تین قشمیں ہیں۔احسن ،حسن اور بدعی۔

طلاق احسن بیرے کہ اس طہر میں طلاق دی جائے کہ جس میں وطی نہ ہوئی ہو پھراسے چھوڑ دیا جائے یہاں تک کہ وہ عدت سے فارغ ہو جائے اور طلاق حسن پیر ہے کہ تین طہروں میں تین طلاقیں دی جائیں ۔ جبیبا کہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا مسلک ہے اور طلاق بدعی پیہے کہ ایک طبیر میں تین طلاقیں دی جائیں یا بیک وقت ایک لفظ کے ساتھ تین طلاقیں دی جائیں جیسا کہ کوئی کہتا ہے کہ میں نے تجھے تین طلاقیں دیں۔اس کی تفصیل''فتح القدیر''جسم سم باب طلاق النتہ میں مذکور ہے۔امام مالک رضی الله عنه تین طہروں میں تین طلاقیں دینے کو''سنت''نہیں کہتے کیونکہ اس میں شخی اور غلظت آ جاتی ہے کہ جس کی وجہ سے عورت کوندامت کا سامنا کرنا پڑتا ہے کیونکہ جب تین طلاقیں دے دی گئیں تو اب وہ عورت حلالہ کے بغیراس مرد کے ساتھ نکاح نہیں کرسکتی کیکن امام ابوصنیفہ رضی الله عنه فرماتے ہیں کہ ہرطہر میں ایک ایک طلاق دینا اور پہلے طہر میں ایک طلاق دے کرعورت کو چھوڑ دینا یہ دونوں طریقے ''سنت''اس لئے ہیں کہ ایک تواپیا کرنے سے طلاق دینے کی حاجت اور ضرورت کاعلم ہوجاتا ہے بعنی جب ایک طهر میں ایک طلاق دی تواب ایک مہینہ پورامر دکوسوچ و بیار کا موقعہ ل جاتا ہے اور وہ سوچتا ہے کہ عورت کو جدا کرنا مفید ہے یار کھ لینا اچھا ہے۔اسی طرح تین ماہ انتظار کرنا بھی مرد کے لئے مفید ہے۔ بخلاف اس کے کہ یکبارگی تین طلاقیں دی جائیں تو ابغور وفکر کا وقت ہاتھ سے نکل جاتا ہے اور بعض اوقات جلد بازی میں طلاق دے دی جاتی ہے جس کا از النہیں ہوسکتا۔ امام صاحب دوسری وجہ یہ بتاتے ہیں کہ تین 

> طاهى فيي غير جماع فاذا حاضت وطهرت طلقها اخرى فاذا حاضت وطهرت طلقها اخرى ثم تعتد فقال مثل ذالك.

(نسائي شريف ج٢ص٩٩ كتاب الطلاق باب طلاق السنة مطبوعه

عن عبد الله انه قال طلاق السنة تطليقة وهي عبد الله عبد الله عبد الله انه قال طلاق سنت 'يرب كه ايك طلاق اس طهر میں دی جائے جس میں ہم بستری نہ ہوئی ہو پھر جب عورت کوچیض آ کرختم ہو جائے تو دوسر ے طہر میں دوسری طلاق دی بعد ذالك بحيضة قال الاعمش سالت ابراهيم جائے پھريض آگرختم ہوجائے تو تيسرے طہر ميں تيسري طلاق دي جائے اس کے بعد ایک حیض آ کرختم ہونے پر اس کی عدت ختم ہو جائے گی ۔ اعمش نے کہا کہ میں نے ابراہیم تخعی سے یو چھا تو انہوں نے بھی اسی طرح فر مایا۔

اس حدیث سے دو باتیں واضح ہوتی ہیں۔ پہلی میہ کہ تین طہرول میں تین طلاقیں دینا''سنت'' ہے۔ دوسری بات میہ کہ عدت حیض سے گزاری جاتی ہے نہ کہ طہر سے جبیبا کہ امام شافعی رضی اللّٰدعنہ کا مسلک ہے ۔امام شافعی کا استدلال اور اس کے جواب ہم عنقریب تحریر کریں گے۔ یہاں جو بات چل رہی ہے بچھاس کے بارے میں مزید گفتگو پیش خدمت ہے۔ تین طہروں میں تین طلاقیں دینے کو''سنت'' کہا گیا۔خودامام نسائی رحمۃ اللہ علیہ نے جس باب کے تحت میر حدیث ذکر فرمائی۔اس کاعنوان''باب طلاق السنۃ''ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ بیطریقہ طلاق'' سنت'' کہلاتا ہے۔ حدیث مذکورہ کے متعلق اگر کوئی شبہ پیش کرے کہ بیرحدیث نہیں ، بلکہ 

ہےروایت کرتے ہیں۔اگر چہ نسائی شریف میں اس کی تصریح نہیں۔حوالہ ملاحظہ ہو:

عن ابن عمر انه طلق امراته تطليقة وهى حائض ثم اراد ان يتبعها بطلقتين اخراوين عند القرئين الباقيين فبلغ ذالك النبى صَلَّالَيْكُالِيَّةُ فقال يا ابن عمر ماهكذا امرالله اخطات السنة وسنة ان تستقبل الطهر فتطلق لكل قرء فامرنى رسول الله ضَلِّالِيُّكُالِيَّةُ فراجعتها ثم قال اذا هى حاضت ثم طهرت فطلق عند ذالك اوامسك.

(مجمع الزوائدج عهص ٣٣٦ باب طلاق السنه)

عبد الرزاق عن ابى حنيفة عن حماد عن ابراهيم قال اذا اراد الرجل ان يطلق امراته فليطلق حين تطهرمن حيضها تطليقا في غير جماع ثم يسركها حتى تنقضى عدتها فاذا فعل ذالك فقد طلق كما امرالله وكان خاطبا من الخطاب فان هو اراد ان يطلقها ثلاث تطليقات فليطلقها عندكل حيضة تطهر منها تطليقة في غير جمع فان كانت قد يئست من المحيض فليطلقها عند كل هلال تطليقة.

(مصنف عبد الرزاق ج٢ ص ٣٠١ باب وجه الطلاق وهو طلاق العدة والسنة )

عبدالرزاق امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ سے وہ جناب حماد سے
اور وہ ابراہیم نحفی سے روایت کرتے ہیں فرمایا: کہ جب کوئی شخص
اپنی بیوی کو طلاق دینا چاہتا ہوتو اسے حیض آ کرختم ہونے کے بعد
طہر میں ایک طلاق دے دے جس میں اس نے بیوی سے جماع نہ
کیا ہو پھر اسے چھوڑ و سے یہاں تک کہ اس عورت کی عدت گزر
جائے ۔ جب کوئی اس طرح طلاق دیتا ہے تو اس نے یقینا وہی
طریقہ اختیار کیا جس کا اللہ تعالی نے تھم دیا ہے اور بیطلاق دینے
والا اپنی مطلقہ بیوی کو اور وں کی طرح پیغام نکاح دے سکتا ہے اور
اگر وہ ارادہ کرتا ہے کہ اپنی عورت کو تین طلاق دین چاہیے جس
اگر وہ ارادہ کرتا ہے کہ اپنی عورت کو ایک طلاق دین چاہیے جس
طہر میں اس نے وطی نہ کی ہواور اگر عورت ایس ہے کہ وہ حیض سے
طہر میں اس نے وطی نہ کی ہواور اگر عورت ایس ہے کہ وہ حیض سے
نامید ہوچکی ہے تو پھر ہرنیا چاند فکتے وقت ایک طلاق دے دے دے۔

ان احادیث وروایات سے معلوم ہوا کہ ہر طہر میں ایک طلاق دینا یعنی تین طہروں میں نین طلاقیں دینا'' طلاق سنت' ہے۔ اس طریقہ طلاق کوخود رسول اللہ ﷺ کے''سنت'' فر مایا لہٰذا اسے''طلاق بدعت' نہیں کہنا چاہیے۔طلاق بدعت کی وہی تعریف ہے جوہم لکھ چکے ہیں۔

اب ہم امام شافعی رضی اللہ عنہ کے مسلک کی طرف آتے ہیں۔ آپ کا ند ہب یہ ہے کہ عدت تین طہروں سے شار ہوگی۔ تین حیض سے نہیں کیکن نسائی شریف کی ندکورہ حدیث ان کے مسلک کے خلاف ہے کیونکہ اس میں بیالفاظ ہیں ''شم تعتد بعد ذالک بسحی سے نہیں کئے موطاامام محمد میں ایک حدیث گزر چکی ہے کہ عدت شار کرنے سے پچھ پہلے طلاق وی جائے۔ جس کا واضح معنی بید

سلیمان بن بیار سے روایت ہے کہ فاطمہ بنت الی جیش کو

ہے کہ آ دمی طهر میں طلاق دے اور جس طهر میں طلاق دے اس کوعدت شار نہ کرے۔ امام شافعی رضی اللہ عنه "فطلقو هن لعدتهن" کا یہ معنی کرتے ہیں کہتم عورتوں کو عدت کے وقت طلاق دولیعنی طلاق ایسے وقت دو کہائی وقت عدت شروع ہو جائے گویا آپ کے نزدیک"لعدتهن" کالام وقت کے لئے ہےاور وقت طلاق طہر ہوتا ہے لہذا طہر ہی وقت عدبت ہوا۔احناف اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ بیرلام وقت کے لئے نہیں بلکہ 'امکان احصا'' کے لئے ہے جبیبا کہ اس کی تصریح ملاجیون نے''نورالانوار'' ص۲۲ پر فرمائی۔ ''ای طـلـقـوهـن بـحیث یمکن احصاعدتهن لیخن<sup>ع</sup>ورتول کوطلاق دواس حیثیت سے کدان کی عدت کا شار کرناممکن ہو' <sup>بی</sup>عنی طهر میں طلاق دواور عدت حیض سے شار کروتا که' ثلاثة قروء ''میں لفظ ثلاثہ جوخاص ہے اس پڑمل ہو سکے۔ بیخاص اس لئے ہے کہاسم عد د میں کمی بیشی کا احمال نہیں ہوتا اور'' تین'' عدد پرعمل اس صورت میں ہوسکتا ہے جب عدت کوحیف سے شار کیا جائے کیونکہ حدیث پاک میں صاف آچکا ہے کہ عدت شار کرنے سے بچھ پہلے طلاق دولہذا تین حیض شار کرناممکن ہوگااورا گرعدت طہر سے شار کی جائے اورطہر میں ہی طلاق دینے کا حکم ازروئے حدیث آیا ہے۔اب جس طہر میں طلاق دے گئی ،اس کے پچھ دن گزر چکے ہو نگے اور پچھ باقی ہوں گے۔اباگراس طہر کوعدت بنایا جائے تو مکمل طہر نہ ہونے کی وجہ سے ایک طہر مکمل عدت نہ ہوئی پھر دوسرااور تیسرا طہر مکمل کر لینے کے بعد مجموعی طور پرتین کامل طہز ہیں ہوں گے بلکہ دومکمل اور تیسرے کا کچھ کم یا زیادہ حصہ اوراگراس طہر کوشار ہی نہ کیا جائے جس میں طلاق دی گئی بلکہ اس کے علاوہ تین اور مستقل طہرشار کریں تو پھر عدت تین طہر سے بردھ کر پچھ حصہ چو تھے طہر کا بھی ہو جائے گ جس میں طلاق ہوئی تھی۔اس لئے'' تین'' پڑمل اس وقت ہوسکتا ہے جب اس سے مرادحیض لئے جا کیں۔رہایہ کہ ازروئے قواعد نحوبه لفظان ثلاث مؤنث ہے اور اس کی تیمین قروء '' مذکر ہونی جاہیے کیونکہ حیض مؤنث ہے تو اس نحوی قیاس کا جواب یہ ہے کہ یہ قیاس ہی ہے اور اس کے مقابل فروء سے مراد حیض ہونا نص قطعی سے ثابت ہے اس لئے نص قطعی کے مقابلہ میں قیاس پرعمل نہیں ہوتا۔ مدیث یاک میں آیا ہے:

عن سليمان بن يسار ان فاطمة بنت ابي حیض آیا تواس نے حضور خلاکہ کا ایک سے پوچھایا اس کے متعلق کسی جيش استحيضت فسالت النبي ضَلَّاتُكُم اللَّهُ السَّلَا السَّل نے آپ سے بوچھا تو آپ نے ارشاد فرمایا: کہوہ ''اقراء'' کے لها عن النبي صَلِلَتِهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله دنوں کی نماز نہ پڑھے۔۔۔۔عمروابن دینار کہتے ہیں کہ حضور اقسراء ها.... عن عمرو ابن دينار قال الاقراء خَلِلْتُنْكِأَتِيْكِيَّ كِصِيابِكِرام كِنزديك اقراء سے مرادحيض ہي تھا۔ الحيض عن اصحاب رسول الله ضَالِّلُهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

(بیمقی شریف)

تین طلاقوں کی تفصیلی بحث

بیک وقت تین طلاقیں دینے میں دوطرح سے اختلاف کیا گیا۔اول بیر کہ کیا بیک وقت تین طلاقیں دینا خواہ ایک طهر میں ہوں ۔مباح ، بدعت یا حرام ہیں؟ دوسرا یہ کہ تین طلاقیں دینے پرتین ہی واقع ہوں گی یاصرف ایک واقع ہوگی؟ چونکہ اس کاتعلق حلت وحرمت سے ہاس لئے اس کی تفصیل میں جانا ہم نے مناسب سمجھا تا کہ شکوک وشبہات کی بیخ کنی ہوجائے۔ہم اسے تین فصول میں ذکر کررہے ہیں فصل اول میں اختلاف نداہب فصل ٹانی میں تین طلاقوں کا تین ہی واقع ہونا اورفصل ٹالث میں تین طلاقوں کو ایک قرار دینے والوں کے دلائل اور ان کے تقصیلی جوابات انشاء اللہ ذکر ہوں گے۔و باللہ التو فیق فصل اول: اختلاف مذاهب

سیدنا امام اعظم اورامام ما لک رضی الله عنهما کے نز دیک بیک وقت تین طلاقیں دینا بدعت اور گناہ ہے اور حضرت امام شافعی رضی

الله عنه اگرچه بیک وقت نین طلاقول کے دینے کواستجاب کے خلاف قرار دیتے ہیں لیکن وہ ایسے شخص کے گنہگار ہونے کا قول نہیں کرتے اور حضرت امام احمد بن صنبل رضی اللہ عنه کے اس بارے میں دوقول ملتے ہیں۔ایک قول امام شافعی کے موافق اور دوسرا امام ابوحنیفہ کے مطابق وموافق ہے۔اسی اختلاف کوابن قدامہ خنبلی نے یوں ذکر کیا ہے:

ایک ہی وقت میں تین طلاقیں دینے میں امام احمد بن طلب رضی اللہ عنہ سے روایات مختلف ہیں۔ ایک یہ کہ ایسا کرناحرام نہیں۔

یہی امام شافعی رضی اللہ عنہ کا مسلک و مذہب ہے۔ ان کے علاوہ حضرات حسن بن علی ،عبد الرحمٰن بن عوف اور امام شعمی رضی اللہ عنہم کا

یمی یہی نظریہ ہے کیونکہ حضرت عویم عجلانی نے اپنی بیوی سے لعان کیا اور حضور اکرم ضلاتین کی سے عرض کیا یارسول اللہ! اگر میں نے

اپنی بیوی کو اپنے پاس رکھا تو جو تہمت میں نے اس پر لگائی ہے ، اس میں جھوٹا پڑجاؤں گا۔ اس نے رسول کریم کے ارشاد سے قبل ہی

اپنی بیوی کو تین طلاقیں دے دیں۔ (بخاری وسلم) اس سلسلہ میں حضور ضلاتین کی گاڑیا کیا رمنقول ومروی نہیں ہے۔

اپنی بیوی کو تین طلاقیں دے دیں۔ (بخاری وسلم) اس سلسلہ میں حضور ضلاتین کیا گئی گئی گئی گئی گئی کیا تکارمنقول ومروی نہیں ہے۔

امام احمد بن صنبل رضی الله عندے دوسری روایت ہے ہے کہ بیک وقت تین طلاقیں وینا بدعت اور حرام ہے۔ سیدنا حضرت عمر، حضرت علی المرتضی ،حضرت ابن مسعود اور حضرت ابن عباس وابن عمر رضی الله عنہم کا بھی بہی نظریہ ہے۔ امام مالک اور امام ابو حنیفہ رضی الله عنہما کا بھی بہی قول ہے۔ ''جو شخص سنت کے مطابق طلاق دے گا وہ نادم نہیں ہوگا''۔ ایک اور روایت میں فرماتے ہیں کہ عورت کو ایک طلاق دے کر تین حیض آنے تک چھوڑ دے۔ اس مدت میں جب جا ہور جوع کر سکتے ہو۔ سیدنا حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنہ کے پاس جب کسی ایسے کو لا یا جاتا جو اپنی بیوی کو تین طلاقیں (بیک وقت) دیتا تو آپ اسے خوب مارتے اور مزاویتے۔ حضرت مالک بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنہما کے پاس ایک شخص آیا اور کہنے لگا کہ میرے چھانے اپنی بیوی کو (بیک وقت) تین طلاقیں دے دی ہیں۔ آپ نے اس پر فرمایا کہ تیرے چھانے الله تعالی کی نافر مانی کی ہے اور شیطان کا کہا مانا ہے۔ اس لئے کہ اب اس کے لئے الله تعالی کے بال اس سے نکلنے کی کوئی گئے کہ اب اس کے لئے الله تعالی کے بال اس سے نکلے کی کوئی گئے کہ اب اس کے لئے الله تعالی کے بال اس سے نکلے کی کوئی گئے کہ اب اس کے لئے الله تعالی کے بال اس سے نکلے کی کوئی گئے کہ اب اس کے لئے الله تعالی کے بی اس اس سے نکلے کی کوئی گئے کہ اب اس کے لئے الله تعالی کی نافر مانی کی ہو و منہیں کرسکتیا۔

(المغنی ج ۸ص ۲۴۱ مئله ۵۸۱۹مطبوعه دارالفکر بیروت)

ابن تیمیہ نے لکھا ہے کہ اگر کسی نے ایک طہر میں ایک لفظ یا متعدد الفاظ کے ساتھ تین طلاقیں دیں مثلاً کہا کہ تہمیں تین طلاً قیس بیں یا کہا کہ تہمیں طلاق ہے، طلاق ہے، طلاق ہے یا کہا تہمیں ، تین یا دس یا سوطلاقیں ہیں تو اس بارے میں متقد مین اور متاخرین علماء کے تین نظریات ہیں اگر چہا یک چوتھا قول بھی ہے لیکن وہ من گھڑت اور اختر ای ہے۔

قول اول میہ ہے کہ میرطلاق مباح اور لازم ہے۔ میدامام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کا قول ہے۔

دوسرا قول ہیہ ہے کہ بیطلاق حرام اور لازم ہے۔ بیقول امام مالک اور امام ابوحنیفہ رحمۃ اللّٰه علیہا کا ہے۔ امام احمد رحمۃ اللّٰہ علیہ کا بھی یہی قول ہے۔ بیقول متقدمین میں بکثر ت صحابہ کرام اور تابعین حضرات سے منقول ہے۔

تیسرا قول سے کہ پیطلاق حرام ہے۔ یہی نظر بیر حضرت علی الرتضی اور حضرت عبداللّٰہ بن مسعود رضی اللّٰہ عنہما ہے بھی مروی ہے۔ حضرت ابن عباس رضی اللّٰہ عنہما کے اس بارے میں دوقول ہیں۔ تابعین کرام اور ان کے بعد والے حضرات میں سے جناب طاؤس، خلاص ابن عمر واورمحر بن اسحاق سے بھی منقول ہے۔ داؤ داوران کے اکثر اصحاب کا یہی قول ہے۔ ابوجعفرمحمہ بن علی بن الحسین اوران کے صاحبز ادیے جعفر بن محمد کا بھی یہی قول ہے۔ یہی وجہ ہے کہ شیعہ لوگوں کا بھی یہی مسلک ہے۔ امام ابوحنیفہ، امام مالک اور امام احمد بن حنبل رضی الله عنهم کے بعض اصحاب کا بھی یہی قول ہے۔

چوتھا قول بعض معتز لہ اور بعض شیعوں کا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ بیک وقت تین طلاقیں دینے سے ایک طلاق بھی واقع نہیں ہوتی لیکن سلف صالحین میں سے کوئی بھی اس کا قائل نہیں ہے اور تیسرا قول ہی ایسا ہے کہ جس پر کتاب وسنت سے دلائل موجود ہیں۔

(فآوي ابن تيميه جسس كتاب الطلاق ص ٨ ـ ٩ مكتبه ابن تيميه قاهره)

شخ ابن نعیم کھتے ہیں کہ بیک وقت تین طلاقیں ویے میں چار ندا ہب ہیں۔ پہلا ند ہب ہے کہ تین طلاقیں واقع ہوجاتی ہیں۔

یہ قول ائمہ اربعہ جمہور تا بعین اور بکٹر ت صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا ہے۔ دوسرا ند ہب ہہ ہے کہ اس طرح طلاق و سینے سے طلاق واقع نہیں ہوتی بلکہ یہ قول مردود ہے کیونکہ میہ بدعت محرمہ ہے اور یہ بدعت اس حدیث کی وجہ سے ہے کہ حضور ضائع کی آئی ہے اور اللہ اس خرا اللہ برحض نے ایسا کام کیا جو ہمارے وین میں نہیں ہے، وہ مردود ہے۔ اس مذہب کو ابوجھ بن حزم نے بیان کیا ہے اور کلھا ہے کہ امام مجمد نے فرمایا: یہ باطل ہے اور رافضوں کا قول ہے۔ تیسرا ند ہب یہ کہ اس طرح طلاق دینے سے صرف ایک طلاق اور وہ بھی رجعی موقع ہوتی ہے۔ وقع ہوتی ہے جب کہ اس طرح طلاق دینے اسے ذکر کیا ہے۔ امام احمد نے کہا کہ یہ بات اس اور دونرے میں رہی اللہ عنہما سے فائن سے بہ کہ تین طلاقیں آگر الی یہ بناب طاؤس اور دھنرے عکر مہ کا بھی بہی قول ہے اور شخ ابن تیمیہ کا بھی بہی نظر میہ ہے۔ چوتھا ند ہب یہ ہے کہ تین طلاقیں آگر الی عورے کو دی جا کیں جس سے وطی ہو چکی ہے تو واقع ہو جاتی ہے اور آگر دہ وطی شدہ نہیں تو پھر صرف ایک طلاق واقع ہو جاتی ہی اور اس عورے کوری جا کیں جس سے وطی ہو چگی ہے تو واقع ہو جاتی ہے اور آگر دہ وطی شدہ نہیں تو پھر صرف ایک طلاق واقع ہو جاتی ہے اور آگر دہ وطی شدہ نہیں تو پھر صرف ایک طلاق واقع ہو جاتی بے اور آگر دہ وطی شدہ نہیں تو پھر صرف ایک طلاق واقع ہو جاتی بن راہویہ کا بھی بہی مسلک ہے۔

(زادالمعاد برحاشيه زرقاني ج عص١٢٢مطبوعه بيروت)

ندکورہ عبارات کی روشیٰ میں نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ حضرت امام ابو صنیفہ اور حضرت امام مالک رحمۃ اللہ علیہا کے نزدیک تین طلاقیں اگر چہ بدعت اور حرام ہیں کیکن واقع ہو جاتی ہیں۔ اسی طرح امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک بیک وقت یا ایک طهر میں تین طلاقیں دی گئیں تو وہ تینوں لازم ہو جائیں گی مگر بدعت اور گناہ نہ ہو گا اور امام احمد سے اس بارے میں دوقول منقول ہیں۔ ایک میں آپ امام ابو صنیفہ کے ساتھ ہیں اور دوسرے میں وہ امام شافعی کی موافقت کرتے ہیں۔ بہر حال آپ تینوں کے وقوع کے قائل ہیں کیکن ایسا کرنا خلاف اولی ہے 'بدعت اور گناہ نہیں ہے۔

نو ہے: مسلک احناف آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ بیک وقت تین طلاقیں دینابدعت اور حرام ہیں لیکن واقع ہو جاتی ہیں ۔ان دونوں ہاتوں کوہم الگ الگ بیان کرتے ہیں ۔

فصل دوم: تین طلاقیں بیک وقت دینا تین ہی ہوں گی کین ایسا کرنا بدعت اور حرام ہے۔اس پرا حادیث ۔ -

اخبرنا مخرمة عن ابيه قال سمعت محمود بن لبيد قال اخبر رسول الله ضَلِّلَيْكُ عَن رجل طلق امراته ثلاث تطليقات جميعا فقام غضبانا ثم قال ايلعب بكتاب الله وانا بين اظهر كم حتى قام رجل وقال يا رسول الله ضَلَّاتُكُ اللَّهُ الااقتله.

(نسائی ج۲ص۹۹ کتاب الطلاق الثلاثة مطبوعه نورمحد کراچی، المغنی ج۸ص۲۴۲ شرح کبیر،المبسوط سرهسی ج۲ ص۵)

عن عبادة ابن صامت رضى الله عنه قال طلق جدى امراة لها الف تطليقا فانطلقت الى النبى ضليته ألم ألم الله عدك اما ثلاثة فلها واما تسعة مائة وسبع وتسعون فعدوانا وظلما انشاء الله عذبه وانشاء غفرله وفي رواية عن عبادة ايضا طلق بعض امائى امراته الفا فانطلق بنوه الى رسول الله صلي المناه فقالوا يا رسول الله صلي المناه الفا فهل له من مخرج؟ فقال ان ابانا طلق امنا الفا فهل له من مخرج؟ فقال ان اباكم لم يتق الله تعالى فيجعل له من امره مخرجا بانت منه بثلاث على غير السنة و تسع مائة وسبع وتسعون اثم في عنقه.

(مجمع الزوائدج ۴ ص ۳۳۸ مطبوعه بیروت ،مصنف عبدالرزاق ج۲ص ۳۹۳ ،المبسوط سرهسی ج۲ ص۵)

وفى حديث ابن عمر قال قلت يا رسول الله ضَلَّتُهُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ

(مغنی ج۸ص۲۴۲ فروع فی احکام الطلاق مطبوعه بیروت)

وان ابن عمر رضى الله عنهما لما طلق امراته في حالة الحيض امره رسول الله صَلَّالِثُهُ اللَّهُ اللَّالِ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

را بنولا مرى الماماب المال موريروك عن سهل بن سعد في هذا الخبر قال فطلقها تطليقات عند رسول الله صَلَّلَتُهُم المَّدِيرُ فَانفذه رسول الله صَلَّلَتُهُم المَّدِيرُ اللهِ صَلَّلَتُهُم المَّدِيرُ اللهِ صَلَّلَتُهُم المَّدِيرُ اللهِ صَلَّلَتُهُم المَّدِيرُ اللهِ صَلَّلَتُهُم المَّدِيرُ اللهِ صَلَّلَتُهُم المَّدِيرُ اللهِ صَلَّلَتُهُم المَّدِيرُ اللهِ صَلَّلَتُهُم المَّدِيرُ اللهِ صَلَا اللهُ صَلَّلَتُهُم المَّدِيرُ اللهُ عَلَيْكُم المَّدِيرُ اللهُ عَلَيْكُم المَّدِيرُ اللهُ عَلَيْكُم المَدِيرُ اللهُ عَلَيْكُم المَدْ اللهُ عَلَيْكُم المَدْ اللهُ عَلَيْكُم المَدْ اللهُ عَلَيْكُم المَدْ اللهُ عَلَيْكُم المَدْ اللهُ عَلَيْكُم المُدَّالِينُه المُدَّالِينُ المُدْالِقُولُ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم المَدْ اللهُ عَلَيْكُم المُدَّالِينَ اللهُ عَلَيْكُم المُدَّالِقِيلُ اللهُ عَلَيْكُم المُدَّالِينُ المُدَّالِينُ المُدَّالِينُ المُدَّالِينُ المُدَّالِينُ اللهُ عَلَيْكُم المُدَّالِينُ المُدَّالِينُ المُدَّالِينُ المُدَّالِينُ المُدَّالِينُ المُدَّالِينُ المُدَّالِينُ المُدَّالِينُ المُدَّالِينُ المُدَّالِينُ المُدَّالِينَ المُدَالِقِيلُ اللهُ عَلَيْكُم المُدَّالِينُ اللهُ عَلَيْكُم المُدَّالِينُ اللهُ عَلَيْلُهُ المُنْ اللهُ عَلَيْكُم المُدَالِينَ اللهُ عَلَيْكُم المُنْ اللهُ عَلَيْكُمُ المُنْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُم المُنْ اللهُ عَلَيْكُمُ المُنْ اللهُ عَلَيْكُم المُنْ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُمُ المُعْلِقِيلُ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ المُعْلِقِيلُ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ المُعْلِقِيلُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ المُعْلِقُ المُعْلِقِيلُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ المُعْلِقُ اللّهُ المُعْلِقُ اللّهُ المُعْلِقِيلُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّ

(نسائی ج۲ص۹۹ کتاب الطلاق الثلاثة مطبوعه نورمحمه کراچی، آدمی کھڑا ہوااورعرض کرنے لگا:حضور! میں اس کوتل نہ کر دوں؟

حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میرے دادا جان نے اپنی ہوی کو ایک ہزار طلاقیں دیں۔ پس میں رسول کریم صلاقین ہے گئی بارگاہ اقدس میں حاضر ہوا اورعض کیا تو فرمایا: کیا تمہارا دادا اللہ تعالی سے نہیں ڈرتا؟ ان میں سے تین طلاقیں تو وہ اس کے لئے ہیں (یعنی وہ واقع ہوگئیں) اور بقیہ نوسو ستانوے (۹۹۷) تو وہ زیادتی اور طلام ہے۔ اگر اللہ تعالی چاہے گا تو عنداب دے گا اور چاہے گا تو اسے معاف کر دے گا۔ ایک اور روایت میں حضرت عبادہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میرے کسی دوایت میں حضرت عبادہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میرے کسی بردے نے اپنی ہیوی کو ایک ہزار طلاقیں دیں تو اس کے بیٹے رسول کریم صلاقی تین ہوگی کو ایک ہزار طلاقیں دیں تو اس کے بیٹے رسول کیا رسول اللہ صلاقی گئی ہزار کو ایک کا راستہ ہے؟ آپ نے فرمایا:

علاقیں دے دی ہیں تو کیا کوئی واپسی کا راستہ ہے؟ آپ نے فرمایا:
مہارا والد اللہ تعالی سے نہیں ڈرا کہ وہ اس کے لئے کوئی واپسی کا مراستہ با کنہ ہوگئی اور وہ بھی میں۔ راستہ بنا دیتا ؟ اس کی ہیوی تین طلاقوں سے بائنہ ہوگئی اور وہ بھی سنت کے مطابق نہیں اور بقیہ کے 194 سے نہیں اور بقیہ کے 194 سے نہیں اور بقیہ کا دیت کے مطابق نہیں اور بقیہ کے 194 سے نہیں ہوجھ ہیں۔

حضرت عبد الله بن عمر رضی الله عنها نے جب اپنی بیوی کو حالت حیض میں طلاق دی تو رسول کریم ﷺ نے فرمایا: رجوع کرلواس پر ابن عمر بولے اگر میں تین طلاقیں دے چکا ہوں تو پھر آپ کی کیا رائے ہے؟ کیا وہ میرے لئے حلال رہے گی؟ آپ نے فرمایا: نہیں وہ تجھ سے بائنہ ہوگئ اور بینا فرمانی ہے۔

اس خبر کے بارے میں حضرت کہل بن سعدرضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے اس عورت کو تین طلاقیں دے دیں اور یہ حضور ضالیت اللہ اللہ کی موجودگی میں دیں۔ آپ نے انہیں نافذ

[ابوداؤدج اص ۲۰۰۶ کتاب الطلاق مطبوع سعیدایند نمینی کراچی) فرمادیا ـ

كمحه فكرب

تین طلاقیں بیک وقت دینے کے بدعت اور تاجائز ہونے پراحادیث آپ نے ملاحظہ فرمالیں کین حرمت کے باوجود بدلازم بھی ہوجاتی ہیں۔ پہلی حدیث شریف نمائی شریف کی ہاور صحیح ہے۔ اس میں بیک بارگی تین طلاق دینے والے پرحضور ضلا بھی ہوجاتی ہیں۔ پہلی حدیث شریف نمائی شریف کی ہاور صحیح ہے۔ اس میں بیک بارگی تین طلاق دینے والے پرحضور ضلا بھی سخت ناراض ہوئے کا آراض ہونے کا ارشاد فرمایا۔ جس سے یہ معلوم ہوا کہ تین طلاقیں بیک وقت دینا بہت بری بات ہے کیکن میوں واقع ہوجاتی ہیں۔ اس طرح دوسری حدیث میں حضرت عبادہ بن صامت کی مال کے متعلق فیصلہ فرمایا۔ ان کے خاوند نے ایک بڑار طلاقیں بیک وقت دی تھیں۔ آپ نے تین تو اس وقت نا فذفر ما دیں اور نوسوستانو سے (۹۹۷) کا بوجھ دینے والے کی گردن پررہنے کا ارشاد فرمایا اور اسے ظم سے تعبیر فرمایا۔ اس سے بھی بہی معلوم ہوا کہ تین طلاقیں بیک وقت دینا اچھا نعل نہیں واقع ہوجاتی ہیں۔ اس طرح دوسری طرح میں اللہ عنہ نے دیا اس سے بھی بہی معلوم ہوا کہ تین طلاقیں بیک وقت دینا اچھا نعل نہیں واقع ہوجاتی ہیں۔ اس طرح دوسری طرح دینا والے اس سے بھی بہی معلوم ہوا کہ تین طلاقیں بیک وقت دینا انہیں انہیں میں واقع ہوجاتی ہیں۔ اس طرح دوسری طرح دینا واقع ہوجاتی ہیں۔ اس طرح دوسری طرح دینا واقع ہوجاتی ہیں۔ اس طرح دوسری طرح دین انہیں میں اللہ عنہ نے اس میں میک کی دوایات میں میں طلاقیں دینے والے کورجوع کا اختیار ختم ہونا نہوں کو تین طلاقیں دیں۔ جسے سے جواب حضرت عبداللہ بین کیا ہے۔ ان تینوں کو بھی حضور ضالے اللہ عنہ نے نافذ فرما دیا۔

دینا ابوداؤ د'' نے بیان کیا ہے۔ ان تینوں کو بھی حضور ضالے اللہ عنہ نے نافذ فرما دیا۔

احادیث ندکورہ کے علاوہ ہم اس سلسلہ میں حضرات صحابہ کرام رضوان الدعلہ ہم اجمعین کے چند آ ٹار پیش کررہے ہیں۔حضور علیہ نے صحابہ کرام کے بارے میں جوارشاد فر مایا وہ ہم سب کے لئے لائق اتباع علیہ نے صحابہ کرام کے بارے میں جوارشاد فر مایا وہ ہم سب کے لئے لائق اتباع ہے۔ارشاد نبوی ہے:''اصحاب کالنجوم بایھم اقتدیت میں احتدیت میرے تمام صحابہ ستاروں کی مانند ہیں ان میں سے جس کی بھی تم اقتدا کروگے ہدایت پا جاؤگے''۔خلفائے راشدین کے بارے میں ارشاد فر مایا:''علیکم بسنتی و سنة خلفاء الو الشدین السمھدیین تم پرمیری سنت اورخلفائے راشدین کی سنت پڑمل کرنالازم ہے''۔ان ارشادات نبویہ سے معلوم ہوا کہ حضرات صحاب کرام اورخصوصاً خلفائے راشدین کی سنت ہیں اور انہیں ہے کہہ کرنہ مانا ''کہ یہ صحابی کا قول ہے حدیث تو نہیں'' بہت بڑی جرات ہے۔ بہرحال چند تارصحابہ م ذیل میں اس مسئلہ کی وضاحت کے سلسلہ میں چیش کررہے ہیں۔ ملاحظہ ہوں:

عن ابراهيم عن علقمة قال جاء رجل الى ابن مسعود فقال انى طلقت امراتى تسعة وتسعين وانى سالت فقيل لى قد بانت منى قال ابن مسعود لقد احبوا ان يفرقوا بينك وبينها قال فما تقول رحمك الله فظن انه سيرخص له وقال ثلاث تبينها منك وسائرها عدوانا.

(مصنف عبد الرزاق ج٢ ص ٣٩٥ باب ألمطلق ثلاثه مطبوعه بيروت جديد)

جناب ابراہیم ، علقمہ رضی اللہ عنہ سے بیان کرتے ہیں کہ
ایک شخص حفرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہا کے پاس آیا اور کہنے
لگا کہ میں نے اپنی بیوی کو نتا نوے (۹۹) طلاقیں دی ہیں اور میں
نے اس بارے میں لوگوں سے دریافت کیا تو مجھے کہا گیا کہ میری
عورت مجھ سے بائنہ ہوگئ ہے۔ حضرت ابن مسعود نے فرمایا: لوگ
تو تیرے اور تیری بیوی کے درمیان جدائی ڈالنے کو پہند کرتے
ہیں۔اس نے عرض کیا: 'اللہ آپ پررحم کرے آپ اس بارے میں
کیا فرماتے ہیں'؟ اس کا خیال تھا کہ وہ شاید اس میں پچھ رخصت
اور نری فرما کیں گے۔ آپ نے فرمایا: تین طلاقوں نے اسے تجھ
سے جدا کر دیا ہے اور بقیہ زیادتی اور ظلم ہیں۔

نوان: اس اثر کے تحت اس کے حاشیہ پرتحریر ہے 'قال ابن حزم فی غایة الصحة ابن حزم نے کہا کہ (حضرت عبداللہ بن

مسعود رضی الله عنہما کا قول مذکور ) انتہائی صحت کے درجہ میں ہے' تو معلوم ہوا کہ بیک وقت تین طلاقیں دینا اگر چیقلم ہیں لیکن وہ فوراً واقع ہو جاتی ہیں اورعورت ان سے بائنہ ہو جاتی ہے۔

طاوس عن ابيه قال كان ابن عباس اذا سئل عن رجل يطلق امراته ثلاثا قال لواتقيت الله جعل لك مخرجا لا يزيده على ذالك.

(مصنف عبدالرزاق ج٢ص٣٩٦)

عبيد الله ابن العيذار انه سمع انس ابن مالك يقول كان عمر بن الخطاب رضى الله عنه اذا ظفر برجل طالق امراته ثلاثا اوجع راسه بالدرة.

(مصنف عبد الرزاق ج٢ ص ٣٩٢ ، ابن الى عوانه ج٣ ص ١٠٢٩،مصنف ابن الى عيينه ج٣ ص ٣٣ امطبوعه بيروت)

عبد الحميد بن رافع عن عطاء بعد وفاته ان رجلا قبال لابن عباس رجل طالق امراته مائة فقال ابن عباس ياخذ من ذالك ثلاثنا ويدع سبع وتسعين.

(مصنف عبدالرزاق ج٢ص ٣٩٦)

عن ابن جريج قال اخبرنى عكرمة بن خالد ان سعيد ابن جبيسر اخبره ان رجلا جاء الى ابن عباس فقال تاخذ ثلاثا عباس فقال طلقت امراتى الفا فقال تاخذ ثلاثا وتدع تسع مائة وسبعة وتسعين.

(مصنف عبدالرزاق ج٢ص ٣٩٧)

قال مجاهد عن ابن عباس قال قال له رجل يا ابا عباس طلقت امراتي ثلاثا قال ابن عباس يا ابا عباس يطلق احدكم فيتحمق ثم يقول يا اباعباس عصيت ربك وفارقت امراتك.

(مصنف عبدالرزاق ج٢ص ٣٩٧)

جناب طاؤس اپنے والد سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہا سے جب کی ایسے محض کے بارے میں پوچھا جاتا جس نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دی ہوتیں تو آپ فرماتے: اگر تو اللہ تعالیٰ سے ڈرتا تو وہ تیرے لئے نکلنے کا کوئی راستہ بنا دیتا (یعنی ایک طلاق دیتا تا کہ رجوع کا حق باقی رہتا) اس سے زائد طلاق نہ دیتا۔

عبید الله بن عیذار بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے حضرت انس بن مالک رضی الله عنہ سے سنا کہ فرماتے تھے کہ حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنہ جب کسی ایسے آدمی کو پکڑتے جس نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دی ہوتیں تو آپ اس کے سر پر درے مارتے۔

جناب عطاءان کی وفات کے بعد عبد الحمید بن رافع بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے عرض کیا کہ ایک شخص (اگر) اپنی بیوی کو ایک سوطلاقیں دے دے (تو اس کا کیا تھم ہے؟) حضرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ عنہمانے فرمایا ان میں سے تین لے لے وہ ممل کر جا کیں گی اور بقیہ ستانو ہے چھوڑ دے (وہ بے کار ہیں)۔

ابن جرتج سے روایت ہے کہ مجھے عکر مد بن خالد نے بتایا کہ انہیں حضرت سعید ابن جبیر رضی اللہ عنہ نے خبر دی کہ ایک شخص حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہا کے پاس آیا اور کہنے لگا میں نے اپنی بیوی کو ایک ہزار طلاقیں دے دی ہیں۔ آپ نے فر مایا: ان میں سے تین لے لے ۔ (وہ عمل کر جائیں گی) اور بقیہ نوسو ستانوے چھوڑ دے (وہ برکار ہیں)۔

جناب مجاہد بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کوایک خص نے عرض کیا اے ابوعباس! میں نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دے دی ہیں۔(اب کیا کروں؟) فر مایا: اے ابوعباس تم میں سے کوئی ایک اپنی بیوی کو تین طلاقیں دیتا ہے پھر وہ بے وقوفی کرتا ہے پھر کہتا ہے ابوعباس! تو نے اپنے رب کی

نا فرمانی کی۔تیری بیوی تجھ سے جدا ہو گئی ہے۔

حضرت سعید بن جبیر رضی الله عنه سے روایت ہے کہ حضرت عبد الله بن عباس رضی الله عنها کے پاس ایک آدمی آیا اور کہنے لگا میں نے اپنی بیوی کوایک ہزار طلاقیں دے دی ہیں۔حضرت ابن عباس رضی الله عنهمانے فرمایا: تین طلاقوں نے تو اس عورت کوتم پر حرام کردیا ہے اور باقی طلاقیں تم پر بوجھ ہیں تو الله تعالیٰ کی آیت سے فداق کرتا ہے۔

جناب شفق بیان کرتے ہیں کہ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ نے اللہ عنہ نے سنا کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے ایسے خص کے بارے میں ارشاد فر مایا جس نے اپنی زوجہ کو دخول سے قبل ہی تین طلاقیں دے دی تھیں فر مایا: وہ تین ہو گئیں اور وہ عورت اب اس کے لئے اس وقت تک حلال نہیں جب تک وہ کسی اور خاوند سے نکاح نہ کر لے (اور اس سے طلاق لے کرعدت نہ گزارے) اور حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ ایسے شخص کو جو بیک وقت تین طلاقیں دیتا، اسے شدید بر زائھی دیتے۔

حفرت علی رضی اللہ عنہ نے ایسے شخص کے متعلق ارشاد فر مایا جس نے اپنی بیوی کو دخول سے قبل تین طلاقیں دے دیں فر مایا: کہ اب وہ تیرے لئے اس وقت تک حلال نہیں رہی جب تک وہ کسی دوسرے خاوند سے شادی نہ کرے (اور پھر اس سے طلاق لے کر عدت گزار کر تیرے یاس نہ آئے)۔

حضرت سوید بن عفلہ رضی الله عنہ بیان کرتے ہیں کہ عاکشہ خمیہ نا می عورت حضرت امام حسن بن علی رضی الله عنہ الی زوجیت میں تھی ۔ جب حضرت علی الرتضی رضی الله عنه شہید کر دیۓ گئے (امام حسن ان کی جگہ خلیفہ بنے) تو عاکشہ نے امام حسن سے کہا کہ میں تمہیں خلافت کی مبارک باد دیتی ہوں۔ آپ نے بوچھا کیا تو علی الرتضی رضی الله عنہ کی شہادت پر برا مناتی ہے۔ (یعنی ان کی شہادت پر خوش ہو کر مجھے مبار کبادی دے رہی ہے۔) جا چلی جا کھے تین طلاقیں ہیں۔ اس نے کپڑے لیے اور عدت گزار نے بیٹے گئی۔ حتی کہ اس کی عدت مکمل ہوگئی تو اس کی طرف امام حسن رضی الله عنہ نے اس کا بقیہ حق مہر اور مزید دس ہزار روپے بطور صدقہ الله عنہ نے اس کا بقیہ حق مہر اور مزید دس ہزار روپے بطور صدقہ الله عنہ نے اس کا بقیہ حق مہر اور مزید دس ہزار روپے بطور صدقہ

عن سعيد بن جبير قال جاء ابن عباس رجل وقال طلقت امراتي الفاقال ابن عباس ثلاث تحرمها عليك وزرا اتخذت ايات الله هزوا.

(مصنف عبدالرزاق ج٦ص ٣٩٧)

عن شفيق سمع انس بن مالك يقول قال عسمر بن الخطاب في الرجل يطلق امراته ثلاثا قبل ان يدخل بها قبال هي ثلاث لا تحل له حتى تنكح زوجا غيره وكان اذا اوتى به اوجعه.

(بیمقی شریف جے کے ۳۳۳ باب ماجاء فی امضاءالطلاق الثلاث وان کن مجموعات مطبوعه دکن )

عن على رضى الله عنه فيمن طلق امراته ثلاثا قبل ان يدخل بها قال لاتحل له حتى تنكح زوجا غيره.

(بيبق شريف ج يرص ٣٣٣)

عن سويدة بن غفلة قال كانت عائشة الخثعمية عند الحسن ابن على رضى الله عنهما فلما قتل على رضى الله عنه قالت لتهنئك الخلافة قال بقتل على رضى الله عنه قالت لتهنئك الخلافة قال بقتل على تظهرين الشماتة اذهبى فانت طالق يعنى ثلا ثا قال فتلفعت بثيابها وقعدت حتى قضت عدتها فبعث اليها ببقية بقيت لها من صداقها وعشرة الاف صدقة فلما جاء ه الرسول قالت متاع قليل من حبيب مفارق فلما بلغه قولها بكى ثم قال لولا انى سمعت جدى اوحدثنى ابى انه سمع جدى يقول ايما رجل طلق امراته ثلا ثا عند الاقراء او

لرجعتها.

(بيهقى شريف ج ٢ص ٣٣١)

سئل عمران ابن حصين رضى الله عنه عن رجىل طلق امراته ثالا ثا في مجلس قال اثم بربه وحرمت عليه امراته.

(مصنف ابن الى شيبة ٥٥٠ أكتاب الطلاق مطبوع كراجي)

عن ابن عباس اتاه رجل فقال ان عمى طلق امراته ثلاثا فقال ان عمك عصى الله فاندمه فلم يجعل له مخرجا.

(مصنف ابن الي شيبه ج٥ص ١١)

عن انس قال كان عمر اذا اوتى برجل طلق امراته ثلاثا في مجلس اوجعه ضربا وفرق بينهما. (مصنف ابن الى شيبه ج ۵ص ۱۱)

عن الزهرى في رجل طلق امراته ثلاثا جميعا قال ان من فعل فقد عصى ربه وبانت منه امراته .... عن ابن عون عن الحسن قال كانوا يتكلمون من طلق ثلا ثا في مقعد واحد.

(مصنف ابن ابی شیبهج ۵ص ۱۱)

حدثنا سعيد المقبرى قال جاء رجل الى عبد الله بن عسمروانا عنده فقال يا ابا عبد الرحمن انه طلق امراته مائة مرة قال بانت منك بثلاث وسبع

ثلاثا مبهمة لم تحل له حتى تنكح زوجا غيره روانه فرمائ جب الم حسن رضى الله عنه كا قاصداس كي ياس پہنچا تو کہنے تکی کہ دوست کی جدائی سے یہ مال بہت کم ہے۔ جب ا مام حسن رضی اللہ عنہ کواس کی اس بات کی خبر پینچی تو آپ روئے پھر فرمایا: اگر میں نے اینے جدا مجد سے نہ سنا ہوتا یا میرے والد ماجد نے مجھےاسے دادا جان کی یہ بات نہ بتائی ہوئی کہانہوں نے فرمایا ہے جومرداینی بیوی کوتین حیض میں یا بیک وقت تین طلاقیں دے دیتا ہے وہ عورت اس کے لئے اس وقت تک حلال نہیں ہوتی جب تک وہ دوسرے خاوند سے نکاح نہ کر لے (اور پھروہاں سے طلاق لے کرعدت نہ گزارے)۔

حضرت عمران بن حصین رضی الله عنه ہے یو چھا گیا کہ اگر کوئی تخص اپنی بیوی کو ایک ہی مجلس میں تین طلاقیں وے دے؟ فرمایا:اس نے اینے رب کی نافر مانی کی اور اس پر اس کی بیوی حرام

حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما کے پاس ایک شخص آیا اور کہنے لگا: میرے چیانے اپنی بیوی کوتین طلاقیں دے دی ہیں۔ آپ نے فرمایا: تیرے جھانے اللہ تعالیٰ کی نا فرمانی کی تو اس نے اسے نا دم کر دیا اور اس کے نکلنے کا کوئی راستہ نہ چھوڑا۔

حضرت الس رضي الله عنه بيان كرتے ہيں كه حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنہ کے یاس جب کوئی ایسالمخص لایا جاتا جس نے ا پنی بیوی کونتین طلاقیں دی ہوتیں تو آپ اسے سخت سزا دیتے اور میاں بیوی کے درمیان تفریق کر دیتے۔

جناب زہری اس مخص کے بارے میں فرماتے ہیں جوایی بیوی کو انتھی تین طلاقیں دے دے کہ اس نے اپنے رب کی نافر مافی کی اور اس کی بیوی اس سے جدا ہو گئی۔۔۔۔ ابن عون جناب حسن سے روایت کرتے ہیں کہ جو مخص اپنی بیوی کوایک ہی مجکس میں تین طلاقیں دیتا ،لوگ اس کے بارے میں طرح طرح

ممیں جناب سعید مقبری نے بتایا کہ ایک شخص حضرت عبداللہ بن عمر رضی الله عنهما کے پاس آیا میں بھی اس وقت وہاں موجود تھا۔ کہنے لگا اے ابوعبد الرحمٰن! میں نے اپنی بیوی کو ایک سوطلاقیں دی ہیں۔ جناب عبداللہ بن عمر نے فر مایا: تین طلاقوں سے وہ تجھ سے

جدا ہوگئی اور بقیہ ستانو ہے طلاقیں ان کے بارے میں کل قیامت کو

جناب شری سے معمی بیان کرتے ہیں کہ ایک مخص نے ان

سے عرض کیا کہ میں نے (اپنی بیوی کو) سو(۱۰۰) طلاقیں دے دی

ہیں آپ نے فرمایا: تین طلاقوں سے تو وہتم سے جدا ہوگئ ہے اور

الله تعالى تيرامحاسبه كركا-

بقيه تمام اسراف اور گناه بين-

وتسعون يحاسبك الله بها يوم القيامة. (مصنف ابن الي شيبه ج٥ص١١)

عن الشعبي عن الشريح قال رجل اني طلقت

مصنف ابن الی شیبه ج۵ص ۱۳)

مائة قال بانت منك بشلاث وسائرهن اسراف

ہم نے پانچ عدداحادیث اور سولہ عدد آثار ایسے ذکر کئے ہیں ، جوصراحة اس امریر دلالت کرتے ہیں کہ تین طلاقیں اکٹھی دینا اگرچہ بدعت اور حرام ہیں لیکن ان کا وقوع یقینی ہے۔ جلیل القدر صحابہ کرام نے تین طلاقیں بیک وقت دینے والے کی سرزنش بھی کی اوراس کی عورت کا اس پرحرام ہونا بھی ارشادفر مایا ۔حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ تو ایسے مخص کو درے مارا کرتے تھے لیکن اس کی کوئی گنجائش نہیں دیتے تھے کہ ایباشخص دوبارہ حلالہ کرائے بغیر اپنی بیوی کو پھرسے نکاح میں رکھ سکے ۔سویا ہزار طلاقیں بیک وقت دینے والے کوصاف صاف فرما دیا کہ تین سے تو تیری ہیوی تجھ پرحرام ہوگئ تو نے ایسا کر کے قرآن کریم کے احکام سے مذاق کیا اور تین کےعلاوہ بقیہ طلاقیں تیری گردن پر بوجھ ہیں۔

بعض لوگ تنین طلاقوں کےمسئلہ میں پیہ بحث بھی کرتے ہیں کہا گرعورت سے وطی ہو چکی ہے تو تنین واقع ہو جائیں گی اورا گرغیر مرخولہ ہے تو تین نہیں ہوں گی۔اس اختلاف یا بحث کا جواب بھی مذکورہ آثار میں موجود ہے کہاس میں مدخولہ اور غیر مدخولہ کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے۔حضرت علی الرتضلی ،حضرت عمر بن خطاب اور حضرت عبد الله بن عمر رضی الله عنهم سے مروی آثار بحواله' بیہ قی شریف' اس بارے میں گز ریچے ہیں کہا گرغیر مدخولہ کوبھی کوئی تخص بیک وقت تین طلاقیں دے دیتا ہے تو وہ بھی حلالہ کے بغیر دوبارہ نکاح میں نہیں آسکتی اور مدخولہ کی طرح حرام ہو جاتی ہے۔ ہاں احناف ان دونوں قتم کی عورتوں میں ایک صورت میں فرق کرتے ہیں وہ پیر کہ طلاقیں متفرق الفاظ سے دی جائیں مثلاً ایک شخص یوں کہتا ہے کہ جانجھے طلاق ہے، طلاق ہے، طلاق ہے، تو اس صورت میں دی گئی طلاق کی مخاطبہ اگر غیر مدخولہ ہے تو وہ پہلی طلاق سے بائنہ ہوجائے گی کیونکہ ایک طلاق سے بعدوہ اب طلاق کامحل ہی نہیں رہی لہذا دوسری اور تیسری طلاق بوجہ عدم محل اس کی طرف متوجہ نہ ہوں گی ۔اس کے لئے ایک طلاق جورجعی ہے وہ بائد ہوگی اور اگر متفرق الفاظ سے تین طلاقیں نہیں دیں بلکہ یوں کہا ، جا تجھے تین طلاق ہیں تو اس صورت میں تین ہی واقع ہوں گی جیسا کہ اس صورت میں مدخوله کوبھی تین ہی واقع ہوتی ہیں پہلیصورت میں (لیتنی اگرمتفرق الفاظ سے طلاق دی) مدخوله کوتین ہی واقع ہو جا 'میں گی کیونکہ وہ تین طلاقوں کامحل بنتی ہے۔اس کےعلاوہ حضرت عمران بن حصین ،انس بن ما لک اورامام زہری وغیرہ بھی تین طلاقوں کو تین ہی سمجھتے تھے۔اگر چہاس طریقہ کو برا کہتے تھے تو معلوم ہوا کہ جب ایک رادی سے کوئی روایت متعدد اور مختلف طریقوں سے مروی ہووہ معتبر ہوتی ہے۔ یہاں تو کثیر صحابہ کرام ہیں جو تین طلاقوں کو تین ہی کہتے ہیں اور اسے بدعت وحرام بھی کہتے ہیں تو پھر تین طلاقوں کا تین ہی ہونا تو اتر معنوی سے ثابت ہو گیا۔اس لئے احناف کا مسلک شک وشبہ سے خالی ہے کیونکہ وہ بھی تین طلاقوں کو بدعت اور حرام کہتے ہیں اور ان کے وقوع کے قائل ہیں۔ پیصرف احناف کا ہی مسلک نہیں بلکہ ائمہ اربعہ بھی اس پرمتفق ہیں۔امام نووی نے بھی اس کی تصریح کی اور ابن قیم نے اس کی تقیدیق کی ہے۔اگرچہ بید حضرات تین طلاقیں بیک وقت دینے میں حرمت یا آباحت میں اختلاف

کرتے ہیں لیکن ان کے تین ہی واقع ہونے میں سب ہی متفق ہیں۔

قد اختلف العلماء فيمن قال لامراته انت طالق ثلاثا قال الشافعي ومالك وابو حنفية واحمد وجماهير العلماء من السلف والخلف يقع

(نووى شرح صحح مسلم ج اص ٨٥٨ باب الطلاق الثلاث مطبوع كراجي)

فاختلف الناس فيهاعلى اربعة مذاهب احدها انه يقع وهلذا قول ائمة الاربعة وجمهور التابعين وكثيرمن الصحابة رضي الله عنهم.

(زادالمعاد برحاشيه زرقاني ج عص١٦١)

حضرات علماء کرام کا اختلاف ہے کہ جس نے اپنی بیوی کو بیک مرتبہ تین طلاقیں دیں۔ (اس کا یہ فعل کیسا ہے؟) امام شافعی ، امام ما لك ، امام ابوحنيفه ، امام احمد اورجه بورعلماء بمع سلف وخلف تمام اس پر متفق ہیں کہ اس طرح کہنے سے تین ہی طلاقیں واقع ہوں

بیک وقت تین طلاقیں دینے میں علماء کے حیار مذاہب ہیں۔ ان میں سے ایک یہ ہے کہ تینوں واقع ہو جاتی ہیں اور یہ قول حارون ائمه، جمہورتا بعین اور بکثرت صحابہ کرام رضی الله عنهم کا ہے۔

قارئین کرام! ائمہ اربعہ اورجمہور تابعین کرام بلکہ بکثرت صحابہ کرام کے مسلک کے بارے میں یہ کہنے کی کوئی جرأت نہیں کرسکتا کہان کااس مسکدمیں یہ مسلک قرآن واحادیث کے خلاف ہے۔احادیث تو ہم ذکر کر چکے ہیں۔اب اس قرآنی آیت سے استدلال کی بات کرتے ہیں جوان حضرات کے پیش نظرتھا۔استدلال میہ ہےاللہ تعالیٰ نے فر مایا:''الطلاق مو تان لیعنی طلاقیں دو ہیں'' کہا گر کوئی رجوع کرنا جاہے توان کے بعدر جوع کرسکتا ہے لیکن اگر کسی نے رجوع نہ کیا بلکہ''وان طلقھا فیلا تبحل له من بعد حتی · تنکح ذوجا غیرہ اگراس نے تیسری طلاق دے دی تواپ وہ عورت اس کے لئے حلالہ کرائے بغیر جائز نہیں ہو عکتی'۔ آیت کریمہ کے ابتدائی حصہ میں جن دوطلاقوں کا ذکر ہےوہ بالاتفاق رجعی ہیں ۔گویا دورجعی طلاقوں کے بعد بلاتا خیراس نے تیسری طلاق دے دی تو ابعورت حرام ہوگئی اور رجوع کا اختیار جاتار ہا۔ آیت مذکورہ کی تفسیر میں ابن حزم نے لکھا کہ:

الطباعت الخيريه)

و هذا يقع على الثلاث مجموعة ومتفرقة و لا بيايك بى دفعة تين طلاقيس دين اورمتفرق طورير تين طلاقيس یہ جوز ان یخص بھذہ الایۃ بعض ذالک دون بعض ویے دونوں طریقوں کو شامل ہے اور بیکہنا تا جائز ہے کہ بیآیت بغیس نص. (اکلی ج ۱۰ ص ۲۵) کتاب الطلاق ۱۹۳۹ مطبوعه ادارة ان دوطریقول میں سے ایک کے ساتھ مخصوص ہے۔ دوسرا طریقه اس میں شامل نہیں ہے کیونکہ اس کے لئے کوئی نص نہیں ہے۔

ابن حزم مشہور غیرمقلد عالم ہے جو مذکورہ آیت کریمہ سے بیاستدلال پیش کررہا ہے کہ آیت کریمہ میں دونوں صورتوں میں تین طلاقیں پائی جائیں گی خواہ کوئی متفرق دے یا بیک وقت وہ بیک الفاظ دے اورا گر کوئی شخص ان دوصورتوں میں ہے کسی ایک کومخصوص کرتا ہے اور دوسری سے انکار کرتا ہے تو اس کا ایسا کرنا چونکہ نص کے بغیر ہے ، لہٰذا قابل قبول نہ ہوگا لہٰذا ثابت ہوا کہ تین طلاقوں کو تین ہی شار کرنا آیت قرآنی کا مصداق ہے اورا حادیث نبویہ، آٹار صحابہ رضی الله عنہم اور جمہور تابعین وائمہ اربعہ رہم اللہ کا یہی مسلک ہے۔ اس لئے تین طلاقوں کوصرف ایک ثار کرنا قطعاً گنجائش نہیں رکھتا۔ آج کل کے غیر مقلدین کواپنے ہم مسلک وہم مشرب ابن حزم کی ہی بات مان لینی چاہیے کیونکہ وہ بھی ان کی طرح غیر مقلد بلکہ غیر مقلدین کامسلم امام وپیشوا ہے۔فاعتبروا یا اولی الابصار فصل سوم: تین طلاقوں کوایک طلاق قرار دینے والوں کا پیثوا ابن تیمیہ ہے۔اس کا دعویٰ ہے کہرسول اللہ <u>خالاتیکا کی ا</u>ئے ور میں کوئی آیک واقعہ ایسانہیں ہوا کہ آپ نے کسی کے تین طلاقیں بیک وقت دینے پر اسے تین ہی فرمایا ہو۔اپنی تائید میں وہ احادیث بھی پیش کرتا ہے۔ہم پہلے اس کے فقاویٰ کی اصل عبارت مع ترجمہ پیش کرتے ہیں پھراس کے دلائل کا جواب لکھا جائے گا۔

51

ہمیں کوئی ایسا شخص ایک بھی معلوم نہیں کہ جس نے حضور خَطْلَتْنَكُونِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا رَكَ مِينَ تَينَ طِلا قِيسَ بَيكُ كُلِّمهُ دَى مولِ اور پھراس کی ان تین طلاقوں کورسول اللہ ﷺ نے تین ہی لازم فر مائی ہوں اور نہ ہی اس بارے میں کوئی ایک حدیث سیح اور نہ ہی حسن مروی ہے اور نہ سی قابل اعتاد کتاب کے مصنف نے اس بارے میں کوئی بات تقل کی بلکہ جوروایات اس بارے میں مروی ہیں وہ سب با تفاق علاء الحدیث ضعیف بلکہ موضوع ہیں بلکہ وہ جو تصحیح مسلم اور دیگرسنن ومسانید میں آیا ہے وہ بیہ ہے کہ جناب طاؤس بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہمانے فرمایا کہ حضور ﷺ ابو بکر صدیق اور حضرت عمر رضی اللہ عنہما کے دور خلافت کے پہلے دوسالوں تک تین طلاقیں ایک ہی شار ہوتی تھیں پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فر مایا کہ لوگوں کو جس بارے میں رعایت دی گئی تھی۔اس میں انہوں نے جلد بازی شروع کر دی تواچھا ہوگا کہ ہم ان پراب وہ حکم لگا دیں لہٰذا آپ نے تین طلاقوں کو تین ہونے کا تھم نافذ فر ما دیا اور سچیح مسلم وغیرہ کی روایت میں جناب طاؤس سے مروی ہے کہ ابوالصحباء نے حضرت ابن عباس رضی الله عنہاسے بوجھا کیا آپ جانتے ہیں کہ حضور خ النَّلِيُّكُم اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللللَّ الللَّهِ اللَّاللَّا اللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللللَّمِ ال کے دور میں تین طلاقیں ایک ہی شار کی جاتی تھی اور یہی معاملہ ابو بکر صدیق کے دور خلافت میں اور ان کے بعد عمر بن خطاب کے ابتدائی تین سالول میں رہا؟ حضرت ابن عیاس رضی الله عنهمانے جواب دیاباں۔ایے بی تھا۔ایک روایت میں ہے کہ ابوالصحباءنے حضرت ابن عباس رضي التدعنهما سے كہا كەمعاملە يوں نەتھا كەحضور ضَلِينَكُ المَيْنِيَ اور ابو بمرصديق كے دور ميں تين طلاقيں ايك ہى ہوا كرتى تقى؟ فرمايا: ايسے ہى تھا پھر جب ايبا دورآيا جب لوگول نے طلاق کے بارے میں بے احتیاطیاں شروع کیں تو ان پر تین طلاقوں کو تین ہی قرار دیا گیا۔امام احمہ نے اپنی مندمیں روایت کی ہے کہ ہمیں سعید بن ابراہیم نے اسینے باب سے اور انہوں نے محمد بن اسحاق سے حدیث سائی ۔ وہ داؤر بن حصین اور وہ ابن عباس ے مولی عکرمہ سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابن عباس نے فر مایا: کہ رکانہ بن پزید نے اپنی ہوی کوایک مجلس میں تین طلاقیں دیں،

ولا نعرف ان احدا طلق عهد النبي ﷺ ولا نعرف الله المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية امراته ثلاثا بكلمة واحدة فالزمه النبي صلالله الله الله الله المالية بالشلاث ولا روى من ذالك حديث صحيح ولا حسن ولا نقل اهل الكتاب المعتمد عليها في ذالك شيئا بل رويت في ذالك احاديث كلها ضعيفة بالتفاق علماء الحديث بل موضوعة بل اللذي في صحيح مسلم وغيره من السنين والمسانيد عن طاوس عن ابن عباس انه قال كان الطلاق على عهد رسول الله صَلَّتُنَّاكُم وابي بكر وسنتين من خلافة عمر طلاق الثلاثة واحدة فقال عمر ان الناس قد استعجلوا في امركانت لهم كانت فيمه فللو امضيناه عليهم فامضيناه عليهم وفي رواية مسسلم وغيره عن طباوس أن أبسا البصحبساء قال لابن عباس اتعلم انما كانت الثلاث تجعل واحدة على عهد رسول الله صَلَّاتُكُالَّ عُلَّا وَابِي بكر وثلاثا من امارة عمر فقال ابن عباس نعم وفي رواية ان ابا الصحباء قال لابن عباس هات من الم يكن الطلاق الثلاث على عهد رسول الله صَلِلَتُنْكُالَ وَابى بكر واحدة قال قد كانت ذالك فاما كان في زمن عمر تتابع الناس في الطلاق فاجازه عليهم وروى الامام احمد في مسنده حدثنا سعيد بن ابراهيم حدثنا ابى عن محمد وبن اسحاق حدثني داود ابن الحصين عن عكرمة مولى ابن عباس انه قال طلق ركانة بن عبد يزيد اخو بني المطلب امراته ثلاثا في مجلس واحد وحزن عليها حزنا شديدا قال فساله رسول الله صَلَّاتُهُ اللَّهِ عَلَيْكُ كَيف طلقتها قال طلقتها ثلاثا قال فقال في مجلس واحد قال نعم قال فانما تلك واحملمة فارجعها ان شئت قال فرجعها وقول النبي ضَلَّاتُنْكُو اللَّهُ فَي مجلس واحد انه لو يكن في مجلس واحد ولم يكن الامر كذالك.

السنة الخ مطبوعه مكتبهابن تيميه قاہرہ)

(فاوی ابن تیب جسس ۱۲ ساس الملاق باب طلاق مجروه براهملین موا اور حضور فطالین کی سے آکر بوجھا آپ نے ارشاد فرمایا: تونے اپنی بیوی کوئس طرح طلاق دی ہے؟ کہنے لگا اسے تین طلاقیں دے دی ہیں پوچھا: ایک مجلس میں؟ عرض کیا ہاں۔آپ نے ارشادفر مایا: اگر تو جا ہتا ہے تو اس سے رجوع کرے تواس نے رجوع کرلیا۔اور حضور خَالِیّنگانی کی اول کدا گروہ ایک بى مجلس ميں ہو حالانكەمعاملەاييانېيں تھا۔

## ابن تیمیہ کے کلام کا خلاصہ

ابن تیمیدنے مذکورہ بالافتوی سے تین امور ثابت کرنے کی کوشش کی ہے۔

امراول: حضور ﷺ کی دوراقدس میں ایک واقعہ بھی ایسا ہمیں نظرنہیں آتا کہ کمی مخص نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دی ہوں اور حضور فظ التناكي في استنن عن افذ فر ماديا مواس بارے ميں كوئى ايك حديث بھى تيجى ياحسن نہيں بلكرسب ضعيف يا موضوع بين ... امر دوم : حضور ﷺ کے ممل دور میں سیدنا ابو بکرصدیق رضی اللہ عنہ کے پورے دورخلافت میں اور سیدنا عمر بن خطاب رضی الله عنه کے پہلے دوسال خلافت میں تین طلاقوں کوایک طلاق ہی شار کیا جاتا تھا۔

امرسوم: حضرت رکانہ نے جب ایک ہی مجلس میں اپنی بیوی کوتین طلاقیں دیں تو حضور ﷺ نے اسے ایک ہی قرار دیا اور رجوع کا اختیار ملنے پر انہوں نے رجوع بھی کرلیا۔ ہاں مختلف مجالس میں تین طلاقیں دینے سے تین ہوجا ئیں گی۔

جواب امراول: ابن تیمیه کامیر کہنا کہ تین طلاقیں دینے کا کوئی واقعہ حضور خِلاتِنگا آتی ہے دور میں پیش نہیں آیا اور حضور خِلاتیکا آتی ہے نے تین طلاقوں کوتین ہی نافذ نہیں فرمایا۔ایسا کوئی واقعہ حدیث صیحه یا حینہ سے ثابت نہیں۔ بیسب کچھابن تیمیہ کا خودساختہ قول ہے اورمفروضہ پرمبنی ہے۔اگر کتب حدیث میں اس بارے میں کوئی روایت سیجے یاحسن نہیں ملی تھی تو اپنی جبتو کے ناقص ہونے کا اقرار کرنا چاہیے تھا۔ بیا نداز ویسے ہی محدثانہ اور عالمانہ ہیں۔ کتب حدیث میں محمود بن لبیدوالی سیح حدیث موجود ہے۔ ملاحظہ فرمائیں:

> قال اخبرنا مخرمة عن ابيه قال سمعت رجل طلق امراته ثلاث تطليقات جميعا. فقام غيضبانا ثم قال ايلعب بكتاب الله وانا بين اظهر كم حتى قدام رجل وقدال يدا رسول الله صَلَيْنَا لَيْنَا الله

(نسائي ج٢ص ٩٩ كتاب الطلاق الثلاثة المجوعة الخ مطبوعه نور محد کراچی)

فقد ورد في هذا الباب حديث صحيح صريح فاخرج النسائي في باب الثلاث المجموعة وما فيه من التغليظ بسند صحيح عن محمود بن لبيد.

(جو ہرائقی برحاشیہ بہتی ج ۷س۳۳)

مخرمداین والدسے بیان کرتے ہیں کدانہوں نے فرمایا: محمود بن لبيد قال اخبر رسول الله صَلَّلَهُ المَيْنَ عَن مِن فِي حَود بن لبيد سے بيسنا كدرسول كريم صَلَّلَهُ المَيْنَ كُوايس متحض کے بارے میں مطلع کیا گیا جس نے اپنی بیوی کو انتھی تین طلاقیں دے دی تھیں۔ اس آپ غصہ میں کھڑے ہو محتے پھر فرمایا: کہ کیا وہ مخص اللہ تعالی کی کتاب سے کھیلتا ہے حالانکہ میں تبہارے درمیان موجود ہوں؟ یہاں تک کدایک تخص کھرا ہوا اورعرض كرنے لكا يا رسول الله خَلِينَا اللهِ اللهِ عَلَيْنَا اللهِ عَلَيْنَا اللهِ عَلَيْنَا اللهُ اللهِ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنِي اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ الللهُ عَلَيْنِ الللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ الللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ عَلَيْنِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلْمُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ

تین طلاقیں بیک ونت دینے میں حدیث سیح صریح وارد - امام نمائى نے "الشلاث السجموعة ومسا فيسه من التسغليظ" كے باب ميں سند يح كساتھ محمود بن لبيد سے ايك روایت ذکر کی ہے۔

وروى النسائي عن محمود بن لبيد في اخره قال ابن كثير اسناده جيد قال الحافظ في بلوغ المرام رواته موثوقون.

امام نسائی نے محمود بن لبید سے ایک روایت ذکر کی ۔اس کے آخر میں ابن کثیر نے کہا کہ اس روایت کی اساد جید ہیں ۔ حافظ نے بلوغ المرام میں کہا ہے کہاس روایت کے تمام راوی ثقہ ہیں۔

(نيل الاوطارج يص الـ١٦ باب ماجاء في طلاق البيته وجمع الثلاث)

قارئین کرام! روایت مذکورہ بالفاظ صریحہ ثابت کررہی ہے کہ حضور ﷺ کے دور اقدی میں ایک شخص نے اپنی بیوی کو اکٹھی تین طلاقیں دیں۔اس پرحضور ﷺ سخت غصہ میں آئے اور فرمایا: کہ میخص میرے ہوتے ہوئے کتاب اللہ سے کھیلتا ہے؟ اس پرایک شخص اسے قل کرنے پر بھی تیار ہو گیا۔ یہاں بیک وقت تین طلاقیں دینے کا ثبوت حدیث بھیجے کے ساتھ ہے جس کی تائید''جو ہرائقی'' اور'' رنیل الاوطار''ہے ہم پیش کر چکے ہیں۔اس لئے اس بارے میں ایک بھی حدیث سیجے یاحسن نہ ہونے کے اعلان کی حقیقت کھل کرسا ہے آ جاتی ہے اور دوسری بات بیہ ہے کہ اس مخص پررسول کریم ﷺ کا غصہ فر مانا اس طرف اشارہ کرتا ہے کہ وہ تین طلاقیں تین ہی واقع ہو گئیں کیونکہ اگر ایک ہی واقع ہوتی تو پھر غصہ فرمانے کی کوئی وجہ نہیں بنتی ۔ہم پچھلے اوراق میں بكثرت آثار پیش كر چکے ہیں كەحضرات صحابہ كرام رضى الله عنهم نے بيك وقت تين طلاقوں كونا پيندفر ماتے ہوئے بھى انہيں تين ہى قرار دیا تھا بلکہ سواور ہزار طلاقیں دینے والے کو کہا گیا کہ تین طلاقوں سے تو تیری عورت تجھ پرحرام ہوگئ اور بقیہ تیری گردن پر بوجھ ہیں ۔صحابہ کرام رضی الله عنهم کا بالا تفاق ایسا فیصلہ کسی اصل پرمبنی تھا اور اصل یہی واقعہ بن سکتا ہے کہ آپ نے اس کی تمین طلاقوں کو تمین ہی شار فر ماکر سخت ناراضگی کا اظہار فر مایا بلکہ اس کی تنقید کا صراحة ذکر بھی روایات میں موجود ہے

> عن ابن شهاب زهری عن سهل بن سعد فی صَلَلَتُهُ إِلَيْكُ اللَّهُ فَانفذه.

> > (ابوداؤ دشريف ج اص ۲ ۳۰ باب اللعان)

ابن شہاب زہری جناب مہل بن سعد سے اس خبر کے بارے هذا الخبر قال طلقها ثلث تطليقات عند رسول الله مين بيان كرتے بين كماس مخص في حضور ضلا الله عند رسول الله عند وسور الله عند وسول الله عند الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله عند وسول الله میں تین طلاقیں دیں تو آپ نے انہیں نافذ فرما دیا۔ (بیخض حضرت عویمر رضی اللہ عنہ ہیں جنہوں نے اپنی بیوی سے لعان کرنے کے بعدو ہیں حضور ﷺ کے سامنے تین طلاقیں دی

اسی طرح جناب رفاعہ کا واقعہ بھی ہم بیان کر چکے ہیں کہ آپ نے اس کی بیوی کوفر مایا کہ تو بغیر کسی اور مرد سے نکاح کئے پہلے خاوند کے پاس نہیں جاسکتی ۔ توبیا مربھی ثابت کرتا ہے کہ تین طلاقیں تین ہی نافذ کی تمکیں لہذا ابن تیبیہ کا بیر کہنا کہ سی معتبر کتاب میں اس قتم کی روایت موجوز نہیں یعنی کسی معتبر کتاب میں نہ کوئی حدیث سیج اور نہ ہی کوئی اثر موجود ہے جو تین طلاقول کو تین طلاقیں ہی نابت كرتا ہو۔ يەبھى درست نەنكلا علاد ەازىي حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنهما كاقول مصنف عبدالرزاق ميں يول منقول ہے:

عبدالرزاق جناب معمر ہے وہ اعمش سے وہ ابراہیم سے اور وہ حضرت علقمہ رضی اللہ عنہ سے بیان کرتے ہیں کہ ایک مخص حضرت عبدالله ابن مسعود رضی الله عنهما کے پاس آیا اور کہنے لگا کہ میں نے اپنی بیوی کوننانوے (۹۹) طلاقیں دے دی ہیں اور میں دریافت کرنا حابتا ہوں (آپ نے فرمایا کہ تین طلاقوں سے وہ تجھ ہے جدا ہوگئی اور بقیہ تجھ پر بوجھاورظلم ہیں )۔

عبيد البرزاق عن معمر عن الاعمش عن ابراهيم عن علقمة قال جاء رجل الى ابن مسعود قال انبي طلقت امراتي تسعة وتسعين واني سالت المنح \_(جيها كفل دوم ميں گزرچكا ہے)

(مصنف عبدالرزاق)

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے اس اثر کے حاشیہ پر بیلکھا ہوا ہے قبال ابن حزم فیی غایة الصحة (المحل جو اس اللہ عنہ اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ اللہ ابن عرب کے ابن حزم نے کہا کہ بیاثر انتہائی سی ہے۔ اس طرح فصل ٹانی میں حضرت عبداللہ ابن عرب رضی اللہ عنہ کا ایک صحیح اثر بھی گزر چکا ہے۔ جس کے الفاظ بیستے ''من طلق امو اته ثلاث تطلیقات طلقت و عصی جس نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دے دیں وہ ہو گئیں اور ایسا کرنے والا نافر مان ہوا'' (مصنف عبدالرزاق ٦٢ ص ٣٩٥) اس اثر کے حاشیہ پر بیعبارت درج ہے ''منے میں ہون جو ہم ابن جزم ابن جن سے اس کی تھیجے کی ہے'' نیز'' مجمع الزوائد' جس سے ہم سرح سرح عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہا کے اثر کے بارے میں تحریب ''دواہ السطب وانسی و در جباللہ در جال الصحیح اسے امام طبرانی سے ذکر کیا ہے اور اس کے تمام راوی صحیح ہیں''۔ اب امام تیمید اور اس کے مقام راوی ثقہ ہیں تو پھر کس منہ سے بیکہا جا تا ہے کہ اس بارے میں کوئی صحیح روایت کس معتبر کتاب میں نہ کو رتبیں ؟ مصنف عبدالرزاق ، میں منہ ریف ، مصنف ابن ابی شیبہ کیا کتب معتبرہ میں شار نہیں ؟ لیجئے۔ ایک صحیح اثر ہم امام محمد رحمت اللہ علیہ کی تصنیف ''کتاب الآ ٹار'' بیجی شریف ، مصنف ابن ابی شیبہ کیا کتب معتبرہ میں شار نہیں ؟ لیجئے۔ ایک صحیح اثر ہم امام محمد رحمت اللہ علیہ کی تصنیف ''کتاب الآ ٹار'' بیجی شریف ، مصنف ابن ابی شیبہ کیا کتب معتبرہ میں شار نہیں ؟ لیجئے۔ ایک صحیح اثر ہم امام محمد رحمت اللہ علیہ کی تصنیف ''کتاب الآ ٹار'' بیجی شریف ، مصنف ابن ابی شیبہ کیا کتب معتبرہ میں شار نہیں ؟ لیجئے۔ ایک صحیح اثر ہم امام محمد رحمت اللہ علیہ کی تصنیف ''کتاب الآ ٹار''

محمد قال اخبرنا ابوحنيفة عن عبد الله بن عبد الرحمن بن ابى حسين عن عمرو بن دينار عن عطاء عن ابن عباس رضى الله عنهما قال اتاه رجل فقال انى طلقت امراتى ثلاثا قال يذهب احدكم فيتلطخ بالنتن ثم ياتى اذ هب فقد عصيت ربك وقد حرمت عليك امراتك لاتحل لك حتى تنكح زوجا غيرك قال محمد وبه ناخذ وهو قول ابى حنيفة رحمة الله عليه وهو قول العامة لااختلاف فيه.

( كتاب الآثارص ١٠٥ باب من طلق ثلاثا او واحدة مطبوعه دائرة القرآن كراچى )

امام محررحمة الله عليه كتبة بين كه بمين امام ابوصنيفه نے عبدالله
بن عبدالرحمٰن بن ابی حسین سے اور وہ عمر وبن دینار سے اور وہ عطاء
سے اور جناب عطاء حضرت ابن عباس رضی الله عنهما سے بیان کرتے
بین كه آپ (ابن عباس) كے پاس ایک شخص آیا اور كہنے لگا میں نے
ابی بیوی کو تین طلاقیں دے دی ہیں۔ آپ نے فرمایا: كهتم میں
سے کوئی شخص گندگی سے آلودہ ہو جاتا ہے اور پھر دوڑا ہوا میرے
پاس آ جاتا ہے۔ جا چلا جاتو نے اپنے رب كی تعم عدولی كی ہے اور
بین ہوگی جب تک وہ اور شخص سے نکاح نہ کرے پھر وہ طلاقیں
دے اور عدت گزار كرتيرے پاس نہ آئے۔ امام محمد رحمة الله عليہ
فرماتے ہیں كہ يہی ہماراعمل ہے اور امام ابو حذیفہ رضی الله عنه كا بھی
یہی قول ہے اور ہمارے عام فقہاء كرام كا بھی بہی مسلک ہے۔
یہی قول ہے اور ہمارے عام فقہاء كرام كا بھی بہی مسلک ہے۔

ہر ذی عقل جانتا ہے کہ کسی روایت کی صحت وعدم صحت کا دار و مدار اس کے راویان پر ہوتا ہے۔ امام محمد رحمۃ اللّه علیہ نے جن راوی حضرات سے بیروایت ذکر کی ہے۔ ان میں ان کے استاد وشنخ جناب امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللّه عنہ پہلے راوی ہیں۔ ان کے علاوہ تین اور حضرات اس کے راوی ہیں۔ ہم ان چاروں کی عدالت و ثقابت اور روایت میں علوم تبت کتب معتبرہ سے قتل کرتے ہیں۔ پھرانشاء اللّه بقیہ گفتگو ہوگی۔

راوى امام ابوحنيفه رضى اللدعنه

آپ ۸ مرمیں بیدا ہوئے۔ سیدنا حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ کی آپ نے متعدد مرتبہ زیارت کی۔ آپ نے اپنے دور کے جلیل القدر حفاظ حدیث سے روایت حدیث کی اور احادیث کی ساعت اور ان کی روایت کی۔ ان میں سے چند حضرات کے اساء گرامی یہ ہیں۔ عطاء ٔ نافع ،عبدالرحمٰن ، ہر مز العارض ،عدی ابن تائب ،سلمہ بن کہیل ،ابوجعفر ،محمد بن علی ،عمر و بن دینار اور ابواسحاق رضی

الله تعالیٰ علیہم اجمعین محدثین کرام کے علاوہ جلیل القدر فقہاء کرام سے بھی اکتساب فیض کیا ہے ، پھرآپ سے آگے روایت کرنے والے اور کسب فیض کرنے والے قطیم حضرات گزرے ہیں۔ جن میں سے چند کے اساء گرامی سے ہیں:

وکیج ، بزید بن ہارون ،سعد بن الصلت ، ابوعاصم ،عبدالرزاق ،عبیداللد بن موی ، ابوعبدالرحمٰن المقری ، زفر بن ہذیل ،
داؤد الطائی ، قاضی ابو بوسف ،محمد ابن حسن شیبانی ، اسد بن عمرو ،حسن بن زیاد ، نوح الجامع ، ابوطیح بلخی وغیر ہم رحمۃ اللّه علیہم الجمعین –
داؤد الطائی ، قاضی ابو بوسف ،محمد ابن حسن شیبانی ، اسد بن عمرو ،حسن بن زیاد ، نوح الجامع ، ابوطیح بلخی وغیر ہم رحمۃ اللّه علیہم المجمعین و عظیم المرتبت ہے جنہوں نے اپنے دور کے مقل محد ثین کرام کی جماعت سے کسب فیض کیا اور پھر آپ سے آگے روایت کرنے والوں میں محد ثین کرام کی ایک کثیر تعداد موجود ہے جواپنے اپنے مقام و مرتبہ معم مسلم تھ

حضرت امام ابوحنیفدض الله عنه کے زہروتقویٰ پر گفتگوکرتے ہوئے امام ذہبی رحمۃ الله علیه رقمطراز ہیں:''و کسان امساما ورعا عالم متعبدا کبیر الشان لایقبل جواز السلطان بل یتجر ویکسب کرآپجلیل القدرامام بمتی ، عالم اورعبادت گزار تھ' آپ کی شان بہت بلندھی کسی وقت کے حاکم سے کسی قتم کا انعام واکرام ہرگز قبول نہ کرتے بلکہ آپ تجارت پیشہ تھے اور حلال ذریعہ معاش سے روزی حاصل کرتے تھ''۔

عبدالله بن مبارک رحمة الله علیه فرماتے بین که امام ابوطنیفه رضی الله عنه تمام فقهاء کرام سے بڑے نقیمه سے۔امام شافعی رضی الله عنه ناز المناس فی الفقه عیال ابی حنیفة علوم فقه بین تمام لوگ حضرت امام ابوطنیفه رضی الله عنه کی اولاد بین '۔ یزید نے آپ کے بارے میں کہا: 'ما رایت احدا اورع واعقل من ابی حنیفة میں نے امام ابوطنیفه رضی الله عنه سے بڑھ کرکوئی پر بیز کاراور سمجھ دارنہیں دیکھا'' احد بن محمد بن قاسم بن محرز جناب بیلی بن معین سے روایت کرتے ہیں فرمایا: یعنی امام صاحب کی روایت کیا دوایت کرنے ہیں فرمایا: یعنی امام صاحب کی روایت کیا دوایت کرنے ہیں فرمایا: یعنی امام صاحب کی روایت کیا دوایت کرنے میں کوئی حرج نہیں کیونکہ آپ پرکوئی انتہام نہیں ہے۔

امام ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ بہت بڑے امام تھے۔ جناب بشیر بن ولیدرجمۃ اللہ علیہ روایت کرتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ امام صاحب کی معیت میں تھا کہ ایک محض نے دوسرے سے کہا: ''ھذا اب و حنیفۃ لاینام اللیل بیام ابوصنیفہ ہیں، جورات بھرسوتے نہیں''۔ (یعنی رات بھر اللہ تعالی کی عبادت میں بسر فرماتے ہیں) جب بیہ بات امام صاحب نے سی تو فرمایا: لوگ میرے متعلق الی با تیں کہتے ہیں جو مجھ میں نہیں بائی جا تیں۔ اس کے بعد آپ کا معمول اور بھی مضوط ہوگیا اور رات بھر نماز، دعا اور عاجزی واعساری میں بسر فرماتے ۔ امام ذہبی رحمۃ اللہ علیہ ان اوصاف کے ذکر کرنے کے بعد لکھتے ہیں: مناقب ھذا الامام قلہ افر دتھا فی جزء میں نے امام صاحب کے مناقب میں ایک مستقل کتاب کھی ہے۔ امام ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ کا ۱۵ ھیں وصال ہوا۔

(تذكرة الحفاظ ج اص ١٦٨ تذكره الوحنيفه)

قارئین کرام! حدیث اور اسنادالر جال کے واقف حضرات امام ذہمی رحمۃ اللہ علیہ کو بخو کی جانے ہیں۔ آپ عظیم نقاد اور جرح کے امام تھے۔ ان کی تقیداور جرح کو محدثین نے تسلیم کیا اور اس پراعتاد بھی کیا۔ ایسے عظیم نقاد نے ای فن پرکھی گئی اپنی کتاب 'میزان الاعتدال' میں حضرت امام ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ کا ذکر نہیں کیا کیونکہ اس کتاب میں اکثر ایسے راویوں کا ذکر کیا جو حفاظ صدیث ہوئے ذہمی نے ایک اور مستقل کتاب کھی جو '' تذکر ۃ الحفاظ' کہلاتی ہے۔ اس میں انہوں نے ان حضرات کا ذکر کیا جو حفاظ صدیث ہوئے ہیں۔ اس کتاب کا اقتباس ہم نے بیش کیا۔ امام ذہمی رحمۃ اللہ علیہ نے اس میں امام اعظم ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں جو کچھ فر مایا آپ پڑھ بھی ہیں۔ تعریف ہی تعریف ہی تعریف ہے۔ علم ، ورع ، روایت ، حدیث ، اخذ صدیث ، تعلیم اور اجتہادی بصیرت ہرایک کو مرابا ہے۔ علاوہ ازیں صحاح سنہ اور خصوصاً بخاری و مسلم نے حضرت عبداللہ بن مبارک کا حدیث میں بے مثل مقام ومر تب تسلیم کیا ہے۔

انہی کی زبان سے روایت ہے کہ امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ ''اف قے الناس'' ہیں۔امام شافعی نے تمام فقہاء کرام کوامام ابو حنیفہ کی اولا د فر مایا ہے کیونکہ امام شافعی خود بھی بواسطہ امام محدر حمۃ اللہ علیہ حضرت امام ابوحنیفہ کے شاگرد ہیں۔امام احمد بن حلبل حضرت امام شافعی کے شاگرد ہیں۔اس لئے آپ دو واسطوں سے امام اعظم کے شاگرد ہوئے۔اس لئے امام شافعی رحمة الله علیه کا قول بالکل درست ہے۔امام اعظم رضی اللہ عنہ کے اصول وقواعد سے ائمہ مجتہدین نے استفادہ کیا۔ یکیٰ بن معین ایسے مشہور نقاد نے کچھ لوگوں کے اس وہم کو بالکل دور کر دیا جو یہ کہتے ہیں کہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ فن حدیث میں ضعیف اور کمزور ہیں۔فرماتے ہیں کہ امام صاحب کی روایت بیان کرنے میں کسی قتم کا کوئی خوف نہیں ہونا چاہیے کیونکہ ان پر کوئی تہمت نہیں جس کی وجہ سے ان کی روایت میں تقم آئے۔ راقم نے امام صاحب کے مقام ومرتبہ کے بارے میں تفصیل'' فقہ جعفریہ''جہم میں ذکر کی ہے۔وہاں دیکھ لی جائے۔

راوی عبداللہ بن عبد الرحمٰن کے حالات

ا مام احمر، امام نسائی اور ابوزرعہ نے فرمایا کہ عبداللہ بن عبدالرحمٰن ثقتہ ہیں۔ابن حبان نے ان کا ذکر ثقة لوگوں میں کیا۔ابن سعد نے کہا کہ شخص ثقہ اورقلیل الحدیث تھا۔ابن حجرعسقلانی فر ماتے ہیں ، میں کہتا ہوں کہ حجل نے اس کوثقہ کہا۔ابن عبدالبرنے کہا کہ وہ تمام لوگوں کے نز دیک بالا تفاق ثقه ہیں۔ (تہذیب التہذیب ج۵ص۲۹۳ حرف عین مطبوعہ حیدرآ بادوکن )

#### راوی عمرواین دینار

ا مام شعبه کہتے ہیں کہ میں نے عمرو بن دینار سے حدیث میں زیادہ مضبوط کسی اور کونہیں دیکھا۔ابن عیبینہ کہتے ہیں کہوہ ہروقت مبجد میں مقیم رہتے تھے۔ابن مہدی بیان کرتے ہیں کہ مجھےامام شعبہ نے بتایا کہ میں نے عمرو بن دینار کی مثل کسی کونہیں دیکھا۔ کیلی قطان اورامام احمد بن حسبل فرماتے ہیں کہ عمرو بن دینار بہنسبت قیادہ زیادہ مضبوط ہیں ۔عبداللہ بن ابی بیجے نے کہامیں نے عمرو بن دینار سے زیادہ فقیہہ کسی کو ہرگز نہ پایا۔ جناب عطاء مجاہراور طاؤس ان کی فقاہت کا مقابلہ نہیں کر سکتے ۔ ابن عیبینہ نے ایک اور جگہ فر مایا کہ بی ثقه، ثقه بیں ۔ مزید فرمایا که ان کامعمول بیتھا کہ اپنی رات کوئین حصوں میں تقلیم فرماتے ۔ ایک حصہ میں آرام فرماتے ' دوسرے حصہ میں حدیث پڑھاتے اور نیسر ہے حصہ میں نماز اور عبادت الہٰی بجالاتے ۔ابن عیبنہ سے تعیم بن حماد روایت کرتے ہیں فرمایا کہ بهار بے نز دیکے عمروین دینار سے زیادہ فقیہہ و عالم اور حافظ اور کوئی نہ تھااور نہ ہی کوئی دوسرا ہمیں ان سانظر آیا۔

(تذكرة الحفاظ ج اص١١١)

#### راوی عطاءابن انی بیبار

امام ذہبی نے انہیں بھی حفاظ حدیث کے زمرہ میں شار کیا ہے اور امام ذہبی نے ان کے نام کے ساتھ خاص طور پر "الامام الرّبانی'' کے تعریفی الفاظ ذکر فرمائے ہیں۔جس سے معلوم ہوا کہ جناب عطاء ابن الی بیار رحمۃ اللہ علیہ امام ذہبی کے نز دیک حافظ الحدیث اورامام وفت تھے۔حضرت عطاء نے جلیل القدرصحابہ کرام سے روایت کی ہے جن میں حضرت ابوایوب انصاری ،سیدہ عائشہ صدیقہ، اسامہ بن زیداور ابو ہر رہ رضی الله عنهم شامل ہیں۔ پھر جن حضرات نے ان سے آگے روایت کی ہے اِن میں اپنے دور کی مسلمه شخصیات میں سے چندیہ ہیں: زید بن اسلم ،عمروابن دینار ،صفوان بن سلیم ، ہلال بن ابی میمونہ،شریح بن ابیممل رضوان الله علیهم اجمعین \_امام ذہبی مزید فرماتے ہیں: نہایت ثقه جلیل القدراورعلامہ یگانہ تھے۔ایک سوتین ہجری میں انتقال فرمایا۔

قارئین کرام! ہم نے مذکورہ اثر کے چار راوی حضرات کی علومرتبت اور ان کی ثقابت و فقاہت بیان کی ہے۔ان حضرات کا سلسلہ روایت حضرت عبداللّٰدابن عباس رضی اللّٰہ عنہما تک پہنچتا ہے۔ان کے بارے میں صفائی پیش کرنا سورج کو جراغ دکھانے کے مترادف ہاور "اصحابی کالنجوم" کی روشی میں ان کے اوصاف واضح ہیں تو معلوم ہوا کہ اثر ندکور کی صحت میں کسی قتم کا کوئی رخنہ اور تقم نہیں ہے جبکہ ہم نے تین طلاقوں کے بیک وقت دینے سے تین ہی واقع ہوجانے پراحادیث اور آثار ذکر کر دیئے ہیں تو آپ کو ابن تیمیہ کے اس دعوی کی حقیقت معلوم ہو چکی ہوگی کہ ''کسی معتبر کتاب میں اس قسم کی کوئی صحیح روایت نہیں ہے'۔ ابن تیمیہ کو اس سلسلہ میں ملنے والی تمام احادیث کو بیک قلم ضعیف بلکہ موضوع کہد دینا تعصب کی نشاندہی کرتا ہے اور حقائق سے روگر دانی واضح کرتا ہے۔ ہم نے گزشتہ اور اق میں نو (۹) احادیث صحیحہ اور آثار صحیحہ سے یہ بات ثابت کر دکھائی ہے کہ حضور ضائے ہیں ہیں تاراض بھی ہوئے تو وقت تین طلاقوں کو تین ہی شار فر مایا اور اس طریقہ سے طلاق دینے کو نا جائز فر مایا بلکہ آپ ایسا کرنے والے پرسخت نا راض بھی ہوئے تو معلوم ہوا کہ بیک وقت تین طلاقوں کو تین طلاق سے دینا اگر چہ برعت اور حرام ہے لیکن وہ نا فذہو جائیں گی اور تین طلاق کے نفاذکی وجہ سے عورت مغلطہ ہوجائے گی اور بجر طلالہ اب پہلے خاوند کے ساتھ اس کا بہ حیثیت ہو کی زندگی گزارنے کا کوئی طریقہ باقی نہ رہا۔

#### امر دوم اوراس کے جوابات

یاد ہانی کے لئے امر دوم کواجمالی طور پرہم پھرلکھ دیتے ہیں۔ وہ یہ کہ جناب طاؤس نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت کی کہ حضور ﷺ کے دوراقدس، ابو بکرصدیق کے پورے دورخلافت اور عمر بن خطاب کی خلافت کے ابتدائی دوسالوں تک تین طلاقیں ایک ہی شار ہوتی تھیں۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے لوگوں کے غیرمخاط رویے کے پیش نظرتین طلاقوں کو تین ہی قرار دیاہے۔

ابن تیمیہ اس روایت کونقل کر کے کہنا میہ جا ہتا ہے کہ تین طلاقوں کوتین ہی شار کرنا حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کی اپنی رائے تھی۔ ورنہ اصل مسئلہ یہی ہے کہ تین طلاقیں صرف ایک رجعی طلاق بنتی ہیں۔اس لئے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی رائے چونکہ حضور ﷺ کے قول وفعل اور ابو بکرصدیق رضی اللہ عنہ کے خلاف ہے اس لئے بیرقا بل عمل نہیں۔

جواب اول: ابن تیسہ کے کلام کا نتیجہ بظاہر یمی نظراً تا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی رائے کو قبول نہیں کیا جاسکتا کیونکہ وہ رسول اللہ مختلف کیا گئی ہے۔ وہ اس اللہ مختلف کیا گئی ہے۔ وہ اس اللہ مختلف کیا گئی ہے۔ وہ اس اللہ مختلف کیا گئی ہے۔ وہ اس اللہ مختلف کیا گئی ہے۔ وہ اس اللہ مختلف کیا گئی ہے۔ وہ اس اللہ مختلف کیا ہے۔ وہ اس اللہ مختار اللہ مختلف کیا اعلان فر مایا تو اس وقت دو چار نہیں ہزار وں صحابہ کرام رضی اللہ عنہ مبتید حیات تھے اور وہ سب رسول کریم مختلف کیا گئی ہے۔ کہ اعلان فر مایا تو دور خلافت اور اس کے واقعات سے جہاں آشا تھے وہاں وہ شرعی اور دینی امور میں مداہمت کے لئے ہرگز تیار نہ تھے تو جب حضرت عمر دور خلافت اور اس کے واقعات سے جہاں آشا تھے وہاں وہ شرعی اور خی امور میں مداہمت کے لئے ہرگز تیار نہ تھے تو جب حضرت عمر سے کی ایک ہزاروں کی تعداد میں موجود حضرات محابہ کرام رضی اللہ عنہ میں سے کی ایک نے بھی اسے ردنہ کیا اور اسے خلاف سنت نبوی اور مخالف طریقہ صدیقی نہ کہا بلکہ سب نے بالا تفاق اسے تسلیم کیا ۔ گویا ۔ اب اس اتفاق واجماع کود یکھا جائے تو بیک جنبش قلم اسے تین طلاقوں کے تین ہی ہونے کہ کہا تھا ہرکرام کا اجماع منعقد ہوگیا ۔ اب اس اتفاق واجماع کود یکھا جائے تو بیک جنبش قلم اسے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی بارے میں یہ دیکے ہرکرام رضی اللہ عنہ کی بات کے بارے میں یہ دیکھنا پڑے گا کہ ابو برصد ہی رضی اللہ عنہ کے پورے دور خلافت فاروقی کے ابتدائی دوسالوں کی بات کا بارے میں یہ دیکھنا پڑے گا کہ ابو برصد ہی خلافت فاروقی کے دوسال بعد والی بات قابل تبول نہیں ۔ تو پو چھا جاسکتا ہے کہ تقسیم کس نے کی ہے؟

علاوہ ازیں حضور ﷺ کا ایک ارشادگرامی جب ہم دیکھتے ہیں۔ آپ نے فرمایا:''میری امت گمراہی پر جمع نہیں ہو سکتی''۔ آپ کا بیارشاد جب عام امت مسلمہ کے بارے میں ہے تو حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے اتفاق واجماع کو گمراہی پر اکٹھا ہونا، جاننا انتہائی دیدہ دلیری ہے اور اس قتم کی دیدہ دلیری''ابن تیمیہ اور اس کے ہم مشر بوں' سے ہی وقوع پذیر ہوسکتی ہے اس لئے اس جرائت کے بجائے بیشلیم کرلینا چاہیے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے اعلان پر حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہ کا اجماع درست ہے اور قر آن و حدیث کے مطابق ہے۔ اسے ہم یول بیان کریں گے کہ حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین میں سے بہت سے حضرات تین طلاقوں سے واقع ہونے والی حرمت کو پہلے ہی سے جانتے تھے لیکن کچھ دوسرے حضرات سے یہ بات مخفی رہی اور جب حضرات عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے تین طلاقوں سے ورت کے حرام ہونے کا اعلان فر مایا تو پہلے سے حرمت کو جانے والے اس کے خاموش رہے کہ آپ کا اعلان صحیح ہے اور ضرورت اعلان کی اس لئے پڑی تا کہ جن حضرات کو اس کی حرمت کا علم نہ تھا وہ بھی اس کو جان لیں ۔ اس کی تا تیرصاحب فتح الباری کے الفاظ میں ہڑھیے:

فنقل البيهقى عن الشافعى انه قال يشبه ان يكون ابن عباس علم شيئا نسخ ذالك قال البيهقى ويقويه ما اخرجه ابو داو د من طريق يزيد النحوى عن عكرمة عن ابن عباس قال كان الرجل اذا طلق امراته فهو احق برجعتها وان طلقها ثلاثا فنسخ ذالك.

( فتح الباري ج٩ص ٢٩٨ باب من جوز الطلاق الثلاثة مطبوعه مصر )

امام شافعی رضی الله عنه سے جناب امام بیہ بی نے نقل فر مایا کہ انہوں نے ارشاد فر مایا کہ حضرت ابن عباس رضی الله عنهما کو کسی طریقہ سے بیٹلم ہوگیا ہو کہ تین طلاقوں کا ایک طلاق رجعی واقع ہونا پہلے تھا، بعد میں اسے منسوخ کر دیا گیا۔امام بیہ بی فر ماتے ہیں کہ اس شبہ کو تقویت اس روایت سے ملتی ہے، جسے امام ابوداؤ دنے بزید نحوی کے طریقہ سے بیان کیا۔وہ جناب عکر مہ سے اور وہ حضرت نحوی کے طریقہ سے بیان کیا۔وہ جناب عکر مہ سے اور وہ حضرت ابن عباس نے بین کہ ابن عباس نے فرمایا:کہ جب کوئی شخص اپنی بیوی کو صراحنا طلاق دے دے تو اسے فرمایا:کہ جب کوئی شخص اپنی بیوی کو صراحنا طلاق دے دے دی واسے منسوخ کر دیا گیا۔

قارئین کرام! اس سےمعلوم ہوا کہ تین طلاقیں ابتدائی دور میں ایک ہی شار ہوتی تھیں لیکن بعد میں اسےمنسوخ کر دیا گیا اور تین طلاقوں کو تین ہی شارکیا گیا۔اگر یوں نہ ہوتا تو یہی ابن عباس رضی الله عنہما یہ فتو کی ہرگز نہ دیا کرتے کہ تین طلاقیں تین ہی ہوتی ہیں بلکہ وہ ان کی ایک طلاق رجعی ہونے کا ہی فتو کی دیا کرتے۔

جواب دوم : جب کوئی راوی خودا بنی روایت کے خلاف عمل کرتا ہو بلکے مل بھی کرتا ہوتو یہ بات ان صورتوں سے خالی نہ ہوگی یا تو اس راوی کواپنی روایت کی صحت پریفین واطمینان نہ ہوگا یا بھراس کی تنتیخ کو وہ جانتا ہوگا۔صاحب نبراس نے اس بارے میں کھا ہے:

من احوال الحديث وهو ان راويه اذا عمل بخلافه كان ذالك طعنافي حديثه او دليلا على انه منسوخ او مصروف عن الظاهر لان الاعتماد في صحته كان على الراوى.

(نبراس برشرح عقائدص۲۳مطبوعه ملك دين محمد لا ہور )

حدیث پاک کے حالات میں سے ایک یہ بھی ہے کہ راوی خودا پی روایت کے خلاف عمل کرتا ہو۔ جب وہ ایسا کرتا ہوتو اس کی روایت کردہ حدیث میں اس کے نزدیک طعن ہوگا یا اس کے منسوخ ہونے پر دلیل ہوگی یا وہ حدیث اپنے ظاہر معنی میں نہیں لی گئی۔ (بلکہ کسی اور طرف اس کا رخ ہے) یہ اس کئے ہم نے کہا کہ کسی روایت کی صحت کا دار و مدار اس کے راوی پر ہی موقوف ہوتا

وخطب عمر رضى الله عنه بذالك الناس جميعا وفيهم اصحاب رسول الله صلاح وضي الله عنه بذالك في الله عنهم الذين قد علموا ماتقدم من ذالك في ذالك في زمن رسول الله صلاح الله صلح في ألم ينكره عليه منهم منكر ولم يدفعه دافع فكان ذالك اكبرالحجة في نسخ ماتقدم من ذالك لانه لما كان فعل اصحاب رسول الله صلح ايضا اجماعهم على يجب به الحجة كان كذالك ايضا اجماعهم على القول اجماعا يجب به الحجة.

(طحاوی شریف ج ۳ص ۵۲ بآب الرجل یطلق امراً ته طلاقا ثلاثا طبوعه بیروت)

حضرت ابن عباس رضی الله عنهما سے جوروایت' صحیح مسلم' اور' مسندامام احمد بن عنبل' میں موجود ہے وہ منسوخ ہو چکی تھی کیونکہ ایک تو خود حضرت ابن عباس رضی الله عنهما کا فتو کی اس کے خلاف دوسرا صحابہ کرام کا قولی اجماع اس کے خلاف ہے اور حضرات صحابہ کرام کا بیا جماع سلیم کرنا اور ججت کے قابل ہونا واجب ومسلم ہے ورنہ بیہ کہنا پڑے گا کہ ان حضرات کا اجماع ''اجماع علی الباطل'' ہے جو کہ عقلاً ونقلاً باطل ہے۔

جواب سوم: حضرت عبدالله ابن عباس رضی الله عنها سے فدکورہ مسئلہ میں روایت کرنے میں آپ کے بہت سے شاگر دحضرات ہیں جن میں سے ایک جناب طاؤس بھی ہیں لیکن جناب طاؤس تنہا ہی وہ راوی ہیں جو تین طلاقوں کا ایک ہونا بیان کرتے ہیں ورنه ان کے دوسرے ساتھی لیعنی حضرت ابن عباس رضی الله عنها سے روایت کرنے والے ان کے خلاف ہیں ۔ وہ تین طلاقوں کا تین ہونا ہی روایت کرتے ہیں لہذا جناب طاؤس کی روایت کوتر جیجے نہ ہوگی ۔ امام بیہتی نے اس امرکو یوں بیان فر مایا:

عن محمد بن ایاس بن البکیر انه قال طلق رجل امراته ثلاثا قبل ان یدخل بها ثم بداله ان ینکحها فجاء یستفتی فذهبت معه اسئل له. فسال اباهریرة وعبد الله بن عباس عن ذالک فقالا له لانری ان تنکحها حتی تزوج زوجا غیرک قال فانما کان طلق ایاها و احدة فقال ابن عباس انک ارسلت من یدک ماکان لک من فضل فهذه روایة سعید بس جبیر وعطاء بن ابی رباح و مجاهد و عکرمة و عمرو بن دینار و مالک ابن الحارث

محمہ بن ایاس بن بکیر سے روایت ہے کہ ایک شخص نے اپنی بیوی کو نکاح کے بعد وطی کرنے سے بل ہی تین طلاقیں دے دیں پھراس نے جاہا کہ اس سے نکاح کرے ۔ وہ فتو کی پوچھنے آیا تو میں اس کے ساتھ اس کے سوال کے سلسلہ میں چل بڑا ۔ اس نے حضرت ابو ہریرہ اور حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہم دونوں سے یہ مسئلہ بوچھا۔ دونوں نے اسے کہا کہ ہمارا فتو کی بیہ ہے کہ تو اب عورت سے نکاح نہیں کرسکتا جب تک وہ تیر سواسی اور سے شادی نہ کرے ۔ (پھروہ طلاق دے اور عدت گزر جائے) راوی بیان کرتے ہیں کہ اس نے تین طلاقیں ایک ہی مرتبہ دی تھیں۔ بیان کرتے ہیں کہ اس نے تین طلاقیں ایک ہی مرتبہ دی تھیں۔

ومحمد بن اياس بن البكير ورويناه عن معاوية بن ابى عياش الانصارى كلهم عن ابن عباس انه اجاز الطلاق الثلاث وامضاهن.

(بیهبی شریف جے ص ۱۳۳۸ کتاب الخلع والطلاق مطبوعه حیدر آباددکن)

حفرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنهمانے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے جو کھے اختیار دیا تھا وہ تو نے اپنے ہاتھ سے نکال دیا ہے۔ یہی روایت سعید بن جبیر، عطاء بن ابی رباح، مجاہد، عکرمہ، عمر وابن دینار، مالک ابن الحارث اور محمد بن ایاس بن بکیر نے بھی بیان کی ہے اور ہم نے معاویہ بن ابی عیاش انصاری سے ایک روایت حضرت ابن عباس معاویہ بن ابی عیاش انصاری سے ایک روایت حضرت ابن عباس طلاقوں کے لاگوہونے کا فتوئی دیا اور ان کونا فذکر دیا۔

امام بیہقی رحمۃ اللہ علیہ مزید فرماتے ہیں کہ'' جناب طاؤس والی روایت من جملہ ان روایات میں سے ہے جس میں امام بخاری اور مسلم کا اختلاف ہے۔ وہ اس طرح کہ امام مسلم نے اسے ذکر فرمایا لیکن امام بخاری نے اسے ذکر نہیں فرمایا۔ امام بخاری نے اسے کیوں نہیں ذکر کیا ؟ اس کی وجہ یہ نظر آتی ہے کہ جب حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے اس بارے میں روایات کو دیکھا گیا تو آپ کے تمام شاگر دول میں سے صرف ایک جناب طاؤس بی ایسے نظر آتے ہیں جو تین طلاقوں کے ایک ہی ہونے کی روایت کرتے ہیں۔ بقیہ تمام حضرات تین طلاقوں کے تین ہی ہونے کی روایات کرتے ہیں۔ اس بنا پر امام بخاری نے اس تنہا روایت کو ترک دیا''۔

(بيهتي ج ٢ص ٢٣٣)

علامہ ابن تر کمانی علی محمد اپنی مشہور تصنیف''جو ہرائقی'' میں روایاتِ طاؤس کے نا قابل عمل ہونے کی بات اپنے انداز میں تخریر نہ میں کے لیاج کے بیاج نے ان کر میں فران میں میں اور ایاتِ طاؤس کے نا قابل عمل ہونے کی بات اپنے انداز میں تخریر

امام بیمقی کے نزدیک جناب طاؤس کا روایت کرتے وقت
"ان اب الصحیاء " کہنااس بات کی دلیل ہے کہ ابوالصہاء کا
اچھا خاصا اس روایت میں وخل ہے اور ابوالصہباء وہ راوی ہے کہ
جس سے امام سلم نے تو روایت ذکر کی ہے لین امام بخاری نے
اس کی کوئی روایت ذکر نفر مائی علاء نے اس پرجرح بھی کی ہے۔
امام ذہبی نے کاشف میں کہا کہ امام نسائی اسے ضعیف کہتے ہیں تو
اس جرح کے پیش نظر بیا حتمال موجود ہے کہ امام بخاری رحمۃ اللہ
علیہ نے اس روایت کو صرف ابوالصہباء کی وجہ سے ترک کیا ہے اور
صاحب استذکار نے ذکر کیا ہے کہ ابوالصہباء والی مذکورہ روایت
ما حب استذکار نے ذکر کیا ہے کہ ابوالصہباء والی مذکورہ روایت
ما در استخار ہے دکر کیا ہے کہ ابوالصہباء والی میں سے ہوتا غیر
ما در فلط ہے۔ اس پر کسی عالم نے دھیان نہیں دیا اور یہ می کہا گیا
معروف ہے اور طاؤس کا کہنا ہے کہ ابوالصہباء ان کا مولی ہے اور
معروف ہے اور طاؤس کا کہنا ہے کہ ابوالصہباء ان کا مولی ہے اور
روایت کرنا صحیح نہیں کیونکہ نقتہ راویوں نے ان سے ہی ان کے
موالت کرنا صحیح نہیں کیونکہ نقتہ راویوں نے ان سے ہی ان کے
مطلاف روایت کی ہے اور اگر ابوالصہباء کی روایت کو تسلیم بھی کر لیا

ان قول طاوس ان ابا الصهباء دليل على ان ابا الصهباء دليل على ان ابا الصهباء دليل على ان ابا الصهباء دليل على ان ابا الصهباء لمه مدخل في رواية هذا الحديث عند البيه قي وابو الصهباء من روى عنهم مسلم دون البخارى وتكلموا فيه قال الذهبي في الكاشف قال النسائي ضعيف فعلى هذا يحتمل ان البخارى ترك هذا الحديث لاجل ابي الصهباء وذكر صاحب الاستذكار ان هذه الرواية وهم وغلط لم يعرج عليها احد من العلماء وقد قيل ابو الصهباء لايعرف في موالى ابن عباس وطاوس يقول ان ابا الصهباء مولاه ساله عن ذالك ولا يصح ذالك عن ابن عباس لرواية الثقات عنه خلافه ولو صح عنه ماكان قوله حجة على من هو من الصحابة اجل منه وهم عمرو عثمان وعلى وابن مسعود وابن عمر وغيرهم.

(جو ہرائتی برحاشیہ بیمتی ج عص ۳۳۷ ۔ ۳۳۸ باب من جعل

الثلاث واحدة مطبوعه حبيدرآ باددكن)

جائے تو بھی ان کا قول ان صحابہ کرام کے قول پر جمت نہ ہے گا، جو علم وفضل میں اس سے کہیں آگے ہیں۔ان میں سے حضرت عمر بن خطاب مضرت عثان ،حضرت علی المرتضلی ،حضرت ابن مسعود اور حضرت ابن عمرضی الله عنهم وغیرہ بھی ہیں۔

اس جواب کا خلاصہ یہ ہے کہ ابوطاؤس کی روایت سند کے اعتبار ہے مضبوط نہیں کیونکہ ایک راوی مجروح ہے لہذا قابل ججت

نہیں۔

جواب چہارم:

وفى الجملة فالذى وقع فى هذه المسئلة نظير ماوقع فى مسئلة المتعة سواء اعنى قول جابر انها كانت تفعل فى عهد النبى المناهم المنه في عهد النبى المناهم عنها فانتهينا فالراجع فى الموضعين تحريم المتعة وايقاع الثلاث الاجماع الذى انعقد فى عهد عمر على ذالك والا يحفظ ان احدا فى عهد عمر خالفه فى واحدة منها وقد دل اجماعهم على وجود ناسخ وان كان خفى عن بعضهم قبل ذالك حتى ظهر لجميعهم فى عهد عمر

( فتح الباري ج٩ص٢٩٩ باب من جوز الطلاق الثلاث مطبوعه مفر ) أ

مخضریہ کرتین طلاقوں کے مئلہ میں جورواییتیں ملتی ہیں۔ یہ
مسئلہ بالکل متعہ سے ملتا جاتا ہے۔ دونوں کی صورت حال برابر
ہے۔ میری مرادیہ ہے کہ حضرت جابررضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ متعہ
حضور ضلای اللہ عنہ کے دور اور ابو بکر صدیق کے زمانہ خلافت اور
حضرت عمررضی اللہ عنہ کے دور خلافت کے ابتدائی ایام میں جائز رہا
میر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ہمیں اس سے منع فرما دیا تو ہم رک
کے لہذا ان دونوں مسئلہ جات میں ترجیح اسی کو ہے کہ متعہ حرام ہے
اور تین طلاقیں بیک وقت وینے کی صورت میں تین ہی واقع ہو
جاتی ہے کیونکہ ان دونوں باتوں پر حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ
عنہ کے دور خلافت میں اجماع منعقد ہو چکا ہے اور ایبا کوئی ایک
مخص بھی نہیں ملتا جس نے ان دونوں کی مخالفت کی ہو۔ ان
حضرات کے اجماع نے اس پر دلالت کر دی کہ ان دونوں کا ناشخ
موجود تھا۔ اگر چہ بعض حضرات سے وہ پوشیدہ تھا اور حضرت عمر رضی
موجود تھا۔ اگر چہ بعض حضرات سے وہ پوشیدہ تھا اور حضرت عمر رضی

قارئین کرام! صاحب فتح الباری نے تین طلاقوں کے انعقاد کو اس طرح کے ایک مئلہ کی نظیر سے سمجھایا ہے بینی جس طرح جناب طاؤس کی روایت متعہ کے متعلق ہے۔ دونوں فرماتے ہیں جناب طاؤس کی روایت متعہ کے متعلق ہے۔ دونوں فرماتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب کے ابتدائی دورخلافت تک ایساہی ہوتار ہالیکن حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے دونوں کا معاملہ حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہ کی موجودگی میں اتفاق سے طل فرمادیا چونکہ ان دونوں مسئلہ جات کی تنیخ کا بعض کو تو علم تھالیکن بعض سے مخفی تھا اس لئے آپ نے سب پر آشکارا فرمادیا تو جس طرح متعہ کی حرمت متفق علیہ ہے ، اس طرح بیک وقت تین طلاقیں تین ہی واقع ہونے بھی تمام صحابہ کرام نے اتفاق فرمایا اور ان کا اتفاق اس امرکی دلیل ہے کہ سے کم متعہ کی طرح لازمی اور یقینی ہے۔ یہ تو نہیں ہوسکتا کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ محض اپنی رائے سے ایک بھم شرعی کو تبدیل کر دیں کیونکہ یہ عقلاً ونقلاً ناممکن ہے۔

#### امرسوم کے جوابات

امرسوم بیرتھا کہ بروایت امام احمد حضرت ابن عباس رضی اللّه عنهما نے بیان کیا کہ رکانہ نے اپنی بیوی کوایک ہی مجلس میں تین طلاقیں دیں' بچھتانے برحضور ﷺ کی بارگاہ میں حاضر ہوا' آپ نے اسے رجوع کا اختیار دیا اور فر مایا: یہ ایک طلاق ہے تو ر کا نہ نے رجوع کرلیا لہٰذامعلوم ہوا کہ تین طلاقیں ایک ہی مجلس میں دینا اس سے صرف ایک ہی رجعی طلاق واقع ہوتی ہے۔

اس روایت کے محدثین کرام نے مختلف جوابات ذکر فرمائے ہیں جو درج ذیل ہیں:

جواب اول : روایت مذکور ہ یے راوی حضرت ابن عباس رضی الله عنهما ہیں اور آپ کا اپنا ذاتی فتو کی ہے کہ تین طلاقیں دی جائیں تو تین ہی واقع ہوتی ہیں ۔اس کالفصیلی ذکر گزر چکا ہے لہذا جب روایت مذکورہ کے راوی کاعمل اس کے خلاف ہوتو وہ روایت قابل

جواب دوم: امام احمد کی مذکورہ روایت پر جرح بھی کی گئی ہے اور اس کامتن بھی محدثین کے نز دیک مضطرب ہے۔حضرت رکانہ کے تین طلاقیں دینے پرامام احمد نے اپنی مند میں صراحت فر مائی جبکه''ابوداؤ د''،''تر مذی''اور''ابن ماجه'' میں انہی کے متعلق تین طلاقوں کی بجائے'' بتہ' طلاق کا لفظ موجود ہے'ساتھ ہی ہے تھی آیا ہے کہ حضور ﷺ نے ان سے'' بتہ' کے متعلق دریافت فرمایا کہ تہارے نزدیک اس سے کیا مراد ہے؟ رکانہ نے عرض کیا ایک طلاق حضور ﷺ نے اس پرارشاد فر مایا: کہ کیا تو قسمیہ کہتا ہے کہ میری مرادایک ہی طلاق ہے؟ رکانہ نے عرض کیا یا رسول اللہ! میری مراداس سے ایک ہی طلاق ہے لہذا جب'' بتہ' سے مرادایک طلاق لی جائے تورجوع کا مسکلہ مجھ میں آتا ہے۔

نوٹ: لفظ''بت'' ہےا یک طلاق کون سی ہوتی ہے؟ امام شافعی رضی اللہ عنہ کے نز دیک ایک طلاق رجعی اور امام ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ کے نز دیک ایک بائنہ ہوتی ہے۔اس لئے دونوں کے اتوال کے پیش نظر رجوع جھی دوطرح کا ہوسکتا ہے۔ایک پیر کہ بغیر نئے نکاح یڑھے کسی طرح رجوع کرلیا جائے جیسا کہ طلاق رجعی میں ہوتا ہے۔ بیامام شافعی کا مسلک ہے یا تجدید نکاح کے ذریعہ (حلالہ کے بغیر) رجوع کیا جائے۔ بیامام ابوصیفہ کا مذہب ہے۔ بہر حال لفظ''بتہ'' سے طلاق ایک ہی ہوئی۔ اس لئے حضرت رکانہ کے مسئلہ سے تین طلاقیں دینااور پھران کوایک رجعی بنانا ہرگز ثابت نہیں ہوسکتا۔متن میں اضطراب بہرحال موجود ہے۔امام احمہ نے تین طلاقیں دینے کی روایت کی اورابوداؤ دوغیرہ نے''بتہ''لفظ کےساتھ طلاق دینے کوذکر کیا۔علاوہ ازیں لفظ''بتہ'' کےساتھ طلاق دینے کی اسناد ا مام ابودا وُ د کے نز دیک تین مختلف ہیں اور تر مذی اور ابن ماجہ نے بھی اسے ذکر کیا ہے۔ ملاحظہ فر مائیں:

عن عبد الله ابن على بن يزيد بن ركانة عن عبدالله بن على بن يزيد بن ركانه اسي باب عده اسيخ وادا ابيه عن جده انه طلق امراته البتة فاتى رسول الله صَّلِلَتُنْكُالِيَكُمُ فَقَالِ مَاارِدت قَالَ وَاحِدةً قَالَ اللَّهِ قَالَ اللَّهِ قال هو على ما اردت.

> (ابوداؤدج اص ١٠٠٠ كتاب الطلاق باب في البية مطبوع سعيد ايند سمینی کراچی )

سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں (رکانہ) نے اپنی بیوی کو''طلاق بتہ'' دے دی پھر حضور خِلاَتُلْکِا اَتِیْکُا اِتِیْکُا یْکُ اِتِیْکُا اِتِیْکُا اِتِیْکُا اِتِیْکُا اِتِیْکُا اِتِیْکُلِیْکُ اِتِیْکُا اِتِیْکُا اِتِیْکُ اِتِیْکُونِ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُلِیْکُنِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُونِ اِتِیْکُ اِتِیْکُونِ اِتِیْکُ اِتِیْکُونِ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ الِیْکُ اِتِیْکُ الِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ اِیْکُ اِتِیْکُ اِتِیْکُ آپ نے یو چھا کہ تونے (لفظ بتہ سے) کیا مراد لی ہے؟ عرض کی ایک طلاق آپ نے فرمایا: قسمیہ کہتے ہو؟ کہنے لگا جی قسمیہ عرض کرتا ہوں'اس پر آپ نے فرمایا: وہ ولیی ہی واقع ہوئی جس کا تونے

ہمیں ہنادنے جناب قبیصہ سے خبر دی وہ جریر بن حازم سے اور وہ زبیر بن سعد سے بیان کرتے ہیں اور وہ عبداللہ بن بزید بن

حدثنا هناد اخبرنا قبيصة عن جرير بن حازم عن الزبير بن سعد عن عبد الله بن يزيد بن ركانة

عن ابيه عن جده قال اتيت النبي ضَلَّ المُ اللَّهُ المُنْكُمُ المُنْكُمُ المُنْكُمُ المُنْكُمُ المُنْكُمُ المُنكِمُ المُن المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنكِمُ المُنك فما اردت بها قلت واحدة قال والله قلت والله قال فهو ما اردت.

(ترندی شریف جاص ۱۲۰ باب ماجاء فی الرجل طلق امرأته البية مطبوعه امين كميني كراجي )

قارئین کرام! روایت بالا سے جہاں حضرت رکا نہ رضی اللہ عنہ کی مراد کی تصریح ملتی ہے وہیں بیہ بات بھی نظر آتی ہے کہا کیے مجلس میں ایک ہی لفظ سے تین طلاقیں دینے کی گنجائش ہے۔اگر تین طلاقوں کی منجائش نہ ہوتی اور اس کا جواز نہ ہوتا تو حضور ﷺ جناب رکاندرضی الله عنه سے استفسار نه فرماتے که'لفظ بته' سے تیری کیا مراد ہے؟ لیعنی تونے اس سے ایک دویا تین طلاقیں' کیا مرادلیا ہے؟ جس کے جواب میں انہوں نے عرض کیا کہ میری مرادا یک طلاق ہے۔اس پر حضور ﷺ نے ان سے تنم لی جس کا صاف مطلب بیے کہ ایک لفظ سے تین طلاقیں مراد لینا جائز ہے اور اس کی مخبائش ہے اگر ایسا جائز نہ ہوتا تو آپ تتم نہ لیتے بلکہ صاف صاف فرما دیتے کہ ایک طلاق ہوئی ہے۔رسول کریم ضلاتی کا مخرت رکانہ سے "بنہ" سے مراد دریافت فرمانا اور اس برقتم لینا اس امر کی واضح دلیل ہے کہ لفظ واحد سے تین طلاقیں مراد لینا جائز ہیں اور بہ تینوں مؤثر بھی ہو جائیں گی ۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنه ایک لفظ سے تین طلاقیں دینے والے کی خوب سرزنش فرماتے اوراس کی تینوں طلاقوں کو نافذ فرما دیتے ۔مسکلہ زیر بحث میں''مندامام احمد بن حنبل' میں فدکورروایت سے تین طلاقوں کوایک ثابت کیا گیا اوررجوع کی مخبائش دی گئی۔ابن تیمیہ نے اس روایت کو'' ابوداؤ د''،' تر مذی'' اور'' ابن ماجه'' کی بته والی روایت پرترجیح دی ہے حالانکہ ابن تیمید کا ایسے کرنا درست نہیں ۔اس کی تر دیدخودامام ابوداؤد نے بھی واضح الفاظ میں کی ہے کیونکہ "مندامام احمہ" والی روایت کا ایک راوی ابن جریج ہے۔

امام ابودا وُ د کے الفاظ پیش خدمت ہیں:

قال ابوداود هذا اصح من حديث ابن جريح ان ركانة طلق امراته ثلاثا لانهم اهل بيته وهم اعلم به وحديث ابن جريح رواه عن بعض بني ابي رافع عن عكرمة عن ابن عباس.

(ابوداؤ دشریف ج اص ۳۰۱ کتاب الطلاق البهة مطبوعه سعید ایندُ کمپنی کراجی ) اعتر اض

امام ابوداؤدنے فرمایا: کہ جس حدیث میں لفظ ''بتہ' وارد ہے وہ ابن جریح کی اس روایت سے زیادہ سیج ہے جس میں حضرت ر کانہ کا اپنی بیوی کونٹین طلاقیں دینے کا ذکر ہے کیونکہ وہ ان کے گھر کے افراد ہیں اور وہ حقیقت حال کوان سے بہتر جانتے ہیں اور ابن جریح کی مدیث کواسے انہوں نے بعض ابورافع سے بیان کیا ہے اورانہوں نے عکرمہ اورانہوں نے ابن عباس سے بیان کیا ہے۔

ر کانہ سے وہ اینے والداور وہ اینے داداسے بیان کرتے ہیں کہ میں

حضور خَلِقَتُكُا اللَّهُ عَلَيْ كَي بارگاه مين حاضر موا اور عرض كي يا رسول الله!

میں نے اپنی بیوی کو'' طلاق بتہ' دے دی ہے۔آپ نے ارشاد

فرمایا تونے'' بتہ' سے کیا مراد لی ہے؟ عرض کی ایک طلاق' ارشاد

فرمایا: قسمید کہتے ہو؟ کہنے لگا قسمیدعرض کرتا ہوں اس پرآب نے

فرمایا: جوتمہاری مراد ہے دہی طلاق ہوئی ہے۔

ابن تیمیہ نے اپنے '' فآویٰ''ج ۳۳ص ۱۵ پرامام ابوداؤداورامام تر مذی کی روایت پرایک اعتراض کیا ہے۔وہ مید کداس روایت میں کچھراوی ایسے ہیں جن کا ثقہ ہونامعلوم نہیں ۔ لہذا وہ مجہول ہوئے اور مجہول راویوں کی روایت قابل ترجیح نہیں ہوتی اس لئے ان دونوں کتب حدیث کی روایت' مندامام احمد بن حنبل' کی روایت کے مقابلہ میں راجح نہیں ہوسکتی۔

جواب : ابن تیمیہ نے مذکورہ دونوں کتب حدیث کے جن راویوں کی ثقامت کے نامعلوم ہونے کا ذکر کیااس کے لئے کوئی حوالہ کوئی دلیل ذکرنہیں کی ۔اس لئے بیابن تیمیہ کا الزام محض الزام ہے۔ابن تیمیہ نے اس مقام برامام بخاری کا نام ذکر کیا کہ انہوں نے اس قارئین کرام! بن تیمید نے جومندامام احمد بن طنبل کی روایت سے بیٹا بت کیا ہے کہ'' تین طلاقیں دی جا کیں تو ان سے ایک ہی واقع ہوتی ہے''۔ بیدرست نہیں کیونکہ روایت مذکورہ منکر ہے اور اس کے مقابلہ میں ابوداؤ داور ترفدی والی روایت زیادہ صحیح ہے جس میں قین طلاقوں کی بجائے'' بتہ'' کا لفظ آیا ہے۔ رہا بی معاملہ کہ ابن تیمیہ نے ابوداؤ داور ترفدی والی روایت کے رواق کو مجھول کہا۔ ہم اس کے متعلق امام ترفدی کی روایت میں موجود راوی حضرات کے متعلق اساء الرجال کے حوالہ سے ثقتہ یا غیر ثقتہ ہوتا بیان کردیتے ہیں۔ روایت فدکورہ میں پانچ راوی ہیں۔ ھناد، قبیصہ ، جریر بن حازم ، زبیر بن سعید ، عبداللہ بن علی بن یزید بن رکانہ۔

پہلے راوی ھناد کے حالات

ھناد کے نقداور قابل اعتماد ہونے کا واضح ثبوت ہے ہے کہ حضرت عبداللہ بن مبارک ،عبدالسلام بن حرب ، یزید بن عیاش ، ابن عینداور وکیج وغیرہ اس پائے کے محدثین کرام جناب ھناد سے روایت کرتے ہیں۔ ابن حجر نے لکھا کہ جناب ھناد سے امام بخاری ، ابو حاتم ، ابو زرعہ ، ابن ابی دنیاوغیرہ محدثین کرام نے روایت کی ، پھر لکھا کہ امام احمد بن صنبل کہتے ہیں کہ ھناد کو لازم پکڑو۔ ابو حاتم نے کہا کہ وہ رحمتہ اللہ علیہ جس قدر جناب ھناد کی تعظیم کرتے ہتے اتی کسی دوسرے کی نہیں کہا کہ وہ بہت سے ہیں۔ قتیبہ نے کہا کہ جناب وکیع رحمتہ اللہ علیہ جس قدر جناب ھناد کی تعظیم کرتے ہتے اتی کسی دوسرے کی نہیں کرتے ہتے۔ امام نسائی نے ان کو ثقہ بتایا اور امام ابن حبان نے بھی ان کو نقہ رواۃ میں ذکر کیا ہے۔

(تهذيب التهذيب جااص اعترف بإءمطبوع حيدرآ بادركن)

#### <u>دوسرے راوی قبیصہ کے حالات</u>

قبیصہ کے ثقہ اور معتبر ہونے کا ثبوت ہے کہ بیروایت کرتے ہیں جناب توری، شعبہ، وکیج ، حماو بن سلمی وغیرہ ایسے محدثین ، کرام سے جن کی ثقابت و فقابت مسلم ہے پھران سے آگے روایت کرنے والوں میں امام بخاری ، ابو بکر بن شیبہ، محمود بن غیلان ، عثان بن ابی شیبہ، محمد بن بونس نسائی ، احمد بن خبل اور ابوقد امہ سرخی وغیرہ ثقہ محدثین ہیں۔ ابن جمر نے ان کے متعلق لکھا کہ حافظ ابوز رعد سے جناب قبیصہ اور ابونیم کے بارے میں بوچھا گیا۔ انہوں نے فرمایا کہ دونوں میں سے جناب قبیصہ افضل ہیں۔ ابن ابی حاتم اپنے والد سے بیان کرتے ہیں کہ میں نے جب ان سے جناب قبیصہ کے بارے میں بوچھا تو فرمایا: وہ انتہائی سے ہیں۔ اسحاق ماتم اپنے والد سے بیان کرتے ہیں کہ میں ان کا کوئی ہم سرنہیں پایا۔ امام نسائی کہتے ہیں کہ ان سے روایت کرنے میں کوئی حرج نہیں بن بیار کا کہنا ہے کہ میں نے شیوخ میں ان کا کوئی ہم سرنہیں پایا۔ امام نسائی کہتے ہیں کہ ان سے روایت کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ ابن ہمام نے ان کا شار ثقہ راویوں میں کیا ہے اور امام نو وی نے اس پر جزم کا اظہار فرمایا کہ جناب قبیصہ ثقہ، صدوق اور کثیر سے دادی ہمام نے ان کا شار ثقہ راویوں میں کیا ہے اور امام نو وی نے اس پر جزم کا اظہار فرمایا کہ جناب قبیصہ ثقہ، صدوق اور کثیر الحد بیث راوی ہیں اور ان سے امام بخاری نے چوالیس روایات ذکر فرمائی ہیں۔ (تہذیب استہذیب جمم ۲۰۰۸ میں میں کیا جوالیس روایات ذکر فرمائی ہیں۔ (تہذیب استہذیب جمم ۲۰۰۸ میں میں کیا جوالیس روایات ذکر فرمائی ہیں۔ (تہذیب استہذیب جمم ۲۰۰۸ میں کیا کہ کہ میں کوئی میں کیا کہ کوئی ہیں اور ان سے امام بخاری نے چوالیس روایات ذکر فرمائی ہیں۔ (تہذیب استہذیب جمناب میں کیا کیا کہ کوئی ہم سے کوئی میں کیا کیا کہ کوئی ہم سے کیا کہ کوئی ہم سے کیا کیا کہ کوئی ہم کیا کہ کوئی ہم سے کہ کوئی ہو کیا کہ کوئی ہوں کیا کیا کہ کوئی ہو کر کوئی ہو کر کیا کوئی ہو کی کوئی ہو کیا کہ کوئی ہو کر کوئی ہو کہ کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئیں ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو کر کوئی ہو

## تیسرےراوی جربر بن حازم کے حالات

جریہ بن حازم سے بہت سے تحدیثین نے روایت کی ہے۔ جن میں اعمش ، این مبارک، وکیج ، قطان اور ابن لہید ایسے بزرگ محد شین شامل ہیں۔ ابن جر نے ان کے بارے ہیں کہا ہے کہ جناب قرار بیان کرتے ہیں کہ بجھ شعبہ نے کہا کہ تم پر جریر بن حازم کی انتاع لازم ہے اور تہمیں اس کی گفتگو لاز ما من کریا ور کھنی چاہے۔ جریر کے صاجز اور وہب سے جناب جمود بن غیلان بیان کرتے ہیں کہ جناب شعبہ میرے والدصاحب کے پاس آتے اور ان سے آعمش کی حدیث کے بارے میں شعبہ میرے والدصاحب کے پاس آتے اور ان سے آعمش کی حدیث کے بارے میں شعبہ میرے والدصاحب کے پاس آتے اور ان سے آعمش کی حدیث بیان کرتے تو شعبہ نے کہا ، اللہ کی قتم ! میں نے آعمش کی حدیث بیان کرتے تو شعبہ نے کہا ، اللہ کی مقر ایس نے آعمش ہی حدیث بیان کرتے تو شعبہ نے کہا ، اللہ کی قتم ! میں نے آعمش ہی حازم میرے نزد یک قرہ بن خالا میں میرے نزد کے قرہ بن خازم کرتے ہیں کی اور کی نہیں کرتے عثان دار کی نے ابن معین سے نقل کیا کہ بی ثقتہ ہیں۔ دوری کہتے ہیں کہ میں نے بیچی کہ ابن حازم اور نہیں ہی سے کس کی روایت بہتر ہے؟ انہوں نے کہا کہ جریرائن حازم کی روایت احسن اور سند ہے۔ ابن الی ضیاحہ ، ابوالا شہب ان دونوں میں سے کس کی روایت بہتر ہے؟ انہوں نے کہا کہ جریرائن حازم کی روایت کی روایت میں کوئی خوف نہیں ہے اور بی بات امام نسائی نے بھی کہیں ہے دوآ ویوں سے بڑھ کرکوئی حافظ الحدیث سے سے سادان کی بات امام نسائی نے بھی کہیں نہیں ہے کہا دوآ ویوں سے بڑھ کرکوئی حافظ الحدیث سے سے اور بی بات جان میں مند میں ان کی نقاجت بیان فرمائی۔ انبن مدین کہتے ہیں کہ میں نے دوآ ویوں سے بڑھ کرکوئی حافظ الحدیث میں سے بہا جریرین حازم اور دوسراہ شام الاستوائی ہے اور سادی نے بھی انہیں سے کہا ہادہ جریرین حازم اور دوسراہ شام الاستوائی ہے اس کہ بیس نے دوآ ویوں سے بڑھ کرکوئی حافظ الحدیث ہے تھی کہ مند میں ان کی نقاجت بیان فرمائی۔ این مدین کہتے ہیں کہ میں نے این مہرہ سے سنا وہ کہتے تھے کہ قرار دیا اور بڑا ر نے بھی انہیں جان مالد سے جریرین حازم اور وہ مراب ہیان فرم کی کہتے ہیں کہ میں نے این میرہ سے سنا وہ کہتے تھی کہ میں نے این میرہ سے سنا وہ کہتے تھی کہ میں نے این میرہ سے سنا وہ کہتے تھی کہ میں نے این میرہ سے سنا وہ کہتے تھے کہ میر سے نزد و آورہ کی بات کیا کہ کی کو سے میں ان کی نقاعت بیان فرد کو کر کو بی کی کی کی کی انہیں کی کی کی کی کو کروں کے انہیں

# چوتھےراوی زبیرابن سعید کے حالات

ان سے بڑے بڑے محدثین کرام نے روایت کی ہے۔ان سے جربیبن حازم ،این مبارک ،سعید بن زکر یا المدینی اورعبدالله

بن حارث مخزومی وغیرہ نے روایت کی ہے۔دوری نے ابن معین سے قبل کیا ہے کہ ابن معین نے زبیر ابن سعید کو ثقہ راویوں میں شار کیا
ہے۔دارقطنی نے کہا کہ یہ معتبر ہیں اور ابن حبان نے ان کو ثقہ حضرات میں شار کیا ہے۔ (تہذیب العہذیب ہے سام ۳۱۵ حرف زاء)

یا نیجو ہیں راوی عبد اللہ بن علی بن بزید کے حالات

یہ یز بدر کانہ کے بوتے ہیں اور یہی گھر کے راوی ہیں۔ابن حبان نے ان کو ثقات میں شار کیا ہے۔

(تهذیب التهذیب ج۵ص ۳۲۵)

قارئین کرام! طلاق''بتہ' والی روایت کہ جس کو ابن تیمیہ نے باعتبار راویوں کے مجبول کہا تھا۔اس کے پانچوں راوی ثقہ اور معتبر ہیں اور اس کی سند بھی نہایت مضبوط اور کامل ہے لہٰذا ان ثقہ راویوں پر عدم ثقات یا مجبول الحال ہونے کا الزام دھرنا عدل و انصاف اور صداقت سے بہت دور ہے۔''تر ندی شریف' میں ندکورہ طلاق بتہ والی روایت کے راویوں کے ہم نے حالات بیان کئے۔اسی روایت کی توثیق ہم''اعلاء السنن' کی عبارت ذیل میں درج کرتے ہیں:

پھر کیونکریہ کہا جا سکتا ہے کہ روایت بتہ کے راوی مجبول ہیں جبکہ اس کی روایت کرنے والوں میں حضرت امام شافعی رضی اللّٰدعنہ

ثم كيف يقال انهم مجهولون اذا كان الراوى هو الشافعي الامام الناقد البصير وهو اعرف باهل

بیت من حاذم وغیرهم و مع هذا فقد صرح الشافعی بین جوعظیم ناقد اورصاحب بصیرت بین اور وه رکانه کے گر والوں اور خاندان کو حاذم وغیره سے کہیں زیادہ بہتر جانے بین اور فی التھ ذیب و عبد الله بن علی بن سائب قال فی التحاف الشافعی و نافع نفری فی التحاف الشافعی و نافع موجود ہے اور عبد اللہ بن علی بن شافعی و نافع موجود ہے اور عبد اللہ بن علی بن سائب التحاف التحاف و گذا ذکر ابن عبد ذکرہ ابن حبان فی الثقات و گذا ذکر حبان وغیرہ فی الصحابة خلاف التحاف الت

سی ہوتا ہے۔ ہے تہذیب کے خلاف۔

اس توثیق سے صاف ظاہر ہے کہ'' بتہ' والی روایت اپنے روا ق کے اعتبار سے مجہول نہیں ہے بلکہ تمام کے تمام روا ق ثقہ ہیں۔
اس لئے ابن تیمیہ کا اس روایت کو مجہول کہنا بھی غلط ہوا اور اس کی وجہ سے اس پر تین طلاقوں والی روایت کو رائح قرار دینا بھی غلط ہوا کے کونکہ یہ بنائے فاسد علی الفاسد کے قبیلہ سے ہے۔ صاحبان بصیرت اور اہل علم دونوں باتوں کا مواز نہ کریں گے تو یقیناً ابن تیمیہ کے قول کے خلاف فیصلہ کریں گے ۔ ابن تیمیہ نے تین طلاقوں والی روایت کو رائح کہا حالا نکہ اس میں جہالت ہے اور اس نے بتہ والی روایت کو مجہول کہا حالا نکہ اس میں جہالت ہے اور اس نے بتہ والی روایت کو مجہول کہا حالا نکہ اس میں جہالت ہے اور اس نے بتہ والی روایت کو مجہول کہا حالا نکہ اس میں جہالت ہے اور اس نے بتہ والی روایت کو مجہول کہا حالا نکہ '' میں ۔ خلاصہ کلام یہ ہوا کہ:

- (1) "بته والى روايت بربيالزام كهاس كراوى مجبول مين علط ب-
- (۲) اگراہے تسلیم کرلیا جائے تو بھی تین طلاقوں والی روایت سے ایک طلاق مراد لینامحض وہم ہے۔ جسے ہم باد لائل ثابت کر چکے ہیں۔
- تیں طلاقوں کا تین ہی واقع ہو جاناصیح مرفوع احادیث ہے ثابت ہے جیسا کہ'' مجمع الزوائد''جہم ص ۳۴۰ اور'' جو ہرائقی برحاشیہ پہھی''جے مے ۳۳۳ کے حوالہ جات نقل کئے جاچکے ہیں۔
- (٤) تین طلاقوں کے تین ہی واقع ہونے پر'' نسائی''ج۲ص ۱۹۹ور'' کتاب الآثار''ص ۱۰۵سے بھی آثار صححہ اور احادیث صححہ ہم پیش کرآئے ہیں۔
  - (۵) تین طلاقوں کے تین ہی واقع ہونے پراجماع ہو چکاہے۔

یدامور'' بتہ' والی حدیث کی تائیدوتو ثیق کرتے ہیں لہذااس حدیث پرمجبول ہونے کا الزام دھرنامحض ہٹ دھری ہے اور حقیقت سے روگر دانی ہے۔امید ہے کہ قارئین کرام ہماری حقیق وقد قیق سے حقیقت حال سے بخوبی آگاہ ہو چکے ہوں گے۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

#### ''طلاق بتہ'کے بارے میں احناف کا مسلک

محمد قبال اخبرنا ابو حنيفة عن حماد عن البراهيم في البخلية والبرئية والبائن والبتة ان نوى طلاقا فهو مانوى وان نوى ثلاثا فثلاث وان نوى واحدة فواحدة بائن وهو خاطب وان لم ينوطلاقا

امام محمد بیان کرتے ہیں کہ ہمیں امام ابوصنیفہ نے حضرت حماد سے انہوں نے جناب ابراہیم سے خبر دی کہ الفاظ خلیہ، برئیہ، بائن اور بتہ کے بارے میں کہا کہ ان میں سے کوئی بولنے والا اگر طلاق کی نیت کرتا ہے تو ان کا تھم وہی ہے جواس قائل کی نیت ہے۔اگر

**52** 

فليس بشي . قال محمد وبه ناخذ وهو قول ابي حنيفة رحمة الله عليه.

(كتاب الآثارص ١٠٤ باب الطلاق البية)

ان الفاظ سے تین طلاق کی نیت کرتا ہے تو تین ہی ہوں گی اور اگر
ایک طلاق کی نیت کرتا ہے تو ایک بائنہ ہوگی ۔ یہ اس وقت کے
احکام ہیں جب وہ اپنی بیوی سے مخاطب ہونے کی صورت میں یہ
الفاظ کمے اور اگر ان الفاظ کے بولتے وقت بالکل طلاق کی نیت
نہیں تو پھر پچھ بھی نہیں (یعنی طلاق ایک بھی نہ ہوگی) امام محمد کہتے
ہیں ای پر ہمارا عمل ہے اور امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کا بھی یہی قول

حوالہ بالا میں دیگرالفاظ کے ساتھ لفظ'نبت' کے ساتھ حالت خطاب میں طلاق واقع ہونے یا نہ ہونے کی تفصیل موجود ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ اس لفظ سے جیسی طلاق کی نبیت کرتا ہے وہی ہی ہوگی خواہ بائند مراد ہو یا رجعی اور اگر نبیت کوئی بھی نہیں تو طلاق نہیں ہوگی ۔ اگر تین کی نبیت کرتا ہے تو تین ہی ہوجا ئیں گی لہذا بتدوالی روایت کے متعلق اگر یہ کہا جائے کہ اس لفظ کو بولنے والا جونیت کرے گا وہی ہوگی وہی ہوگی وہیا کہ بعض ائمہ کا مسلک ہے۔ اس صورت میں جناب رسالت آب خوالی ایک کے درست ہے اور حقیقت حال کے عین مطابق ہے اور اگر ایک طلاق رجعی کی ضورت میں مطابق ہے اور اگر ایک طلاق رجعی کی صورت میں مطابق ہے اور اگر ایک طلاق سے مراد طلاق بائنہ کی جائے تو بھی رجوع درست ہے۔ فرق صرف یہ ہوگا طلاق رجعی کی صورت میں رجوع نکاح جدید سے ہوگا ۔ بہر حال دونوں صورتوں میں ''حلالہ'' کی ضورت نہیں پڑے گی تو معلوم ہوا کہ بتہ والی روایت مسلک احناف کے عین مطابق ہے ۔ اس سے مسلک احناف پر کوئی اعتراض وار ذہیں ہوتا۔

اعتراض

ابن تیمیہ نے '' فاوئ ' ج ۳۳ ص ۱۱ پر تین طلاقیں بول کرتین ہی مراد لینے پر اعتراض کیا ہے جس کا ماحصل ہے ہے۔ ایک لفظ کے ساتھ تین طلاقیں دیں۔ دلیل ہے ہے کہ اس طریقہ طلاق کے ساتھ تین طلاقیں دیں۔ دلیل ہے ہے کہ اس طریقہ طلاق سے طلاق صرف ایک بار بول کر دی گئی ہے اس لئے ایک ہی شار ہوگی 'اس کو اس شہادت پر قیاس کیا جائے گا جوزنا یا قسامت کے متعلق دی گئی ہو۔ ایک شخص زنا کی شہادت میں یوں کہتا ہے کہ میں چار بارگواہی ویتا ہوں کہ فلاں نے زنا کیا تو اس کی ہے گواہی صرف ایک مرتبہ گواہی وینا شار ہوگی 'چار گواہی ادانہ کریں۔ اس طرح ایک شخص کہتا ہے کہ میں بچاس قسمیں کھاتا ہوں کہ میں نے قبل نہیں کیا اور نہ ہی قاتل کو دیکھا تو یہ بھی ایک ہی گئے مم شار ہوگی لہذا اس پر قیاس کرتے ہوئے اگر ایک شخص ایک ہی دفعہ ایک ہی لفظ سے تین طلاقیں دیتا ہے تو یہ تین نہیں بلکہ ایک ہی ہوگی۔ جب تک وہ تین طلاقیں تین مرتبہ نہ دے گا تو اس دفت تک ایک ہی تصور ہوگی۔

اس اعتراض کے ہم سرِ دست تین جواب پیش کررہے ہیں:

جواب اول: ابن تیمیدادراس کے شاگردابن قیم کی دلیل یا استنباط ندکورخودان کے اپنے مسلک کے خلاف ہے کیونکہ اس کا تقاضایہ ہے کہ اگرایک مجلس میں تین بارالگ الگ الفاظ سے کوئی شخص اپنی بیوی کو تین طلاقیں دیتا ہے تو وہ چونکہ ایک لفظ سے نہیں دی گئی اس کئے وہ تین واقع ہونی چاہئیں حالانکہ یہ دونوں استاد شاگر دصورت ندکورہ میں بھی ایک طلاق واقع ہونے کے قائل ہیں۔ جواب دوم: طلاق کوزنایا قسامت کی گواہی پر قیاس کرنا درست نہیں ہے کیونکہ ایک شخص جب یوں کہتا ہے کہ میں فلاں آ دمی کے زنا

کرنے کی چاربارگواہی دیتا ہوں تو اس کی یہ گواہی ایک گواہی بھی نہیں ہے گی جبکہ اس کے ساتھ تین اور گواہ گواہی نہ دیں بلکہ اس کو صد قذف کا سامنا کرنا پڑے گا۔اس طرح قسامت کے معاملہ میں ایک شخص بچاس مرتبہ گواہی دیتا ہے کہ نہ میں قاتل کو جانتا ہوں اور نہ ہی میں نے قل کیا تو یہ گواہی سرے سے ایک بھی نہیں۔اس کے خلاف اگر کوئی شخص بیک وقت ایک لفظ سے تین طلاقیں دیتا ہے تو ابن تیمیں منا کے معاملہ کی گواہی پر قیاس کرنا تیمیہ اور اس کا شاگر دنسلیم کرتے ہیں کہ ایک لاز ما ہوگی ، رائیگاں نہیں جائیگی لاہذا مسلہ طلاق کو زنا یا قسامت کی گواہی پر قیاس کرنا درست نہیں ہے۔

جواب سوم: شہادت اور قسامت میں تعداد افراد ضروری ہے لیکن طلاق میں افراد کا تعدّ دحرام ہے یعنی جب تک زنا کے بارے میں چارآ دمی گواہی نہیں دیں گے گواہی ہر گزمعتر نہ ہوگی اور قسامت میں جب تک پچاس آ دمی گواہی نہد یں گے تو ہے گواہی بھی غیر معتر ہوتی ہوگی۔ اس کے خلاف جب کوئی شخص ہر ماہ اپنی بیوی کو ایک طلاق دیتا ہے تو اس صورت میں سب کے نزدیک تین طلاقیں معتبر ہوتی ہیں لہذا ابن تیمید وغیرہ کو بتانا پڑے گا کہ مسئلہ طلاق کوشہادت، زنا اور قسامت پر قیاس کرنا کس طرح درست ہے؟ یہ قیاس اگر درست سے اسلیم کر لیا جائے تو پھر تین طلاقوں کے واقع ہونے کی صورت میں بنے گی کہ کسی عورت کے تین مختلف خاوند ایک ایک طلاق دیں۔ حالا نکہ یہ باطل اور سرے سے گئجائش ہی نہیں رکھتا۔ اس لئے اس قیاس کی کوئی حقیقت نہیں۔ فاعتبر وا یا اولی الابصار اعتراض

جواب دوم: طلاق کوتسبیحات پران کے قاعدہ کے مطابق قیاس کرنا درست نہیں ہے کیونکہ تین طلاق اگر الگ الله الفاظ میں اور ایک ہی طہر میں دے۔وہ بھی ایک ہی شار ہوتی ہے اور تسبیحات ایک ماہ نہیں بلکہ منٹ میں اگر ۲۳ مرتبہ کہہ لیتا ہے تو وہ ۳۳ ہی شار ہوں گی اوراسے حدیث پاک پڑعمل کرنے والا ہی کہا جائے گا۔

جواب سوم: طلاق صریح کے لئے نیت وارادہ کی ضرورت نہیں لیکن تسبیحات کے لئے ارادہ ثواب کے بغیر پڑھا جانا ہے کار ہے۔ ان کا کوئی نتیجہ نہیں کوئی اجروثواب نہیں ملے گالیکن کوئی شخص اگرارادہ کے بغیر طلاق دےاور کہے کہ میں نے اپنی بیوی کوطلاق دی توبیہ طلاق واقع ہو جائے گی اوراگر کوئی نداق اور تمسنحر کے رنگ میں طلاق دیتا ہے تو وہ بھی واقع ہو جاتی ہے کیونکہ حضور ﷺ کا ارشاد ہے'' تین کاموں میں شجیدگی اورغیر شجیدگی دونوں برابر ہیں''۔ نکاح ،طلاق اورغلام آ زاد کرنا اوراگر کوئی شخص استہزا کے طور پر سبحان اللہ یا اللہ اکبر کہتا ہے تو اس پر کفر کا فتو کی لگایا جائے گا۔کہاں ثواب اور کہاں کفر؟ لہٰذا ثابت ہوا کہ مسئلہ طلاق کو تسبیحات پر قیاس کرنا بھی درست نہیں۔فاعتبر وا یا اولی الابصاد

### ٢٣٩- بَابُ طَلَاقِ الْحُرَّةِ تُحْتَ الْعَبُدِ

٥٤٣ - آخُبَرُ نَا مَالِکُ حَدَّثَنَا الزَّهُرِیُّ عَنْ سَعِیْدِ بَنِ الْمُسَیِّبِ اَنَّ نَعْیَدِ بَنِ الْمُسَیِّبِ اَنَّ نَعْیَدُ اَلْمُ الْمُرَأَةُ الْمُسَیِّبِ اَنَّ نُفَیْعًا مُکَاتَبَ اُمِّ سَلْمَةَ کَانَتْ تَحْتَهُ اِمْرَأَةً الْمُسَتَّفِّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُلِمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُلِمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّالِمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّالِمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُو

مُسكَيْمَانَ بُنِ يَسَادٍ أَنَّ نُفَيْعًا كَانَ عَبُدًّا لِأُمْ سَلْمَةً سُكَيْمَانَ بُنِ يَسَادٍ أَنَّ نُفَيْعًا كَانَ عَبُدًّا لِأُمْ سَلْمَةً اَوْمُكَاتَبًا وَكَانَتُ تَحْتَهُ إِمْرَأَةٌ حُرَّةٌ فَطَلَّقَهَا تَطُلِيْقَتَيْنِ الْمُمَّا اَوْمُكَاتَبًا وَكَانَتُ تَحْتَهُ إِمْرَأَةٌ حُرَّةٌ فَطَلَّقَهَا تَطُلِيْقَتَيْنِ الْمُمَّ اَرَادَ أَنْ يُرَاجِعَها فَامَرَهُ أَزُواجُ النَّبِيِّ ضَلَلَتِكُالِيَّكُالِيَّكُالِيَكُالِيَّكُالِيَّكُالِيَكُالِيَكُالِيَكُالِيَكُالِيَّكُالِيَكُالِيَكُالِيَكُالِيَكُالِيَكُالِيكُالِيَكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيكُالِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيكُالِيكُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلِ

٥٤٥ - أخْبَرُ نَا مَالِكُ آخْبَرُنَا اَنْ فَحُ عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ الْفَحُ عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ الْفَحُ عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ الْفَالَ الْفَالَةُ الْفَكُمُ عَنَ الْفِي عُمَرَ قَالَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

قَالَ مُحَمَّدُ قَدِ الْحَتَكَفَ النَّاسُ فِي هٰذَا فَامَّا مَاعَلَيْهِ فُقَهَائُنَا فَإِنَّهُمْ يَقُوْلُوْنَ الطَّلَاقُ بِالنِّسَاءِ وَالْعِدَّةُ

## آ زادعورت که جس کا خاوندغلام ہو اس کی طلاق کا بیان

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں زہری نے سعید بن میتب سے بتایا کہ سیدہ ام سلمہ رضی الله عنها کے مکاتب غلام کی زوجیت میں ایک آزادعورت تھی ۔اس نے اپنی بیوی کو دوطلاقیں دے دیں پھراس نے حضرت عثمان بن عفان رضی الله عنه سے اس مسئلہ کی بابت یو چھاتو آپ نے فرمایا: تجھے پروہ حرام ہوگئی ہے۔

امام ما لک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں ابوالز ناد نے سلیمان بن بیار سے بتایا کنفیج نامی ایک مخص سیدہ ام سلمہ رضی اللہ عنہا کا غلام یا رکا جب تھا جس کی زوجیت میں ایک آزاد عورت تھی تو اس غلام نے اپنی بیوی کو دو طلاقیں دنے دیں پھر رجوع کا ارادہ کیا تو حضور خلاتی اللہ عنہ کی ازواج مطہرات نے اسے تھم دیا کہ حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے پاس جاؤ اور اس بارے میں ان سے مسئلہ دریافت کرو۔ اس کی ملاقات حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے مقام ورج میں ہوئی تو آپ اس وقت حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کو ہات نے اسے کا ہاتھ کیڑے ہوئے تھے تو اس غلام نے اپنی بیوی کے متعلق بوچھا۔ دونوں حضرات نے اسے بالا تفاق ہے کہا کہ تمہاری بیوی تم پرحرام ہوگئی ہے۔

امام ما لک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے ابن عمر رضی اللہ عنہا سے خبر دی فر مایا کہ جب کوئی غلام اپنی بیوی کو دوطلاقیں دے دیتا ہے تو وہ اس پر حرام ہوگئی جب تک کسی دوسرے سے نکاح کر کے اس سے طلاق لے کرعدت نہ گزارے گی۔ (پہلے کے لئے طلال نہ ہوگی) خواہ وہ عورت آزاد ہویا لونڈی اور آزاد عورت کی عدت دوجیض ہیں۔ عدت تین حیض ہیں اور لونڈی کی عدت دوجیض ہیں۔

امام محر کہتے ہیں کہ اس مسئلہ میں لوگوں نے اختلاف کیا ہے۔ بہرحال ہمارے فقہاء کرام کا مسلک سے ہوہ کہتے ہیں کہ

بهِنَّ. لِأَنَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ قَالَ فَطَلِّقُو هُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ فَانَّمَا الطَّلَاقُ لِلْعِدَّةِ وَزُوْجُهَا عَبْدُ الطَّلَاقُ لِلْعَدَّةُ وَزُوْجُهَا عَبْدُ فَعِدَّتُهَا ثَلَاثُ تَطْلِيقًاتِ لِلْعِدَّةِ فَعِدَّتُهَا ثَلَاثُ تَطْلِيقًاتِ لِلْعِدَّةِ فَعَالَى وَإِذَا كَانَ الْحُرُّ تَحْتَهُ أَمَةً فَعَالَى وَاذَا كَانَ الْحُرُّ تَحْتَهُ أَمَةً وَمَا قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَإِذَا كَانَ الْحُرُّ تَحْتَهُ أَمَةً وَعَلَا قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَإِذَا كَانَ الْحُرُّ تَحْتَهُ أَمَةً وَعَلَا قَالَ اللَّهُ عَنَّ وَجَلَّ قَالَ مُحَمَّدُ أَخْبَرَنَا إِبْرَاهِيهُم بُنُ يَزِيْدَ اللّه عَزَّ وَجَلَّ قَالَ مُحَمَّدُ أَخْبَرَنَا إِبْرَاهِيهُم بُنُ يَزِيْدَ اللّه عَزَّ وَجَلَّ قَالَ مَعْمَى عَظَاءَ ابْنَ أَبِى رَبَاحٍ يَقُولُ قَالَ الْمَكِنَّ وَهُو الْمَكِنَّ إِبْنُ إِبِى طَالِبُ الطَّلَاقُ بِالنِسَاءِ وَالْعِدَّةُ بِهِنَّ وَهُو عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

طلاق اورعدت کا اعتبار عورتوں کے مطابق ہوتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ
نے فرمایا: تم عورتوں کو ان کی عدت کے لئے طلاق دو۔ تو طلاق یقینا عدت کے لئے ہوتی ہے لہذا جب کوئی عورت آزاد ہے اوراس کا خاوند غلام ہوتو اس کی عدت تین حیض ہوگی اوراس کی طلاقیں تین طلاقیں عدت کے لئے ہوں گی جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے اور اگر کوئی خاوند آزاد ہے تو اس کی بوی لونڈی ہے تو اس کی عدت دو حیض ہیں اوراس کی طلاقیں عدت کے لئے دو ہی طلاقیں ہیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ امام محمد کہتے ہیں کہ ابر آہیم بن یزید کی نے ہمیں خبر دی کہا کہ میں نے عطاء ابن ابی رباح سے سا کہتے تھے کہ ممیں خبر دی کہا کہ میں نے عطاء ابن ابی رباح سے سا کہتے تھے کہ محضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ نے فرمایا: طلاق کا اعتبار عورتوں کے حال پر ہے اور عدت بھی ان کی حالت کے مطابق ہے ورتوں کے حال پر ہے اور عدت بھی ان کی حالت کے مطابق ہے اور یہی قول حضرت عبد اللہ بن مسعود، امام ابو حذیفہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

ندکورہ مسکلہ میں حضرات صحابہ کرام کے درمیان اختلاف موجود ہے۔حضرت عثان بن عفان اور زید بن ثابت رضی اللہ عنہما وغیر ہما فر ماتے ہیں کہ طلاق کا اعتبار مرد کی حالت کود کھے کراور عدت کا اعتبار عورت کی حالت کود کھے کرکیا جائے گا۔ یعنی مردا گرآزاد ہے تو وہ تین طلاقیس دینے کا اختیار رکھتا ہے۔اس کی بیوی خواہ آزاد ہو یا لونڈی اور عدت عورت کے اعتبار سے ہوگی یعنی عورت اگر مطلقہ لونڈی ہوگی ۔اس کا مرد لونڈی ہوگی۔اس کا مرد خواہ آزاد ہو یا غلام اوراگر عورت آزاد ہے تواس کی عدت تین حیض ہوگی ۔اس کا مرد خواہ آزاد ہو یا غلام اوراگر عورت آزاد ہو یا غلام ۔

امام محمد رحمة الله عليه نے مذکورہ باب میں تین عدد روایات جونقل فرمائیں وہ ان حضرات کے مسلک کے مطابق تھیں۔ یعنی طلاق اور عدت دونوں کا اعتبار مردکی حالت پر ہوگا۔ پھر آخر میں احناف کا مسلک بیان فرمایا جس کی تائید میں ایک روایت جو حضرت علی کرم الله وجہہ سے ہو وہ ذکر فرما کر حضرت عبدالله بن مسعود رضی اللہ عنہما کا قول بھی تائیدا ذکر فرمایا اور احناف کے تمام فقہاء کرام کا بھی یہی مسلک ذکر فرمایا لیعنی طلاق کا اعتبار عورت کی حالت پر ہوگا۔ یہی مسلک بہت سے دیگر جلیل القدر صحابہ کرام کا ہے۔

## طلاق اورعدت دونوں میںعورت کالحاظ ہے

وروى عن على وابن مسعود ان الطلاق معتبر بالنساء فطلاق الامة اثنتين حراكان الزوج اوعبدا وطلاق الحرة ثلاث حركان زوجا اوعبدا وبه قال الحسن وابن سيرين وعكرمة وعبيدة ومسروق والزهرى وابوحنيفة لما والنورى وابوحنيفة لما روت عائشة رضى الله عنها عن النبى صلاق الامة تطليقتان وقروها حيضتان رواه ابن قال طلاق الامة تطليقتان وقروها حيضتان رواه ابن

حضرت علی الرتضی اور عبد الله بن مسعود رضی الله عنهم سے مروی ہے کہ طلاق کا اعتبار عورتوں کی حالت پر ہوگا لہذا لونڈی کی طلاق دوطلاقوں سے ہوگی خواہ اس کا خاوند آزاد ہویا غلام ۔ یہی قول حسن ، ابن سیرین ، عکر مہ، عبیدہ ، مسروق ، زہری ، حکم ، حماد ، توری اور ابو حنیفہ رضی الله عنهم کا ہے کیونکہ عائشہ صدیقہ رضی الله عنها نے اور ابو حنیفہ رضی الله عنهم کا ہے کیونکہ عائشہ صدیقہ رضی الله عنها نے ایک روایت حضور ضلاقی کے لئے دوطلاقیں ہیں اور اس کی عدت دو ارشاد فر مایا: کہلونڈی کے لئے دوطلاقیں ہیں اور اس کی عدت دو

ماجة وابو داود ولان المراة محل للطلاق فيعتبربها محيض بـاس روايت كوابن ماجه اور ابوداؤرني بيان كيا بـ يه المطلق عبداالخ)

كالعدة. (المغنى مع شرح كبيرج ٨ص٣٣٣ مديث ٢٠٥٢ واذاكان ال لئع بهي كمحل طلاق عورت عى موتى بالبذا طلاق كا اعتبار، عدت کی طرح ای کی حالت کود مکھ کر ہوگا۔

دونوں طرف کے مسلک و مذاہب کوا گرغور سے دیکھا جائے تو اختلا ف صرف ایک بات میں نظر آتا ہے۔ وہ یہ کہ طلاق دینے میں اعتبار کس کا ہوگا ؟ دوسری بات عدت کی ہے ۔اس میں دونو ل متفق ہیں کہ عدت کا اعتبار بہرصورت عورت کے حال پر ہوگا لیعنی عورت اگرآ زاد ہے تو عدت تین حیض اور بصورت لونڈی اس کی عدت دوحیض ہوں گے ۔امام محمد رحمة الله علیہ نے احناف کے مسلک کی تائیدوتقویت کے لئے دوعد د دلائل پیش فر مائے ہیں۔قرآن کریم کی آیت مبار کہ فسط لمقو هن لعد تهن اور دوسری ایک روایت نقل فرمائی ہے جوحفزت علی الرتضی رضی اللہ عنہ کا ارشاد گرامی ہے:''البط لاق بالنساء و العدة بھن یعنی طلاق اورعدت دونوں میں اعتبار عورتوں کا ہوگا'' موطا کے علاوہ دیگر کتب حدیث میں بھی بہت سے آثار اور مرفوع حدیث اس کی تائید میں موجود ہے۔

والمذي يبدل عبليي ان الطلاق بالنساء حديث اوروه بات جواس امرير دلالت كرتي ہے كه طلاق كا اعتبار عورت کی حالت بر ہوگا وہ حضرت ابن عمراورسیدہ عا کشہرضی اللّٰہ عنہما کی وہ روایت ہے جوانہوں نے حضور ﷺ کی آپھی ﷺ سے بیان فر مائی ہیں کہلونڈی کے لئے دوطلاقیں ہیںاوراس کی عدت دوحیض ہیں۔ اس روایت کی سند کا ذکر پہلے گزر چکا ہے۔عدت کے نقصان میں تمام علاء امت نے ان دو حدیثوں برعمل کیا ہے۔ اگر چہ اس روایت کا ذکر ہونا بطریقہ،ا حاد ہے لیکن بیصدیث متواتر کی جگہ لیتی ہے کیونکہ جس خبر واحد کوامت کے علماء کرام اپنامعمول بنالیں اور اہے بالا تفاق قبول کر لیں ۔وہ روایت ہمارے نزدیک باعتبار معنی کے متواتر ہوتی ہے۔اس کا بیان ہم کئی مقام پر کر چکے ہیں۔حضور ﷺ نے جب لونڈی مطلقہ کی عدت دوحیض بیان فر مائی تو آپ نے اس کا کوئی فرق نہ کیا کہ اس لونڈی کا خاوند آ زاد ہے یا غلام؟ لبذااس سے ثابت ہوا کہ طلاق کا اعتبار عورت کی حالت کے مطابق ہوگا مرد کی حالت کے مطابق نہیں۔

ابن عمر وعائشة عن النبي فَاللَّهُ اللَّهُ طَلاق الامة تطليقتان وعدتها حيضتان وقد تقدم ذكر سنده وقد استعمل الامة هذين الحديثين في نقصان العدة وان كان وروده من طريق الاحاد فصار في حيز التواتر لان ما تـلقـاه الناس بالقبول من احبار الاحاد فهو عندنا في معنى التواتر لما بيناه في مواضع ولم يفرق الشارع في قوله وعدتها حيضتان بين من كان زوجها حرا او عبدا فثبت بذالك اعتبار الطلاق بها دون الزوج.

(احكام القرآن جاص لم ٣٨ باب ذكر الاختلاف في الطلاق بالرجال مطبوعه بيروت)

زید بن اسلم بیان کرتے ہیں کہ جناب قاسم سے یو چھا گیا کہ لونڈی کوکٹنی طلاقیں دی جاسکتی ہیں؟ انہوں نے فرمایا: لونڈی کے لئے دوطلاقیں ہیں اور اس کی عدت دوحیض ہے۔

حدثنى زيد بن اسلم قال سئل القاسم عن الامة كم تطلق قال طلاقها اثنتان وعدتها حيضتان. (بیمبی شریف جے ص ۲۵۰ مطبوعه حیدرآ بادد کن )

حدیث بالا إور روایات ندکورہ سے معلوم ہوا کہ طلاق کا اعتبار عورت کی حالت پر ہوتا ہے۔ حدیث ندکوراگر چہ خبر واحد ہے کیکن معنوی تواتر کا درجہ رکھتی ہے کیونکہ اسے تمام ائمہ نے مقبول ومنظور رکھا ہے۔اس کی سند بھی درست اور سیح ہے اور حضرت اسلم نے بھی یمی فتوی دیا کہ طلاق کا اعتبار عورت کی حالت پر ہوتا ہے۔اسی مسئلہ پر بحث کرتے ہوئے صاحب مبسوط نے بحوالہ ابن ابان ایک اعتراض نقل کیا ہے جواعتراض انہوں نے امام شافعی رضی اللّٰدعنہ کے مسلک پر کیا تھااور جس کے جواب میں خاموشی اختیار کی گئی۔

فقال ايها الفقيه اذا ملك الحرعلى امراته الامة ثلاث تطليقات كيف يطلقها في اوقات السنة فقال يوقع عليها واحدة فاذا حاضت وطهرت اوقع عليها الاخرى فلما اراد ان يقول فاذا حاضت وطهرت قال حسبك فان عدتها قد انقضت فلما تحير رجع.

(المبهوط جهم ۴۰ باب العدة وخروج المرأة من بيتها مطبوعه بيروت)

(جناب عیسیٰ بن ابان نے حضرت امام شافعی ہے) کہا:
اے نقیہ! جب کوئی آزاد خاوندا پی بیوی کو تین طلاقیں سنت طریقہ
کے مطابق دینا چاہے اور اس کی بیوی لونڈی ہوتو وہ سنت کے
مطابق طلاق کیے دے گا؟ امام شافعی نے فرمایا وہ اسے ایک طلاق
دے گا پھر جب اسے حیض آ جائے اور پاک ہوجائے تو اب اسے
دوسری طلاق دے دے ۔اس کے بعد جب امام شافعی نے یہ کہنے
کا ارادہ فرمایا کہ جب وہ لونڈی حیض آ نے کے بعد پاک ہوجائے
اور تو تیسری طلاق دے دے تو عیسیٰ بن ابان نے کہا یہ کہنے کی
ضرورت نہیں جو پچھ کہہ چکے ہیں اتنا ہی کافی ہے کیونکہ آب اس
لونڈی کی عدت ختم ہو چکی ہے۔ جب امام شافعی نے یہ ساتو حیران
دو گئے اور اینے مسلک سے رجوع فرمالیا۔

قارئین کرام! بات واضح ہوگئ ہے کہ اگر طلاق کا اعتبار مرد کی حالت سے ہوتا اور عدت کا تعلق عورت کی حالت سے ہوتا تو دوسر ہے چیش آجانے اور اس سے پاک ہوجانے پر ایک لونڈی کے لئے مرد آزاد ہونے کی صورت میں ابھی ایک طلاق دینا باقی رہتا یعنی مرد اپنے آزاد ہونے کی وجہ سے دو طلاقیں دینے کے بعد تیسری طلاق دینے کا حقد ار ہے لیکن اس کی بیوی لونڈی تیسری طلاق کا محل نہیں رہی کیونکہ وہ بالا تفاق اپنی عدت دوحیض پورے کر چکی ہے۔ جب وہ عدت پوری کر چکی تو عدت گزرجانے کے بعد عورت کو طلاق دینے کا کوئی معنی ہی نہیں بنتا۔ اس لئے صورت مذکورہ میں طلاق کا اعتبار مرد پر اور عدت کا اعتبار عورت پر کرنے سے قطعاً عمل نہیں ہوسکتا تو پھر یہی ماننا پڑے گا کہ طلاق اور عدت دونول کا اعتبار عورت کی حالت پر ہوگا اور یہی قابل عمل بھی ہے۔

بعض حضرات نے موطا کی مذکورہ احادیث کوسامنے رکھ کر کہا کہ اگر طلاق کا اغتبار مردگی حالت پرنہیں ہے تو پھر مؤطا کی پہلی تین احادیث کا کیا مطلب ومفہوم ہے کیونکہ ان میں تو طلاق کا اعتبار مرد کی حالت پر کیا گیا ہے؟ اس اعتراض کا جواب صاحب مبسوط نے یوں دیا ہے:

> > (المبوط جهص بهمطبوعه بيروت)

اورجن روایات سے بینظر آتا ہے کہ طلاق کا اعتبار مرد کی حالت پر ہوگا ایسی روایات کے بارے میں ایک جواب بید دیا گیا ہے کہ اس مفہوم کے الفاظ حضرت زیدرضی اللہ عنہ کا اپنا کلام ہے۔ ان کا مرفوعاً رسول اللہ ضلاقی کی است نہیں۔ دوسرا جواب بید یا گیا ہے کہ طلاق کی اعتبار مرد کی حالت سے مراد بیہ ہے کہ طلاق دینا نہ دینا مرد کا کام ہے ، عورت کا نہیں اور وہ روایات کہ جن میں ہے کہ غلام تیسری طلاق نہیں دے گا تو اس کا بیم فہوم نہیں کہ غلام تیسری طلاق نہیں دے سکتا یا اس روایت کا معنی بیہ ہے کہ غلام صرف دو طلاقیں دے سکتا یا اس روایت کا معنی بیہ ہے کہ غلام صرف دو طلاقیں دے سکتا ہے جب اس کی بیوی لوغلی ہو۔

خلاصہ یہ کہ طلاق کا اعتبار بھی عورت کی حالت ہے کیا جائے گا اور جن روایات میں طلاق کا اعتبار مرد کی حالت پر کیا جانا بظاہر

معلوم ہوتا ہے۔ یہ مفہوم مرفوعاً حضور ضلا اللہ اللہ علی حابت نہیں۔ اس کے برخلاف جن روایات میں طلاق کا اعتبار بھی عورتوں کی حالت پر کیا گیاان کا رفع ثابت ہے۔ اس مرفوع حدیث کے مقابلہ میں حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کا قول رائج نہ ہوگا اورا گر سلیم کرلیا جائے تو طلاق کا اعتبار مرد کی حالت پر کرنے کا مفہوم یہ ہوگا کہ طلاق دینا مرد کا کام ہے عورت کا نہیں ہے اور غلام خاوند کے بارے جو دو طلاقیں دینے کے الفاظ روایات میں ملتے ہیں۔ اس سے بھی بیٹا بت کرتا کہ طلاق مرد کی حالت کے مطابق ہوگی، درست نہیں کیونکہ اولا اس میں دو طلاقیں دینے کی اجازت تیسری طلاق دینے کی نفی نہیں کرتی۔ ثانیا غلام کے لئے بی تھم اس وقت ہے درست نہیں کیونکہ اولا اس میں دو طلاقیں دینے کی اجازت تیسری طلاق دینے کی نفی نہیں کرتی ۔ ثانیا غلام کے لئے بی تھم اس وقت ہے جب اس کی بیوی لونڈی ہو۔ لہٰذا ثابت ہوا کہ احناف کا مسلک قرآن کریم کی آیات سے مستبط ہے۔ حضور ضلا الی تھی اس کے جب مروی حدیث اگر چرفروا حد ہے لیکن امت کی قولیت کی وجہ سے وہ متواتر معنوی کا درجہ پاگئی۔ اس سے ثابت ہے اور بہت سے آثار بھی اس کی تا ئیدوتو یتن کرتے ہیں اس لئے قابل ترجے یہی مسلک ہے جس کے راج ہونے میں کوئی شک و شہبیں ہے۔

فَاغْتَبِوُوْا یَا اُولِی الْاَبْصَادِ مطلقہ اور بیوہ کاکسی دوسرے گھر میں عدت گزارنے کابیان

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے بیان کیا کہ آپ کہا کرتے تھے کہ جس عورت کو طلاق مل چکی ہواور جس کا خاوند انقال کر چکا ہو۔ وہ اپنے خاوند کے گھر کے سواکسی دوسرے مکان میں عدت نہ گزارے۔ امام محمد کہتے ہیں ہماراعمل اسی پر ہے۔ وہ عورت کہ جس کا خاوند فوت ہو گیا ہوتو وہ اپنی ضروریات کی خاطر دن کے وقت باہر نکل سکتی ہے لیکن رات کو واپس اپنے خاوند کے گھر میں آکر رات برکرے اور مطلقہ خواہ وہ مہتو تہ ہو یا غیر مہتو تہ اس کے لئے رات برکرے اور مطلقہ خواہ وہ مہتو تہ ہو یا غیر مہتو تہ اس کے لئے رات دن کسی وقت بھی باہر جانے کی اجازت نہیں۔ جب تک وہ اپنی عدت میں ہے اور یہی قول امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام عدت میں ہے اور یہی قول امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

٠٤٠- بَابُ مَايُكُرُهُ لِلْمُطَلَقَةِ الْمُطَلَقَةِ الْمُبَتُونَةِ وَالْمُتَوفِّى عَنْهَا مِنَ الْمَبَيْتِ فِي غَيْرِ بَيْتِهَا الْمَبِيْتِ فِي غَيْرِ بَيْتِهَا الْمَبِيْتِ فِي غَيْرِ بَيْتِهَا

٥٤٦ - أَخْبَرَ نَا مَالِكُ حَدَّثَنَا نَافِعُ أَنَّ ابْنَ عُمَرَ كَانَ يَقُولُ لَا يُبِيْتُ الْمَبْتُوتَةُ وَلَا الْمُتَوَقِّى عَنْهَا زَوْجُهَا الْآفِي بَيْتِ زَوْجِهَا.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِذَا نَأْحُدُ آمَّا الْمُتَوَفِّى عَنْهَا فَإِنَّهَا تَخُرُرُجُ إِمَّا الْمُتَوَفِّى عَنْهَا فَإِنَّهَا تَخُرُرُجُ بِالنَّهَارِ فِى حَوَائِجِهَا وَلَا تُبِيثُ إِلَّا فِى بَيْتِ زَوْجِهَا وَامَّا الْمُطَلَقَةُ مُبْتُوثَةً كَانَتُ اَوْ غَيْرَ مَبْتُوثَةٍ فَلَا تَخُرُ جُ لَيْلًا وَهُو قَوْلُ امَا دَامَتُ فِى عِدَّتِهَا وَهُو قُولُ السَّى حَبِيثُ فَهُ وَاللَّهُ عَالَمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللْمُعَلِّلُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكُو

روایت ندکورہ میں طلاق''بتہ''یا طلاق''مہتوتہ''کالفظ استعال ہوا ہے۔ جوالی طلاق پر بولا جاتا ہے جس کے بعدر جوع نہ ہو سکے لہذا یہ لفظ بائنہ اور مغلظہ دونوں کوشامل ہے۔ امام محمد رحمۃ الله علیہ نے طلاق بتہ والی اور بیوہ عورت کی عدت گزار نے سے متعلق ایک مسئلہ بیان فر مایا لعنی''مہتو تہ اور بیوہ'' دونوں کوعدت اپنے خاوند کے گھر میں ہی پوری کرنی جا ہے پھر فر مایا کہ دونوں میں تھوڑ اسا فرق ہے۔ وہ یہ کہ رات تو دونوں بہر صورت اس گھر میں بسر کریں لیکن دن کے وقت بیوہ کو ضرورت کے پیش نظر نکلنے کی اجازت ہے اور یہ رعایت مبتو تہ کو نہیں ہے۔

دوران عدت عورت کا گھر سے نکلنا (دن کے وقت) فقہاء کرام کے درمیان مختلف فیہ ہے۔ ''صحیح مسلم'' کی'' شرح نووی'' میں

امام نو وي لكھتے ہيں كه:

امام ما لک، امام شافعی اورامام احمد بن حنبل رضی الله عنهم کا نظریه بیه ہے که معتدہ بامرمجبوری دن کے وقت گھرسے نکل سکتی ہے۔ ان حضرات کی دلیل د صحیح مسلم" کی میرحدیث ہے جو حضرت جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنہ ہے مروی ہے۔ بیان فرماتے ہیں کہ میری خالہ کو طلاق ہوگئ انہوں نے اپنے باغ سے تھجوریں توڑنے کا ارادہ کیا 'باہر نکلیں تو ایک شخص نے انہیں باہر نکلنے پر ڈانٹا وہ حضور ضَلَّاتُهُ المَّيْنِ كَالْمُ عَلَيْهُ مِن عَالِيه مِن عَالِيه مِن عَالِيه مِن عَالِيه مِن عَالِيه مِن عَالِيه مِن عَالِيه مِن عَالِيه مِن عَالِيه مِن عَالِيه مِن عَالِيه مِن عَالِم وَمُن آبِ نَا ارشاد فرمايا: كيون نهين فكل سكتى ؟ ' ف جمعه عاليه مِن عاضر مو كين \_ آبِ نَا ارشاد فرمايا: كيون نهين فكل سكتى ؟ ' ف جمعه عاليه مِن عاليه مِن عاضر مو كين \_ آبِ نَا ارشاد فرمايا: كيون نهين فكل سكتى ؟ ' ف جمعه عاليه مِن عاليه مِن عاضر مو كين \_ آبِ نَا ارشاد فرمايا: كيون نهين فكل سكتى ؟ ' ف جمعه عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن عاليه مِن تصدقی او تفعلی معروفاتم اینے باغ کی مجوریں توڑو کیونکمکن ہے کہ توان مجوروں میں سے کچھ کا صدقہ کردے یا کوئی اور نیک کام کر لے''۔ (صحیحمسلمجاص ۲۸۲ مطبوعة ورمحد کراچی)

کیکن حضرت امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ بیوہ کی عدت کے بارے میں جمہور کے ساتھ متفق وموافق ہیں کیکن طلاق بائنہ مامغلظہ کی عدت گزارنے والی کے لئے آپ فرماتے ہیں۔ بیرات اور دن کسی وقت بھی گھرسے نہیں نکل سکتی۔خلاصہ بیہ ہوا کہ امام ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنه بیوہ کے بارے میں دیگرائمہ سے متفق ہیں کیکن مطلقہ ( بائنہ یا مغلظہ ) میں آپ ان سے اختلاف رکھتے ہیں ۔ائمہ ثلاثہ صرف دن میں 'مبتوتہ'' کو نکلنے کی اجازت دیتے ہیں کیکن امام ابوصنیفہ دِن کوبھی اجازت نہیں دیتے۔

امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے اس بارے میں دلائل

امام صاحب کی دلیل قرآن کریم کی وہ آیت کریمہ ہے جس کامعنی ہیہہے کہ'' طلاق والیعورتیں خودبھی اپنے گھرسے نہ کلیں''۔ یہ آیت کریمہ مطلقہ کے گھرسے نہ نکلنے پرنص صریح ہے اور قطعی الدلالت ہے۔ بیوہ عورت کے لیے قر آن کریم میں الیی کوئی نفس صریح نہ کو نہیں ہے عقلی دلیل میہ ہے کہ بیوہ کا نان ونفقہ اس کے شوہر کے ورثاء پر لا زم نہیں ہوتا اس لئے اسے اپنے اخراجات کی خاطر باہر نکلنے کی اجازت ہونی جاہیے اور اخراجات کے لئے محنت ومزدوری کاتعلق دن کے ساتھ ہوتا ہے اس لئے دن میں بیوہ کے لئے گھر سے نکلنے کی اجازت ہے۔ بخلاف مطلقہ کے کہاس کا ٹان ونفقہ چونکہ خاوند کے ذمہ ازروئے شرع لازم ہے اس لئے اسے اخراجات کی خاطر گھرسے نکلنے کی ضرورت باقی ندرہی۔امام طحاوی رحمة الله علیه اس کی ممل وضاحت بیان فرماتے ہیں۔ملاحظہ ہو:

وفرقوا بينهما لان المطلقة في قولهم لها النفقة والسكني في عدتها على زوجها الذي طلقها اليخ ال تول مين فرق بيان فرمايا كه مطلقه كے لئے اس كى عدت فذالك يغنيها عن الخروج من بيتها والمتوفى عنها زوجها لا نفقة فلها ان تخرج في بياض نهارها تبتغي من فضل ربها.

> (طحاوى شريف ج٣ص ٢٠ باب التوفى عنها زوجها مطبوعه بيروت طبع جديد)

کے دوران نفقہ اور رہائش کا انتظام کرنا اس کے اس خاوند کی ذمہ داری ہے،جس نے اسے طلاق دی اس کئے وہ اینے گھرسے نکلنے کے لئے کوئی مجبوری نہیں رکھتی اور بیوہ کا چونکہ نفقہ کسی کے ذمہیں لہذا اسے دن کے اجالے میں نکلنا جائز ہے تا کہ وہ اپنے رب کا نضل (روزی وغیرہ ضروریات زندگی) تلاش کرے۔

فقہاء کرام اور محدثین عظام نے مطلقہ اور بیوہ کے درمیان

امام طحاوی رحمة الله علیه کے مذکورہ استدالاوں کا اصل اور ماُخذ مندرجه ذیل روایت ہے:

حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه سے جناب مسروق بیان کرتے ہیں کدان کے پاس ایک شخص آیا اور اس نے کہا کہ میں نے اپنی بیوی کوتین طلاقیں دے دی ہیں اور وہ باہر (گھرسے ) جاتا حامتی ہے۔ فر مایا: اسے مت جانے دو۔ عرض کی میں اسے رو کئے

عن مسروق عن عبد الله بن مسعود ان رجلا جاء ه فقال انبي طلقت امراتي ثلاثا وهي تريد ان تخرج قال احبسها قال لا استطيع فقال فقيدها فقال لا استطيع ان لها احوة غليظة رقابهم قال

استعد عليهم الامير.

(بيهق شريف ج يص ١٣٦٦ باب مقام المطلقة في بيتها)

کی طاقت نہیں رکھتا 'فرمایا: اسے باندھ دو عرض کی اس کی طاقت نہیں رکھتا کیونکہاس کے بھائی طاقتور ہیں'فر مایا: پھراپنے امیر کے یاس ان کے خلاف مدد طلب کرو۔

اس روایت سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ مطلقہ کو گھر سے نکلنے کی اجازت نہیں ۔ یہی امام محمد رحمۃ اللّٰدعلیہ بیان فرماتے ہیں تو معلوم ہوا کہ مطلقہ کے بارے میں احناف کا مسلک اس حدیث کے مطابق وموافق ہے۔مسئلہ کی دوسری ثق کہ بیوہ کودن کے وقت گھرسے نکلنے کی اجازت ہے۔اس کا اصل اور ماُخذ درج ذیل ہے:

> عن جابر انه قال ليس للمتوفى عنها زوجها نفقة حسبها الميراث.

> > (بيهق شريف ج يص ٢٣٠٠مطبوعه حيدرآ باددكن)

عن عطاء عن ابن عباس قال لانفقة للمتوفى عنها الحامل وجبت الميراث.... عن جابر بن عبد الله قال ليس للمتوفى عنها زوجها نفقة حسبها المهيوات. (مصنف عبدالرزاق ج عص ٣٥ ـ ٣٨ باب النفقة للمتوفى عنهامطبوعه بيروت)

حضرت جابر رضی الله عنه سے روایت ہے فرمایا کہ جس عورت کا خاوندفوت ہوگیا۔اس کے لئے نفقہ ہیں صرف وراثت ہی اس کے لئے کافی ہے۔

حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنهما سے جناب عطاء بیان كرتے ہیں۔آپ نے فرمایا: كه بيوہ حامله كا نفقہ ہیں ہے۔اس کے لئے میراث واجب ہے۔۔۔۔حضرت جابر بن عبداللدرضی اللّٰدعنه فرماتے ہیں کہ بیوہ کے لئے کوئی نفقہ ہیں ہے اس کے لئے صرف وراثت ہے۔

قارئین کرام! ان روایات ہے معلوم ہوا کہ مطلقہ اور بیوہ کے گھر سے نکلنے میں فرق ہے اور اس فرق کا سبب بھی معقول ہے۔ بیوہ کے اخراجات خود اس کے ذمہ ہیں لہذا وہ اپنے اور اپنے بچوں کی ضروریات پورا کرنے کے لئے نہ نکلے گی تو بیسب بھو کے مر جا نیں گے لیکن مطلقہ کو چونکہ اخراجات خاوند کی طرف سے ملتے ہیں لہٰذااسے اب گھر سے نکلنے سے منع کیا گیا ہے۔ بیمنع اس قدر سخت ہے کہ حالت عدت میں مطلقہ کے لئے حج اور عمرہ کے لئے نگلنا بھی درست نہیں۔

> عن سعيد بن المسيب ان عمر رد نسوة حاجات اومعتمرات خرجن في عدتهن.... عن حميله الاعرج ان عمر وعثمان رد نسوة حواج و معتمرات حتى اعتدون في بيوتهن.... عن يحيى ابن ابى كثير أن ابن عمر زجر امراة تحبج فى

ما قالوا فيه اذ اطلقها وهي في بيت الخ مطبوعه دائرة القرآن كراچي )

حضرت عمرضی الله عنه البی عورتوں کو جوعدت کے دوران حج یا عمرہ كرنے آتيں ، أنبيں واپس لوٹا ديتے ۔۔۔۔ جناب حميد اعرج ہے مروی ہے کہ حضرت عمر وعثان رضی اللّٰدعنہما الیم عورتوں کو واپس كردية جوعدت كے دوران فج ياعمرہ كرنے آتيں۔فرماتے كه عدت گزار کر پھر آؤ۔۔۔۔ جناب کی ابن کثیر سے روایت ہے (مصنف ابن ابی شیبہ ج۵ص۱۸۲۔۱۸۳ کتاب الطلاق باب که حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهمانے الیی عورت کوخوب ڈ انٹ یلائی جس نے دوران عدت مج کیا۔

حضرت سعید بن میتب رضی الله عنه بیان فرماتے ہیں کہ

نو ف: ائمه ثلاثه نے مطلقہ کو دن کے وقت گھر سے نکلنے کی جواجازت دی اس کا دار ومدار اس حدیث پر ہے جوحضرت جابر بن عبداللّٰدرضی اللّٰدعنہ نے اپنی ہمشیرہ کے بارے میں بیان فرمائی ہے۔اس روایت کا جواب اجمالاً ہم ذکر کر چکے ہیں۔ پچھاس کی تفصیل پیش خدمت ہے:

قرآن كريم ميں الله تعالى نے فرمايا: "و لا يسخو جن " مطلقه عورتيں اپني عدت كے دوران گھروں سے نه كليں البذامعلوم ہوا كه

مطلقہ کو گھرے نکلنے کی اجازت خوداللّٰہ تعالٰی نے نہیں عطا فر مائی۔

حضرت جابر بن عبدالله رضی الله عنه نے جواپی خاله کا واقعه بیان فر مایا۔خودان سے ہی ایک اور روایت ہے جس میں انہوں نے مطلقہ کو گھر سے نکلنے سے منع فرمایا ہے۔امام طحاوی نے اسے ان الفاظ سے ذکر کیا ہے:

حدثنا ابوالزبير قال سالت جابرا اتعتد المطلقة والمتوفى عنها زوجها ام تخرجان فقال جابر لافقلت اتتربصان حيث ارادتا فقال جابرلا. (طحاوى شريف ٣٥٠٠)

جناب ابوالزبیر نے ہمیں بتایا کہ میں نے حضرت جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنہ سے مطلقہ اور بیوہ کے بارے میں بوچھا کہ کیاوہ دونوں گھر سے نکل سکتی ہیں؟ آپ نے فرمایا: نہیں ۔ میں نے پھر پوچھا کہ کیا وہ دونوں جہاں چاہیں جا کرعدت گزار سکتی ہیں؟

قارئین کرام! حضرت جاہر بن عبداللہ رضی اللہ عنہ سے ہی روایت اپنی سابقہ روایت کے خلاف منقول ہوئی۔اس لئے ان دونوں مختلف روایات کوسامنے رکھ کرہم یہی کہہ سکتے ہیں کہ آپ کی وہ روایت کہ جس میں مطلقہ کو گھر سے نکلنے کی اجازت مذکور ہے۔وہ قر آن کریم کی نذکورہ آیت کے نزول سے قبل کا واقعہ ہے اور ابھی جوہم نے روایت بحوالہ امام طحاوی سے قبل کی ہے۔وہ آیت ممانعت کے بعد کا واقعہ ہے لہٰذا آیت کریمہ سے قبل کا تھم خودان کے نزدیک منسوخ ہو چکا ہے۔اسی مضمون کو امام طحاوی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی بیان فرمایا:

فهذا جابر بن عبد الله قدروى ان النبى ضَلِلَهُ الله قدروى ان النبى ضَلِلَهُ الله في اذنه لخالته في الخروج في جداد نخلها في عدتها ماقدذكرنا في ماتقدم في هذا الكتب ثم قد قال بخلاف ذالك فهو دليل على ثبوت نسخ ذالك عنده.

یمی جابر بن عبد الله رضی الله عنه بین که جنهوں نے حضور خطالیا الله عنه بین که جنهوں نے حضور خطالیا الله عنه بین که جنهوں نے حضور کے لئے اللہ کا کہ کہ تاب کے خالہ کو تھجوروں کے تو ڈرکز کے دوران عدت اجازت دے دی تھی ۔ جسے ہم ذکر کر کی دوران عدت اجازت دے دی تھی ۔ جسے ہم ذکر کر کی بین ، پھرانہوں نے خود ہی اس کے خلاف تول فر مایا ۔ لہذا ایسا کی دلیل ہے کہ پہلا تھم ان کے نزدیک منسوخ ہو چکا کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ پہلا تھم ان کے نزدیک منسوخ ہو چکا

(طحاوی شریف جساص ۳۹'باب التونی عنها'مطبوعه بیروت)

مخضریہ کہ چونکہ بیوہ کے لئے اخراجات پورے کرنے کا جب کوئی ذریعی نہیں تواسے اس ضرورت کے تحت دن کے وقت گھرسے نکلنے کی اجازت ملنی چاہیے۔اس کے خلاف مطلقہ کے دوران عدت تمام اخراجات کا ذمہ دار چونکہ خاوند ہے لہذا اسے اپنی ضروریات کے لئے باہر جانے کی ضرورت نہیں رہی۔اس لئے بیوہ اور مطلقہ کا حکم الگ الگ ہونا قرآن وحدیث اوراز روئے عقل درست ہے اور جس حدیث میں بیوہ کے نکلنے کی ممانعت آئی وہ منسوخ ہے۔فاعتبر وایا اولی الابصار

٢٤١- بَابُ الرَّجُلِ يَاْذَنُ لِعَبُدِهِ فِي مُولَىٰ جَبِ الْبِي غَلَامِ كُونُكَاحَ كَى اَجَازَتَ دِيَا ہِ التَّذُو يَجِ الْبِي غَلَامُ كُونُكَاحَ كَى اَجَازَتَ دِيَا ہِ التَّذُو يَجِ هَلْ يَجُورُ طَلَاقُ وَ كَيَا وَهُ طَلَاقَ بَهِى دِي سَكَمَا ہِے؟ التَّذُو يَجِ هَلْ يَجُورُ طَلَاقَ عَلَيْهِ اللّٰهُ وَلَي عَلَيْهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِي الللللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ ال

٥٤٧ - أَخْبَرُ نَا مَالِكُ أَخْبَرُنَا نَافِعٌ عَنِ ابْنِ عُمَرَ أَنَّهُ اللهِ المَامِ كَانَ يَتُعَرُ أَنَّهُ الكَيْجُورُ ابَن عُررضَ كَانَ يَتُعُورُ ابْن عُرضَ كَانَ يَتُعُورُ ابْن عُرضَ لِإِمْرَ أَيْدُ فَامًا أَنْ يَنْ خُذَ اللهِ عَلام كَانَ يَتُعْدُ فَامًا أَنْ يَنْ خُذَ اللهِ عَلام كَانَ يَتُعْدُ فَامًا أَنْ يَنْ خُذَ اللهِ عَلام كَانَ يَتُعْدُ فَامًا أَنْ يَنْ خُذَ اللهِ عَلام كَان يَتُعْدُ فَامًا أَنْ يَنْ خُذَ اللهِ عَلام كَان يَتْ خُذَ اللهُ عَلام كَانُ يَتْ خُذَ اللهُ عَلام كَان يَتْ خُذَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلى اللهُ اللهُ عَلى اللهُ عَلى اللهُ عَلى اللهُ عَلى اللهُ اللهُ عَلى اللهُ عَلى اللهُ عَلى اللهُ عَلى اللهُ عَلى اللهُ عَلى اللهُ اللهُ عَلى اللهُ عَلى اللهُ عَلى اللهُ عَلى اللهُ عَلى اللهُ عَلَى اللهُ عَلى اللهُ عَلى اللهُ عَلى اللهُ عَلى اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ 
امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے حضرت ابن عمر رضی اللّٰہ عنہما سے بتایا۔ وہ فر مایا کرتے تھے کہ جس شخص نے اپنے غلام کوشادی کرنے کی اجازت دی تو اس کے لئے بیرجا ترنہیں

الوَّجُلُّ امَّةَ غُلَامِهِ أَوْ آمَّةً وَلِيْدَتِهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ.

کہ وہ غلام کی بیوی کوطلاق دے۔اس کوطلاق صرف اس کا خاوند ہی دےسکتا ہے۔ ہاں اگر مولی اپنے غلام کی بیوی لونڈی لے لیتا

> قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهٰذَا نَأْتُحُذُ وَهُوَ قَوْلُ اَبِى حَنِيْفَةَ وَالْعَامِّةَ مِنْ فُقَهَائِنَا مَحِمَهُمُ اللهُ عَلَيْلِمْ

مَدُدًّا لِبُعْضِ ثَقِيْفِ جَاءَ إلى عُمَرَ أَنِ الْحَطَّابِ فَقَالَ إِنَّ عَمْرَانَ عَمْرَانَ عَمْرَانَ عَمْرَ أَنِ الْحَطَّابِ فَقَالَ إِنَّ عَبِدِى الْحَطَّابِ فَقَالَ إِنَّ سَيِّدِى الْحَطَّابِ فَقَالَ إِنَّ سَيِّدِى الْحَطَّابِ فَقَالَ إِنَّ سَيِّدِى الْحَطَّابِ فَقَالَ إِنَّ سَيِّدِى الْحَكَ حَبِي عَلَى السَّحُلِ فَقَالَ مَا جَارِيَتَ الْمَا فَارْسَلَ عُمْرُ الْى السَّحُلِ فَقَالَ مَا فَعَلَى عَلَى السَّحُلِ فَقَالَ مَا فَعَلَى عَلَى السَّحُلِ فَقَالَ مَا فَعَلَى السَّعُ مَلُ فَقَالَ عَمْرُ اللَّهِ لَوَ اعْتَرَفْتَ لَحَعَلَى عَنْدَى قَالَ اللَّهِ لَوَ اعْتَرَفْتَ لَحَعَلَى عَمْرُ فَقَالَ لَا فَقَالَ عُمْرُ امَا وَاللّهِ لَو اعْتَرَفْتَ لَحَعَلَى كَانَ عِنْدَى قَالَ لَا فَقَالَ عُمْرُ امَا وَاللّهِ لَو اعْتَرَفْتَ لَحَعَلَى كَانَ عَلَى اللّهِ لَو اعْتَرَفْتَ لَحَعَلَى كَانَ عَنْدَى اللّهِ لَو اعْتَرَفْتَ لَحَعَلَى كَانَ عَلَى اللّهِ لَو اعْتَرَفْتَ لَحَعَلَى كَانَ عَلَى اللّهِ لَو اعْتَرَفْتَ لَحَعَلَى كَانَ عَلَى اللّهِ لَو اعْتَرَفْتَ لَحَعَلَى اللّهِ لَو اعْتَرَفْتَ لَحَعَلَى كَانَ عَلَى اللّهُ لَا اللّهُ لَو اعْتَرَفْتَ لَحَعَلَى كَانَ عَلَى اللّهُ لَا اللّهُ اللّهُ لَو اعْتَرَفْتَ لَحَعَلَى كَانَ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا عَلَى مَالَى اللّهُ لَو اعْتَرَفْتَ لَحَعَلَى اللّهُ اللّهِ لَو اعْتَرَفْتَ لَحَعَلَى كَانَ عَلَى اللّهُ اللّهُ لَو اعْتَرَفْتَ لَحَعَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُ اللّهُ اللّ

قَالَ مُحَمَّدُ وَيهَ لَذَا نَسَأْخُذُ لَا يَنْبَغِى إِذَا زُوَّجَ السَّرُجُ لُو يَنْبَغِى إِذَا زُوَّجَ السَّاكُ وَالْفُرُقَةَ السَّرَجُ لُ جَارِيَتَهُ عَبْدَهُ أَنْ يَّطَأَهَا لِأَنَّ الطَّلَاقَ وَالْفُرُقَةَ بِيهِ الْعَبْدِإِذَا زُوَّجَهُ مَوْلاهُ وَلَيْسَ لِمَوْلاهُ أَنْ يُفَرِقَ بِيهِ الْعَبْدِإِذَا زُوَّجَهَا فَإِنْ وَطِأَهَا يُنَدَّمُ إِلَيْهِ فِي ذَالِكَ بَيْنَهُمَا بَعْدَ أَنْ زُوَّجَهَا فَإِنْ وَطِأَهَا يُنَدَّمُ إِلَيْهِ فِي ذَالِكَ فَإِنْ عَادَ أَذَّبَهُ الْإِمَامُ عَلى قَدْرِ مَايَرَى مِنَ الْحَبْسِ فَإِنْ عَادَ أَذَّبَهُ الْإِمَامُ عَلى قَدْرِ مَايَرَى مِنَ الْحَبْسِ وَالضَّرْبِ وَلَا يَبُلُغُ بِذَالِكَ ارْبَعِيْنَ سَوْطًا.

امام محمد کہتے ہیں کہ اسی پر ہمار اعمل ہے اور یہی قول امام ابو چنف مرضی اللہ عنداور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

ے یا اپنی لونڈی کی لونڈی لے لیتا ہے تو اب اس پر کوئی حرج نہیں

امام مالک نے ہمیں خردی کہ ہمیں جناب نافع نے حضرت عبداللہ بن عمرض اللہ عنہما سے خبردی کہ ایک غلام جوبی ثقیف کے کسی آدمی کا تھا وہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے پاس آیا اور اس نے عرض کیا کہ میرے مولی نے اپنی فلال کنیز کا مجھ سے نکاح کردیا ہے۔ حضرت عمرضی اللہ عنہ اس کنیز کو جانے تھے۔ غلام نکاح کردیا ہے۔ حضرت عمرضی اللہ عنہ اس کنیز کو جانے تھے۔ غلام نے کہا کہ نکاح کردیے کے بعد بھی مولی اس سے ہم بستری کرتا ہے۔ حضرت عمرضی اللہ عنہ نے ایک آدمی بھیج کراسے بلوایا اور پوچھا کہا تواس سے ہم بستری کرتا ہے؟ حضرت عمرضی اللہ عنہ کے باس ہے۔ بیاس ہے ہم بستری کرتا ہے؟ حضرت عمرضی اللہ عنہ کہا بیاس بیٹھے لوگوں میں سے کسی نے اشارہ کر دیا تو اس مولی نے کہا بہتری کا اعتراف کر لیتا تو میں اسے ضرور مزادیتا۔

امام محمر کہتے ہیں کہ ہمارا یہی عمل ہے کہ جب کوئی شخص اپنی لونڈی کا اپنے غلام سے نکاح کر دیتا ہے تو اسے اب اس لونڈی سے وطی نہیں کرنی چاہیے کیونکہ طلاق اور جدائی کا اختیار غلام کومل چکا ہوتا ہے جبکہ اس کے مولی نے اس کا ذکاح کر دیا اور اب مولی کو بیا ختیار نہیں رہا کہ ان دونوں میاں ہوئی کے در میان تفریق کرے اور اگر مولی نکاح کر دینے کے بعد بھی اپنی لونڈی سے مباشرت کرتا ہے تو اسے ندامت دلائی جائے اور اگر پھر بھی باز نہ آئے تو امام اور قاضی اپنی صوابدید کے مطابق اسے پابند کر ہے۔ چاہے قید کرے یا کوڑے مارے لیکن میر اچالیس کوڑوں سے زیادہ نہیں ہونی کوڑے مارے لیکن میر ساتا چالیس کوڑوں سے زیادہ نہیں ہونی

چہہے۔ امام محمد رحمۃ اللّہ علیہ نے حضرت ابن عمر رضی اللّہ عنہما کی ایک روایت نقل فر مائی جس میں حضرت عمر رضی اللّہ عنہ کے پاس ایک شخص کی شکایت کی گئی کہ وہ اپنی لونڈی کا نکاح کر دینے کے بعد بھی اس سے وطی کرتا ہے۔آپ نے اس پرسز ا دینے کا اظہار فر مایا۔ اس مسئله کی مختلف صورتیں ہیں۔جن کی تفصیل ادرا حکام درج ذیل ہیں:

(1) مولی جب اپنی لونڈی کاکسی کے ساتھ نکاح کر دیتا ہے تو اب اس سے وطی کرنا مولی کے لئے جائز نہیں ۔ ہاں اس منکوحہ لونڈی ہے مولی خدمت کراسکتا ہے۔

(۲) مولی نے اگراپی لونڈی کا اپنے ہی غلام سے عقد کر دیا اور اس غلام کی بھی اپنی لونڈی ہے۔اس کی صورت یوں بنے گی کہ مولی نے اپنے ایک غلام کوکاروبار کا اذن وے رکھا ہے۔اس عبد ماذون نے کوئی لونڈی اپنے لئے خرید لی۔اس خریدی ہوئی غلام کی لونڈی سے غلام کا مولی اگر وطی کرتا ہے تو اس کی گنجائش ہے لیکن غلام کے عقد میں دی گئی اپنی لونڈی سے مولی وطی نہیں کرسکتا۔

(٣) مولی نے جس لونڈی کا نکاح کردیا۔اس لونڈی کی اپنی لونڈی بھی ہے تو مولی اپنی لونڈی کی لونڈی کو استعال کرسکتا ہے۔

(٤) مولی نے اپنی لونڈی کاکسی سے نکاح کر دیا تو اب مولی کو بداختیار نہیں کہ وہ لونڈی کوطلاق دے۔ لونڈی کوطلاق دینے کا اختیار صرف اس کے خاوند کو حاصل ہے ۔ گویا وطی اور طلاق کاحق صرف اس مخف کے لئے مخصوص ہے جس کی زوجیت میں وہ

نو ف: حضرت عمر بن خطاب رضی الله عند نے جب مخص مذکور کو بلوایا اور الزام کی تقیدیق جابی تو حاضرین میں سے کسی نے اشارہ کر کے اسے اقرار سے بچالیا۔ یوں وہ سزا سے بھی نی کیا۔اس پراگر کسی کے ذہن میں یہ بات آئے کہ مجرم حقیقی کواقرار جرم سے باز ر کھنا اچھی بات نہیں ہے لہذا صحابہ کرام نے ایسا کیوں کیا؟

تو ہم اس بارے میں عرض کرتے ہیں کہ حدود وتعزیرات میں برے عمل پر پردہ ڈالنا اورا نکار کرنا اقر ارسے افضل ہے کیونکہ وہ تشخص دنیا میں ذلت سے نج جائے گا اور اس پر کوئی شہادت بھی موجود نہیں ہوتی ۔ بایں وجہ اللہ تعالیٰ سے اس کے لئے امید مغفرت ہے۔ بعض احادیث میں مذکورہے کہ قیامت کوایک آ دمی اللہ تعالی کے حضور پیش ہوگا جونیکیوں سے خالی ہوگا۔اللہ تعالی فرمائے گا:اس کا نامہُ اعمال دائیں ہاتھ میں دے کراہے جنت میں داخل کر دو۔فرشتے عرض کریں گے۔ باری تعالیٰ!اس کا نامہُ اعمال تو برائیوں ہے سیاہ ہے؟ ارشاد ہو گاٹھیک کہتے ہولیکن اس کا ایک طریقہ اورعمل بیتھا کہلوگوں کےعیب دیکھتا تو چیثم پوشی کرتا تھا تا کہوہ ذکیل و رسوانہ ہوجائیں۔ جب اس نے میرے بندول کورسوانہ کیا تو آج میں بھی اسے رسوانہ کروں گا۔معلوم ہوا کہ عیوب کی پردہ پوشی مستحن ہے اور اللہ تعالیٰ کو بہت بیندہ کیونکہ وہ خود بھی ستار العیو ب ہے۔ کسی کے عیب سے چٹم پوٹی کرنا تا کہ رسوانہ ہو جبکہ وہ عیب بھی حیب پ چھپا کر کرتا ہو۔ بیندیدہ الہی ہے کیکن کسی کے عیب کی اصلاح سے چٹم پوٹی کرنا کسی طرح بھی بیندنہیں لہذا در پر دہ اس کی اصلاح کے لئے کوشش کر ہے۔

حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنه کا فدکور تخص کوسز ا دینے کا اظہار فر مانا اپنا اجتہاد نہ تھا بلکہ اس کا ثبوت حدیث یاک میں ہے:

حضرت عکرمہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عن عكرمة عن ابن عباس اتى النبى صَالِّلُهُمُ أَيْدُاقُ عنمانے بیان فرمایا کہ ایک مخص سرکار دوعالم فطالین ایٹی کی ارکاہ رجل قال يا رسول اللهﷺ ﷺ سيدي زوجني امته عالیہ میں حاضر ہوا اور عرض کی یا رسول اللہ! میرے مولیٰ نے اپنی وهو يريد ان يفرق بيني وبينها قال فصعد رسول ایک لونڈی کا مجھ سے عقد نکاح کر دیا ہے'اب وہ حاہتا ہے کہ الله خُلِلَّتُكُالِيُّكُ السنبر فقال با ايها الناس ما بال احدكم ينزوج عبده امته ثم يريد ان يفريق بينهما میرے اور اس کے درمیان تفریق ڈال دے۔ ابن عباس فرماتے میں کہ حضور خُطَالِینَا اُلْکِیْ اِی کی کے منبر پر جلوہ افروز ہوئے اور فرمایا: انما الطلاق لمن اخذ بالساق. لوگوائم میں اس محض کا کیا حال ہے کہ وہ اپنی لونڈی کا عقد نکاح

(ابن ماجيص١٥٢ باب الطلاق العبدمطبوعه سيبلا ئث ٹاؤن سر گودھا)

اینے غلام سے کر دیتا ہے اور پھر ان دونوں کے درمیان تفریق اورجدائی کرنا جا ہتا ہے؟ دیکھوطلاق کاحق اسے ہے جسے جماع کا

اس روایت سے معلوم ہوا کہ مولی جب اپنی لونڈی کاکسی سے نکاح کر دیتا ہے تو اس لونڈی کے ساتھ وطی کرنا اور طلاق دینا صرف اس کے خاوند کاحق ہے۔مولی کو بیحق حاصل نہیں ہے چونکہ جو پچھاس حدیث پاک میں مذکور ہے اور جو فیصلہ حضرت عمر بن خطاب رضي الله عنه نے فرمایا: وہی مسلک ومشرب احناف کا ہے لہذا احناف پریہ الزام دھرنا قطعاً بے بنیاد اور تعصب پر ہنی ہے کہ احناف کے فقہی مسائل کا قرآن وحدیث ہے کوئی تعلق نہیں۔وہ محض اجتہادی مسائل ہیں۔ فاعتبروا یا اولی الابصار

٢٤٢- بَابُ الْمُرَّأَةِ تَخْتَلِعُ مِنْ زُوْجِهَا ﴿ عُورت كَالِيْ خَاوِنْدِ سِے قَلَّ مَهر سِے زیادہ یا کم رقم برخلع کرنے کا بیان

ہمیں امام مالک نے جناب نافع سے خبر دی کہ سیدہ صفیہ کی آ زاد کروہ ایک لونڈی نے اینے خاوند سے خلع (طلاق طلب) کیا اور کہا کہ جو کچھ میرے پاس ہے وہ لے لواور مجھے فارغ کر دو۔ حضرت ابن عمر رضی الله عنهمانے اس کا انکار نہ فر مایا۔

امام محمد کہتے ہیں کہ عورت جس قدر مال پر بھی اپنے خاوند سے خلع کرتی ہے تو وہ ازروئے قضا جائز ہے اور ہم اس بات کو پسند نہیں کرتے کہ خاونداس سے زیادہ لے جواس نے اسے دیا تھا۔ اگر چہ نافر مانی عورت کی طرف سے ہی کیوں نہ ہواور اگر نا فر مانی مرد کی طرف ہے ہوتو ہم پیندنہیں کرتے کہ خاوندقلیل وکثیر کچھ بھی کے اور اگر لے لیتا ہے تو ازروئے قضا جائز ہے اور اس مرداور اللہ تعالی کے درمیان ناپندیدہ ہے۔ یہی امام ابوصنیفہ رحمۃ الله علیه کا

بِٱكْثَرَمِمَّا ٱغْطَاهَا ٱوْاقَلَ

٥٤٩ - ٱلْحَبَرُ نَا مَالِكُ ٱخْبَرُنَا نَافِعُ أَنَّ مَوْلَا ةُرلصَفِيَّةً اِخْتَكَعَتْ مِنْ زَوْجِهَا بِكُلِّ شَيْءٍ لَّهَا فَكُمْ مُنْكِرُهُ ابْنُ

قَالَ مُحَدِّمَةُ مُااخَتَلَعَتْ بِهِ الْمُوْأَةُ مِنْ زُوْجِهَا فَهُوَ جَائِزُ فِي الْقَصَاءِ وَمَا نُحِبُّ لَهُ أَنْ يَٱنُحُذَا كُثُرَ مِمَّا أغطاها وإن جَاءَ النُّهُ وُرُمِنْ قِبَلِهَا فَأَمَّا إِذَا جَاءَ النُّسْوَزُمِنُ قِبَلِهِ لَمُ نُحِبُ لَهُ اَنْ يَأْخُذَ مِنْهَا قَلِيُلَّا وَلَا كَيْنِيرًا وَإِنَّ أَخَـٰذَ فَهُوَ جَائِزُكِونِي الْقَصَاءِ وَمَكُرُوكُمُ لَهُ رِفِيْهُ مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ تَعَالَىٰ وَهُوَ قُولُ أَبِي حَنِيْفَةَ رُحْمَةً اللّهِ عَلَيْهِ.

روایت ندکورہ میں ' دخلع'' کا تذکرہ ہے۔خلع دراصل طلاق کے مطالبہ اوروہ بھی مال کے عوض کا نام ہے۔ جب میاں بیوی کے درمیان حالات کے ناساز گار ہونے کی وجہ سے نباہ نہ ہوسکتا ہوتو ایسی صورت میں''خلع'' کا ایک طریقہ شریعت نے جائز قرار دیا ہے۔ خلع کےمعاملہ میں چندا مورپیش نظرر مناضروری ہیں:

(۱) خلع کی عدت کیا ہوگی؟ بعض حضرات کہتے ہیں کہ اس کی عدت صرف ایک حیض ہی کافی ہے کیکن اکثر صحابہ کرام اور فقہاء کرام یے فرماتے ہیں کہ دوسری مطلقہ کی طرح خلع والی عورت کی عدت بھی تین حیض ہی ہے۔ یہی مسلک امام اعظم ابوصنیفہ رضی اللّٰدعنه كابھى ہے۔اس كى تائيددرج ذيل مديث كرتى ہے:

جناب محمد بن حنفيه، حضرت على المرتضى رضى الله عنه سے بيان كرتے ہيں كەانہوں نے فرمايا : خلع والى عورت كى عدت مطلقه كى عدت کی طرح ہی ہے۔۔۔۔امام زہری اور قبادہ سے جناب معمر

عبىد الوزاق عن اسرائيل عن عبد الاعلى عن محمد بن الحنفية عن على ابن ابى طالب رضى الله عسه قال عدة المختلعة مثل عدة المطلقة.... عن

معمر عن الزهرى وقتادة قال ثلاث حيضات قال معمر قال الحسن والناس عليه.... عن ابى سلمى قال عدة المختلعة ثلاث حيض. (مصنف عبدالزاق ٦٢ ص ٥٠٠٤ بابعدة المختلعة مطبوعه بيروت طبع جديد)

بیان کرتے ہیں کہ خلع والی عورت کی عدت تین حیض ہیں۔امام عمر کہتے ہیں کہ امام حسن نے فرمایا: فقہاء کرام کا یہی مسلک ہے۔۔۔ ۔۔ جناب ابوسلمٰی کہتے ہیں کہ خلع والی عورت کی عدت تین حیض ہے۔۔۔

(۲) امام تر مذی رحمة الله علیه نے خلع والی عورت کی عدت کے بارے میں ان دونوں مذاہب کا ذکر کیا اور جن حضرات کا یہ خیال ہے کہ اس کی عدت ایک حیض ہے ان کا اختلاف دوسرے مذاہب کے مقابلہ میں کوئی مقام نہیں رکھتا۔ ملاحظہ ہو:

خلع والی عورت کی عدت کے بارے میں اہل علم حضرات
نے اختلاف فرمایا ہے۔ اکثر اہل علم کا کہنا ہے جن میں حضور
ضلافی الی الی الی علی کے صحابہ کرام وغیرہ شامل ہیں کہ خلع والی عورت کی
عدت مطلقہ کی عدت جیسی ہے۔ یہی قول جناب ثوری، اہل کوفہ،
امام محمد اور اسحاق کا ہے اور بعض اہل علم کہتے ہیں کہ جن میں حضور
ضلافی الی الی کے صحابہ کرام شامل ہیں کہ خلع والی عورت کی عدت
صرف ایک حیض ہے۔

واختلف اهل العلم في عدة المختلعة وقال اكشر اهل العلم من اصحاب النبي صَلِلْكُمُ اللَّهُ وغير هم ان عدة المختلعة عدة المطلقة وهو قول الثورى واهل كوفة وبه يقول احمد واسحاق وقال بعض اهل العلم من اصحاب النبي صَلِلْكُمُ اللَّهُ وَغيرهم عدة المختلعة حيضة.

(ترندی جام ۱۳۲۳ باب ماجاء فی انخلع مطبوعه مین شنخ د بلی)

## خلع کے متعلق چندامور

خلع سے جوطلاق واقع ہوتی ہے وہ طلاق بائنہ ہے جس کا ثبوت کتب احادیث میں موجود ہے لیکن بچھ لوگ اس سے واقع ہونے والی طلاق کو' طلاق رجعی' قرار دیتے ہیں ۔اس جگہ ایک قاعدہ ذکر کیا جاتا ہے ۔وہ سے کہ جوطلاق معاوضہ کی صورت میں دی جاتی ہے وہ'' بائنۂ' ہی ہوتی ہے۔

> عن حماد عن ابراهيم كل طلاق اخذ عليه جعل فهو بائن لايملك الرجعة قال محمد وبه ناخذ وهو قول ابي حنيفة رحمة الله عليه.

(كتاب الآثار ٢٠ اباب الخلع مطبوعه دائرة القرآن كراجي)

قال عبد الله ابن عمر عدتها عدة المطلقة اذا النخلع طلاق بعوض (مالك انه بلغه ان سعيد بن المسيب وسليمان بن يسار وابن شهاب كانوا يقولون عدة المختلعة مثل عدة المطلقة ثلاثة قروء) ان لم تكن حاملة اوائسة قال مالك في المفتدية انها لا ترجع الى زوجها الا بنكاح جديد لان طلاق الخلع بائن.

(زرقانی شرح موطاامام ما لکج ۳ص ۱۸۵ باب طلاق الختلعة )

جناب حماد جناب ابراہیم سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: ہر وہ طلاق جس کا پچھ معاوضہ لیا جائے وہ بائنہ ہوتی ہے اور اس میں رجوع کا اختیار نہیں رہتا۔ امام محر کہتے ہیں کہ اس پر ہمارا عمل ہے اور یہی قول امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا ہے۔

حفرت ابن عمر رضی الله عنها نے فر مایا کہ خلع والی عورت کی عدت مطلقہ کی عدت جیسی ہے کیونکہ خلع ایسی طلاق ہے جو مالی عوض میں دی گئی ہے۔ امام مالک بیان کرتے ہیں کہ حضرت سعید بن میتب، سلیمان بن بیار اور ابن شہاب کہا کرتے تھے کہ خلع والی عورت کی عدت مطلقہ کی مانند ہے یعنی تین حیض۔ بیاس وقت کہ وہ عالمہ یا ناامیدی کی عمر تک نہ پنجی ہو۔ امام مالک نے فر مایا کہ فدیہ معاوضة ) دے کر طلاق لینے والی اپنے خاوند کے پاس دوبارہ اس وقت تک نہیں آسکتی۔ جب تک وہ نکاح جدید نہ کرے کیونکہ طلاق ''بائن' ہوتی ہے۔

(٣) خُلع میں فتویٰ ای بات پر ہے کہ مرداور عورت جس قدر مال پر اتفاق کرلیں وہ جائز ہے۔امام محمد رحمۃ اللہ علیہ اس بارے میں فرماتے ہیں کہ خلع کا سبب بعنی ناراضگی اور حقوق کی عدم ادائیگی وغیرہ اگر عورت کی طرف سے ہو۔اس صورت میں مرد کے لئے بہتر یہ ہے کہ عورت سے اتن ہی رقم لے ، جس قدراس کا حق مہر مقرر کیا گیا تھا۔اس سے زیادہ لینا مکر وہ اور ناپندیدہ بات ہے لیکن ازروئے قضاء فیصلہ یہی ہوگا کہ جو طے ہوگیا وہی دینا پڑے گا۔صرف اللہ تعالیٰ کے زدیک بینا بینندیدہ ہواراگر زیادتی وغیرہ عورت کی بجائے مرد کی طرف سے ہوتو پھر مرد کے لئے بچھ بھی لینا ناپندیدہ امر ہے اور بی بھی از روئے قضاء درست اور عنداللہ ناپندیدہ ہوگا۔امام محمد رحمۃ اللہ علیہ کے ان مسائل کا اصل اور ما خذ حدیث یا ک ہے۔ملاحظ ہو:

عن عطاء عن ابن عباس ان رجلا خاصم امراته الى النبى ضَالَتُهُمُ اللَّهُ الله ما اخذت منه قالت نعم وزيادة قال النبى ضَلَلَتُهُ اللَّهُ الله ما الزيادة فلا.

(احكام القرآن جاص٣٩٣ زيرآيت وان هفتم ان لا يقيما حدود نُدالاية )

عبد الرزاق عن ابن جريح قال قال لى عطاء است امراة نسى الله ضَالِتُهُ فَقَالَت انى ابغض زوجى واحب فراقه قال فتردى اليه حديقته التى اصدقک و كان اصدقها حديقة قالت نعم وزيادة من مالى فقال النبى ضَالَيَّهُ الله على فقضى بذالك النبى فَلَا الله على الرجل فاخبر بقضاء النبى ضَالَتُهُ الله على الرجل فاخبر بقضاء النبى ضَالَتُهُ الله قَالَ قد قبلت قضاء النبى ضَالَتُهُ الله النبى ضَالَتُهُ الله قال قد قبلت قضاء النبى ضَالَتُهُ الله النبى ضَالَتُهُ الله الله قال قد قبلت قضاء النبى ضَالَتُهُ الله النبى النبي المُنالة النبى النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة النبي المنالة المنالة النبي المنالة النبي المنالة المنالة النبي المنالة النبي المنالة المنالة المنالة المنالة النبي المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة ال

(مصنف عبد الرزاق ج٢ ص٥٠٢ باب المفتدية بزيادة على صداقها مطبوعه بيروت طبع جديد)

جناب عطاء حفرت ابن عباس رضی الله عنهما سے بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نے اپنی بیوی کا جھڑ ارسول الله خطات بیان کرتے بارگاہ عالیہ میں عرض کیا۔ آپ خطات کیا ہے ایک کردے گی ؟ عرض کرنے تو نے جو بچھاس سے لیا ہے کیا وہ واپس کردے گی ؟ عرض کرنے تکی جی بلکہ اور زیادہ دیتی ہوں۔ حضور خطات کیا تھی جی بلکہ اور زیادہ دیتی ہوں۔ حضور خطات کیا تھی جی بلکہ اور زیادہ دیتی ہوں۔ حضور خطات کیا تھی جی اللہ اور زیادہ دیتی ہوں۔ حضور خطات کیا تھی جی اللہ اور زیادہ دیتی ہوں۔ حضور خطات کیا تھی جی بلکہ اور زیادہ دیتی ہوں۔ حضور خطات کیا تھی جی سکت خیاب

جناب ابن جرح بیان کرتے ہیں کہ مجھے حضرت عطاء نے یہ واقعہ سنایا کہ ایک عورت حضور ضلابطانی کی بارگاہ میں آئی اور کہنے گئی میں اپنے خاوند سے بخت ناراض ہوں اوراس سے چھٹکارا حاصل کرنا چاہتی ہوں۔حضور ضلابطانی کی گئی ارشاد فر مایا: کہ پھر اسے خاوند کووہ باغ واپس کر دوجواس نے حق مہر میں تجھے دیا تھا۔ اس مخص نے واقعتا ایک باغ ابنی بیوی کوحق مہر کے طور پردیا تھا۔ اس محض نے واقعتا ایک باغ ابنی بیوی کوحق مہر کے طور پردیا تھا۔ کہنے گئی جی اواپس کر دی ہوں اوراس کے ساتھ کچھ مزید مال بھی دینے کو تیار ہوں۔ اس پر حضور ضلاب کی گئی ہی جھے منظور ہے۔ حضور ضلاب کی گئی ہی تی جھے منظور ہے۔ حضور ضلاب کی گئی ہی تی جھے منظور ہے۔ حضور ضلاب کی گئی ہی تی جسے اس فیصلہ کی اطلاع ملی تو میں جدائی کا فیصلہ فرما دیا ۔ اسے جب اس فیصلہ کی اطلاع ملی تو میں جدائی کا فیصلہ فرما دیا ۔ اسے جب اس فیصلہ کی اطلاع ملی تو کہنے لگا میں نے سرکار دو عالم ضلاب کی ایک کے کہنے لگا میں نے سرکار دو عالم ضلاب کی ایک کے کہنے لگا میں نے سرکار دو عالم ضلاب کی ایک کے کہنے لگا میں نے سرکار دو عالم ضلاب کی ایک کے کہنے لگا میں نے سرکار دو عالم ضلابے کی کے کہنے لگا میں نے سرکار دو عالم ضلاب کی ایک کے کہنے لگا میں نے سرکار دو عالم ضلاب کی کا فیصلہ قبول کیا۔

ان دونوں روایات سے معلوم ہوا کہ اگر نافر مانی اور تفریق کا مطالبہ عورت کی طرف سے ہوتو مرد کے لئے دیئے گئے حق مہر سے زائد لیبانا پہندیدہ ہے۔

(٤) خُلع کے لئے حاکم کا ہونا ضروری نہیں ہے۔

عن على وعمر وعثمان وابن عمر وشريح و طاؤس والزهرى فى اخرين ان الخلع جائز دون السلطان وروى سعيد عن قتادة قال كان زياد اول

حفزت علی، عمر، عثان، ابن عمر، شرت کا و کا و کا در زہری فرماتے ہیں کہ خُلع حاکم وقت کے بغیر بھی جائز ہے۔ جناب سعید نے حضرت قادہ سے بیان کیا کہ زیاد وہ پہلاشخص ہے کہ جس نے

من ردالخلع دون السلطان ولا خلاف بين فقهاء الامصارفي جوازه دون السلطان وكتاب الله يوجب جوازه وهو قوله تعالى ولا جناح عليهما فيما افتدت به.

عاکم کے بغیر ضلع کورد کیا۔ ہر دور کے فقہاء کرام حاکم کے بغیر خلع کے وقوع پر متفق ہیں اور اللہ تعالیٰ کی کتاب بھی اس کے جواز کولازم کرتی ہے وہ بیآیت کریمہ ہے والا جناح علیه ما فیما افتدت به ان دونوں پرکوئی گناہ نہیں جبکہ عورت مردکوفد بیددے۔

(احكام القرآن ج اص ٩٥ سازيرآيت فلاجتاح)

الہذا قرآن کریم کی نص اور احادیث وآثار ہے معلوم ہوا کہ خلع کے لئے حاکم کا ہونا ضروری نہیں۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

# خلع میں کس قدر طلاقیں ہوسکتی ہیں؟

امام مالک نے ہمیں خردی ہمیں ہشام بن عروہ نے اپنے باپ سے وہ اسلمی لوگوں کے ایک مولی جمہان سے بیان کرتے ہیں اورام بکراسلمی سے بیان کرتا ہے کہ ام بکراسلمی نے اپنے خاوند سے خلع کیا عبداللہ بن اسید نے کہا کہ پھروہ دونوں میاں بیوی حضرت عثان بن عفان رضی اللہ عنہ کے پاس آئے اور اسی واقعہ کی خاطر آئے ۔ آپ نے فرمایا کہ خلع طلاق ہے۔ ہاں اگر اس میں جو مال مقرر کیا گیاوہ طلاق اس مال برہوگی ۔

امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارا میمل ہے کہ خلع طلاق بائنہ ہے اور اگر تین کی نیت کرے یا تین کا نام لے تو پھر خلع تین طلاقیں بن

# ٢٤٣- بَابُ الْخُلْعِ كُمْ يَكُوْنُ مِنَ الظَّلَاقِ

٥٥٠- أَخْبَرَ فَا مَالِكُ أَخْبَرَ نَا هِشَامٌ بَّنُ عُزُوةَ عَنُ آيِسُهِ عَنْ جُسمُهانَ مَوْلَى الْاَسُلَمِيَّيْنِ عَنْ أُمِّ بَكْرِنِ الْاَسُلَمِيَّةِ اَنَّهَا إِخْتَلَعَتُ مِنْ زَوْجِهَا عَبْدِ اللَّهِ ابْنِ ٱسَيْدٍ ثُمَّ اَتِهَا عُثْمَانَ بْنَ عَقَانَ فِي ذَالِكَ فَقَالَ هِي تَطْلِيْقَةً إِلَّا اَنْ تَكُونَ سَمَّتُ شَيْئًا فَهُو عَلَى مَا سَمَّتُ.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهٰذَانَأْخُذُ الْخُلْعُ تَطْلِيْقَةً بَائِنَةً إِلَّا الْخُلْعُ تَطْلِيْقَةً بَائِنَةً إِلَّا أَنْ يَكُونَ ثَلَا ثَا.

''خلع''کے بارے میں احناف اور شوافع کے درمیان اختلاف ہے۔ وہ یہ کہ احناف کے نزدیکے خلع ''طلاق بائنہ' ہے اور شوافع اس کو''فنخ نکاح'' کہتے ہیں لہٰذا ہم احناف کے نزدیکے خلع کے بعد طلاق واقع ہو علق ہے۔ جس طرح طلاق بائنہ کے بعد طلاق ہو سکتی ہے کین شافعی المذہب حضرات چونکہ اسے''فنخ عقد'' کہتے ہیں اس لئے ان کے نزدیک جب نکاح ختم ہو گیا تو اب طلاق کامحل ندر ہا۔ اس اختلاف کی تفصیل امام سرحسی نے درج ذیل بیان فرمائی ہے:

مارے نزدیک خلع طلاق بائنہ ہا اور امام شافعی کے قول کے مطابق یہ' فنخ نکاح' ہے۔ امام شافعی رضی اللہ عنہ اس کو حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت کرتے ہیں۔ امام شافعی سے ایک روایت یہ بھی ہے کہ انہوں نے تمام صحابہ کرام کے قول کی طرف رجوع کرلیا تھا۔ امام شافعی فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی نے فرمایا: 'السطلاق موتان طلاقیں دو ہیں'۔ اس کے بعد اللہ تعالی نے خلع کا ذکر فرمایا: فان طلقها فلا تعلی نے ذکر فرمایا اس کا ان دونوں سے کوئی تعلق نہ ہونے کی بنا پروہ' معترضہ' ہوا۔ اس طرح مفہوم یہ بنا کہ اگر کوئی شخص اپنی بیوی کو دوطلاقیں دے چکا ہے۔ اب تیسری طلاق دینا چاہتا ہے تو تیسری طلاق دینا چاہتا ہے تو تیسری طلاق دینے کے بعد وہ عورت حلالہ کے بغیراس کے لئے جائز نہ ہوگی۔ بخلاف ضلع کے کہ جس شخص نے اپنی بیوی سے طلاق دینا کے اب اسے طلاق دینے کی کوئی تخیات نہ ہونے کی وجہ سے طلاق واقع

نہ ہوگی کیونکہ خلع سے نکاح فٹنح ہو جاتا ہے اور نکاح فٹنح ہونے کے بعد طلاق نہیں ہوتی ۔ہم احناف کے نزدیک اپنے مسلک کی تائید میں وہ روایت ہے جوحضرت عبداللہ بن مسعود ،حضرت عمر اورعلی المرتضٰی رضی الله عنهم سے موقو فاَ اور مرفوعاً مروی ہے۔وہ بیہ کہ سر کار دوعالم ضَالَيْنَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَل ا پنی بیوی کو دوطلاقیں دے دی تھیں پھرخلع کیا تو وہ عورت اس پر مغلظہ ہو جائے گی' وہ اس سے نکاح نہیں کر سکے گا۔الا یہ کہ وہ کسی دوسری جگہ شادی کرکے فارغ ہوکراس کے پاس آنا جاہے۔امام شافعی رضی اللہ عنہ کے نزدیک صورت مذکورہ میں خاوند حلالہ کے بغیر نکاح کرنا جا ہے تو کرسکتا ہے کیونکہ ان کے نز دیکے خلع نسخ نکاح ہے اور نسخ نکاح سے طلاق ندہوئی جس کی وجہ سے وہ مغلظہ ندہوئی۔ (البيهوط ج٢ص ا ١٥-٢ اباب لخلع مطبوعه بيروت لبنان)

تو ا نقط دخلع ''الفاظ كنايييس سے ہاس لئے اسے بولنے والے كى مرادمعلوم كرنا يڑے كى جو قائل كى مراد ہوگى وہى معتبر ہو گى \_جىپيا كە' المبيوط' مىں ندكورە جگەپيالفا ظىخرىر ہيں:

> لانبه بمنزلة الفاظ الكناية وقدبين ان نية الثلاث تسع هناك وكذالك في الخلع.

كيونكه لفظ خلع الفاظ كناميرى طرح باوريه بيان موچكا ب کہان الفاظ میں تین طلاقوں کی نیت کرنے کی منجائش ہوتی ہے لہذا خلع میں بھی یہ تنجائش ہے۔

اسی بات کوامام محمد نے مؤطا کی فدکورہ روایت میں حضرت عثان عنی رضی الله عنہ سے بیان فرمایا: کہ ایک طلاق ہے اور اگر کوئی تشخص پہلفظ بول کر دویا تین طلاقوں کی نیت کرتا ہے وہ اتنی ہی واقع ہوجا ئیں گی۔اس کی دضاحت ہم کر چکے ہیں۔ طلاق کونکاح کےساتھ معلق کرنے کا بیان

امام ما لک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں مجبر نے حضرت ابن عمر رضی الله عنهما ہے بتایا وہ فرمایا کرتے تھے کہ جب کوئی مخص یوں کہتا ہے کہ میں جب فلاں عورت سے نکاح کروں وہ طلاق والی ہے تو وہ واقعی مطلقہ ہو جائے گی جب وہ اس سے نکاح کرے گا اور اگر اس نے اس عورت کوا یک طلاق یا دویا تین طلاقیں (معلق کر کے ) دیں تو وہ جیسے کہے گاولی ہی طلاق ہوگی۔امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارا

بھی یہی مسلک ہے اور امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا بھی یہی قول

امام ما لک نے ہمیں خبر دی کے سعید بن عمرو بن سلیم زرقی نے قاسم بن محمرے بتایا کہ ایک شخص نے حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے دریافت کیا کہ میں نے بوں کہدرکھا ہے کداگر میں فلال عورت سے شادی کروں تو وہ مجھ پر یوں ہے جیسے کہ میری والدہ کی بشت ہے۔حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: اگر تو اس سے شادی كرلے تو اس كے قريب مت جاناجب تك كه تو كفارہ ادا نه

٢٤٤- بَابُ الرَّجُلِ يَقُولُ إِذَا نَكَحُتُ فَلَانَةً فَهِيَ طَالِقٌ

١ ٥٥ - أَخْبَوَ نَا مَالِكُ ٱخْبَرَنَا مُجَبَّرُ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عُمَرَ ٱنَّهُ كَانَ يَقُولُ إِذَا قَالَ الرَّجُلُ إِذَا نَكَحْتُ فُكُنَّةً فَهِي طَالِقٌ. فَهِي كَذَالِكَ إِذَا نَكَحَهَا. وَإِنْ كَانَ طَلَّكَ قَهَا وَاحِدَةً أَوِاثْنَتَيْنِ أَوْ ثَلَا ثًا فَهُوَ كُمَا قَالَ قَىالَ مُحَدِّمَدُ وَبِهٰذَانَا حُدُوهُو قُولُ اَبِي حَنِيفَةً رَحْمَةً الله عَلَيْهِ.

٥٥٢ - ٱخْجَسَوَ نَا مَالِكُ عَنْ سَعِيْدَةٌ بُنِ عَمْرِو بْنِ سُكَيْمٍ إِلزُّ رَقِيِّ عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ أَنَّ رُجُلًا سَأَلَ عُ مَدَ أَبِنَ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَقَالَ إِنِّى قُلُثُ إِنْ تَزَوَّجْتُ فُلَانَةً فَهِيَ عَلَيَّ كَظَهْرِ ٱمِّي قَالَ ٱنْ تَزَوَّجْتَهَا فَلاَ تَقْرَبُهَا حَتِّي تَكُفُرُ.

کرے۔

قَالَ مُحَمَّدٌ وَبِهٰذَانَأْخُذُ وَهُوَ قُوْلُ آبِنَى حَنِيْفَةَ يَكُنُونُ مُنظَاهِرًا مِّنْهَا إِذَا تَزَوَّجَهَا وَلَا يَقْرَبُهَا حَتَّى يَكُفُورَ.

امام محمد رحمة الله عليه فرماتے ہيں كه جمارا اسى پرعمل ہے اور يہى قول امام ابوصنيفه رضى الله عنه كا ہے۔ وہ شخص ظہار كرنے والا ہو جائے گااس كئے وہ اس عورت كے قريب نہ جائے جب تك ظہار كا كفار وادان كر ل

باب میں مسئلہ یہ ذکر ہوا کہ اگر کوئی شخص کی عورت کی طلاق اس کے ساتھ نکاح کرنے کے ساتھ مشروط کرتا ہے تو شرط پائی جانے کی صورت میں طلاق ہوجائے گی۔امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کا اس مسئلہ میں اختلاف ہے جس کی بنیادا کی حدیث پاک ہے وہ یہ کہ حضور ضلاً کی ایک ارشاد فرمایا:"لا طلاق الا بعد النکاح و لا عتق قبل المملک یعنی طلاق صرف نکاح کے بعد ہے اور ملک سے قبل غلام یا لونڈی کو آزاد کرنانہیں' (مصنف ابن ابی شیبہ ج ص ۱۰۱) لہذا آپ ضلاق آپھی کے ارشاد کے پیش نظر نکاح سے قبل طلاق اور ملک سے قبل علاق العوم کی نو ملاق میں آئی ہی نہیں تو اس کو طلاق دینے کا معاملہ ہی غلط ہے لیکن احناف کے نزدیک طلاق اور عماق کو اگر ملک کی طرف مضاف اور منسوب کیا جائے تو ایسا کرنا درست ہے لہذا جب ملکیت آئے گی تو طلاق و عماق ہوجا کیں گے۔

طلاق وعمّاق کومِلک کی طرف منسوب کرنا درست ہے اور مِلک آجانے کے وقت بیرواقع ہوجائیں گے

عن حنظلة قال سئل القاسم و سالم عن رجل قال يوما اتزوج فلانة فهى طالق قال هى كما قال. . . . عبد الله بن عمر قال سالت القاسم عن رجل قال يوما اتزوج فلانة فهى طالق قال طالق.... وسئل عمر يوما اتزوج فلانة فهى على كظهر امى قال لا تزوجها حتى يكفر.... عن سويد بن نجيح الكندى قال سالت الشعبى عن رجل قال ان تزوجت فلانة فهى طالق قال الشعبى هو كما قال.

(مصنف ابن الى شيبه ج٥ص ١٩-٢٠ من كان يوقعه عليه فيلزمه الطلاق اذاونت مطبوعه دائرة القرآن كراحي)

حظلہ بیان کرتے ہیں کہ قاسم اور سالم سے ایسے مخص کے بارے میں یو چھا گیا جو کہتا ہے کہ جس دن میں فلاں عورت ہے شادی کروں وہ طلاق والی ہے۔ انہوں نے فرمایا وہ واقعی طلاق والی ہوجائے گی جیسا کہ اس نے کہا دیسا ہی ہوگا۔۔۔۔عبداللہ بن عمر کہتے ہیں کہ میں نے قاسم سے ایک شخص کے بارے میں دریافت کیا کہ وہ کہتا ہے کہ جس دن میں فلاں عورت سے شادی كرول وه طلاق والى ب \_فرمايا: وه اس دن طلاق والى موجائ گی۔حضرت عمرے یو حیصا گیا کہ کوئی کہتا ہے کہ جس دن میں فلال عورت سے شادی کروں ، وہ مجھ پر میری ماں کی پشت کی طرح ہے۔ فرمایا کہ پہلے کفارہ ادا کرے پھراس سے شادی کرے۔۔۔ سوید بن کیج کندی بیان کرتے ہیں کہ میں نے معنی سے یو چھا کہ ایک شخص کہتا ہے کہ اگر میں فلاں عورت سے شادی کروں تو وہ طلاق والی ہے یا جس دن میں فلاں عورت سے شادی کروں وہ اُ طلاق والی ہے توضعی نے جواب دیا جیسا اس نے کہاویہا ہی ہوگا۔ ابوسلمہ بن عبدالرحمٰن ہے روایت ہے کہ ایک شخص حضرت عمر بن خطاب رضی الله عند کے پاس آیا اور کہنے لگا کہ میں نے یوں کہا

عن ابى سلمة بن عبد الرحمن ان رجلا اتى عمر ابن الخطاب قال كل امراة اتزوجها فهي طالق

ثلاثا فقال له عمر فهو كما قلت .... عبد الرزاق عن معمر عن الزهري في رجل قال كل امراة اتزوجها فهيي طالق كل امة اشتريها حرة قال فهو كمما قال.... قال معمر فقلت اوليس قد جاء عن بعضهم انه قال لا طلاق قبل النكاح ولا عتاق الا بعد الملك قال انما ذالك ان يقول الرجل امراة فلان طالق وعبد فلان حر.

(مصنف عبدالرزاق ج٢ص ٢٦٦ باب الطلاق قبل النكاح مطبوعه مكتبه اسلامی بیروت)

عبىد الرزاق عن ابن جريح قال اخبرني عبد الحميد بن جبير انه كان عند ابن المسيب اذ جاء ٥ رسىول عمرو بن عبد العزيز فقال كيف ترى في رجل قبال امراتسي طبالق وكل امراة انكحها فهي طالق فقال ابن المسيب ان كان حنث فامراته طالق واماما لم ينكح فلا طلاق حتى ينكح.

(مصنف عبدالرزاق ص ١٩٨٨ باب الطلاق قبل النكاح)

ہواہے اس کا کیا تھم ہے " ہروہ عورت جس سے میں شادی کروں وہ تین طلاقوں والی ہے'؟۔حضرت عمرنے اسے فر مایا: اس کا حکم وہی ہے جیا کو نے کہا ہے۔۔۔۔ جناب زہری کہتے ہیں کو اگر کسی سخص نے کہا کہ ہروہ عورت جس سے میں شادی کروں وہ طلاق والی ہے اور ہروہ لونڈی جس کو میں خریدوں وہ آزاد ہے۔ (اس کا کیا علم ہے؟) جناب زہری نے فرمایا جیسا کہا ویسا ہی تھم ہے۔۔۔۔معمر کہتے ہیں کہ میں نے کہا کیا چھلوگوں سے سے مکم بھی آیا ہے کہ نکاح سے قبل طلاق نہیں اور ملک کے بغیر آزاد کرنا نہیں ہے۔ انہوں نے کہا اس کی صورت سے ہے کہ کوئی مخص یوں کے کہ فلاں آ دمی کی بیوی مطلقہ ہے اور فلاں غلام آ زاد ہے (یعنی اجنبی غلام یا اجنبی کی بیوی کوآزاد کرے یا طلاق دے )۔

عبدالرزاق نے ابن جرت کے سے روایت کی اس نے کہا مجھے عبد الحميد بن جبير نے بتايا كه ميں حضرت ابن المسيب كے ياس بیٹا تھا کہ حضرت عمر بن عبدالعزیز کا ایک ایکی آیا اور عرض کرنے لگا۔ایسے مخص کے بارے میں آپ کیا فرماتے ہیں جس نے رہے کہہ رکھا ہے میری بیوی کو طلاق اور ہراس عورت کو طلاق کہ جس سے میں نکاح کروں حضرت ابن المسیب نے فرمایا: اگر وہ حانث ہوگیا تواس کی بیوی کوطلاق ہوگئی ہے اور اگر اس نے کسی عورت سے ابھی نکاح نہیں کیا تو تب تک طلاق نہ ہوگی جب تک نکاح نہ کرےگا۔

جليل القدر صحابه كرام اور تابعين عظام مثلاً عمر بن خطاب ،عبدالله بن عمر ،سعيد بن المسيب ،سالم ،امام شعبی ، زهری اور قاسم وغیرہ کا یہی مسلک ومشرب ہے کہ طلاق اور عماق کی اضافت اگر ملک کی طرف کی جائے تو بید درست ہے اور ملک کے یائے جانے کے وقت طلاق بھی اوراعتاق بھی واقع ہو جائیں گے۔ جناب سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ سے منقول آخری اثر میں لفظ'' حسنت'' اسی ملک نکاح کی طرف رہنمائی کرتا ہے مقصد رہے ہے کہ اگر چہ بونت تعلیق یا بونت گفتگو ملک موجود نہیں لیکن جونہی ملک آئے گی تو اس کے ساتھ معلق بات واقع ہوجائے گی ۔ان آثار کے بارے میں اگر کوئی یہ کہے کہان میں ملک کے ساتھ منسوب یا معلق کرنے کا کوئی ذ کرنہیں لہذا پہ قیدا بی طرف سے لگائی گئی ہے۔اس کا جواب ایک تو یہی ہے کہ حضرت سعید بن میتب کی روایت میں'' حسن ''مراد ملکِ نکاح بھی ہےاور دوسرا جواب یہ کہ ہم ایک ایسااٹر ذکر کر دیتے ہیں جس میں ملک کے ساتھ معلق کا بھی ذکر ہے۔ ملاحظہ ہو:

ذالك اذا قال فلانة طالق لا يقول ان تزوجها.

وفی الاستذکار قیل لابن شهاب الیس قد جاء استذکار میں ہے کہ جناب ابن شہاب کو کہا گیا کیا ایسانہیں لا طلاق قبل النكاح و لا عتق قبل الملك قال انما بيك مطلاق ثكاح سے يميل بيس موتى اور آزادى ملك سے بل بيس ہوتی ؟ فرمایا اس کی صورت یہ ہے کہ جب کوئی شخص کہتا ہے فلاں (جو ہرائتی ذیل بیمتی جے ص ۳۱۸ مطبوعہ حیدر آباد دکن باب عورت کو طلاق ہے۔ بین نہ کیے کہ اگر میں فلال عورت سے شادی

کروں۔الخ

المختلعه لا يلحقها الطلاق)

مطلب یہ ہے کہ ایک شخص کسی بیگانی عورت کو یا بیگانے غلام کو کہتا ہے کہ تجھے طلاق ہے یا تو آزاد ہے۔اس صورت میں نہ بیگانی عورت کو طلاق ہوگی اور نہ ہی بیگانی عورت کو کہنے والا نہ ما لک عورت کو طلاق ہوگی اور نہ ہی بیگانی غورت کو کہنے والا نہ ما لک (ملک بضعہ ) ہے اور نہ ہی غلام کے رقبہ کا مالک ہے اور اگر اس نے طلاق یا آزادی کو ملک بضعہ یا ملک رقبہ کی طرف مضاف کر کے کہا کہ اگر میں فلاں عورت سے شادی کروں ۔ یعنی اس کی ملک بضعہ کا مالک بن جاؤتو اس کو طلاق ہے تو بیے طلاق ہو جائے گی ۔ یو نہی اگر یہ کہا کہ فلاں غلام کو اگر میں خریدوں ، یعنی اس کی ملک رقبہ کا مالک بن جاؤتو وہ آزاد ہے تو خرید نے کے ساتھ ہی وہ غلام آزاد ہو جائے گا۔

یمی فتوی جناب مکول اور امام ابو صنیفه رضی الله عنهما کا ہے۔ان کے اصحاب کا بھی یمی مسلک ہے۔عثان کیثی ،اوزاعی اور ثوری سے بھی یہی منقول ہے ۔''موطا امام مالک'' میں روایت ہے کہ حضرت عمر، ابن عمر،عبداللہ بن مسعود، سالم بن عبداللہ، قاسم بن محمہ، سلیمان بن بیاراورابن شہاب زہری فرماتے تھے: کہ جب کوئی شخص میشم اٹھا تا ہے کہ میں اپنی ہونے والی بیوی کوطلاق دینے کی قشم اٹھاتا ہوں۔اس کے بعدوہ حانث ہو گیا تو اس کے لئے وہ طلاق لازم ہو جائے گی ، جب اس عورت سے وہ نکاح کرے گا اور تمام محدثین کامتفق علیہ ہے کہ نذر کی صحت کا تعلق ملک کے ساتھ ہے۔مثلاً ایک شخص کہتا ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ نے مجھے کہیں سے ایک ہزار روپیہ عطا فر مایا تو اس میں سے ایک سوروپیہ میں صدقہ کروں گا اور یہ بات وہ قسمیہ کہتا ہے۔ ایک اور روایت بی بھی ہے کہ نذر ماننے والے نے جب نذر کی اضافت ملک کی طرف گی۔اگر ہرنذر مانتے وقت وہ چیز اس کی ملک میں نتھی۔مثلاً اپنی لونڈی سے کہتا ہے کہ اگرتو بچہ جنے تو وہ آزاد ہے۔اس صورت میں اگر اس لونڈی نے بچہ جنا،تو وہ آزاد ہو جائے گا۔اگر چہ بوقت نذروہ اس بچہ کا مالک نہ تھا۔ای طرح جس شخص نے طلاق یا آزادی کو ملک کی طرف مضاف کیا۔ بیدرست ہے اور ملک آنے پراس کا وقوع ہوگا۔ کو بوقت کلام وہ ما لک نہیں ہے۔امام طحاوی نے ''مشکل الحدیث'' میں لکھا کہ حضور ﷺ نے عمر بن خطاب کوفر مایا کہ درختوں کے تنے اینے پاس رکھ لے اور ان کے پھل صدقہ کر دے۔اس روایت نے اس بات پر دلالت کی ہے کہ بیعقد جائز ہوا حالانکہ حفزت عمر بن خطاب رضی اللہ عنداس وقت ان درختوں کے بھلوں کے مالک نہ تھے بلکہ کھل بعد میں لگے اور اتار نے پر ملک میں آئے اور تمام فقہاء کرام نے اس پراتفاق کیا ہے کہا گرکوئی شخص اپنے تیسرے جھے مال کی وصیت کرتا ہے تو اس تیسرے جھے کا اعتبار وصیت کے وقت موجود مال پر نہ ہوگا بلکہ شخص مذکور کے انتقال کے وقت تیسرے جھے مال کا اعتبار ہوگا۔ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''تم میں سے کوئی وہ بھی ہے ، جو کہتا ہے کہ اے اللہ! میں تجھ سے عہد کرتا ہوں کہ اگر تونے مجھے مال عطا فرمایا تو میں اس میں سے صدقہ کروں گا''۔اللّٰد تعالیٰ کا بیارشاد اور بندے کا بیعہدمسّلہ زیر بحث کی مثال اورنظیر بن سکتا ہے ۔وہ بیہ کہ ایک شخص کہتا ہے کہ اگر میں فلاں عورت سے نکاح کروں یا فلاں غلام کوخریدوں تو اس عورت کوطلاق ہے یا وہ غلام آزاد ہے۔

(جو ہرائتی برحاشیہ پہنی شریف ج مص ۱۳۱۹ باب الطلاق قبل النکاح)

نوٹ: دوسری روایت میں امام محرر حمۃ اللہ علیہ نے حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے ایک مسئلہ جس کوظہار کہتے ہیں ذکر کیا ہے۔
اس مسئلہ کی باب کے ساتھ مناسبت وموافقت یوں ہے کہ کہنے والے نے طلاق کی طرح ظہار کے الفاظ بھی الی عورت کے لئے کہ،
جو ابھی اس کے نکاح میں نہیں آئی تھی بلکہ نکاح میں آنے کے ساتھ اس کو معلق کیا لہذا بوقت گفتگو دونوں مسئلے ملک کی طرف مضاف
ہوئے۔اگر چہاس وقت ملک موجود نہ تھی اس لئے جب طلاق کو ملک کی طرف مضاف کیا تو ملک آنے پر طلاق ہوجائے گی اس طرح ظہار کو بھی جب ملک آنے کے ساتھ معلق کیا تو ملک آنے پر اس کا اثر فورا نظا ہر ہوجائے گا۔فاعتبر وا یا اولی الابصاد

رہ ہرر بات ماہ مرر ہاری باہدر ایک یا دوطلاقیں ملنے کے بعد عورت کاکسی دوسرے خاوند سے شادی کرنا اور پھر پہلے سے نکاح کرنے کا بیان

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں سلیمان بن بیار اور سعید

بن میتب سے جناب زہری نے خبر دی ۔ وہ حضرت ابو ہریرہ سے

بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ

سے بو چھا ایک محض اپنی بیوی کو ایک یا دو طلاقیں دے دیتا ہے اور
پھر اسے چھوڑ دیتا ہے ۔ (بعنی رجوع نہیں کرتا) وہ اپنی عدت گزار

لیتی ہے اور پھر دوسرے محف سے نکاح کر لیتی ہے پھر دوسرا خاوند

فوت ہو جاتا ہے یا اسے طلاق دے دیتا ہے عدت کے بعد یہی

عورت پہلے خاوند سے نکاح کر لیتی ہے تو اب یہ عورت کنی طلاقوں

کی حقد ارہے؟ یا اس کا خاوند اسے اب کتنی طلاقیں دے سکتا ہے؟

حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے فرمایا: جتنی باتی رہ گئی تھیں

تنی دیے کاما لک ہے۔

امام محمد کہتے ہیں کہ اس پر ہمار اعمل ہے لیکن امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جب کوئی عورت دوسرے خاوند سے ہم بستری کر لینے کے بعد فارغ ہوکر پہلے خاوند کے عقد میں آجاتی ہے تو وہ طلاق جدید کے ساتھ آتی ہے یعنی تین مستقل طلاقوں کی وہ ۔ حقد اربن کر آتی ہے ۔ ابن صواف کی اصل میں ہے اور یہی قول ۔

حضرت ابن عباس اورا بن عمر رضی الله عنهم کا ہے۔

٢٤٥- يَابُ الْمَرْأَةِ يُطَلِّقُهَا زَوْجُهَا تَطْلِيْقُهَا زَوْجُهَا تَطْلِيْقَتَيْنِ فَتَزَوَّجُهَا تَطْلِيْقَتَيْنِ فَتَزَوَّجُهَا الْإَوَّلُ ثُمَّ يَتَزَوَّجُهَا الْإَوَّلُ

مَن يَسَادِ وَسَعِنْ فَا مَالِكُ الْخُبَرُ فَا الزُّهْرِيُّ عَنْ سُلَيْمَانَ بَن يَسَادِ وَسَعِنْ فَ أَلَكُ الْخُبَرُ فَا الزُّهْرِيُّ عَنْ الْمِي هُرُيْرَةَ اَنَّهُ السَّهُ فَتَى يَسَادِ وَسَعِنْ فِي الْمُسَيَّبِ عَنْ آبِي هُرُيْرَةَ اَنَّهُ السَّهُ فَتَى يَعْلَ الْمُرَاتَةُ وَلَمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنَالِي الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ

قَالَ مُحَمَّدُ كَابِهِ ذَا نَأْخُذُ فَامَّا اَبُوْ حَنِيْفَةَ فَقَالَ اِذَا عَادَثَ إِلَى الْآوَلِ بَعْدَ مَا دَخَلَ بِهَا الْآخُرُ عَادَثُ عَادَثُ عَادَثُ عَادَثُ عَادَثُ عَادَثُ عَادَثُ عَادَثُ عَالَى طَلَاقٍ جَدِيْدٍ ثَلَاثٍ تَطْلِيْقَاتٍ مُسْتَفَلَاتٍ وَفِي عَلَى طَلَاقٍ مَسْتَفَلَاتٍ وَفَى اللّهُ اَنِي عَبَّاسٍ وَابْنِ عُمَرَ اللّهُ تَعَالِى عَنْهُمْ.

کوئی عورت جب اپنے خاوند سے طلاق لے کرعدت گزار لیتی ہے اور پھر کسی اور مخص سے عقد کرنے کے بعد وہاں سے بھی فارغ ہو جاتی ہے اور فراغت کے بعد پھر پہلے خاوند کے ساتھ سلسلۂ زوجیت میں نمسلک ہو جائے تو اب اس عورت کوموجودہ خاوند طلاق دینا چاہے تو اسے کتنی طلاقیں دینے کا اختیار ہے؟ اس کی چندصور تیں بنتی ہیں: (1) پہلے خاوند نے تین طلاقیں دے کرفارغ کیا تھا۔

- (٢) يملے خاوندنے ايك طلاق دى تھى۔
- (٣) ہرماہ ایک طلاق دے دیا کرتا تھا۔
- (٤) صرف دوطلاقیس بیک وقت دیں یا دو ماہ میں ایک ایک طلاق دی۔

ان مختلف صورتوں میں پہلی صورت میں تمام حضرات کا اتفاق ہے کہ جب مطلقہ عورت پھر پہلے خاوند کے پاس آئے گی تو اب مستقل تین طلاقوں کی حقدار بن کر آئے گی لیکن بقیہ صورتوں میں اختلاف ہے۔ جس کا خلاصہ بیر ہے کہ اگر تین سے کم طلاقیں دے کر پہلے خاوند نے فارغ کر دیا پھر حلالہ کے بعدای کے پاس واپس آگی تو جتنی طلاقیں دے چکا تھا۔ اب وہ ہاتھ سے نکل گئیں اور جو باقی تھیں، وہی دینے کا اختیار رکھتا ہے۔ بیر مسلک حضرت علی المرتضی ، حضرت عمر، حضرت معاذ بن جبل ، حضرت ابی بن کعب، حضرت عمران بن حصین ، حضرت ابو ہر یرہ اور امام محمد رضوان اللہ علیہ ما جمعین کا ہے۔ دوسرا مسلک بیر ہے کہ پہلا خاوند جتنی طلاقیں دے چکا ، وہ ختم ہوگئیں ۔ اب عورت نئے اختیارات اور ملکیت لے کر آئی ہے لہذا وہ اب تین مستقل طلاقوں کی حقد ار ہے۔ یہ مسلک خضرت عبد اللہ بن عمر، حضرت عطاء ، قاضی شرح ، ابر اہیم ، میمون بن مہران اور امام ابو حنیفہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کا سے سے سے کہ بیران اور امام ابو حنیفہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کا سے سے کہ سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر سے بھر

قارئین کرام! ایک حفی ہونے کے نامطے ہے ہمیں امام اعظم ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ اور آپ کے شاگر دوں میں سے خاص کرامام محمد اور قاضی ابو یوسف کے درمیان اگر کسی اجتہادی مسئلہ میں اختلاف ہوتو اولیت علی الاطلاق امام صاحب کے قول کی ہوتی ہے۔ اس طرح اگر دیگر ائمہ مجتہدین اور امام اعظم کے درمیان کسی مسئلہ میں اختلاف ہوتو ہم اس وقت تک امام ابوصنیفہ کے قول کونہیں چھوڑتے ، جب تک آپ کا اس سے رجوع کرنا ثابت نہ ہواور اگر کسی مسئلہ کے بارے میں آپ کی طرف سے دلائل بھی مذکور ہوں اور ساتھ ہی ساتھ رجوع ثابت نہ ہوتو ہم احناف ان کے قول پڑمل کرتے ہیں۔ مسئلہ زیر بحث میں چونکہ امام محمد اور امام اعظم کا اختلاف خود امام محمد نے بیان کیا اس لئے ہم امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے مسلک کی تائید میں چھا حادیث پیش کرتے ہیں:

امام محرکہ جی بیں کہ امام ابوضیفہ نے جناب مادسے خبر دی کہ ابین سعید بن جبیر نے بیان کیا فرمایا کہ میں حضرت عبداللہ بن عتبہ بن مسعود کے پاس بیٹھا ہوا تھا۔ اچا تک ایک اعرابی آیا اور پوچھے لگا کہ ایک شخص نے اپنی بیوی کو ایک یا دوطلا قیں دے دیں پھراس کی عدت ختم ہوگئی اور اس نے کسی اور سے شادی کر لی ۔ شادی کے بعد اس سے ہم بستری کی پھراس فاوند کا انتقال ہو جائے یا وہ اس عورت کو طلاق دے وے اور اس انتقال یا طلاق کی عدت بھی اس عورت کو طلاق دے وے اور اس انتقال یا طلاق کی عدت بھی اس عورت نے پوری کر لی پھر پہلے خاوند نے اس سے منادی کا ارادہ کیا تو یہ عورت اب اس کے پاس نکاح میں آنے کے بعد کتنی طلاقوں کی حقد ارہوگی ؟ عبد اللہ بن عتبہ بن مسعود نے فرمایا: بعد کتنی طلاقوں کی حقد ارہوگی ؟ عبد اللہ بن عتبہ بن مسعود نے فرمایا: کہا سے دین جبیر! تم اس کا جواب دو پھر فرمایا کہ حضرت عبد اللہ بن عباس اس بارے میں کیا فرماتے ہیں؟ جناب سعید بن جبیر کہتے ہیں کہ میں نے کہا کہ وہ (ابن عباس) میہ کہتے ہیں کہ نیا نکاح پہل

محمد قال اخبرنا ابوحنيفة عن حماد عن سعيد بن جبير قال كنت جالسا عند عبد الله ابن عتبة بن مسعود اذ جاء ٥ رجل اعرابي ليساله عن رجل طلق امراته تطليقة او تطليقتين ثم انقضت عدتها فتزوجت زوجا غيره فدخل بها ثم مات عنها اوطلقها ثم انقضت عدتها واراد الاول ان يتزوجها على كم هي عنده قال فقال لي اجبه ثم قال مايقول ابن عباس فيها؟ قال فقلت له يهدم الواحدة والثنتين والشلاث قال سمعت من ابن عمر فيها شيئا قال فقلت لاقال اذا لقيته فاسئله قال فلقيت ابن عمر رضى الله عنهما فسالته عنها فقال فيها مثل قول ابن عباس رضى الله عنهما قال محمد وبهذا كان ياخذ ابوحنيفة رحمة الله عليه واما في قولنا فهو على ما ابوحنيفة رحمة الله عليه واما في قولنا فهو على ما

بقى من طلاقها اذا بقى منه شيىء وهو قول عمرو على ابن ابى طالب ومعاذ ابن جبل وابى بن كعب وعمران بن حصين وابى هريرة رضى الله عنهم. (كتاب الآثارص٠٠١ ـ ١٠١ باب من طلق ثم تزوجت امرأة الخ مطبوع دائرة القرآن كراچى)

ایک طلاق یا دو طلاقیں یا تمین طلاقیں سب کوختم کر دیتا ہے پھر
انہوں نے مجھ سے پو چھا کیا تو نے اس بارے میں حضرت عبداللہ
بن عمر سے بھی پھی تن رکھا ہے۔ میں نے عرض کیا نہیں فر مایا: اچھا جب ان سے ملاقات ہوتو اس بارے میں ضرور دریافت کرنا۔
جب ان سے ملاقات ہوتو اس بارے میں ضرور دریافت کرنا۔
فرماتے ہیں کہ میری پھر حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے ملاقات ہوئی تو میں نے یہ مسئلہ ان سے دریافت کیا تو انہوں نے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کے موافق ہی فرمایا۔ امام محمد حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کے موافق ہی فرمایا۔ امام محمد خاوند صرف اتن ہی طلاقوں کا مالک ہے جو باتی رہ گئی تھیں۔ (یعنی فاوند صرف اتن ہی طلاقوں کا مالک ہے جو باتی رہ گئی تھیں۔ (یعنی اگرایک دے چکا تھا تو اب دود ہے سکتا ہے اوراگر دود سے چکا تھا تو اب صرف ایک دے سکتا ہے) یہی قول حضرت عمر علی بن ابی طالب ، معاذ بن جبل ، ابی بن کعب ، عمران بن حصین اور ابو ہریرہ طالب ، معاذ بن جبل ، ابی بن کعب ، عمران بن حصین اور ابو ہریرہ طالب ، معاذ بن جبل ، ابی بن کعب ، عمران بن حصین اور ابو ہریرہ طالب ، معاذ بن جبل ، ابی بن کعب ، عمران بن حصین اور ابو ہریرہ طالب ، معاذ بن جبل ، ابی بن کعب ، عمران بن حصین اور ابو ہریرہ طالب ، معاذ بن جبل ، ابی بن کعب ، عمران بن حصین اور ابو ہریرہ طالب ، معاذ بن جبل ، ابی بن کعب ، عمران بن حصین اور ابو ہریرہ طالب ، معاذ بن جبل ، ابی بن کعب ، عمران بن حصین اور ابو ہریرہ طالب ، معاذ بن جبل ، ابی بن کعب ، عمران بن حصین اور ابو ہریہ طالب ، معاذ بن جبل ، ابی بن کعب ، عمران بن حصین اور ابو ہریہ طالب ، معاذ بن جبل ، ابی ہو باقی میں کو سے ۔

## امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے مذہب پر دلائل

عن ابن عمر رضى الله عنهما قال اذا طلق الرجل امراته تطليقة او تطليقتين ثم تزوجها رجل اخرشم تزوجها هو بعد قال تكون على طلاق مستقل.... عن ابن عباس رضى الله عنهما فى الرجل يطلق تطليقتين ثم يتزوجها رجل اخر فيطلقها او يموت عنها فيزوجها الزوج الاول قال فتكون على طلاق جديد ثلاث وروى عن على رضى الله عنه.

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت ہے۔آپ نے فرمایا: کہ جب کوئی شخص اپنی بیوی کو ایک یا دو طلاقیں دے کر فارغ کر دیتا ہے عدت گزرنے کے بعد پھراس عورت سے کوئی اور شخص نکاح کر لیتا ہے۔ (اس سے فارغ ہونے کے بعد) پھر وہی بہلا خاونداس عورت سے شادی کر لیتا ہے تو فرمایا: کہ اب بیعورت مستقل نئی طلاقوں کی مالک ہوگی ۔۔۔۔۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے منقول ہے۔آپ نے ایسے خص کے بارے میں فرمایا جس نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دے کر فارغ کر دیا ہو پھر عدت گزرنے کے بعد اس عورت کو طلاق دے کر فارغ کر دیا یا اس مرد کا اس نے بھی اس عورت کو طلاق دے کر فارغ کر دیا یا اس مرد کا انتقال ہو گیا۔ عدت طلاق یا عدت وفات گزرنے کے بعد اس عورت سے بہلا خاوند نکاح کر سے تین طلاقوں کی حقد ار ہوگی۔ حضرت علی الرضیٰی رضی اللہ عنہ سے بھی طلاقوں کی حقد ار ہوگی۔ حضرت علی الرضیٰی رضی اللہ عنہ سے بھی الیسے ہی مردی ہے۔

حضرت عبدالله بن عمر اور حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهم سے بھی یہی مذکور ہے کہ یہ عورت پھر سے مستقل تین طلاق کی

ذكر فيه عن ابن عمر وابن عباس انها تكون على طلاق مستقل قلت وبه قال عطاء وشريح

وابراهيم وميمون ابن مهران وابو حنيفة وابويوسف و كذا في الاستذكار.

يهدم الزوج من الطلاق مطبوعه حيدرآ باددكن)

عن ابن عباس وابن عمر قالا رضي الله عنهما هي عنده على طلاق جديد.... وكيع عن شعبة عن الحكم عن ابراهيم قال هي عنده على ثلاث.... عن حجاج عن طلحة عن ابراهيم ان اصحاب عبد الله كانوا يقولون يهدم الواحدة والثنتين كما يهدم الثلاث.... حدثنا ابن علية عن داود عن شعبي عن شريح قال على طلاق جديد وعلى نكاح جديد. (مصنف ابن ابی شیبه ۲۵ م ۱۰ امن قال هی عنده علی طلاق جدید)

حقدار ہوگی ۔ میں کہتا ہوں کہ اس حکم کے قائل جناب عطاء شریح، ابراهيم، ميمون بن مهران ابوحنيفه اور ابو يوسف رضوان الله عليهم (بیبق و جو ہرائتی برحاشیہ بیبق شریف ج عص ۳۲۵ باب ما الجمعین بھی ہیں۔ استذکار نامی کتاب میں بھی اس طرح لکھا ہوا

حضرت عبد الله بن عباس اور عبد الله بن عمر رضى الله عنهم دونول حضرات نے فرمایا: کہ عورت جب پھر سے پہلے خاوند کے پاس آئے گی تو وہ نئی طلاق کی حقدار ہو کر آئے گی ۔۔۔۔ جناب وکیج نے جناب شعبہ سے وہ حکم سے اور وہ ابراہیم سے بیان کرتے ہیں کہ جناب ابراہیم نے فرمایا: وہ اب اس کے پاس تین طلاقوں کی حقدار بن كرآئى ہے۔۔۔۔ جناب طلحہ سے جناب حجاج، وہ ابراہیم سے اور جناب ابراہیم ،حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عنه کے اصحاب سے بیان کرتے ہیں کہوہ تمام حضرات کہا کرتے تھے کہ پہلے خاوند کے ساتھ پھر سے پہلی عورت کا نکاح ایک اور دو طلاقوں کو اس طرح ختم کردیتاہے جس طرح تین طلاقوں کوختم کر دیتا ہے۔۔۔۔ ہمیں ابن علیہ نے جناب داؤد سے اور انہیں شعبی نے جناب شریح سے بتایا کہوہ فرماتے ہیں کہ بیعورت جدید طلاق اورجدیدنکاح سے آئی ہے۔

نوٹ: امرأةِ رفاعہ کے بارے میں تفصیل گزر چکی ہے۔ تین طلاقوں کے بعد عدت گزرنے پر انہوں نے عبد الرحمٰن بن زبیر سے شادی کی پھران کی کمزوری کی شکایت حضور ﷺ کے گئے گئے گئے گئے ہے گی۔ بیرحدیث امام شافعی رضی اللہ عنہ نے بھی قبول فر مائی اور بیرحدیث مشہور ہے۔ایس حدیث کے ذریعہ قرآن کریم پرزیادتی بالا تفاق جائز ہے۔ ملاجیون رحمۃ الله علیہ نے اس حدیث پاک سے دومسئلے مستبط فرمائے جودرج ذیل ہیں:

> وهذا الحديث مع انه يندل على اشتراط الوطى لعبارة النص فكذا يدل على محلية الزوج الشانى باشارة النص وذالك لانه عليه السلام قال لها اتريدين ان تعودي الى رفاعة ولم يقل اتريدين ان تنتهي حرمتك والعود هو الرجوع الى الحالة الاولى وفي المحالة الاولى كان الحل ثابتا لها فاذا عادت حالة الاولى عادالحل وتجدد باستقلاله واذا ثبت بهذا النص الحل فيما عدم فيه الحل وهو البطلقات الثلاثة مطلقا ففيما كان الحل ناقصا وهو

بیر حدیث یاک عبارہ النص کے ذریعہ جہاں وطی کی شرط پر دلالت کرتی ہے۔ای طرح اس بات پر اشارۃ الص کے ذریعہ ولالت کرتی ہے کہ زوج ٹانی نے پہلے خاوند کے لئے ممل حلال کر دی ہے۔ یہ اس طرح کہ حضور خطا میا ﷺ کے اس عورت کوفر مایا: كه كيا تو واپس رفاعه كے ياس جانا جائتى ہے؟ آپ نے بير ندفر مايا کہ کیا تو جا ہتی ہے کہ تیری حرمت ممل ہو جائے؟ اور ' عود' پہلی مالت کے پھر سے بحال ہو جانے کا نام ہے اور پہلی مالت میں اس عورت کے لئے حلت ثابت تھی اور جب دوبارہ پہلی حالت لوث آئی تو حلت بھی لوٹ آئی اورمستقل طور برنی حلت آئی۔ جب ما دون الشلاث اولى ان يكون الزوج الثانى متمما النفس سے يه بات ثابت ہوگئ كه وہاں بھى ملت پھر سے آجاتى للحل الناقص بالطريق الاكمل. ہے جہاں بالكل ختم ہو چكى تقى لينى تين طلاقوں كى صورت ميں تو

(نور الانوارص ٢٠ حكم الخاص محلية الزوج الثاني بحديث العسيلة مطبوعه اليج ايم سعيد كميني كراجي)

المان سے بید بات ہا ہوی کہ وہاں کی صف پر سے ہجاں ہاں کے سے بید بات ہا ہوی کی تین طلاقوں کی صورت میں تو دہاں جہاں حل ناقص ہو یعنی تین طلاقوں سے کم طلاقیں دی گئی ہوں وہاں جہاں حل ناقص ہو یعنی تین طلاقوں سے کم طلاقیں دی گئی ہوں وہاں بطریقہ اولی دوسرا خاوند حل ناقص کو کممل کرنے والا بے گا۔

حضرت ملاجیون رحمۃ اللہ علیہ کا استدلال آپ نے ملاحظہ فر مایا۔ اس میں انہوں نے دویا تین بڑی اہم با تیں بیان فر ما کیں۔
اوّل یہ کہ حضور ضلاتی کی تینے جناب رفاعہ کی ہوی کو واپس لوٹے کا بو چھانہ یہ کہ تیری حرمت ختم ہوجائے۔ اگر دوسری بات ہوتی تو مطلب یہ نکلٹا کہ پہلے والی حرمت ختم ہوجاتی لیکن حل جدید کا اس حدیث سے استدلال درست نہ رہتا۔ اس لئے جوآپ نے فر مایا اس کا مقصد یہ ہوا کہ عورت جب پہلے خاوند کے پاس آتی ہو حل مستقل لے کرآتی ہے۔ گویا زوج ٹانی زوج اول کے لئے تجدید حل کا مقصد یہ ہوا کہ عورت جب پہلے خاوند کے پاس آتی ہو حل مستقل لے کرآتی ہے۔ گویا زوج ٹانی زوج اول کے لئے تجدید حل یہ اس کر دیا گا۔ دوسری بات جو ملاجیوں رحمۃ اللہ علیہ نے بیان فر مائی وہ یہ کہ اگر پہلے خاوند نے تین طلاقیں دے کرعورت کو فارغ کر دیا ہو تھا جو طلاقوں میں نہایت خت اور قوی طریقہ ہے۔ اگر اس بخت طریقہ سے فارغ کرنے کے بعد دوسرا خاوند حل جدید پیدا کر دیتا ہے تو کیا وجہ ہے کہ ناقص اور کم زوطلاق کی صورت میں وہ حل جدید پیدا نہ کر سکے بختصر یہ کہ عورت جب کسی طرح سے مطلقہ ہو کر عدت گرز ارکر دوسرے خاوند ہے فال میں دوبارہ نکاح کرنے آئے گا تو اس کی تا کیا کہ کے بعد جب پہلے خاوند کے پاس دوبارہ نکاح کرنے آئے گا تو اس بھی پہلے کی طرح تین طلاقوں کی حقدار ہوگی۔ یہی مسلک امام اعظم رضی اللہ عنہ کا ہے اورعقل فقل اس کی تا کید کرتے ہیں۔

### فاعتبروا یا اولی الابصار مرد کا اختیار طلاق اپنی بیوی یا کسی اور کے سپر دکر دینے کا بیان

امام مالک نے ہمیں خردی کے ہمیں سعید بن سلیمان بن زید بن ثابت نے خارجہ بن زید سے اور انہوں نے زید بن ثابت سے بنایا کہ وہ ان کے پاس ہیٹے ہوئے سے کہ ان کے پاس ایک خف بن ابی عتی قبیلہ سے حاضر ہوا'اس کی آٹھوں سے آ نسو جاری سے بن ابی عتی قبیلہ سے حاضر ہوا'اس کی آٹھوں سے آ نسو جاری سے آ آب نے اس سے پوچھا کیا ہوا؟ کہنے لگا میں نے طلاق دینے کا اختیار استعال اختیار اپنی بیوی کے سپر دکر دیا تھا تو وہ مجھے (طلاق کا اختیار استعال کرکے ) چھوڑ کر چلی گئی ہے۔حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ نے اس سے پوچھا آخر تو نے یہ کیوں کیا تھا؟ کہنے لگا تقدیر ہی الی نے اس سے پوچھا آخر تو نے یہ کیوں کیا تھا؟ کہنے لگا تقدیر ہی الی علی اگر تم رجوع کرنا جا ہے ہوتو کر سکتے ہو؟ کیونکہ طریقہ ندکورہ سے صرف ایک طلاق واقع ہوئی ہے اورتم اس کے مالک ہو۔

امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارے نزدیک صورت مذکورہ کا معاملہ خاوندگی نیت کے اعتبار سے ہے لہذا اگر وہ حق طلاق سپردکرنے وقت ایک طلاق سپردکرنے کی نیت کرتا ہے تو پھر ایک بائد طلاق

## ٢٤٦- بَابُ الرَّجُلِ يَجْعَلُ اَمْرَامُرَأَتِهِ بِيَدِهَا اَوْغَيْرِهَا

208 - أَخْبَرُنَا مَالِكُ آخُبَرُنَا سَعِيْدُ بِنُ سُلَيْمَانَ بَنِ زَيْدٍ عَنْ زَيْدِ بَنِ ثَابِتٍ آنَّهُ وَيُلْخِبْنِ ثَابِتٍ آنَّهُ كَانَ جَالِسَّا عِنْدَهُ فَاتَاهُ بَعُضُ بَنِى آبِى عَتَيْقِ وَعُيْنَاهُ تَدُمْعَانِ فَقَالَ لَهُ مَا شَانُكَ قَالَ مَلَكُتُ الْمُرَأَتِى الْمُرَهَا تَدُمْعَانِ فَقَالَ لَهُ مَا شَانُكَ قَالَ مَلَكُتُ الْمُرَأَتِى الْمُرَهَا يَدُمُعَانِ فَقَالَ لَهُ مَا حَمَلَكَ عَلَى ذَالِكَ بِيدِهَا فَ فَارَقَتْ نِنْ فَقَالَ لَهُ مَا حَمَلَكَ عَلَى ذَالِكَ فَقَالَ لَهُ زَيْدُ بُنُ ثَابِتٍ إِذْ تَجِعُهَا إِنْ شِنْتَ فَقَالَ لَهُ زَيْدُ بُنُ ثَابِتٍ إِذْ تَجِعُهَا إِنْ شِنْتَ فَقَالَ لَهُ وَيُدُونُ اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيُعْلَى اللّهُ وَيُعْلَى فَالِكَ فَا اللّهُ وَيُعْلَالُ لَهُ وَيُعْلَى اللّهُ وَيُعْلَى فَالِكَ اللّهُ وَيُعْلَى فَالِحَلْ بِهَا لَا اللّهُ وَاحِدَةً وَانْتُ الْمُلْكُ بِهَا.

قَالَ مُ حَمَّدُ هُٰ ذَا عِنْدَنَا عَـلَى مَـانَـوَى الرُّوَجُ فَإِنْ نَوٰى وَاحِدَةً فَوَاحِدَةً بَائِنَةً وَهُوَ خَاطِبُ مِّنَ الْخُطَّابِ وَإِنْ نَوٰى ثَلَا ثَا فَثَلَاثُ وَهُوَ

قَوْلُ آبِئ حَنِيْفَةَ رَحْمَةُ اللهِ عَلَيْهِ وَالْعَآمَةِ مِنْ فُقَهَائِنَا وَقَالَ مُخْمَانُ بْنُ عَفَّانَ وَعَلِى ابْنُ آبِي طَالِبٍ ٱلْقَضَاءُ مَاقَضَتُ.

٥٥٥ - أخبر فَا مَالِكُ آخبرَنَا عَبُدُ الرَّحْمَنِ بَنِ اللهُ عَنْهَا اَنَّهَا الْقَاسِمِ عَنْ أَبِيْهِ عَنْ عَائِشَة رَضِى اللهُ عَنْهَا اَنَّهَا خَطَبَتُ عَلَى عَبْدِ الرَّحْمَنِ بَنِ آبِي بَكُو رَضِى اللهُ عَنْهَا قَرْيُبَة بِنْتَ آبِي أُمَيَّة فَرُوَّ جَتْهُ ثُمَّ عَتَبُوا عَلَى عَبْدِ الرَّحْمَنِ بَنِ آبِي بَكُو وَقَالُوا مَازُوَّ جُنَا الاَّ عَلِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ بَنِ آبِي بَكُو وَقَالُوا مَازُوَّ جُنَا الاَّ عَلِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ فَذَكُوتُ لَهُ ذَالِكَ فَجَعَلَ الرَّحَمَٰ اللهَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ فَذَكُوتُ لَهُ ذَالِكَ فَجَعَلَ فَارُسُلُتُ إِلَى عَبْدِ الرَّحْمَٰ فَلَا كُوتُ لَهُ ذَالِكَ فَجَعَلَ عَبْدُ الرَّحْمَٰ فَلَا كُوتُ لَهُ ذَالِكَ فَجَعَلَ عَبْدُ الرَّحْمَٰ وَقَالَتُ عَبْدُ الرَّحْمَٰ وَقَالَتُ مَاكُنِ اللهُ عَنْهُ اللهُ يَكُنُ الْمَالُولُ عَلَيْكَ احَدًا فَقَرِّتَ تَحْتَهُ فَلَمْ يَكُنُ مَاكُونُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ يَكُنُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

200- اَخْبَسُونَا مَالِكُ اَخْبَرَنَا عَبْدُ البَّرِحُمْنِ بُنُ الْفَاسِمِ عَنْ اَبِيْهِ عَنْ عَائِشَة النَّهَا زَوَّجَتْ حَفْصَة بِنْتَ عَبْدِ الرَّحْمُنِ اَبِي بَكُونِ الْمُنْذِرِ ابْنِ الزَّبِيْرِ وَعَبْدُ الرَّحْمُنِ قَالَ السَّرِحْمُنِ عَلَيْهِ بِبَنَاتِهِ فَكُلَمْتُ الرَّحْمُنِ قَالَ السَّرَحْمُنِ عَلَيْهِ بِبَنَاتِهِ فَكُلَمَتُ وَمِغْلِلَى يُصَنَعُ بِهِ هٰذَا وَيُقْتَاتُ عَلَيْهِ بِبَنَاتِهِ فَكُلَمَتُ وَمِغْلِلَى يُصَنَعُ بِهِ هٰذَا وَيُقْتَاتُ عَلَيْهِ بِبَنَاتِهِ فَكُلَمَتُ وَمِغْلِلَى يُنَاتِهِ فَكُلَمَتُ الرَّحْمُنِ مَالِى دَغْبَةُ عَنْهُ وَالْكِنْ فَالَ فَانَّ ذَالِكَ فِي يَدِعَبُهِ الرَّحْمُنِ مَالِى دَغْبَةً عَنْهُ وَالْكِنْ الرَّبُونَ الزَّبِيْرِ فَقَالَ فَانَّ ذَالِكَ فِي يَدِعَبُهِ الرَّحْمُنِ مَالِى دَغْبَةً عَنْهُ وَالْكِنْ الرَّحْمُنِ مَالِى دَغْبَةً عَنْهُ وَالْكِنْ الرَّحْمُنِ مَالِى دَغْبَةً عَنْهُ وَالْكِنْ الرَّالِكَ عَلْدَةً الرَّحْمُنِ مَالِى دَغْبَةً عَنْهُ وَالْكِنْ الرَّكُ عَلَيْهِ بِبَنَاتِهِ وَمَا كُنْتُ لَاكُونَ الْمُرَادُة الْمُوالِكُ فَالِكُ وَمَا كُنْتُ لَاكُونَ الْوَلِكُ الْمُؤَلِّ الْمُؤَلِّ وَلَمْ اللَّهُ وَالْمَنْ وَلَاكُ وَمُا كُنْتُ لَاكُنْ وَالْمَلُ الْمُؤَلِّ الْمُؤَلِّ وَلَهُ اللَّهُ الْمُؤَلِّ وَمُا كُنْتُ لَاكُونَ وَالْمُلُولُ الْمُؤَلِّ الْمُؤْلِدُ الْمُؤَلِّ الْمُؤَلِّ وَلَمْ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤَلِّ الْمُؤْلِكُ وَلَاكُ وَلَاكُ وَلَاكُ وَلَاكُ وَلَى الْمُؤْلِكُ وَلِكُ وَلَيْتُنَا لَالْكُ وَلَاكُ وَلَاكُ وَلَمْ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِدُ وَلِكُ الْمُؤْلِدُ وَلَمْ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ وَلَاكُ وَالْمُنَالِقُ الْمُؤْلِدُ وَالْمُعُولِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِدُ وَلِكُ الْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِدُ وَلِلْمُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِيلُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْ

واقع ہوگی اوراس کی حقیقت ایک پیغام رساں کی ہوگی اوراگر تین کی نیت کرتا ہے تو وہ تین ہی واقع ہو جائیں گی اور یہی قول امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے اور حضرت عثان بن عفان وعلی المرتضٰی رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں: فیصلہ وہ ہوگا جوعورت کرے گی۔

امام ما ملک نے ہمیں خبر دی کے عبدالرحمٰن بن قاسم نے اپنے والد سے اور وہ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے خبر دیے ہیں کہ مائی صاحبہ نے قریبہ بنت ابی امیہ کے لئے اپنے بھائی حضرت عبدالرحمٰن بن ابی بکر کے لئے رشتہ طلب کیا۔ رضا مندی پر آپ نے بیمائی کر ادی پھر قریبہ کے رشتہ وار حضرت عبدالرحمٰن بن ابی بکر سے بگڑ گئے اور کہنے گئے کہ ہم نے بیر شتہ صرف سیدہ عائشہ کے لحاظ پر کیا تھا۔ مائی صاحبہ رضی اللہ عنہا نے عبدالرحمٰن کو پیغام بھیج کے لوایا اور آنے پر انہیں اس بات کی اطلاع دی۔ اس پر حضرت عبدالرحمٰن نے خلاق کا اختیار اپنی بیوی قریبہ کے سپر دکر دیا۔ اس عبدالرحمٰن نے طلاق کا اختیار اپنی بیوی قریبہ کے سپر دکر دیا۔ اس نے اختیار یوں استعال کیا کہ میں تجھ پر کسی اور کو بہند نہیں کرتی۔ نے اختیار یوں استعال کیا کہ میں تجھ پر کسی اور کو بہند نہیں کرتی۔ بہی وہ آپ کے گھر بی رہی سوابیا کرنا طلاق نہ ہوا۔

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں عبد الرحمٰن بن قاسم نے ایپ والد سے خبر دی وہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے هصد بنت عبد الرحمٰن بن ابی بکر کی شادی منذر ابن زبیر سے کر دی اور حفصہ کے والد جناب عبد الرحمٰن ملک شام گئے ہوئے تھے۔ جب عبد الرحمٰن واپس گھرلوٹے تو فرمانے لگے کہ مجھ جیسے کے ساتھ یہ معاملہ کیا گیا، میری بیٹیوں کے بارے میں بھی مخصص نہ یو چھا گیا۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے جناب معاملہ عبد الرحمٰن کے اختیار میں ہے۔ (جو چاہیں فیصلہ کریں) معاملہ عبد الرحمٰن کے اختیار میں ہے۔ (جو چاہیں فیصلہ کریں) حضرت عبد الرحمٰن نے فرمایا کہ مجھے منذر سے منہ پھیرنے کی ضرورت نہیں ہے لیکن افسوس سے ہے کہ میری بیٹیوں کے بارے ضرورت نہیں ہے تیکن افسوس سے ہے کہ میری بیٹیوں کے بارے میں مجھ سے مشورہ نہ کیا گیا۔ میں اس کام کوختم نہیں کرنا چاہتا جو میں میں مجھ سے مشورہ نہ کیا گیا۔ میں اس کام کوختم نہیں کرنا چاہتا جو میں میں جی سے مشورہ نہ کیا گیا۔ میں اس کام کوختم نہیں کرنا چاہتا جو میں میں دے چھی ہیں الہذا حفصہ بدستور حضرت منذر کے میں ہیں اور پیطلاق نہ ہوئی۔

٥٥٧ - أنحبَرَ نَا مَالِكُ آخبَرَنَا نَافِعٌ عَنِ ابْنِ عُمَرَ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ إِذَا مَلَكَ الرَّجُلُ إِمْرَأَتَهُ آمُرَهَا فَالْقَضَاءُ مَا تَعَلَيْهَا فَيَقُولُ لَمُ أُرِدُ إِلَّا تَطْلِيْقَةً مَا قَصَدَتَ إِلَّا أَنْ يُنْكُرَ عَلَيْهَا فَيَقُولُ لَمُ أُرِدُ إِلَّا تَطْلِيْقَةً وَاحِدَةً فَيُحَلِّنُ أَمُلُكَ بِهَا فِي وَاحِدَةً فَيُحُونُ اَمْلُكَ بِهَا فِي وَاحِدَةً فَيُحُونُ اَمْلُكَ بِهَا فِي عَلَيْهَا فِي عَلَيْهَا فِي عَلَيْهَا فَي عَلَيْهُا فِي عَلَيْهُا فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُا فَي عَلَيْهُا فَي عَلَيْهُا فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُا فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهِ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَالِهُ فَا عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَلَا عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ فَي عَلَيْهُ عَلِي فَا عَلَيْهُ فَا عَلَيْهُ فَا عَلَيْهُ فَا عَلَيْهُ فَا عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْهُ فَا عَلَيْهُ فَا عَلَيْهُ فَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ فَالْعُلَاقُ فَا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُونُ مَا عَلَيْهُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُمُ عَالِكُمُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُ

٥٥٨ - آخْبَرُ نَا مَالِكُ آخْبَرُنَا يَحْيَى بْنُ سَعِيْدٍ عَنْ سَعِيْدٍ عَنْ سَعِيْدٍ عَنْ سَعِيْدٍ عَنْ سَعِيْدٍ عَنْ سَعِيْدِ عَنْ سَعِيْدِ بَنِ الْمُسَيَّبِ انَّهُ قَالَ إِذَا مَلَكَ الرَّجُلُ الْمُرَأَتَةُ الْمُرَهَا فَلَهُ تُفَارِقُهُ وَقَرَّتُ عِنْدَهُ فَلَيْسَ ذَالِكَ بِطَلَاقٍ.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِ ذَانَأُخُذُ إِذَا خُتَارَثَ زَوْجَهَا فَكُلُ مَلَانَ مُخَدَّ إِذَا خُتَارَثَ زَوْجَهَا فَكُلُ مِطَلَاقٍ وَإِنْ اَخْتَارَتَ نَفْسَهَا فَهُو عَلَى مَانَوَى الزَّوْجُ فَإِنْ تَوْى وَاحِدَةً فَهِى وَاحِدَةً بَائِنَةً وَإِنْ مَانَوَى الزَّوْجُ فَإِنْ تَوْى وَاحِدَةً فَهِى وَاحِدَةً بَائِنَةً وَإِنْ مَانَوَى الزَّوْمُ فَإِنْ اللهِ تَوْلُ أَبِي جَنِيفَةَ رَحْمَةُ اللهِ عَلَيْهِ وَالْعَامَةِ مِنْ فُقَهَائِنَا دَحِمَهُ مُاللهُ مَعَالَىٰ عَلَيْهِمَ مَا لَهُ عَلَيْهِ وَالْعَامَةِ مِنْ فُقَهَائِنَا دَحِمَهُ مُاللهُ مَعَالَىٰ عَلَيْهِمَ مَا لَهُ عَلَيْهِمَ اللهُ عَلَيْهِمَ مَا لَهُ عَلَيْهِمَ وَالْعَامَةُ وَلُو اللهُ عَلَيْهِمَ وَالْعَلَامُ عَلَيْهِمَ وَالْعَلَامُ عَلَيْهِمَ وَالْعَلَىٰ عَلَيْهِمَ وَالْعَلَامَ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامَ وَالْعَلَامُ عَلَيْهِمَ وَالْعَلَامَ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعُلَامَةُ وَالْعُلَامَةُ وَالْعُلَامَةُ وَالْعُلَامَةُ وَالْعُلَامَةُ وَالْعُومُ وَالْعَلَامُ وَالْعُلُومُ وَالْعَلَامُ وَالْعُلَامَةُ وَالْعُلَامُ وَالْعُومُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامَةُ وَالْعُمَالِيْ فَاللهُ عَلَيْهِ وَالْعُلَامُ وَالْعُومُ وَالْعُلَامَةُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُومُ وَالْعُلَامُ وَالَامُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الْعَلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَى وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلِيْ عُلَالِمُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامِ وَالْعُلَامُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلَامُ والْمُ الْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلَامُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلُومُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلُومُ وَالْعُلِ

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما سے بتایا کہ وہ کہا کرتے ہے جب کوئی شخص طلاق کا اختیار اپنی بیوی کے سپر دکر دیتا ہے تو فیصلہ وہی ہوگا جو عورت کرے گی بلکہ جب شوہرا نکار کرے اور کہے کہ میں نے تو صرف ایک طلاق سپر دکرنے کی نیت کی تھی تو اس صورت انکار پر مردکوتم دلوائی جائے گی ۔ سووہ عدت کے دوران اس کا مالک ہے۔ مام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں بجی بن سعید نے جناب سعید بن میتب سے بتایا کہ انہوں نے فرمایا: جب کوئی مرد اپنی عورت کو طلاق کا اختیار سپر دکر دیتا ہے۔ پھر وہ عورت اس خاوند سے جدانہیں ہوتی اور اس کے ہاں تھہری رہتی ہے تو ایسا کرنا طلاق سے جدانہیں ہوتی اور اس کے ہاں تھہری رہتی ہے تو ایسا کرنا طلاق

امام محد کہتے ہیں کہ ہمارااسی پڑمل ہے کہ جب عورت اپنے اختیار کو استعال کرتے ہوئے خاوند کے پاس رہنا پیند کرتی ہوتو اس صورت میں طلاق نہ ہوگی اورا گر علیحدگی اختیار کرتی ہے تو پھر جو نیت مردنے کی ہوگی ویسی ہی علیحدگی ہوگی ۔اگر مردنے ایک طلاق سپر دکھی تو ایک بائنہ ہوگی اورا گرتین کی نیت تھی تو تین ہی واقع ہوں گی ۔ یہی قول امام اعظم ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اور ہمارے عام

عورت کو اختیار طلاق سپر دکرنے سے اس کا کیا اثر اور کیا جمیع بنگاتا ہے؟ اس بارے میں مختلف آٹار منقول ہیں۔ان کا تذکرہ مختلف کت میں موجود ہے:

اگر مرد نے اپنی ہیوی کو یہ اختیار دیا اور عورت نے اسے استعال کیا تو احناف کے ہاں اس سے ایک طلاق بائنہ ہوجائے گی۔

یہی حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا قول ہے۔ حضرت عمر اور عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ افر ماتے ہیں۔ اس سے ایک طلاق رجعی واقع ہوئی ۔ حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ نے واقع ہوئی ۔ حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ اس طریقہ سے تین طلاق واقع ہونے کے قائل ہیں۔ زید بن ثابت رضی اللہ عنہ نے اس کوادنی پر محمول فر مایا کہ عورت جو کچھ جا ہے نیت کر سکتی ہے اور حضرت عمر وعبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ م نے اس کوادنی پر محمول فر مایا کہ عورت جو کچھ جا ہے نیت کر سکتی ہے اور حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے قول کے مطابق لیا ہے محمول فر مایا اور ادنی ایک رجعی طلاق ہے۔ لیکن ہم احناف نے اس لفظ کو حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے قول کے مطابق لیا ہو گائے وروہ خودا پے نفس کی ما لکہ کیونکہ عورت کا اپنے آپ کوا ختیار کرنا اس وقت محقق ہوتا ہے جب خاوند کی ملکبت اس سے ذائل ہو جائے اور وہ خودا پے نفس کی مالکہ بن جائے اور ایسی حالت طلاق بائنہ چاہتی ہے لہذا یہی مراد ہوگی۔ (المہوط ج۲ ص ۲۱۲ با الخیار مطبوعہ بیروت)

بن بات ارام محمد کہتے ہیں کہ تمیں امام ابوحنیفہ نے جناب حماد سے اور انہوں نے جناب ابراہیم تخعی سے بیان کیا۔انہوں نے فر مایا: کہ جب کوئی شخص اپنی بیوی سے کہتا ہے کہ تیرا معاملہ تیرے ہاتھ میں ہے تو اس عورت کے لئے صرف ایک طلاق کا اختیار ہوگا اور جب جب کوئی شخص اپنی بیوی سے کہتا ہے کہ تیرا معاملہ تیرے ہاتھ میں ہے، میں وہ تیرے ہاتھ میں دیتا ہوں تو بیا اختیار اس عورت کے خاوند یوں کہتا ہے کہ جو بچھ طلاق دینے کا معاملہ میرے اختیار میں ہے، میں وہ تیرے ہاتھ میں دیتا ہوں تو بیا اختیار اس عورت کے خاوند یوں کہتا ہے کہ جو بچھ طلاق دینے کا معاملہ میرے اختیار میں ہے، میں وہ تیرے ہاتھ میں دیتا ہوں تو بیا اختیار اس عورت کے

ہاتھ میں چلا جائے گا لہٰذا وہ عورت اس مجلس میں جو کچھ کہنا جا ہتی ہے وہ کہہ سکتی ہے۔اگر عورت نے اس کے جواب میں کہا کہ میں طلاق پیند کرتی ہوں تو اسے طلاق ہو جائے گی اور اگر اس نے کہا کہ میں دوطلاقیں پیند کرتی ہوں تو دو ہی ہو جائیں گی بینی جو کہے گی وہی واقع ہو جائے گی۔امام محمد فرماتے ہیں کہ جب کوئی شخص اپنی بیوی سے کہتا ہے کہ تیرامعاملہ تیرے ہاتھ میں ہےاوراس کے جواب میں عورت نے اپنے نفس کو اختیار کیا تو وہی کچھ ہو گا جومرد نے کہتے وقت نیت کی تھی ۔اگر خاوند نے ایک طلاق کی نیت کی تھی تو ایک طلاق بائنه ہوگی اوراگر تین طلاقوں کی نبیت کی تھی تو تین ہی واقع ہو جائیں گی اوراگر دو کی نبیت کی تھی تو اس صورت میں بھی ایک بائنہ ہی واقع ہوگی لینی ان الفاظ سے ایک بائنہ یا تین طلاقیں ہوسکتی ہیں اور اگر الفاظ مذکورہ کہتے وقت خاوند نے طلاق کی نہیت نہیں کی تھی کیکن جو کچھ کہدر ہاہے وہ حالت غضب میں کہدر ہاہے تو ازروئے قضاءاس کی تقید بی نہیں کی جائے گی۔اگر چہاس کے اور اللہ کے مانبین اس کی تصدیق ہو۔اگریدالفاظ خاوندنے حالت غصہ میں نہیں کے (اگر کہتا ہے کہ میں نے طلاق کی نیت نہیں کی تھی ) تو پھراس کی بات اس کی نتم کے ساتھ تسلیم کر لی جائے گی۔ بیتمام مسائل امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے قول کے مطابق ہیں۔

(كتاب الآثارص ١١١٠ باب الخيار وامرك بيدك، حديث ٥٣٠)

نوٹ جلس کی قیدمئلہ مذکورہ (اختیار سپر دکرنے ) میں معتبر ہے۔ اس کی صراحت'' کتاب الآثار''ص ۱۱۵ پر یوں درج ہے۔ امام محمر کہتے ہیں کہ میں امام ابوحنیفہ نے جناب حماو سے انہیں جناب ابراہیم مخعی نے خبر دی وہ فرماتے ہیں: اگر خاوند نے اپنی بیوی کواختیار سپردکیا' وہ اس وقت بیٹھی تھی تو کھڑی ہو گئ اب اس کا اختیار ختم ہو جائے گا۔امام محمد رحمۃ الله علیہ ایک اور اثر نقل فرماتے ہیں کہ جمیں امام ابوحنیفہ نے خبر دی ۔ وہ فر ماتے تھے کہ ہمیں جناب عمرو بن دینار نے حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے حدیث سنائی فر مایا: کہ جب خاوندنے اپنی بیوی کواختیار دیا اور وہ بیٹھی تھی پھر کھڑی ہوگئ تواس کا اختیار ختم ہوگیا۔اسی پر ہماراعمل ہے اور یہی امام اعظم اور ہمارے دیگرفقہاء کرام کا قول ہے۔ مجلس کے ساتھ اختیار کی پابندی کا ذکر اور بھی بہت سی کتب آثار میں موجود ہے۔

جناب محدسالم، جناب معنی ہے روایت کرتے ہیں کہ انہوں النحيار ماد امت في مجلسها.... عن عبد الله ابن نے فرمایا: عورت کواس وقت اختیار ہے جب تک وہ مجلس میں ہے۔۔۔۔حضرت عبداللہ بن عمر سے روایت ہے کہ حضرت عمر بن خطاب اورعثان بن عفان رضى الله عنهما دونون فر مايا كرتے تھے: کہ جب کوئی مرداین بیوی کواختیار دیتا ہے یا اس کو مالک بنا دیتا ہے اور اس مجلس سے وہ دونوں جدا ہو جاتے ہیں تو مرد کو شم نہیں (مصنف عبدالرزاق ج٢ص ٥٢٥) باب الخيار والتمليك ما كانافي ولائي جائے كى للبذا اس عورت كا اختيار اب مرد كے ياس واپس آحائے گا۔

عن محمد بن سالم عن الشعبي قال لها عهر ان عهر ابن الخطاب وعثمان بن عفان كانا يقولان اذاخير الرجل امراته او ملكها وافترقا من ذالك المجلس ولم يحلف شيئا فامرها الي

مجلسهما حدیث ۱۱۹۳۷\_۱۹۳۸ امطبوعه بیروت)

عورت سے کہا تجھے اختیار ہے یا تیرامعاملہ تیرے ہاتھ ہےاوراس سے مقصد طلاق کا اختیار دینا ہے۔عورت اس مجلس میں اپنے آپ کوطلاق دے سکتی ہے۔اگر چہوہ مجلس کتنی ہی طویل ہواورمجلس بدلنے کے بعد پچھنہیں کرسکتی اوراگران الفاظ سے زوج نے طلاق کی نیت نہیں کی تو سیجھ نہیں کیونکہ یہ کنا یہ ہیں اور کنایہ میں بغیر نیت طلاق نہیں ۔ ہاں اگر غضب کی حالت میں کہایا اس وقت طلاق کی بات چیت ہورہی تھی۔اب نیت نہیں دیکھی جائے گی۔اگرعورت نے ابھی کچھ نہ کہا تھا کہ شوہر نے اپنے کلام کوواپس لے لیا تو مجلس کے اندر واپس نہیں ہو گالعنی بعد واپسی شو ہر بھی عورت اینے کو طلاق دے سکتی ہے اور شو ہر اسے منع بھی نہیں کرسکتا۔ اگر شو ہرنے سے الفاظ کے کہ تواپنے کوطلاق دے دے یا تخصے طلاق کا اختیار ہے جب بھی یہی سب احکام ہیں ۔گمراس صورت میں طلاق دے دی تورجعی پڑے گی۔ ہاں اس صورت میں کہ عورت کو تین طلاقیں دے دیں اور مرد نے تین کی نیت بھی کرلی تو تین ہی ہوں گی۔ (بہارشریعت حص<sup>ہ می</sup>م ص ۲۷ طلاق سپر دکرنے کا بیان)

قارئین کرام! ندکورہ چندعبارات سے آپ نے میہ بات بخوبی جان کی ہوگی کہ مرداگر اپنا اختیار طلاق اپنی بیوی کے سپر دکر دیتا ہے تو بیسر دگی درست ہے۔ بعض حضرات اگر چہ کہتے ہیں کہ جس طرح نکاح کی گرہ مرد کے اختیار میں ہے۔ اس طرح نکاح تو ڑنے (طلاق دینا) کی گرہ بھی مرد کے اختیار میں ہی ہے۔ عورت کوسپر دکر دینے سے بھی طلاق کاحق اسے نہیں ملتالیکن بیاستدلال درست نہیں کیونکہ جب مردکوا ختیار بالا تفاق ہے تو کوئی شخص بھی اپنااختیارا پی خوشی سے کسی دوسرے کے سپر دکر دے تو وہ اس دوسرے کے سپر دہو جائے گا جیسا کہ مردکسی دوست کواختیار دے دیتا ہے کہتم میری بیوی کوایک دویا تین طلاقیں دینا چاہوتو میں تہہیں اس کا اختیار دیتا ہوں یا اپنے غلام آزاد کرنے یا نہ کرنے کا اختیار مولی کے سپر دکر دیا۔ اختیار کو دوسرے کے سپر دکر دینے کی فقہ میں بہت ی جزئيات موجود ہيں۔ ندكوره حوالہ جات ميں مسئلة تقريباً ايك جيسا ہى بيان كيا گيا۔البتة صاحب بہارشر بعت مولا نامحمد المجدعلى رحمة الله علیہ نے ''جوہرہ نیز ہ''اور'' عالمگیری'' کے حوالہ جات سے جو تحقیق ذکر فرمائی وہ بڑی جامع ہے۔ پہلی بات بیفر مائی کہ اختیار کا سپر دکر دینا یہ کنایات میں سے ایک کنایہ ہے کیونکہ اختیار یا پیند کرنا کسی بھی چیز کا ہوسکتا ہے۔ان میں سے طلاق بھی ہوسکتی ہے اس لئے مرد سے اس بارے میں پوچھا جائے گا کہ تونے کس بات کا اختیارا پی بیوی کے سپر دکیا ہے؟ جووہ نیت بیان کرے گاوہی ہوگا اورا گراختیار کے لفظ کے ساتھ ساتھ طلاق بھی بولتا ہے یعنی میں تخفیے طلاق دینے کا اختیار سپر دکرتا ہوں تو اپنے آپ کوطلاق دے عتی ہے۔ تخفیے اختیار طلاق ہے۔اس صورت میں چونکہ اختیار کوخود خاوند نے معین کر دیا ادر صریح لفظ طلاق ذکر کر دیا تو اس لفظ کے صریح مفہوم کے پیش نظرعورت کے اختیار طلاق کو استعال کرنے ہے ایک رجعی طلاق ہوگی اور اگر اس ایک سے مراد فر د کامل لیتا ہے تو آزادعورت کی صورت میں تنین طلاقیں اورلونڈی ہونے کی صورت میں دوواقع ہوجا ئیں گی ۔اس کی پوری تفصیل اصول فقہ کی کتب میں موجود ہے۔ اس صورت میں آزادعورت اگرا ختیاراستعال کر کے دوطلاقیں مراولیتی ہے تو دونہیں بلکہ ایک ہی واقع ہوگی کیونکہ آزادعورت کے حق میں دوطلاقیں نہ فر د کامل ہیں اور نہ ہی فر دھیقی ہیں۔

سر بین اکبر من طاامام محمد رحمة الله علیه کی روایات (آثار) کے متعلق کچھ ذکر کرتے ہیں۔امام محمد نے باب کے تحت پہلی روایت سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کے بوتے محمد بن عبد الرحمٰن بن ابی بکر کا واقعہ ذکر فر مایا جس میں فاوند نے اپنی بیوی کو اس کے امر کا مالک بنا دیا تھا پھر اس کی بیوی نے علیحدگی افتیار کر لی چنانچہ بیوی کی جدائی سے مملکین ہوکر جناب محمد بن عبد الرحمٰن ،حفر تزید بن ثابت رضی الله عنہ کا بین شاہوں نے اس صورت میں فر مایا کہ طلاق رجعی ہوئی ہے تم اسے واپس لا سکتے ہوتو معلوم ہونا چاہیے عنہ کے پاس حاضر ہوتے ہیں۔انہوں نے اس صورت میں فر مایا کہ طلاق رجعی ہوئی ہے تم اسے واپس لا سکتے ہوتو معلوم ہونا چاہیے کہ حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کا یہ فیصلہ دراصل حضرت عمر اور حضرت عبد الله بن مسعود رضی اللہ عنہ کا بیروئی میں ہے۔ ہم احناف ان کے قول کی بجائے حضرت علی الرتفائی رضی اللہ عنہ کے قول پڑمل کرتے ہیں۔ آپ کا صورت مذکور میں فتو کی'' طلاق بائنہ'' کا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس روایت کے آخر میں امام محمد نے اپنا مسلک یوں بیان کیا جوز وج نیت کرے گا وہ وہ وہ رسے ایک طلاق کی نیت کی تھی تو افظ کنا ہے ہونے کی وجہ سے ایک بائنہ طلاق ہوگی اور مرداب اس حیثیت میں ہوجائے گا کہ وہ وہ سرے مردوں کی طرح اس عورت کو پیغام نکاح دے سکتا ہے۔زبروسی نکاح کے بغیر زبانی رجوع کر کے اسے نہیں رکھ سکتا۔

، باب کی دوسری روایت میں عورت کو صرف اختیار سپر دکرنے کا معالمہ تھا یعنی خاوندا پی بیوی کو طلاق کا اختیار دے سکتا ہے جیسا کہ سیدہ عائشہ صدیقہ نے اپنے بھائی عبدالرحمٰن کو کہا کہ تمہاری بیوی قریبہ کے ورثاء چونکہ نا راض ہو گئے ہیں لہذاتو ''قریبہ'' کو اختیار دے دے' آپ نے اسے اختیار دے دیا۔اس اختیار کو استعال کرتے ہوئے قریبہ نے جدائی کی بجائے اسی عقد کو برقر ارر کھنے کا اظہار کردیا۔اس روایت سے صرف بیٹا بت کرنامقصود ہے کہ مرداگر بیوی کواختیار سپر دکرتا ہے تواس کا ایبا کرنا درست ہے۔

باب کی تیسری روایت میں بھی اختیار سپر د کرنے اور واپس لینے کا مسئلہ بیان ہوا ہے۔ جب ام المؤمنین عائشہ صدیقه رضی الله عنہانے اپنی جیتی کی شادی ان کے والد عبد الرحمٰن کی عدم موجودگی میں منذر نامی شخص سے کر دی ۔ جب عبد الرحمٰن کو واپس آگر اس شادی کا پتہ چلاتو ناراض ہوئے ۔جس پر مائی صاحب نے منذرکو بلا کرفر مایا: کہتو اپنی بیوی مفصہ کو اختیار دے دے ۔بہر حال اختیار واپس ہوااور طلاق نہ ہوئی ۔جس سے معلوم ہوا کہ تفویض اختیار درست ہے۔اس کاا نکار درست نہیں ہے۔

چوکھی روایت میں اس مسئلے کا ایک اور پہلو بیان ہوا کہ اختیار کے معاملہ میں عورت کا قول معتبر ہوگا۔ بیقول حضرت ابن عمر رضی الله عنهما کا ہے۔ بیاس صورت میں ہے اگر مرد کہے کہ میں نے اس کی نیت نہیں کی تو پھر زوج کی بات قتم کے ساتھ تسلیم کر لی

یا نجویں روایت میں اختیار سپر د کرنے کے بعد اس مجلس میں عورت اختیار استعال نہیں کرتی ' خاموش بیٹھی رہتی ہے۔اس صورت میں بھی طلاق نہ ہوگی کیونکہ عورت نے طلاق کا اختیار کیا ہی نہیں ۔ بغیر اختیار کئے طلاق کیونکر ہوسکتی ہے؟ دراصل اس صورت میں بعض حضرات کا خیال ہے کہ اختیار سپر دکر دینے ہے ہی طلاق ہو جائے گی ۔خواہ عورت استعال نہ بھی کر ہے ۔ امام محمد رحمة الله علیه نے اس بارے میں ارشا دفر مایا کہ عورت نے جب اپنے نفس کواختیار کیا ہی نہیں تو طلاق واقع نہ ہوگی۔ تفويض طلاق كاخلاصه بههوا:

- (۱) مرداگر بیوی کو''اختیار'' دے دیتا ہےاورلفظ''طلاق'' ساتھ نہیں بولتا اور سپر دکرتے وقت نیت طلاق بھی تھی تو ایک بائنہ طلاق واقع ہوگی۔اب اگر مرداس عورت کو بسانا حامتا ہے تو نکاح کر کے بسائے گا۔
- (۲) اختیار کے ساتھ اگر لفظ طلاق بھی ذکر کر دیا گیا تو اس سے طلاق رجعی واقع ہوگی اوراگراس صورت میں مرد نے تین طلاقوں کی نیت بصورت آ زادعورت کی ہےتو تین ہی ہوجا ئیں گی۔
  - (٣) "اختيار" مجلس تك محدودر بے گا۔
  - (٤) اختیار کے یوں استعال کرنے سے کہ''میں خاوند کے پاس ہی رہنا جا ہتی ہوں'' قطعاً طلاق نہ ہوگی۔

فاعتبروايا اولى الابصار بیوی لونڈی ہونے کی صورت میں خاوند کا اسے

طلاق دے دینے اور پھرخرید لینے کا بیان

امام ما لک نے ہمیں خروی کہ ہمیں زہری ابوعبد الرحن ہے اور وہ زید بن ثابت رضی اللہ عنہ سے بیان کرتے ہیں کہ ان سے یو چھا گیا کہ اگر ایک آدی کے نکاح میں لونڈی ہواور وہ اسے طلاق (مغلظہ) دے کر فارغ کر دے پھراسے (اس کے مولیٰ ہے) خریدے تو کیا اب اس مالک کواس لونڈی سے وطی کرنا حلال ہے؟ حضرت زید بن ثابت رضی الله عنه نے جواب میں فرمایا: اس کے لئے وطی کرنا اس وقت تک حلال نہیں جب تک پیلونڈی کسی اور مرد سے نکاح نہ کرے۔امام محد فرماتے ہیں کہ ای پر ہماراعمل ہے اور ٢٤٧- بَابُ الرَّجُلِ يَكُوُنُ تَحْتَهُ أَمَةٌ فَيُطَلِّقُهَا ثُمَّ يَشْتَرِيْهَا

٥٥٩ - أَخْبَرَ نَا مَالِكُ أَخْبَرَنَا الزُّهْرِيُّ عَنْ إَبِي عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتِ ٱنَّهُ سُئِلَ عَنْ رَجُلِ كَانَتُ تَحْتَهُ وَلِيْدَةً فَابَتَ طَلَاقَهَا ثُمَّ اشْتَرَاهَا أَيَجِلُّ لَهُ أَنْ يَمَشَّهَا فَقَالَ لَا يَحِلُّ لَهُ حَتَّى تَنْكِحَ زُوْجًا غَيْرَةُ قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِٰذَانَأُنُحُذُ وَهُوَ قُوْلُ آبِي حَنِيْفَةً وَالْعَامَةِ مِنْ فُقَهَائِنَامَ حِمَاهُمُ اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِمْ ِ ا مام اعظم ابوحنیفه رضی الله عنه اور جمارے عام فقها و کرام کا بھی یہی قول ہے۔

لونڈی سے نکاح کرنے سے صاف ظاہر ہے کہ پیلونڈی اپنے خاوندگی مملوکہ ندھی بلکہ لونڈی کی اور کی تھی اور اپنی بیوی کواگر مرد والے کی بیوی ہے کیونکہ لونڈی اور اپنی بیوی کواگر مرد طلاقیں دے کر بالکل فارغ کر دیتا ہے۔ ایسا کہ رہی کی طریقہ باقی ندر ہے پھرائی مطلقہ لونڈی کواس کا خاوندائی کے موالی سے خرید لیتا ہے۔ اب بیاس کی بیوی نہیں بلکہ مملوکہ لونڈی بن ٹی۔ اس صورت اس آپ پڑسکتا ہے کہ اب بیکی مردا پنی اس لونڈی کے ساتھ عام لونڈ یوں کی طرح وطی کر بے تو کوئی حرج نہیں۔ اس وہم کے پیش نظر مسئلہ ندکورہ کی صراحت جو رہ رہ نہیں بالم مملوکہ لونڈی کو بیوی کی صورت میں طلاق دے کر بالکل فارغ کر دیا تھا اور جس عورت کومر د بالکل فارغ کر دے۔ اس سے اگر دوبارہ تعلقات قائم کرنا چا ہتا ہے تو قر آن کریم کے تھم "حت ہے تہ خلا کہ نظر ہوں کہ کے میں اور مرد سے نکاح کر رہ پھر وہاں سے فارغ ہوکر اس پہلے خاوند کے لئے طال ہو سکتی ہے۔ " طلالہ کی بیٹیر وہ حرمت جو کمل طلاق کی صورت میں تھی ختم نہیں ہوگی بلکہ بدستور قائم رہے گی۔ قر آن کریم نے اس بارے میں لونڈی بن چا کہ کہ بدستور قائم رہے گی۔ قر آن کریم نے اس بارے میں لونڈی بن چا کہ کورت کے میں فرق نہیں کی الم المونڈی بن چا نے کی صورت میں اس مردکوا پنی مطلقہ بیوی سے جواب اس کی لونڈی بن چا کہ کورت کی مطلقہ بیوی سے جواب اس کی لونڈی بن چا کہ کرنا حال نہیں ہے۔ امام عظم اورد گیرا دناف کا مسلک قر آن کریم کی نہ کورہ آ یت کے عین مطابق ہے۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

## غلام کیمنکو حہلونڈی کوآ زادی مل جانے کا بیان

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے بتایا کہ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما فر مایا کرتے تھے کہ اگر کوئی لونڈی کسی غلام کے عقد میں ہواور اسے آزاد کر دیا جائے تو اس لونڈی کو اختیار ہے جب تک اس سے ہم بستری اس نے نہیں کی۔

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں ابن شہاب نے عروہ بن زبیر سے خبر دی کہ قبیلہ بنی عدی بن کعب کی ایک لونڈی جس کا نام زبراء تھا۔اس نے بتایا کہ وہ ایک غلام کی زوجیت میں تھی اورلونڈی تھی پھراسے آزاد کر دیا گیا تو اس کی طرف ام المؤمنین سیدہ هضه رضی اللہ عنہا نے پیغام بھیجا۔ وہ آئی تو آپ نے اسے فرمایا میں تمہیں ایک خبر دینا چاہتی ہوں اور میں نہیں چاہتی کہ تو پھرے۔ خبر یہ ہے کہ اب تیرا معاملہ تیرے ہاتھ میں ہے۔ جب تک تیرا خبر یہ ہے کہ اب تیرا معاملہ تیرے ہاتھ میں ہے۔ جب تک تیرا

## ٢٤٨- بَابُ الْأَمَةِ تُحْتَ الْعَبْدِ فَتُعْتَقُ

٥٦٠ - أَخْبَرَ نَا مَالِكُ ٱخْبَرُنَا نَافِعُ عَنِ ابْنِ عُمَرَاتُهُ كَانَ يَقُولُ فِى الْاَمَةِ تَحْتَ الْعَبْدِ فَتُعْتَقُ اَنَّ لَهَا الْحِيَارِ مَالَهُ يَمَسَّهَا.

٥٦١ - أنحبُر نَا مَالِكُ أَخْبَرَنَا ابْنُ شِهَابِ عَنْ عُرُوةً ابْنِ الزُّبِيْرِ اَنَّ زَبُرَاءَ مَوْلَاةً لِبَنِى عَدِيِّ بْنِ كَعْبِ انْجَبَرَ نَهُ اَنَّهَا كَانَتْ تَحْتَ عَبْدٍ وَكَانَتْ اَمَةً فَعُتِقَتْ فَارُسَكَتْ اللَهَا حَفْصَةً أَمُّ اللَّمِ وَكَانَتْ اَمَةً فَعُتِقَتْ مُخْبِرُتُكِ خَبْرًا وَمَا أُحِبُ اَنْ تَصْنَعِى شَيْعًا اِنَّى مُخْبِرُتُكِ خِبْرًا وَمَا أُحِبُ اَنْ تَصْنَعِى شَيْعًا اِنَّ اَمْرَكِ بِيدِكِ مَالَمْ يَمَسَّكِ فَاذَا مَسَّكِ فَلْنَسَ لَكِ مِنْ اَمْرِكِ شَيْعًا. قَالَتْ وَفَارَقْتُهُ. خاوند بچھ سے ہم بستری نہیں کرتا اور جب وہ تم سے ہم بستری کر لے تو پھر تچھے کسی قسم کا اختیار نہیں ہوگا۔وہ آزاد شدہ لونڈی کہنے لگی تو میں نے اپنے خاوند سے جدائی کرلی۔

ام محمر فرماتے ہیں کہ جب اس آزاد ہونے والی لونڈی کواس کا علم ہوکہ آزاد ہونے پر مجھے اختیار ہے تو پھراس کا معاملہ اس کے اختیار میں ہے اور بیا ختیارای مجلس تک محدود رہے گا۔ جب تک وہ وہاں سے اٹھ نہ جائے یا کسی اور کام میں شروع نہ ہوجائے یا اس کا خاوند اس سے ہم بستری نہ کرلے اور اگر ان باتوں میں سے کوئی بات پائی گئ تو اس لونڈی کا اختیار باطل ہوجائے گا اور اگر مردنے اس آزاد شدہ لونڈی سے ہم بستری کی اور اسے معلوم نہ تھا کہ میں آزاد ہو چکی ہوں یا اسے اپنی آزادی کا تو علم ہو گیا لیکن میں عملوم نہ تھا کہ میں قماکہ ایس صورت میں عورت کو اختیار ہوتا ہے۔ تو پھر اس کا اختیار باطل نہ ہوگا اور بہی امام اعظم کا قول اور ہمارے دیگر فقہاء کرام رحمۃ باطل نہ ہوگا اور بہی امام اعظم کا قول اور ہمارے دیگر فقہاء کرام رحمۃ اللہ علیہ کی کا قول ہے۔

قَالَ مُحَدِّمَ لَكُ إِذَا عَلِيْمَتُ إِنَّ لَهَا خِيَازًا فَامُوهَا بِيَدِهَا مَا ذَا مَتُ فِي مَجْلِسِهَا مَا لَمْ تَقُمْ مِنْهُ أُوْتَا خُذُ فِي عِيمَ لَا اَخَرَ اَوْيَ مَسُّهَا فَإِذَا كَانَ شَيْئٌ مِنْ هُذَا بَطَلَ خِيرارُهَا فَكُمْ إِلْعِتْقِ اَوْ عَلِمَتْ بِهِ خِيرارُهَا فَكُمْ أَنَ لَكُ لَمْ تَعْلَمْ بِالْعِتْقِ اَوْ عَلِمَتْ بِهِ وَلَمْ تَعْلَمْ أَنَ لَهُ الْخِيارَ لَا يَبْطَلُ خِيرارُهَا وَهُو قَوْلُ أَبِي كَامُ مَا اللهِ عَلَيْهِمْ. حَيْدُهُ وَالْعَامَةُ وَالْعَامَةُ وَالْعَامَةُ وَالْعَامَةُ وَالْعَامِةُ مَا اللهِ عَلَيْهِمْ.

ندگورہ دوعد دآ ٹار میں دومئلے ایسے ذکور ہیں جن میں احناف اور دوسرے ائمہ میں اختلاف ہے۔ پہلا مسکلہ یہ ہے کہ جب
کی لونڈی کو آزادی ملتی ہے اور وہ کسی کے عقد زوجیت میں ہوتو اسے موجود ہ نکاح کے رکھنے یا ندر کھنے کا اختیار ہے۔ لیکن میہ
اختیار کیا خاوند کے غلام یا آزاد ہونے کی صورت میں دونوں وقت موجود ہے یا صرف اس وقت جبکہ خاوند غلام ہو؟ احناف کے
نزد یک دونوں صورتوں میں آزاد ہونے والی لونڈی کو اختیار ہے۔ دوسرا مسکلہ یہ ہے کہ اگر صورت ندکورہ میں آزاد شدہ لونڈی کو جو
اختیار ماتا ہے وہ اختیار طلاق ہے یا نہیں؟ ہم احناف کا مسلک میہ ہے کہ بیا اختیار ' طلاق' ' نہیں ہے کیونکہ اگر میا اختیار طلاق ہوتا تو
پھراس کے بعد اختیار کا کوئی معنی نہیں بنتا ہم ذیل میں احناف کے مسلک پر کتب احادیث سے چنداحادیث پیش کر رہے ہیں۔
ملاحظہ فرما کیں:

حضرت بْرېرِه رضی الله عنها کو جب آ زادی ملی توان کا خاوندځر ( آ زاد ) تھا'اس پر چندا حادیث

عن الاسود عن عائشة انها قالت كان زوج بريرة حرا فلما اعتقت خيرها رسول الله صَلَالِهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعُلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الللَّهُ الْم

(طحادی شریف ج۳ ص۸۲ باب الامة تعتق وزوجها حرمطبوعه بیروت طبع جدید)

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے جناب اسودروایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا: حضرت بریرہ رضی اللہ عنہا کا خاوند آزادمردتھا بھر جب بریرہ آزادکردی گئیں تو رسول کریم ضلا بھا گئی تھے گئے ان کواختیار دنیا پس انہوں نے اپنے علیحدہ ہونے کو بہند کرلیا۔ امام طحاوی کہتے ہیں کہ بہت سے حضرات کا مذہب اس حدیث کے مطابق ہے۔ وہ یہ کہ لونڈی کو آزادی ملنے پرسابقہ نکاح کے رکھنے یا نہ رکھنے کا اختیار مل جاتا ہے۔ خواہ اس کا خاوند آزاد ہو یا کسی کا نہ رکھنے کا اختیار مل جاتا ہے۔ خواہ اس کا خاوند آزاد ہو یا کسی کا

اخبرنا ابوحنيفة عن حماد عن ابراهيم عن ابن مسعود رضى الله عنه فى المملوكة تباع ولها زوج قال بيعها طلاقها قال محمد ولسناناخذ بهذا. ولكنا ناخذ بحديث رسول الله صلايلي المناه المسترت عائشة بريرة فاعتقتها وخيرها رسول الله صلايلي المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه والمناه المناه المناه المناه المناه المناه الله عليه.

(كتاب الآثارص ٩٨ باب الامة قيام مطبوعه دائرة القرآن كراجي)

ہمیں امام ابوحنیفہ نے جناب حماد سے اور وہ ابراہیم کنی سے اوروہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی الله عنهما سے بیان کرتے ہیں کہ جناب ابن مسعود رضی الله عنهمانے ایسی لونڈی کے بارے میں فر مایا: جس کوکسی کے ہاتھ جے دیا جائے درآ نحالیکہ وہ اس وقت کسی کی بیوی بھی ہوتو اس کا بکنا اس کی طلاق ہوگا ۔امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارا یہ ملك نہيں ہے بلكہ م نے اس مديث رسول فظالين المفاق كو ذہب بنایا ہے جس میں حضرت عائشہ صدیقہ رضی الله عنہا کے بریرہ کو خریدنے کا واقعہ مذکور ہے۔ جب بریرہ رضی الله عنہا خریدی منی تو اس کے بعد مائی صاحبہ رضی اللہ عنہانے اسے آزاد کر دیا۔ اِس پر بریرہ رضی اللہ عنہا کورسول اللہ ﷺ ﷺ نے اس کا اختیار دیا کہ اگروہ اپنے خاوند کے ساتھ ہی رہنا جاہتی ہے تو بھی اور اگر اپنی علیحدگی کو پبند کرتی ہے تو بھی کرسکتی ہے۔ اگر کسی منکوحہ لونڈی کا كب جانا طلاق كي عكم مين موتا تو حضور فطالتك التي السيريره رضى الله عنها كوآزادي ملنے كے بعد اختيار نه ديتے۔۔۔۔ اور جميں حضرت عمر على ،عبدالرحمٰن بنعوف ،سعد بن ابي وقاص اور حذيفه رضی الله عنهم سے بدروایت بہنچی ہے کہان تمام حضرات نے لونڈی منکوحہ کے بک جانے کوطلاق کا حکم نہیں دیا اور یہی قول امام ابوحنیفہ رحمة الله عليه كالجفي ہے۔

چونکہ اس باب کا اہم اختلافی مسئلہ یہی ہے کہ جب لونڈی کو آزادی طے اور اس کا خاوند بھی آزاد ہوتو کیا اب آزاد ہونے والی لونڈی کو آزادی سے قبل کا نکاح باقی رکھنے یا نہ رکھنے کا اختیار ہے؟ احناف اس کے قائل اور شافعی حضرات اور بچھ دگیر حضرات اس صورت میں اختیار دینے کے قائل نہیں ہیں۔ اس اختلاف کی وجہ حضرت بریرہ رضی اللہ عنہا کی آزادی کے وقت ان کے خاوند جناب مغیث رضی اللہ عنہ کی حیثیت کے بارے میں موجود مختلف روایات ہیں۔ بعض میں مذکور ہے کہ وہ اس وقت آزاد تھے اور پچھروایات ان کی غلامی کی نشاند ہی کرتی ہیں۔ ہم اس بارے میں علامہ بدرالدین عینی رحمۃ اللہ علیہ کی مفصل بحث کے دوا قتباس پیش کر کے مسئلہ ان کی غلامی کی نشاند ہی کرتی ہیں۔ علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ کی مفصل بحث کے دوا قتباس پیش کر کے مسئلہ زیر بحث کو کمل کرتے ہیں۔ علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ نے ''عمدۃ القاری'' میں یہ بحث ذکر فرمائی ہے۔ ملاحظہ ہو:

ایک گروہ نے استدلال کیا کہ حضرت مغیث رضی اللہ عنہ اس وقت آزاد ہے۔ جب ان کی بیوی حضرت بریرہ رضی اللہ عنہا کو آزادی ملی ان کا استدلال وہ حدیث ہے جے امام ترفدی نے بیان کیا اور اسے حسن صحیح فرمایا۔امام ترفدی نے حدیث فدکور ابواب الرضاع میں ''لونڈی کہ جس کا خاوند ہواور وہ آزاد کر دی جائے'' کے تحت ذکر فرمائی۔اس کے راوی ابراہیم نحفی ہیں جو جناب اسود سے روایت کرتے ہیں اور وہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے بیان کرتے ہیں۔آپ فرماتی ہیں کہ جناب بریرہ رضی اللہ عنہا کا خاوند اس وقت آزاد تھا جب خود بریرہ کو آزاد کر دیا گیا اور انہیں آزادی ملنے پر اختیار دیا گیا۔ یونہی امام نسائی کی روایت میں بھی آیا ہے اور ابن ملجہ نے بھی ''باب الطلاق'' میں انہیں آزاد ہی بتایا ہے۔ایک اجھے خاصے طبقے کا فد جب یہی ہے کہ حضرت مغیث رضی اللہ عنہ

آزاد تھے۔ان حضرات میں ضعی ،ختی ، ثوری ، محد بن سیرین ، طاؤس ، مجاہد ، ابو ثور ، ابو صنیفہ ، ابو یوسف ، محد رخم م اللہ اور بہت سے دوسرے شامل ہیں۔ کین ان سب کا قول ہے کہ جب کی لونڈی کو آزادی مل جائے تو اسے بہر حال افتیار ہے خواہ اس کا خاونداس وقت آزاد ہو یا غلام ہو۔ یہ بات مسلمہ ہے کہ حب کہ جعد آتی ہے۔ اس کا الث نہیں یعنی حریت اور آزادی پہلے ہواور فیت اور غلامی بعد میں آئے۔ یہ بات تمام علاء کے نزد یک منفق علیہ اور سلم ہے۔ اب ہم احناف نے جو طریقہ اور مسلک اپنایا ہے اس میں غلامی کو پہلے اور آزادی کو بعد میں رکھا لہذا اس طریقہ سے نابت ہوا کہ جناب مغیث رضی اللہ عنداس وقت آزاد تھے۔ جب ان کی بوی کو اختیار دیا گیا اور اختیار سے قبل کی زندگی تھی ۔ اس لئے ان حضرات ہوان کی اس وقت آزادی کے قائل ہیں ہوگی جات ان حضرات ہوان کی اس وقت آزادی کے قائل ہیں وہ وہ ان کی بعد والی اور آخری حالت بیان کر جہ کہ اس کی اس وقت آزادی کے قائل ہیں اللہ عنداس وقت آزادی کے قائل ہیں اللہ عنداس وقت آزادی کے اس میں ان کی پہلی حالت بیان ہوتی ہے اور وہ حضرات ہوان کی اس وقت آزادی کے قائل ہیں اللہ عنداس وقت آزاد میں اللہ عنہا کو آزادی کی بات فائم ہو کہ جب ان کی بی حضرت مغیث اس وقت آزادی مین اللہ عنداس وقت آزاد کے غلام ہوتے ہوئے اس لونڈی کو اختیار ہے کونکہ حدیث پاک میں اسے الفاظ نہیں یا جو بات کہ حضور میں اسے الفاظ نہیں بریہ کواس لئے اختیار دے کونکہ حدیث پاک میں اسے الفاظ نہیں یا ہے جاتے کہ حضور میں اسے الفاظ نہیں بریہ کواس لئے اختیار دے بیش نظری کہتم ہونے اور آزادی طبح کی جن بہت تھا۔ جنابہ مین الیہ تعام ہوا کہ حضور خطاب کے بیش نظر ہیں ہوئی جو اس کی خال کے خوان کی غلام کے جنابہ معلوم ہوا کہ حضور خطاب کیں کو جہا تھیا۔

(عدة القاري ج ٢٠٥ م ٢٦٧ باب خيار الامة تحت العبر مطبوعه بيروت)

#### بیارخاوند کے طلاق دینے کا بیان

امام مالک نے ہمیں خردی کہ ہمیں امام زہری نے جناب طلحہ بن عبداللہ بن عوف سے روایت کی کہ حضرت عبدالرحمٰن بن عوف نے اپنی بیوی کو حالت مرض میں طلاق دی تو حضرت عثان غنی رضی اللہ عنہ نے ان کی بیوی کو اس کی عدت ختم ہونے کے بعد ان کی وراثت میں سے مقررہ حصہ دیا۔

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں عبد اللہ بن فضل نے جناب اعرج سے اور انہوں نے حضرت عثان بن عفان رضی اللہ عنہ سے بیان کیا کہ انہوں نے ابن کمل کی بیویوں کواس کی وراثت دینے کا حکم جاری فر مایا۔ جنہوں نے حالت مرض میں ان کو طلاق دے دی تھی۔

امام محمد کہتے ہیں کہ وہ عور تیں جن کی عدت کے دوران خاوند مرگیا 'وہ وارث ہوں گی اور اگر خاوند کی فوتید گی سے قبل عورت کی عدت ختم ہو چکی تھی تو ان کے لئے کوئی میراث نہیں ہوگ ۔ یو نہی مشیم بن بشیر نے مغیرہ سے وہ ابراہیم نخعی سے اور وہ شرت کے سے اور وہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت

### ٢٤٩- بَابُ طَلاَقِ الْمُويْضِ

٥٦٢ - أَخْبَرَ نَا مَالِكُ آخْبَرَنَا الزُّهُرِّئُ عَنْ طَلْحَةَ بِنِ عَبْدِ اللَّهِ مِنْ عَنْ طَلْحَةَ بِنِ عَبْدِ اللَّهِ بُنِ عَوْفٍ طَلْقَ إِنْ عَبْدَ الرَّحْمُنِ بُنَ عَوْفٍ طَلْقَ إِمْدَا أَنْ عَنْمَانُ مِنْهُ بَعْدَ مَا أَنْقَضَتْ عِدَّتُهَا. عَذْمَانُ مِنْهُ بَعْدَ مَا أَنْقَضَتْ عِدَّتُها.

٥٦٣ - ٱخْبَرَ نَا مَالِكُ ٱخْبَرَنَا عَبُدُ اللَّهِ بْنُ الْفَضْلِ عَنِ الْاَعْرَجِ عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عَفَّانَ ٱنَّهُ وَرَّثَ نِسَآءَ ابْنِ مُكْمِلٍ مِّنْسُهُ كَسانَ طَلْكَقَ نِسَساءَ هُ وَهُوَ مَرِيْضُ.

قَالَ مُحَمَّدُ يَرِثُنَهُ مَا دُمْنَ فِى الْعِدَّةِ فَإِذَا انْقَضَتِ
الْعِدَّةُ قَبُلَ اَنْ يَّمُوْتَ فَلَا مِيْرَاثَ لَهُنَّ وَكَذَالِكَ ذَكَرَ
الْعِدَّةُ قَبُلَ اَنْ يَّمُوْتَ فَلَا مِيْرَاثَ لَهُنَّ وَكَذَالِكَ ذَكَرَ
هُ شَيْمٌ أَبُنُ بَشِيْرٍ عَنِ الْمُعِيْرَةِ الضَيِيِّ عَنْ إَبْرَاهِيْمَ
النَّخُعِتِي عَنْ شُرَيْحِ اَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ كَتَبَ الْيُهِ
النَّخُعِتِي عَنْ شُرَيْحِ اَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ كَتَبَ الْيُهِ
رفى رَجُلٍ طَلَقَ إِمْرَ أَتَهُ ثَلَا ثًا وَهُوَ مَرِيْضُ اَنْ وَرِّنْهَا

فْقَهَائِناً رَحْمَةُ اللهُ عَلَيْهِمْ -

مَا دَامَتْ فِيْ عِلَدَتِهَا فَإِذَا أَنقَضَتِ الْعِدَّةُ فَكَرِمِيرَاتُ عمرض الله عنه نے ان كى طرف خط بھيجا كه جس شخص نے حالت لَهَا وَهُوَ قَوْلٌ أَبِيْ حَنِيْفَةَ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى وَالْعَآمَةِ مِنْ مَرْضَ مِينِ اپني بيوي كوتين طلاقيس دے دي تھيں كہ جب وہ عدت کے دوران مر گیا تو اس عورت کوتر کہ دو اور اگر عدت ختم ہو چکی تھی۔ پھر خاوند کا انتقال ہوا تو اسعورت کے لئے اب کوئی میراث نہیں ، ہے۔امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا یہی قول

حنفی فقہاء کرام نے اس باب میں مذکور مریض کی جوتعریف کی ہے۔''بہارشریعت'' میں اسے بحوالہ'' فتح القدیر'' '' درمختار'' وغیرہ كتب فقه سے ان الفاظ سے ذكر كيا كيا ہے:

مریض سے مراد وہ مخض ہے جس کی نسبت غالب گمان ہو کہ اس مرض سے ہلاک ہو جائے گا۔ کہ مرض نے اسے اتنا لاغر کر دیا کہ گھرے باہر کام کے لئے نہیں جاسکتا ،مثلا نماز کے لئے مسجد کونہیں جاسکتا یا تاجرا پی دوکان تک نہیں پہنچ سکتا اور بیا کثر کے لحاظ سے ہے در نہاصل تھم یہ ہے کہ اس مرض میں غالب گمان ہی موت ہو۔اگر ابتداء بیشدت نہ ہوتی ہو، باہر جاسکتا ہو۔مثلاً ہیضہ وغیرہ امراض مہلکہ میں بعض لوگ گھرہے باہر کے کام بھی کر لیتے ہیں ۔گمرا پیے امراض میں غالب گمان ہلاکت ہے۔ یونہی یہاں مریض کے لئے صاحب فراش ہونا بھی ضروری نہیں ہےاورامراض مزمنہ مثلاً سِل فالج اگر روز بروز زیادتی پر ہو۔ یہ بھی مرض الموت ہیں اور اگرایک حالت برقائم ہو گئے اور برانے ہو گئے ۔ یعنی ایک سال کا زمانہ گزر گیا۔اب اس شخص کے تصرفات تندرست کی مثل نافذ ہوں گے ۔ جو مخص لڑائی میں دشمن سے لڑ رہا ہو وہ بھی مریض کے حکم میں ہاگر چہ مریض نہیں کہ غالب خوف ہلاکت ہے یو نہی جو مخص قصاص میں قبل کے لئے یا پھائی دینے کے لئے پاسٹکسار کرنے کے لئے لایا گیا ہو یا شیروغیرہ کسی درندے نے اسے بچھاڑا یا کشتی میں سوار ہے اور کشتی موت کے تلاطم میں بڑگئی یا کشتی ٹوٹ گئی اور بیاس کے کسی تختہ پر بہتا جارہا ہے۔ بیسب صور تیں مریض کے حکم میں ہیں جبکہاس صورت میں مربھی جائے ۔اگر وہ سبب جاتا رہا پھر کسی اور وجہ سے مرگئے تو مریض نہیں ۔اگر شیر کے منہ سے جھوٹ گیا مگر زخم کاری ایبالگاہے کہ غالب یہی ہے کہ اس سے مرجائے گا۔اب بھی مریض ہے۔ (بہاد شریعت ج ۸ص ۵۵ طلاقِ مریض کا بیان )

بہارشریعت کی ندکورہ عبارت سے معلوم ہوا کہ یہال مریض سے مراد ہروہ مخص ہے جس کی موت غالباً ہونے والی ہے۔خواہ سکسی بیاری سے یا کسی دوسرے سبب سے ۔ایسا شخص اگراپنی بیوی کوطلاق دیتا ہے تو مؤطا کی روایت کے مطابق اگر اس مریض کی ہوی ابھی عدت گزاررہی تھی کہ مریض کا انقال ہو گیا تو بیوی کواس کی وراثت ملے گی اوراگر بیوی کی عدت گزر چکی تھی ، بعد میں مریض کا انتقال ہوتا ہے تو اس صورت میں عورت وراثت کی حقد ارنہ ہوگی ۔مسکلہ مذکورہ کی تائید میں ہم ذیل میں چندآ ثار پیش کررہے ہیں:

جناب شرت سے ہے کہ میرے پاش عروہ بارقی حضرت عمر عن شريح قال اتاني عروة البارقي من عند بن خطاب رضی اللہ عنہ سے می حکم بیان کرنے کے لئے تشریف عمر في الرجل يطلق امراته ثلاثا في مرضه انها لائے۔وہ تخص جومرض موت میں اپنی بیوی کو تین طلاقیں دے دیتا ترثه مادامت في العدة ولا يرثها. ہے وہ عورت جب تک عدت میں ہے، اس کی وراثت ہو گی اور

طلاق دے کرمر جانے والا اس کا وارث نہ ہوگا۔ جناب شعبی سے روایت ہے فر مایا جب کو کی شخص مرض الموت میں اپنی بیوی کو تین طلاقیں وے دیتا ہے۔ وہ عورت جب تک

عن الشعبي قال اذا طلق ثلاثا في مرضه ورثته مادامت في العدة. عدت میں ہےاس کی وارث ہوگی۔

عدت میں ہےاس کی وارث ہوگی۔

عن هشام عن ابيه عن عائشة انها قالت في المطلقة ثلاثا وهو مريض ترثه مادامت في العدة.

(مصنف ابن الى شيبه ج٥ص ٢١٨ من قال ترشه مادامت في العدة مطبوعه دائرة القرآن كراجي )

طلقها مريضا ورثته ما كانت في العدة والايرثها.

عن ابراهيم ان عمر ابن الخطاب قال اذا

عن هشام بن عروة عن ابيه قال اذا طلقها فبتها مريضا فانقضت العدة فلا ميراث بينهما.

(مصنف عبد الرذاق ج ٤ص ٦٣ باب طلاق الريض مطبوعه

ابن سیرین سے ہفر مایا: جب (مرض الموت میں طلاق دینے والے کی بیوی کی) عدت ختم ہوجائے تو اس کے لئے میراث

ندکورہ آ ٹار میں دومسئلے بیان ہوئے ہیں ایک بیرکہا گر کوئی شخص مرض الموت میں اپنی بیوی کوطلاق دیتا ہے'وہ طلاق بتہ یامغلظہ ہو۔طلاق کی عدت ابھی ختم نہ ہوئی تھی کہ خاوند کا انتقال ہو گیا تو اس صورت میں عورت اس کی وارث قراریائے گی۔ دوسرا مسئلہ کہ اگر عورت کوئسی قشم کی طلاق مرض الموت میں دی گئی اور خاوند کے مرنے سے قبل اس کی عدت گز رچکی تھی ۔ بعد میں خاوند کا انتقال ہوا تو اس صورت میں بیعورت وارث نہیں ہے گی کیونکہ عدت کے ختم ہونے ہے اس عورت کا مرد سے تعلق بالکل منقطع ہو گیا ہے۔ حاملہ عورت کی عدت کی بحث

واضح رہے کہ جب کوئی عورت حاملہ ہے اور اس حالت میں اس کا خاوندا سے طلاق دے دیتا ہے یا خاوند کا انتقال ہو جاتا ہے تو حامله عورت کو دونوں صورتوں میں عدت وضع حمل ہو گی طلاق کی عدت چونکہ تین (۳) حیض ہوتی ہے اور حاملہ کو حیض نہیں آتا ۔اس لئے اس کواب تین حیض کی بجائے تین ماہ گزارنے کا حکم نہ ہوگا بلکہ بیعدت اب وضع حمل میں تبدیل ہو جائے گی۔ای طرح خاوند فوت ہو گیا تو جار ماہ اور دس دن عدت کی بجائے حاملہ کو' وضع حمل'' تک عدت گزار ناپڑے گی۔اس مسئلہ کوصاحب بہار شریعت نے حصہ عشم ص ۱۲۱ پر ذکر فر مایا ہے۔اس مسئلہ کی تائید میں چندا حادیث ہم ذیل میں درج کرتے ہیں:

> بنت عقبة انها كانت تحت زبير رضى الله عنه فجاءته وهو يتوضا فقالت اني احب ان تطيب نفسى بتطليقة ففعل وهي حامل فذهب الى المسجد فجاء وقد وضعت ما في بطنها فاتي النبي

حدثنا عمرو بن میمون عن ابیه عن ام کلثوم جمیں عمرو بن میمون نے این والد سے بتایا اور وہ ام کلثوم بنت عقبہ سے بیان کرتے ہیں کہ وہ حضرت زبیر رضی اللہ عنہ کے عقد میں تھیں۔ایک مرتبہ حضرت زبیر جب وضو کر رہے تھے تو پیر آئیں اور کہنے لکیں: میری خواہش ہے کہتم مجھے طلاق دے دوتو حضرت زبیر نے طلاق دے دی وہ اس وقت حاملہ تھیں۔حضرت

گی اور وه مرداس کا دارث نه هوگا ـ ہشام بن عروہ اینے والد سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: جب کوئی مرداین بیوی کو حالت مرض میں طلاق بته دیتا ہے۔

جناب مشام اينے والدے وہ حضرت عائشه صديقه رضى الله

جناب ابراہیم بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی

عنہا ہے بیان کرتے ہیں فر ماتی ہیں کہ مرض الموت میں گر فتار خاوند

کی بیوی جسے اس نے تین طلاقیں دے دیں وہ عورت جب تک

الله عنه نے فرمایا: که جب کوئی مخص حالت مرض میں اپنی بیوی کو

طلاق ویتا ہے وہ عورت جب تک عدت میں ہے اس کی وارث ہو

پھراس عورت کی عدت ختم ہو جائے تو اب اس عورت کومیراث نہیں ،

صَلِيَّ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ فَالْمُ الْمُنَابِ اللهِ الْمُنَابِ اجله فَالْ بِلْغُ الْكَتَابِ اجله فَاخْطِبها الله فَالْ خدعتنى خدعها الله فَالْ خدعتنى خدعها الله (بيني شريف ٢٢٦٥) معنف ابن الى شير ٢٥٥ (٢٦٦)

عن عمر رضى الله عنه لووضعت وزوجها على سريره لانقضت عدتها وحل لها ان تتزوج قلت رواه مالك في الموطاعن نافع عن ابن عمرانه سئل عن المراة التي يتوفى عنها زوجها وهي حامل فقال اذا وضعت حملها فقد حلت فاخبره رجل من الانصار ان عمر قال لووضعت وزوجها على سريره لم يدفن بعد لحلت.

(نصب الرابية ٣٥ ص ٢٥٦ باب العدة مطبوعة قابره ،مؤطا امام مالك مع زرقاني جسرص ٢٢١)

حفرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: حاملہ عورت اگر بچہ اپنی جنے جبہ اس کا خاوند (مرحوم) ابھی غسل دینے کے لئے تیختے پر ہی ہے تو اس کی عدت ختم ہوگئ اور اب وہ جہاں چاہے شادی کر سکتی ہے۔ میں کہتا ہوں کہ امام مالک نے اپنی مؤطا میں جناب نافع سے اور وہ ابن عمر سے روایت ذکر کرتے ہیں کہ ان سے پوچھا گیا اگر کی عورت کا خاوند انتقال کر جائے اور وہ اس وقت حاملہ ہو (تو اس کی عدت کیا ہے؟) فرمایا: جب وہ وضع حمل کرے، اس وقت اس کی عدت ختم ہوگئ تو ایک انصاری شخص نے انہیں خبر دی کہ حضرت کیا عرضی اللہ عنہ نے فرمایا: اگر عورت بچہ ایکی جن لیتی ہے اور ادھر اس کا خاوند ابھی سے ختے پر غسل کے لئے رکھا ہوا ہے اور ابھی اس کو دن نہیں کیا گیا پھر بھی وہ عورت عدت گز ار چکی ہے۔

عن عمر ابن عبد الله بن الارقم انه دخل على سبيعة ابن الحارث الاسلمية فسالها عن حديثها فاخبرته انها كانت تحت سعد ابن خولة وهو من بنى عامر بن لوى وكان ممن شهد بدرا فتوفى عنها فى حجة الوداع وهو حامل فلم تعشب عن وضعت حملها بعد وفاته فلما فرغت من نفاسها تجملت للخطاب فدخل عليها ابو السنابل بن بعكك رجل من بننى عبد الدار فقال لها مالى اراك متجملة لعلك ترجين النكاح والله ماانت بناكح حتى تمر عليك اربعة اشهر وعشر قالت السبيعة لما قال لى ذالك جمعت على ثيابى حين امسيت فاتيت رسول الله صليما الله عن ذالك فافتانى بانى رسول الله صليما الله عن ذالك فافتانى بانى

عمر بن عبداللہ بن ارقم سے روایت ہے کہ وہ سبیعہ بن حارث اسلمیہ کے پاس گئے تو ان سے ان کی بات کے بارے میں پوچھا: انہوں نے بتایا کہ وہ سعد بن خولہ کے عقد میں تھیں جن کا تعلق بن عامر بن لوی سے تھا اور وہ ان لوگول میں سے تھے جوغز وہ بدر میں شریک ہوئے تھے۔ جہۃ الوداع کے موقعہ پران کا انقال ہوگیا اور اس وقت حالمہ تھی ۔ ان کے انقال کے بعد جلدی ہی ان کے ہاں کیے ان کے بال کیے بناؤ سنگار کیا پھران کے پاس ابوالسنا بل بن بعلک آیا جس کا تعلق بن عبد الدار سے تھا۔ اس نے کہا میں تمہیں بنا سنورا دیکھا تعلق بن عبد الدار سے تھا۔ اس نے کہا میں تمہیں بنا سنورا دیکھا ہوں۔ کہا بات میں کا بات کے شایدتم نیا نکاح کرنا جا ہی ہو؟ خدا کی تم ہر موں ۔ کہا بات میں کرنا جا کی تم ہر گزر جا کیں صبیعہ کہتی ہیں کہ جب ابوالسنا بل نے مجھے یہ کہا تو میں نے شام کے سبیعہ کہتی ہیں کہ جب ابوالسنا بل نے مجھے یہ کہا تو میں نے شام کے سبیعہ کہتی ہیں کہ جب ابوالسنا بل نے مجھے یہ کہا تو میں نے شام کے سبیعہ کہتی ہیں کہ جب ابوالسنا بل نے مجھے یہ کہا تو میں نے شام کے سبیعہ کہتی ہیں کہ جب ابوالسنا بل نے مجھے یہ کہا تو میں نے شام کے سبیعہ کہتی ہیں کہ جب ابوالسنا بل نے مجھے یہ کہا تو میں نے شام کے سبیعہ کہتی ہیں کہ جب ابوالسنا بل نے مجھے یہ کہا تو میں نے شام کے سبیعہ کہتی ہیں کہ جب ابوالسنا بل نے مجھے یہ کہا تو میں نے شام کے سبیعہ کہتی ہیں کہ جب ابوالسنا بل نے مجھے یہ کہا تو میں نے شام کے سبیعہ کہتی ہیں کہ جب ابوالسنا بل نے مجھے یہ کہا تو میں نے شام کے سبیعہ کہتی ہیں کہ جب ابوالسنا بل نے مجھے یہ کہا تو میں نے شام کے سبیا

قد حللت حين وضعت حملي وامرني بالتزويج ان بدا لي قال ابن شهاب ولا ارى باسا ان تتزوج حين وضعت وان كانت في دمها غير انه لا يقربها زوجها حتى تطهر.

(نصب الرابيج ٣٣ص ٢٤٥م طبوعه معر، موطا امام ما لك ج٣٣ص ٢٢١ مع زرقاني)

وقت اپنے کپڑے لیٹے اور حضور ضلا الکھ الیٹی ایٹی کی بارگاہ میں حاضر ہو گئی اور میں نے آپ سے اپنے بارے میں پوچھا تو آپ نے ارشاد فر مایا: کہ تو اس وقت سے عدت سے نکل بھی ہے جب وضع حمل ہوا تھا۔آپ نے مجھے شادی کر لینے کی اجازت دی۔ ابن شہاب کہتے ہیں کہ میں اس میں کوئی حرج نہیں پاتا کہ کوئی عورت شہاب کہتے ہیں کہ میں اس میں کوئی حرج نہیں پاتا کہ کوئی عورت وضع حمل کے وقت شادی کرئے اگر چہوہ نفاس ہی میں ہو۔ ہاں اتن بات ضرور ہے کہ شادی کے بعداس کا نیا خاوند نفاس سے پاک ہونے تک اس سے ہم بستری نہ کرے۔

قارئین کرام! احادیث وروایات مذکورہ سے صاف صاف ظاہر ہے کہ جس حالمہ عورت کا خاوند فوت ہوجائے اس کی عدت وضع حمل ہے۔ چار ماہ اور دس دن نہیں ۔ چار ماہ اور دس دن اس عورت کی عدت ہوگی جواپنے خاوند کے فوت ہوتے وقت حالمہ نہ ہو۔

بعض صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے اس بار ہے میں اختلاف منقول ہے لیکن عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما دعو کی کرتے ہیں کہ سورہ بقرہ کی آیت کہ جس میں متو نی عنہا زوجہا کی عدت چار ماہ اور دس دن مذکور ہے ، بیر آیت پہلے نازل ہوئی تھی اور اس کے بعدا تھا نیسویں پارے کی آیت نازل ہوئی تھی اور اس کے بعدا تھا نیسویں پارے کی آیت نازل ہوئی تھی اور اس کی عدت بیان کی گئی ۔ مطلب سے کہ اگر خاوند کی فوتید گی کے وقت اس کی بیوی حالمہ ہونے کی صورت میں خاوند مرجانے پر وضع حمل کی عدت بیان کی گئی ۔ مطلب سے کہ اگر خاوند کی فوتید گی کے وقت اس کی بیوی حالمہ نتھی تو عدت چار ماہ اور دس دن ہوگی ، جوسورۂ بقرہ کی آیت کا حکم ہے اور اگر خاوند کے انتقال کے وقت بیوی حالم تھی تو سورۂ الطان ق اٹھا کیسواں پارہ کی آیت پڑمل ہوگا لہٰذا اس کی عدت وضع حمل ہوگی۔

"ابعد الاجلین" لینی دومختلف عرتیں جمع ہونے پرطویل عدّت پرعمل کرنے کا مسکلہ

موت کی عدت (چار ماہ اور دس دن) کے مقابلہ میں اگر طلاق بتہ یا مغلظہ کی عدت آجائے تو اس صورت میں امام اعظم رضی اللہ عنہ اور امام محمد فرماتے ہیں کہ دونوں عدتیں اکھی شار ہوں گی اور جوختم ہو جائے گی اس پر حلت کا دار و مدار نہ ہوگا بلکہ جو باقی ہے، اس کے اختیام تک حرمت باقی رہے گی یعنی چار ماہ اور دس دن اور تین چیش میں سے اگر تین چیش پہلے ختم ہو گئے اور ابھی چار ماہ دس دن پورے نہیں ہوئے تو اب صورت میں عدت اس کے دن پورے نہیں ہوئے تو اب عدت تین چیش ہوگی ۔ ہاں اگر طلاق رجعی اور موت کی عدت اسمی ہوجا کیں تو اس صورت میں عدت وفات پر عمل کریں گئے کیونکہ طلاق رجعی سے نکالے ختم نہیں ہوتا۔ مسکلہ "اب عدا الا جلین" صرف احناف کا اختر اعی مسکلہ نہیں بلکہ بہت سے آثار اس بارے میں موجود ہیں۔ ملاحظہ ہوں:

عن نافع عن ابن عمر قال عدتها من يوم طلقها ومن يوم يموت عنها.

حضرت عبد الله بن عمر رضی الله عنها سے جناب ناقع بیان کرتے ہیں۔آپ نے فرمایا: عورت کی عدت اس دن سے شروع ہوجاتی ہے جس دن اس کے خاوند نے اسے طلاق دی اور اس دن سے جس دن وہ فوت ہوگیا۔

ابن سیرین سے روایت ہے فرمایا غائب خاوند کی عدت اس ون سے اس کی عورت گزار ناشروع کرے گی جس دن وہ فوت ہوایا اس دن سے جس دن اس نے اسے طلاق دی۔ ابراہیم کہتے ہیں کہ عورت کی عدت فوتید گی کے دن سے

عن ابن سيرين قال تعتد المراة من زوجها وهو غائب من يوم يموت او من يوم يطلق.

عن ابراهيم قال تقع العدة من يوم يموت

شروع ہوجائے گی اوراس دن سے جس دن مرد نے طلاق دینے کا

ويوم يتكلم بالطلاق.

(مصنف ابن ابي شيبه ج ۵ص ۱۹۷ ما قالوا في المرأة يطلقها زوجها لفظ بولا \_

مطبوعه دائرة القرآن كراجي )

نوٹ: بیہق شریف میں یہی روایات حضرت عبداللہ بن عمراور عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہم سے منقول ہیں۔اس کے لئے'' بیہق شریف''جے مص ۲۵م باب العدۃ بعدالموت کودیکھا جاسکتا ہے۔

احادیث مذکورہ میں اگر چہ "ابعد الاجلین" کالفظ موجود نہیں لیکن ان کامفہوم بہی ثابت کرتا ہے۔ مثلًا ایک عورت کوطلاق ہوئی وہ طلاق کی عدت (تین حیض) گزاررہی تھی کہ دوران عدت اس کا خاوند انقال کر جاتا ہے تو ان روایات کے مطابق طلاق کی عدت وقت طلاق ہے عدت وقت طلاق ہے جاوراب وفات کی عدت وفات کے دن سے شروع ہوگی ۔ بجھ دن دونوں عدتوں کے مشتر کہ گزریں گلیکن جو پہلے شروع ہوئی وہ پہلے ختم ہو سکتی ہوئے اس کے ختم ہونے پروہ دوسری عدت سے ابھی باہر نہیں آئی للہذا اس دوسری عدت کے ختم ہونے تک وہ حرمت میں رہے گی اور یہ مفہوم "ابعد الاجلین" کا ہے۔اس کی تائید میں مصنف عبدالرزاق کی ایک روایت ملاحظ ہو:

عبد البرزاق عن الشورى قال اذا طلق امراته جناب تورى فرمات بين: كه جب كوئى شخص اپنى بيوى كو وهو مريض فانها تكون على اقصى العدتين ان كان حالت مرض ميں طلاق ديتا ہے تو اس كى عورت دوعدتوں ميں سے اربعة عشر و عشرا اكثر من حيضها بالاربعة جولمي ہووہ گزارے گی اگر چار ماہ دس دن كى عدت حيض كى عدت و العشر و ان كان الحيض اكثر بالحيض.

صدت زيادہ لمي بنتى ہے تو حيض والى عدت گزارے اور اگر حيض كى المعنف عبدالرزاق جے ميں دن عدت گزارے اور اگر حيض كى عدت زيادہ لمي بنتى ہے تو حيض والى عدت گزارے د

فاعتبروا يا اولى الابصار

#### اشكال

جواب: جواب کے لئے'' مؤطاامام مالک'' کی عبارت پہلے قتل کی جاتی ہے تا کہ اس کوسامنے رکھ کربات واضح ہوجائے۔

سلیمان بن بیار بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عباس عن سليمان بن يسار ان عبد الله بن عباس اورحضرت ابوسلمه بن عبدالرحمن بن عوف نے باہم اختلاف كيا كهوه وابا سلمة بن عبد الرحمن بن عوف ن اختلفا في عورت جس کا خاوندفوت ہو گیا اور وہ اس کی عدت وفات گز ارر ہی المراة تنفس بعد وفات زوجها بليال فقال ابو سلمة ہو' اس دوران اس کو نفاس آ گیا اور ابھی عدت کے چند ہی دن اذا وضعت مافي بطنها فقد حلت للازدواج وقال گزرے ہول۔ (کیااس کی عدت وضع حمل کی وجہ سے پوری ہوگئی ابن عباس اخر الاجلين فجاء ابو هريرة فقال انا مع یا جار ماہ دس دن بورے کرے؟ ) جناب ابوسلمہ نے کہا جب اس ابن اخمى يعنى ابا سلمة فبعثوا كريبا مولى عبد الله عورت نے اینے پیپ کا بچہ/ بچی جن دیا تو اب وہ کہیں اور شادی کر ابن عباس الى ام سلمة زوج النبي ﷺ يسالها سکتی ہے اور حضرت عبداللہ بن عباس نے کہا: کہاسے دونوں عدتوں عن ذالك فبجاء هم فاخبرهم انها قالت ولدت

سبيعة الاسلمية بعد وفات زوجها بليال فذكر فالك فالكل فذكر فالك فالكل فالكل فالكل فالكل فالكل فالكل فالكل فالكل فالكل وهذا الامر الذي لم يزل عليه اهل العلم عندنا.

(موطا امام ما لک ص ۵۳۰ جامع الطلاق امیر محمد کتنخانه آرام باغ کراچی، موطا امام مالک مع زرقانی ج۳ ص ۲۲۲ باب ۳۱۲ مطبوعه بیروت)

میں سے کبی اور بعد میں ختم ہونے والی عدت گزار نی ہوگی۔ پس ان کے پاس حفرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ تشریف لائے۔فرمانی کے میں اپنے جیتے یعنی ابوسلمہ کے پاس تھا تو لوگوں نے عبداللہ بن عباس کے مولی کریب کوسیدہ ام سلمی رضی اللہ عنہا زوجہ رسول کریم خطانی کے پاس بھیجا تا کہ وہ ان سے بوچھے کہ مسئلہ مذکورہ کا کیا حل ہے؟ وہ بوچھ کران کے پاس آیا اور انہیں بتایا کہ ام المؤمنین سیدہ ام سلمہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا ہے کہ سبیعہ اسلمیہ نے اپنے فاوند کے انتقال کے چند دن بعد بچہ کوجنم دیا۔ اس کا ذکر حضور خاوند کے انتقال کے چند دن بعد بچہ کوجنم دیا۔ اس کا ذکر حضور خاوند کے انتقال کے چند دن بعد بچہ کوجنم دیا۔ اس کا ذکر حضور خاوند کے انتقال کے چند دن بعد بچہ کوجنم دیا۔ اس کا ذکر حضور خاوند کے انتقال کے چند دن بعد بچہ کوجنم دیا۔ اس کا ذکر حضور خاوند کے انتقال کے چند دن بعد بچہ کوجنم دیا۔ اس کا ذکر حضور خاوند کے انتقال کے چند دن بعد بچہ کوجنم دیا۔ اس کا ذکر حضور خاوند کے انتقال کے چند دن بعد بچہ کوجنم دیا۔ اس کا ذکر حضور خاوند کے انتقال کے چند دن بعد بی کوجنم دیا۔ اس کا ذکر حضور خاوند کے انتقال کے چند دن بعد بی کوجنم دیا۔ اس کا ذکر حضور خاوند کے انتقال کے چند دن بعد بی کوجنم دیا۔ اس کا ذکر حضور خاوند کے انتقال کے چند دن بعد بی کہ کوجنم دیا۔ اس کا ذکر حضور خاوند کے انتقال کے چند دن بعد بی کوجنم دیا۔ اس کا ذکر حضور خاوند کے انتقال کے چند دن بعد بی کہ کوجنم دیا۔ اس کا ذکر حضور خاوند کے انتقال کے خاوند کے انتقال کے خاوند کے انتقال کے خاوند کے انتقال کے خاوند کے خاوند کے خاوند کے خاوند کے خاوند کے خاوند کے خاوند کے خاوند کے خاوند کے خاوند کی کر بی کوجنم کی کی کر بندر ہے۔

قارئین کرام! روایت مذکوره میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی الله عنهما کا قول بیٹا بت کرتا ہے کہ صورت مذکوره میں بھی ''ابعد الا جلین'' عدت ہوگی۔اسی طرح حضرت علی المرتضلی رضی اللہ عنہ ہے بھی ایک منقطع روایت ملتی ہے جو یوں کہتی ہے کین ایسی روایات کی ان روایات کے مقابلہ میں کوئی اہمیت نہیں جو''وضع حمل'' کے ساتھ ہی عدت مکمل ہونا بیان کرتی ہیں۔حدیث مذکورہ کے تحت علامذ زرقانی رحمۃ اللہ علیہ رقسطراز ہیں:

انسما تحل بوضع الحمل واجمع عليه جمهور العلماء من السلف وائمة الفتوى فى الامصار الا ماروى عن على من وجه منقطع ان عدتها اخر الاجلين وما جاء عن ابن عباس هنا لكن جاء عنه انه رجع الى حديث ام سلمة فى قصة سبيعة قال ابن عبد البر ويصححه ان اصحابه عكرمة وعطاء وطاوس وغيرهم على ان عدتها الوضع وعليه العلماء كافة وقد روى عبد الرزاق عن ابن مسعود من شاء باهلته او لاعنته ان الاية التى فى سورة النساء القصرى واولات الاحمال اجلهن ان يضعن حملهن النخ نزلت بعد الاية التى فى سورة البقرة والذين يتوفون منكم الخ.

(زرقانی جسم ۲۲۲مطبوعه دارالفکر بیروت)

صورت مذکورہ میں عورت وضع حمل کے ساتھ ہی حلال ہو
جاتی ہے اور اس پر جمہور علاء سلف اور ہر دور کے انکہ فاوی کا اجماع ہے۔ مگر وہ روایت جو حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے ہو ہ منقطع ہے جس میں انہول نے اس عورت کے لئے '' آخر الاجلین' عدت و کر فرمائی ہے اور اس مقام پر حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہا سے بھی ایک روایت ایسی ہی آئی ہے لیکن ان سے یہ بھی مذکور ہے کہ انہوں نے سیدہ ام سلمہ رضی اللہ عنہا کی حدیث کی طرف رجوع کر لیا تھا ، جو سیعہ اسلمیہ نامی عورت کے قصہ میں مروی ہے۔ ابن عبدالبر نے کہا اس بات کی تھے اس سے بھی ہوتی موتی مروی ہے۔ ابن عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کے اصحاب یعنی موتی حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کے اصحاب یعنی محضرت عبد اللہ بن عباس اور ان کے علاوہ اس کو تشایم کرتے ہیں کہ صورت مذکورہ میں عورت کی عدت ' وضع حمل ہ' ہی ہے اور اسی پر مصورت مذکورہ میں عورت کی عدت ' وضع حمل ہ' ہی ہے اور اسی پر مصورت مذکورہ میں عورت کی عدت ' وضع حمل ہ' ہی ہے اور اسی پر مصورت میں اللہ عنہما سے بیروایت و کر فر مائی ہے کہ آپ نے فر مایا: میں ہر اس خص سے مباہلہ اور لعان کر انے کو تیار ہوں جو یہ کہتا میں ہر اس خص سے مباہلہ اور لعان کر انے کو تیار ہوں جو یہ کہتا میں ہر اس خص سے مباہلہ اور لعان کر انے کو تیار ہوں جو یہ کہتا میں ہر اس خص سے مباہلہ اور لعان کر انے کو تیار ہوں جو یہ کہتا

ہے کہ سورہ نماء قصری لیعنی سورہ طلاق کی آیت 'واولات الاحمال اجلهن ان یصعن حملهن ''سورة بقره کی آیت واللذین یتوفون منکم النج سے بعدنازل نہیں ہوئی۔

تو معلوم ہوا کہ حاملہ کی عدت وضع حمل ہی ہے۔ اس پر جمہور علاء سلف اور ائمہ فناوئی کا اتفاق ہے۔ آجا کر دوروایات اس کے خلاف '' ابعد الاجلین'' کے حق میں ملتی ہیں۔ جن میں سے حضرت علی الرتضلی رضی اللہ عنہ کی روایت ویسے ہی منقطع ہونے کے اعتبار سے روایت صیحہ کے مقابل پیش نہیں کی جاسکتی اور حضرت ابن عباس کا خودر جوع ندکور ہے اور ان کے اجلہ تلا فمہ بھی ان کا ساتھ نہیں دیتے ۔ ان روایات کے مقابلہ میں جوروایات ''وضع حمل'' عدت کی مؤید ہیں وہ نہایت مضبوط اور صحت کا مقام رکھتی ہیں۔ اس بناء پر حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما اس مسئلے پر مباہلہ اور لعان کی دعوت دیتے نظر آرہے ہیں جس کو کسی نے قبول نہ کیا۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

## حامله کی عدت کا بیان خواه وه مطلقه هو یا اس کا خاوندانقال کر گیا هو

امام مالک نے ہمیں جناب زہری سے خبر دی کہ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے بوچھا گیا کہ اگر کسی عورت کا خاوند فوت ہوجائے (اور وہ حاملہ ہوتواس کی عدت کیا ہے؟) انہوں نے فرمایا: جب وہ بچہ کوجنم دے لے اسی وقت اس کی عدت ختم ہو جائے گی'ایک انصاری جو پاس بیٹھا ہوا تھا وہ بولا کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے فرمایا: اگر صورت مذکورہ میں عورت بچہ کوجنم میں رکھا ہوا ہوا ورادھراس کا فوت شدہ خاوند ابھی غسل کے لئے شختے پر ہی رکھا ہوا ہوا وراسے دفنایا نہ گیا ہو، تب بھی اس عورت کی عدت میں رکھا ہوا ہواور اسے دفنایا نہ گیا ہو، تب بھی اس عورت کی عدت اسی وقت ختم ہوجائے گی۔ امام مجمد کہتے ہیں ہمارااسی پڑمل ہے اور یہی قول امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے دیگر فقہاء کرام کا ہے۔ بہی قول امام مالک نے جناب نافع سے خبر دی وہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما نے فرمایا: جب حاملہ عورت جنم دے دے دے اس کی عدت ختم ہوجاتی ہے۔

امام محمد کہتے ہیں طلاق ادر خاوند کی فوتیدگی دونوں صورتوں میں ہم اس کے قائل ہیں کہ ولادت کے ساتھ عدت ختم ہو جاتی ہے اور امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا بھی یہی قول ہے۔

قَالَ مُحَمَّدٌ وَبِهٰذَانَأَ ثُحُدُوهُوَ قَوْلُ آبِنَ حَنِيْفَةَ وَالْعَآمَةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحِمَهُ مُواللهُ عَلِيهِ فَرَ ٥٦٥ - ٱخْجَرَ نَا مَالِكُ ٱخْجَرَنَا نَافِعٌ عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ إِذَا وَضَعَتْ مَافِئْ بَطِنِهَا حَلَّثُ

قَالَ مُحَمَّدٌ وَبِهٰذَا نَا حُدُوفِى الطَّلَاقِ وَالْمَوْتِ جَمِيْعًا تُنْقُضِى عِدَّتُهَا بِالْوَلَادَةِ وَهُوَ قُوْلُ اَبِى حَنِيْفَةَ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ.

۔ نوٹ: اس باب میں ندکورہ مسئلہ کی تفصیل ہم پچھلے باب ۲۴۹ میں بیان کر چکے ہیں اس کے اعادہ کی ضرورت نہیں ہے۔ پہلے باب میں تفصیل اس لئے ککھی گئی کیونکہ ان دونوں ابواب کا تعلق مسئلہ عدت کے ساتھ نہایت قوی تھا۔

### ٢٥١- بَابُ الْإِيْلَاءِ

٥٦٦ - أنْحَبَوَ فَا مَالِكُ أَخْبَونَا الزُّهْ وِيُّ عَنْ سَعِيْدِ بْنِ الْمُسَتَّبِ قَالَ إِذَا الَى الرَّجُلُ مِنْ إِمْرَأْتِهِ ثُمَّ فَاءَ قَبْلَ اَنْ تَسَمْضِى اَرْبَعَةُ اَشُهُ و فَهِى إِمْرَأَتُهُ لَمْ يَذْهَبُ مِنْ طَلاقِهَا شَى حَ فَانُ مَضَتِ الْاَرْبَعَةُ الْاَشْهُ وُ قَبْلَ اَنْ يَفِيْئَ فَهِى تَطْلِيْفَةً وَهُو اَمُلَكُ بِالرَّجْعَةِ مَالَمُ تَنْقُصْ عِدَّتُهَا قَالَ وَكَانَ مَرُوانَ يَقْضِى بِهِ

٥٦٧ - أَخْبَرُ فَا مَالِكُ آخُبَرُ نَا نَافِعٌ عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ اَيْكُمَا رَجُلِ اللّي مِنْ إِمْرَأَتِهِ فَإِنَّهُ إِذَا مَضَتِ الْاَرْبَعَةُ الْاَشْهُرُ وَقَفَ حَتَى يُطَلِّقَ اَوْيَفِي وَلَا يَقَعُ عَلَيْهَا طَلَاقً وَإِنْ مَضَتِ الْاَرْبَعَةُ الْاَشْهُرُ حَتَى يُؤَقِّفَ.

قَالَ مُحَمَّدُ بَلَغَنَا عَنْ عُمَر بِنِ الْحَطَّابِ وَعُنْمَ مُسُعُوْدٍ وَزَيْدٌ بَنِ مَسُعُودٍ وَزَيْدٌ بَنِ مَسُعُودٍ وَزَيْدٌ بَنِ مَسُعُودٍ وَزَيْدٌ بَنِ مَسُعُودٍ وَزَيْدٌ بَنِ مَسَعُودٍ وَمَنَ الْمُحَطَّابِ وَكَانُوا لَا يَرَوُنَ اَنْ يُوقَفَ الْمَعَدَ الْارْبَعَةِ وَقَالَ الْبُنُ عَبَاسٍ فِي تَفْسِيْرٍ هٰذِهِ الْايَةِ لِللَّا فِي تَفْسِيْرٍ هٰذِهِ الْايَةِ لِللَّا فِي تَفْسِيْرٍ هٰذِهِ الْايَةِ لِللَّا فِي اللَّا لَهُ عَفُورٌ دَّرَحِيْمٌ وَإِنْ عَزَمُوا الطَّلَاقَ فَإِنَّ اللَّهُ فَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَفُورٌ دَّرَحِيْمٌ وَإِنْ عَزَمُوا الطَّلَاقَ فَإِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَ الْعَامَةُ وَالْعَامَةُ وَالْعَامَةُ وَالْعَامَةُ وَالْعَامَةُ وَالْعَامَةُ وَالْعَامَةُ وَالْعَامَةُ وَالْعَامِهُ وَالْعَامَةُ وَالْعَامِيْ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

## ايلاء كابيان

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں جناب زہری نے سعید بن میتب رضی اللہ عنہ سے بتایا کہ انہوں نے فرمایا: جب کوئی شخص اپنی بیوی سے ایلاء کر لیتا ہے پھر چار ماہ گزرنے سے پہلے ہی اس فشم کوتو ڑ لیتا ہے تو اس کی عورت اب بھی اس کی عورت ہے۔اسے کوئی طلاق نہیں ہوئی اورا گر چار ماہ گزرجا کیں اوراس نے ایفاء نہ کیا (یعنی قسم کے مطابق ہم بستری نہ کی) تو بیطلاق بن جائے گی اور مردر جوع کرنے کا مالک ہے جب تک اس کی بیوی عدت گزار رہی ہو۔مروان بہی فیصلہ کیا کرتا تھا۔

امام مالک نے ہمیں جناب نافع سے خبر دی وہ بیان فرماتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہمانے فرمایا: جوشخص اپنی ہوی سے ایلاء کر لیتا ہے تو جب چار ماہ گزرجا ئیں اس کو حاکم کے سامنے کھڑا کیا جائے گا اور خاکم اس سے یہ فیصلہ کرائے گا کہ اب یا تو' تو طلاق وے دے یا اپنی قسم کو تو ڈکر از دواجی تعلقات قائم کر لے۔ صرف چار ماہ گزرنے سے طلاق واقع نہ ہوگی ، جب تک حاکم کے سامنے اس کو کھڑا نہ کیا جائے۔

امام محمر کہتے ہیں کہ ہمیں ہے بات حضرت عمر بن خطاب، حضرت عثان بن عفان ، عبداللہ بن مسعود اور زید بن ثابت رضی اللہ عنہ سے پیٹی ہے۔ ان حضرات نے فرمایا: کہ جب کوئی شخص اپنی بیوی سے ایلاء کر لیتا ہے پھر چار ماہ بغیرہ م توڑے گر رجاتے ہیں تو اب وہ عورت ایک طلاق بائنہ والی ہو جائے گی اور اس کا خاوندا گر دوبارہ اس سے نکاح کرنا چاہے تو کرسکتا ہے ان حضرات کی ہے دائے نہ تھی کہ چار ماہ گر رجانے کے بعداس کو حاکم کی عدالت میں مائے نہ تھی کہ چار ماہ گر رجانے کے بعداس کو حاکم کی عدالت میں کو تنظیر میں فرماتے ہیں: 'ان لوگوں کے لئے جوا پی عورتوں سے کو تنظیر میں فرماتے ہیں: 'ان لوگوں کے لئے جوا پی عورتوں سے ایلاء کر لیتے ہیں چار ماہ انظار کرنا ہے پھراگر وہ 'فئی'' کر لیتے ہیں' تو بے شک اللہ بخشے والا رحیم ہے اور طلاق کا عزم کر لیس تو بے شک اللہ بخشے والا ہا ہے '۔ فرمایا کہ 'فئی'' سے مراد چار ماہ کے دوران جماع کرنا ہے اور 'عزم' طلاق ہے۔ جو چار ماہ گر ر نے پر واقع ہو جائے گی لہذا جب چار ماہ بغیر جماع کے گر ر گئے تو عورت واقع ہو جائے گی لہذا جب چار ماہ بغیر جماع کے گر ر گئے تو عورت

ایک بائنه طلاق سے مطلقہ ہوجائے گی اس کے بعداسے حاکم کے سامنے کھڑا کرنے کی ضرورت نہیں ہے اور فر مایا کہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما قرآن کریم کی تفسیر جانے میں دوسروں سے زیادہ عالم ہیں اور یہی قول امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کا ہے اور ہمارے عام فقہاء کرام بھی یہی فرماتے ہیں۔

''ایلاء''شرعی اصطلاح میں مرد کافتم اٹھانا کہ وہ اپنی بیوی سے جار ماہ یا زائد عرصہ تک جماع نہیں کرےگا۔''ایلا''بہر صورت قسم ہے'اگر اپنی قسم کوکوئی شخص پورا کرلیتا ہے توقسم کا کفارہ اس سے ساقط ہو جائے گا اورا گرفتم تو ژویتا ہے تو کفارہ قسم وینا پڑے گا۔ائمہ کا ایلاء کے بارے میں اختلاف ہے جس کی تفصیل کچھ یوں ہے: پ

ام ابو صنیفہ رضی اللہ عذفر ماتے ہیں کہ ایلاء یہ ہے کہ کوئی شخص قتم اٹھا کر کہے کہ میں اپنی ہوی کے زویک چار ماہ تک نہیں جاؤں گا۔ یعنی اس سے جماع نہیں کروں گا اگر اس قائل نے چار ماہ گزرنے تک واقعی ہوی سے جماع نہ کیا تو پیطلاق بائند ہوجائے گی اور قتم چونکہ پوری کر چکا لہذا کفارہ ادائمیں کرے گا اور اگر چار ماہ کے دوران اس نے اپنی ہوی سے از دواجی تعلقات قائم کر لئے تو قتم تو لوٹ ٹی لہذا اس صورت میں صرف قتم کا کفارہ اسے ادا کرنا پڑے گا'طلاق نہ ہوگی۔ اگر خاوند نے چار ماہ سے کم عرصہ کی قتم اٹھائی کہ میں اپنی ہوی سے تین ماہ تک ہم بستری نہیں کروں گا تو اس صورت میں کا ماہ وان میں اپنی ہوی کے قریب نہ گیا تو قتم کو روی ہونے کی صورت میں کفارہ الاز میں گیا ہونا نص قر آنی سے تابت ہے اس لئے چار ماہ سے کم عرصہ کی صورت میں کفارہ اور خری ہوئے گا لیاء ہیں جا گیا تو طلاق بائد ہوجائے گی اور قتم اٹھائی تھی تب بھی ایلاء بن جائے گا لیکن اس صورت میں چار ماہ تک آگر اپنی ہوی ہوئے گا لیکن اس صورت میں چار ماہ تک آگر اپنی ہوی کے قریب نہ گیا تو طلاق بائد ہوجائے گی اور قتم اٹھائی تھی تب بھی ایلاء بن جائے گا لیکن اس صورت میں چار ماہ تک آگر اپنی ہوی کے قریب نہ گیا تو طلاق بائد ہوجائے گی اور قتم اٹھی باقی ہے۔ اگر اس نے پھر سے اپنی ہوی کا میارہ کرنا پڑے گا۔ وران اور کہ کی ہورہ گرنے بعد ہم بستری کی تو سے نکاح کرنیا اور مدت نہ کورہ گرنا ہوئے کے بعد ہم بستری کی تو کفارہ ادائر بی کرنا پڑے گا۔

امام ما لک، امام شافعی اورامام احدرضی الله عنهم فر ماتے ہیں کہ ایلاء کے لئے جار ماہ سے زائد کی شم اٹھا نا ضروری ہے صرف جار ماہ کی شم ایلاء نہ ہوگا بلکہ محض شم ہوگا۔علامہ ابن قدامہ منبلی نے اس کی تفصیل بول بیان فر مائی ہے:

کے لئے اپنی از واج مطہرات سے الگ رہنے کی قتم کھائی تھی اس کو بھی ایلاء ہی کہا جاتا ہے حالانکہ تم چار ماہ سے کم عرصہ کی قتم کوا یلاء سلیم نہیں کرتے ،اس کا جواب ہیہ ہے کہ قرآن کریم نے چار ماہ ایلاء کے لئے بطور نص ذکر فرمائے ہیں بعنی ایلاء کے لئے چار ماہ کی قتم اٹھانے کے کا اللہ نے ذکر فرمایا ہے کہ کوئی شخص چار ماہ تک اپنی ہیوی سے ہم بستری نہیں کرے گا تو سابلا کے گا۔ باتی رہارسول اللہ ضافتی کے کا ایک ماہ تک کے لئے قتم اٹھانا تو بیصرف قتم تھی ایلاء نہیں جیسیا کہ '' المغنی'' ج ۲ص ۲ م مطبوعہ دار الفکر ہیروت میں ہے۔ سے بھی یا در ہے کہ اگر کسی نے اپنی ہیوی سے چار ماہ سے زائد تک کی قتم اٹھائی ہوجیسا کہ اثمہ ٹلا شد کا فد ہم ہے اور پھر وہ قریب نہیں گیا تو امام ابو حنیفہ کے نزدیک ایک رجعی طلاق واقع ہوجائے گی اور امام شافعی ،امام احمد بن ضبل کے نزدیک ایک رجعی طلاق واقع ہوگ ۔ اعتراض

موطاً کی مذکورہ دواحادیث مسلک احناف کے خلاف ہیں۔ایک اختلاف یہ ہے کہ روآیت میں ایلاء کی صورت میں جار ماہ گزرنے پرایک رجعی طلاق ہوتی ہے جبکہ ایلاء کرنے والے نے اس دوران رجوع نہ کیا ہواورا حناف کا مسلک آپ پڑھ چکے ہیں کہ صورت مذکورہ میں ایک بائنہ طلاق واقع ہوتی ہے۔حضرت سعید بن مسیتب رضی اللہ عنہ کی مذکورہ روایت کے دوجواب ہیں: جواب اول:علامہ بدرالدین عنی رحمۃ اللہ علیہ نے ہدایہ کی شرح میں اس کی وضاحت کرتے ہوئے لکھا:

ويرد قولهم ظاهر القران اى حيث لم يجعل التحرات كولكوقر آن كريم كا ظاهر دوكرتا بيعني عار التربص اكثر من ادبعة اشهر وعشر في عدة الوفات مورت مين جائز نهين كيا كيا اورطلاق كى عدت مين تين حض سے الشلافة قروء في عدة الطلاق فلا يجوز الزيادة في خدت التربصين فكذا في مدة الايلاء.

(البناية شرح الهدامة جهم ١٣٣٨ باب الايلاء طبع بيروت) موئى توايلاء كى مدت بھى يزائد نہيں ہونى جا ہيے۔

امام شافعی رضی الله عند عندت وفات اور عدت طلاق میں قرآن کریم کے بیان کروہ چار ماہ دس دن اور تین حیف سے ایک لمح بھی زائد کے قائل نہیں ہیں۔ یعنی وہ چار ماہ اور دس دن مکمل ہونے پر ایک آ دھہ گھنٹہ مزید عدت کے طور پرعورت کوشادی نہ کرنے دی جائے اور طلاق کی صورت میں تین حیض (قروء) مکمل ہونے پر پھر پھر کھے لمے زائد اس کی عدت کے شار کئے جائیں۔ ان دونوں عدتوں میں بھی ایلاء کی طرح '' تربص'' کا لفظ ہے تو پھر ایلاء کی طرح '' در بھی'' کا لفظ ہے تو پھر ایلاء کیا پوراوہ کی مراد لیا جائے گاجوقر آن کریم نے ذکر کیا ہے۔ وفات اور عدت طلاق کی طرح ایلاء کا بھی وقت پورے کا پوراوہ کی مراد لیا جائے گاجوقر آن کریم نے ذکر کیا ہے۔ جواب دوم: حضرت سعید بن مستب والی روایت مذکورہ کو''مصنف ابن ابی شیبہ'' اور'' مصنف عبدالرزاق'' وغیرہ کتب احادیث میں امام زہری نے ان سے اور ابو بکر بن عبدالرطن سے روایت کیا ہے۔ مثلاً

عن مالك بن انس عن الزهرى عن سعيد بن المسيب وابى بكر بن عبد الرحمن بن حارث بن هشام قال اذا مضت اربعة اشهر فى الايلاء وهى تطليقة وهو احق برجعتها.

جناب مالک بن الس امام زہری سے وہ سعید بن میتب اور ابو بکر بن عبد الرحمٰن بن حارث بن ہشام سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا: جب ایلاء میں چار ماہ گزر جا کیں تو اس عورت کو ایک طلاق رجعی واقع ہوگی اور اس کا خاوندر جوع کا بہت حق رکھتا

(مصنف ابن الي شيبه ج ۵ص ۱۳۰)

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ چار ماہ گز رجانے پرطلاق بائنہ واقع نہ ہوئی بلکہ رجعی ہوئی۔اس روایت کے راوی صرف حضرت سعید بن میتب رضی اللّٰدعنہ ہی نہیں ہیں بلکہ ان کے علاوہ حضرت ابو بکر بن عبد الرحمٰن بھی ہیں۔ یہی ابو بکر بن عبد الرحمٰن ہیں کہ ان سے ہی ایک اور روایت مروی ہے جس میں موجود ہے کہ صورت ندکورہ میں مرد کور جوع کاحق حاصل نہیں ہے۔ صاحب جو ہرائقی ابن تر کمانی نے ای پر یوں لکھا ہے:

وهذه الاسانيد الثلاثة صحيحة فظهر بهذا ان هذا القول قد صح ان اكثر من واحد واثنين من الصحابة وفي الاشراف لابن المنذر كذا قال ابن عباس وابن مسعود وروى ذالك عن عثمان بن عفان وعلى وزيد بن ثابت وابن عمر وقال صاحب الاستذكار هو قول ابن عباس وابن مسعود وزيد بن ثابت ورواية عن عثمان وابن عمر وهو قول ابى بكر بن عبد الرحمن وهو الصحيح عن ابن

(جوہراکتی حاشیہ بہتی جے ص ۳۸۰ باب من قال عزم الطلاق انقضاءالاربعة الاشھر)

(صاحب جوہرائقی نے تین عدد روایات ایسی ذکر فرمائیں جوطلاق بائنہ ہر دلالت کرتی ہیں) یہ تین اساد صححہ ہیں لہذا ظاہر ہوا کہ یہی قول ضحح ہے اور یہ بھی ثابت ہے کہ ایک دونہیں بلکہ بکٹر ت صحابہ کرام سے یہی منقول ہے۔ ابن منذر نے ''الاشراف' میں کھا کہ یہی قول حضرت ابن عباس اور ابن مسعود رضی اللہ عنہم کا ہوا د حضرت عثان بن عفان ، حضرت علی الرتضی ، حضرت زید بن ثابت اور حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہم سے بھی یہی مروی ہے۔ صاحب الاستذ کار نے کہا کہ یہی قول حضرت عبد اللہ بن عبد اللہ بن مسعود اور حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہم کا جاور حضرت عثان وابن عمر رضی اللہ عنہم کا ہے اور حضرت عثان وابن عمر رضی اللہ عنہما سے بھی اسی کی روایت ہے اور رحضرت عثان وابن عمر رضی اللہ عنہما سے بھی اسی کی روایت ہے اور یہی قول حضرت سعید ہے اور یہی قول حضرت سعید ہے اور یہی قول ابو بکر بن عبد الرحمٰن کا ہے اور یہی قول حضرت سعید بن میینب کے قول سے میں ہے۔

اور حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ ہے اس بارے میں کسی قتم کا کوئی اختلاف مذکور نہیں ہے۔ یہی قول امام اوزاعی مکحول اور حصر ثین کوفیہ امام ابو حلیفہ اور ان کے اصحاب امام نوری اور حسن بن صالح کا ہے اور اس کے قائل عطاء ، جابر بن زید ، محمد بن حنیفہ ، ابن سیرین ، عکر مہ، مسروق ، قبیصہ بن ذویب ، حسن اور نحی بھی ہیں اور امام مالک نے مروان بن حکم سے بھی اس کوفل کیا ہے۔

قارئین کرام! آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ حضرات صحابہ کرام اور تابعین و تبع تابعین کی بہت بڑی جماعت اس پرمتفق ہے کہ جار ماہ گزرنے کے بعد طلاق بائد ہو جائے گی اور حضرت سعید بن میتب رضی اللہ عنہ کی روایت ندگورہ کے ساتھی جناب ابو بکر بن عبدالرحمٰن سے بھی صحیح قول نہیں جس میں طلاق رجعی واقع ہونے کا ذکر ہے بلکہ وہ بھی طلاق بائند کے قائل ہیں۔اس لئے مسئلہ فدکورہ میں صرف حضرت سعید بن میتب رضی اللہ عنہ کی روایت پڑمل نہ ہوگا بلکہ اس پر ہوگا جس پر صحابہ کرام ، تابعین و تبع تابعین نے کیا اور یہی احناف کا مسلک ہے۔

موطا امام محمد کی دوسری روایت جو حضرت ابن عمر رضی الله عنهما سے مروی ہے۔ اس کامفہوم ہے ہے کہ چار ماہ گزرجانے پر خاوندکو عدالت میں لاکھڑا کیا جائے گاتا کہ وہ یا تو طلاق دے یا پھر رجوع کرلے۔ گویا اس مفہوم کے مطابق چار ماہ گزرنے پر پھی خمین ہمیں ہوا بلکہ طلاق یا رجوع حاکم کے کہنے پر ہوگا بہی حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما ہیں کہ جن کے بارے میں ابھی پچھلے حوالہ میں آپ پڑھ چکے ہیں کہ آپ چار ماہ گزرنے پر طلاق بائنہ واقع ہوجانے کے قائل ہیں۔ صاحب ہدایہ نے باب الا یلاء میں لکھا کہ حضرت عثمان ، حضرت علی المرتضی اور تینوں ' عبدالله ' (عبدالله بن عباس ، عبدالله بن مسعود اور عبدالله بن عمر رضی الله عنهم ) طلاق بائنہ کے قائل ہیں۔ اب ہم بطور اختصار ان حضرات میں سے چند کے اسماء گرامی کتب حدیث سے پیش کرتے ہیں جو چار ماہ گزرنے پر طلاق بائنہ کے قائل ہیں۔ اب ہم بطور اختصار ان حضرات میں سے چند کے اسماء گرامی کتب حدیث سے پیش کرتے ہیں جو چار ماہ گزرنے پر طلاق بائنہ کے قائل ہیں۔ اب ہم بطور اختصار ان حضرات میں سے چند کے اسماء گرامی کتب حدیث سے پیش کرتے ہیں جو چار ماہ گزرنے پر طلاق بائنہ کے قائل ہیں۔

جناب ابوسلمٰی سے روایت ہے کہ حضرت عثمان بن عفان اور

عن ابى سلمى ان عثمان بن عفان وزيد ابن

ثابت قالا في الايلاء اذا مضت اربعة اشهر وهي تطليقة وهي املك بنفسها.

عن ابى قىلابة ان نىعسمان بىن بىشىر الى من امراته فى قال ابن مسعود اذا مضت اربعة اشهر فقد بانت منه بتطليقة.

عن ابراهيم عن عبد الله قال اذا الى فمضت اربعة اشهر فقد بانت منه بتطليقة.

عن سعيد بن جبير عن ابن عمرو ابن عباس قالا اذا الى فلم يفى حتى تمضى الاربعة الاشهر فهى تطليقة بائنة.

عن قتادة عن الحسن عن على قال اذا مضت اربعة اشهر فهى تطليقة بائنة.

عن معمر عن الزهرى عن قبيصة قال اذا مضت اربعة اشهرفهى تطليقة بائنة.

عن ابن عباس وعن ابن الحنفية قبالا اذا مضت اربعة اشهر فهى تطليقة بائنة.

عن ابراهیم قال اذا مضت اربعة اشهر فهی تطلیقة بائنة وهی املک بنفسها .

عن الشعبى عن المسروق قال اذا مضت اربعة اشهر في الايلاء كانت تطليقة بائنة.

عن ين ين ابراهيم عن الحسن وابن سيرين قالا اذا مضت اربعة اشهر فهي تطليقة بائنة.

حضرت زید بن ثابت رضی الله عنهما دونول نے فرمایا: که ایلاء کی صورت میں جب چار ماہ گزر جائیں توعورت مطلقہ ہوجاتی ہے اور وہ آپ اپنی مالکہ ہوجاتی ہے۔

جناب ابوقلابہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت نعمان بن بشیررضی اللّٰه عنہ نے اپنی بیوی سے ایلاء کرلیا تو حضرت عبداللّٰہ بن مسعود رضی اللّٰہ عنہمانے فرمایا: جب جار ماہ گزرجائیں گے تو اس کی بیوی اس سے بائنہ ہو جائے گی۔

جناب ابراہیم جناب عبد اللہ سے بیان کرتے ہیں انہوں نے فرمایا: جب کسی مرد نے ایلاء کیا پھر چار ماہ گزر گئے تو اس کی بوی اس سے ایک طلاق بائنہ سے مطلقہ ہوجائے گی۔

حضرت سعید بن جبیر جناب عبدالله بن عمر اورا بن عباس رضی الله عنیم دونول سے روایت کرتے ہیں۔ جب کسی نے ایلاء کیا پھر چار ماہ گزر گئے اور اس نے اس دوران قتم نہ توڑی حتی کہ چار ماہ پورے ہو گئے تو وہ عورت مطلقہ بائنہ ہوجائے گی۔

جناب قنادہ ،حضرت حسن سے اور وہ علی المرتضلی سے بیان کرتے ہیں فرمایا: جب چار ماہ گزر جائیں تو طلاق بائند ہو جائے گئی

جناب قبیصہ سے زہری اور ان سے آ گے معمر نے بیان کیا کہانہوں نے فر مایا : جب جار ماہ گزر جا ئیں تو عورت طلاق بائنہ والی ہو جائے گی۔

حضرت عبدالله بن عباس اور محمد بن حنفیه دونوں فرماتے ہیں: جب حیار ماہ گزرجا ئیں تو بیدا یک طلاق بائنہ ہوجائے گی۔

ابراہیم فرماتے ہیں: کہ جب جار ماہ گزر جائیں تو عورت طلاق بائندوالی ہوجائے گی اوراپینفس کی مالکہ ہوجائے گی۔

جناب مسروق سے جناب فعمی بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: جب ایلاء میں چار ماہ گزرجائیں توبیدایک طلاق بائند ہو گی۔

جناب یزید بن ابراہیم نے جناب حسن سے اور ابن سیرین سے بیان کیا کہ انہوں نے فرمایا: جب جار ماہ گزر جائیں تو ایک طلاق بائند ہو جائے گی۔

عن ابراهیم قال اذا مضت اربعة اشهرفهی تطلیقة بائنة وهی املک بنفسها.

عن مكحول قال اذا مضت اربعة اشهر فهي واحدة وهي املك بها.

عن علقمة قال الى ابن انس من امراته فلبثت ستة اشهر بينما هو جالس فى المجلس اذا ذكرفاتى ابن مسعود قال اعلمها انها قدملكت امرها فاتاها فاخبرها.

عن عطاء قال اذا مضت اربعة اشهر فهى تطليقة بائنة ويخطبها زوجها فى عدتها ولا يخطبها غيره. (مصنف ابن الى شيبح ۵ ص ۱۲۸ ـ ۱۳۱۱ باب ما قالوا فى الرجل يولى الخ مطبوع دائرة القرآن كراجى)

بناب کمول فرماتے ہیں: کہ جب چار ماہ گزرجا کیں توایک طلاق بائنہ ہوجائے گی اور عورت اپنی خود مالکہ ہوگ۔ جناب علقمہ بیان کرتے ہیں کہ ابن انس نے اپنی بیوی سے ایلاء کرلیا' چھ ماہ گزر گئے (بیوی کے قریب نہ گئے) ایک مجلس میں بیٹھے تھے۔اس دوران اس بات کا تذکرہ ہوا اور حضرت عبداللہ بن مسعود وہاں تشریف لائے۔آپ نے فرمایا: کہ ابن انس کو بتا دو کہ اس کی بیوی اب اپنی ذات کی مالکہ بن گئی ہے۔ وہ گئے اور اپنی

ا یک طلاق با ئنه ہو جائے گی اورعورت اپنی خود ما لکہ ہوگی۔

جناب ابراہیم فرماتے ہیں: کہ جب حار ماہ گزر جائیں تو

حفرت عطاء سے منقول ہے کہ جب ایلاء میں چار ماہ گزر جا کیں تو عورت کوایک طلاق بائنہ ہوجائے گی اور عدت کے دوران اس کا خاوندا سے نکاح کا پیغام پہنچا سکتا ہے اور خاوند کے سوااس دور اکوئی پیغام نکاح نہ بھیجے۔

قارئین کرام! یمی روایات' مصنف عبدالرزاق' ۲۲ ص۳۵٬۲۵۳ باب انقضاء الاربعه تک موجود بین اوراس طرح' نصب الرایه' جسم ۲۲۳ ۲۳۳ باب الایلاء مین بھی بیروایات موجود بین ۔ نیز' بیبی شریف' جسم ۲۲۱ ۳۸۹ باب الایلاء میں بھی بیروایات موجود بین ۔ نیز' بیبی شریف' جسم ۲۲۱ ساتھ ہی عورت کوطلاق بائنه ہو الطلاق انقضاء الاربعة الاشہر میں موجود ہے ۔ مختریہ کہا حناف کا مسلک بیہ ہے کہ چار ماہ گزرجانے کے ساتھ ہی عورت کوطلاق بائنہ ہو جاتی ہے۔ اب ہم چندحوالہ جات امام محدر جمة اللہ علیہ کی ایک اور کتاب سینی '' کتاب الآثار' سے پیش کر کے باب کو کممل کرتے ہیں۔ امام موصوف رحمة اللہ علیہ نے مسئلہ ایلاء کی وضاحت کرتے ہوئے فرمایا ہے:

بیوی کوجا کر بتا دیا۔

- (۱) امام محمد فرماتے ہیں کہ ہمیں امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ نے خبر دی انہوں نے جناب مماد سے اور وہ جناب ابراہیم نخعی سے بیان کرتے ہیں۔انہوں نے فرمایا: کہ جب کوئی شخص اپنی بیوی سے ایلاء کرتا ہے پھروہ چار ماہ کے اندراندراس سے ہم بستری کر لیتا ہے تو اس شخص کوشم کا کفارہ ادا کرنا واجب ہے۔امام محمد فرماتے ہیں کہ یہی ہمارا مسلک ہے اور اس سے ایلاء ختم ہوجائے گا اور یہی قول امام ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ کا بھی ہے۔

كر حضرت عبد الله بن مسعود رضى الله عنهما كے ياس آ كئے اور سارا واقعه كهه سنايا \_حضرت عبد الله بن مسعود رضى الله عنهمانے ابن انس کو حکم دیا کہ وہ اپنی بیوی کے پاس جائے اور جا کراہے یہ بتا دے کہ اب وہ بائنہ ہو چک ہے اور بیاسے نکاح کا پیغام دے۔ عبداللہ بن انس اپنی بیوی کے پاس آئے اور خبر دی اور ساتھ ہی پیغام نکاح بھی دے دیا اور حق مہر میں جاندی کے پچھ مثقال رکھے۔امام محدرحمة الله عليه فرماتے ہيں كه جماراعمل بھى يہى ہےاور جمارى رائے بيہ كهاس مرد برنكاح ثانى سے بل مهرواجب ہے جواس جماع کی وجہ سے ہوا جو بوجہ غفلت اس سے ہو گیا۔ یہی قول ابراہیم ،امام ابوحنیفہ اور حماد بن ابی سلیمان کا ہے۔ (كتاب الآثار م ١١١ باب الايلاء مديث ٥٣٨)

اٹر مذکور سے معلوم ہوا کہ اگر کوئی شخص'' ایلاء'' کے مفہوم سے ناواقف ہوتے ہوئے جار ماہ گزرجانے کے بعدای بیوی سے ہم جوایک ماہ کے لئے اپنی از واج مطہرات کے قریب نہ آنے کی قسم اٹھائی تھی وہ محض قسم تھی' ایلاء نہ تھا کیونکہ ایلاء کے لئے حیار ماہ کی مدت ہونانص قرآنی سے ثابت ہے اس سے کم مدت پرایلا عہیں ہوگا۔علامہ بدرالدین عینی رحمۃ الله علیه فرماتے ہیں:

واحدی نے ''اسباب نزول القرآن'' نامی کتاب میں حضرت عطاء سے اور پھر حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے ذکر کیا کہ اہل جاہلیت ایک دوسال یا اس سے زیادہ عرصہ تک کے لئے ذالک فوقت الله تعالى اربعة اشهر فمن كان ايلاء ٥ ايلاء كياكرتے تھے پھر الله تعالى نے اس كے لئے جار ماہ مقرر فرما اقل من اربعة اشهر فليس بايلاء. (البناية رح الهداييج مل ديئ يس جس شخص كا ايلاء حيار ماه سے كم عرصه كے لئے ہوه ايلا

قال الواحدي في كتاب اسباب نزول القران باسناد الى عطاء عن ابن عباس رضى الله عنهما قال كان ايلاء اهل الجاهلية السنة والسنتين اواكثر من ص ۲۳۴ باب الایلاء کتاب النکاح مطبوعه دار الفکر بیروت)

جب ایلاء کے لئے حیار ماہ کا عرصہ ہونا شرط ہے تو پھر جناب رسول کریم خُلِالْتِنْ الْکِیْ کا صرف ایک ماہ تک کے لئے تعلقات منقطع كرنے كا قول' ايلاء "نهيس بنے گا بلكه وہ مقرار پائے گا۔ فاعتبر وا يا اولى الابصار

وطی سے قبل مرد کا اپنی ہیوی کو تین طلاقیں دینے کا بیان

امام ما لک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں جناب زہری نے محد بن عبد الرحمٰن بن ثوبان ہے خبر دی انہوں نے محمد بن ایاس ابن بکیر سے خبر دی کہا: کہ ایک شخص نے اپنی بیوی کو وطی کرنے ہے تل ہی تین طلاقیں دے دیں پھر خیال آیا کہ اس سے نکاح کرے تو وہ فتویٰ یو چھنے کے لئے باہر نکلا۔ راوی کہتے ہیں کہ میں بھی ان کے ساتھ ہولیا۔اس نے حضرت ابو ہریرہ اور حضرت عبداللہ بن عباس رضی الله عنهم سے بوجھا۔ انہوں نے فرمایا: کہاب اس عورت سے نکاح نہیں ہوسکتا، جب تک وہ کسی اور سے نکاح نہ کرے۔سائل عرض كرنے لگا كەمىرى طلاق توصرف ايك بى تھى؟ حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنهما نے اسے فرمایا: جو فضل تحقیے حاصل تھا وہ

٢٥٢- بَابُ الزَّجُلِ يُطَلِّقُ إِمْرَأَتَهُ ثَلَا ثًا قَبْلَ أَنْ يَذْنُحُلَ بِهَا

٥٦٨ - ٱخْبَوَنَا مَالِكُ ٱخْبَوَنَا الزُّهْرِيُّ عَنْ مُحَمَّدِةِ بُنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بُنِ ثُوْبَانَ عَنْ مُحَمَّدٌ بُنِ أَيَاسِ ابْنِ بُكَنْيِرِ قَالَ طَلَقَ رَجُلُ إِمْرَأَتَهُ ثَلَا ثًا قَبْلَ أَنُ يَّذُخُلَ بِهَا ثُمَّمَ بَـُدُّالَٰهُ أَنْ يَّنْ كِـحَهَا فَجَاءَ يَسْتَفْتِي قَالَ فَذَهَبْتُ مَعَهُ فَسَأَلَ أَبَا هُرَيْرَةً وَابْنَ عَبَّاسٍ فَقَالًا لَايَنْكِحُهَا حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ فَقَالَ إِنَّمَا كَانَ طَلَاقِتَى إِيَّاهَا وَاحِدُةٌ قَالَ ابْنُ عَبَّاسِ أَرْسَلْتَ مِنْ يَدِكَ مَاكَانَ لَكَ مِنْ

تونے اینے ہاتھ سے نکال دیا ہے۔

امام محمد کہتے ہیں کہ اسی پر ہماراعمل ہے اور امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا بھی یہی قول ہے کیونکہ اس محف نے اکٹھی تین طلاقیں وے دی تھیں لہذا وہ اکٹھی ہی واقع ہو گئیں اور اگروہ جدا جدا کر کے دیتا تو صرف پہلی طلاق خاص کرواقع ہوتی کیونکہ عورت مذکورہ ایک سے ہی بائنہ ہوگئ قبل اس کے کہ اس کا خاوند دوسری طلاق کیلئے لفظ بولتا۔ اس عورت پرکوئی عدت نہیں۔ پس دوسری اور تیسری اس وقت واقع ہوتی ہے جب تک عدت بس

قَالَ مُسحَمَّدُ وَبِهِٰذَانَأُحُدُ وَهُوَ قُولُ اَبِي حَنِيْفَةَ وَالْعَآمَةِ مِنْ فُقَهَائِنَا لِآنَّهُ طَلَّقَهَا ثَلَاثًا جَمِيعًا فَوَقَعْنَ عَلَيْهَا جَمِيْعًا مَعًا وَلُوْ فَرَّقَهُنَّ وَقَعَتِ ٱلْأُولِي خَاصَّةً لِاَنَّهَا بَانَتُ بِهَا قَبْلَ اَنْ يَّتَكَلَّمَ بِالثَّانِيَةِ وَلَا عِدَّةً عَلَيْهَا فَتَقَعُ عَلَيْهَا الثَّانِيَةُ وَالثَّالِثَةُ مَادَامَتُ فِي الْعِدَّةِ

تین طلاقوں کا مسئلہ پوری تنصیل کے ساتھ ہم بیان کر چکے ہیں ادراس پر کئے گئے اعتر اضات واشکالات کو بھی ہم نے دور کیا۔
اس لئے اس مسئلہ کو دوبارہ ذکر کرنے کی کوئی ضرورت نہیں۔ موطا امام محمہ کی ندکورہ روایت میں غیر مدخولہ کوطلاق دینے کا مسئلہ فدکور ہے۔ اس کی تفصیل یوں ہے۔ اگرکوئی شخص اپنی نوبیا ہتا ہوئی کو دخول سے قبل تین طلاقیں بیک لفظ دے دیتا ہے تو تین طلاقیں دینے سے تین اس گیا اورا گرایک طلاق دینا ہے تو صرف پہلی طلاق واقع ہوگی۔ بقیہ دونوں لغوقر ارپائیں گی۔ بیک وقت تین طلاقیں دینے سے تین اس کئے واقع ہوں گی کہ وہ عورت مطلق طلاق کا محل ہے اس کئے وہ مغلظہ ہوجائے گی اور حلالہ کے بغیر زوج اول کے لئے حلال نہ ہوگی اور اگرا علیحدہ علیحدہ طلاقیں دیں تو صرف پہلی ہی کارگر ہوگی اور بیا لیک بائنہ طلاق ہوگی۔ اب بیعورت چونکہ طلاق کا محکم نہیں رہی اس کئے دوسری اور تیسری ہے کار ہو جائے تو رجعی واقع ہوئی ہوئی ہے۔ لیکن احناف کے زود کے دائے مدخولہ اور غیر مدخولہ کے متعلق بی فرق بائنہ ہوگی اگر چہ وہ الفاظ طلاق دی جائے طلاق سے کہ ایک واقع ہوئے والی طلاق بائنہ ہوگی اگر چہ وہ الفاظ صریحہ میں سے کئی لفظ کے ذریعہ طلاق دی ٹی للبندا احناف کے زود یک مدخولہ اور غیر مدخولہ کے متعلق بی فرق بائنہ ہوگی اگر چہ وہ الفاظ صریحہ میں سے کئی لفظ کے ذریعہ طلاق دی ٹی للبندا احناف کے زود یک مدخولہ اور غیر مدخولہ کے متعلق بی فرق

نوٹ: ایک ضابطہ یا در کھنے کے قابل ہے وہ یہ کہ طلاق بائنہ کے بعد بائنہ واقع نہیں ہو سکتی ہے اور طلاق رجعی کے بعد بائنہ ہو سکتی ہے اور بائنہ کے بعد رجعی واقع ہو سکتی ہے کیونکہ وہ بینونت کے بعد بھی محل طلاق ہے کیکن غیر مدخول بہا اور بائنہ کے بعد رجعی واقع ہو سکتی ہوئے ہوئی نے ہوئے کا مسلم ہی کوئی ایک ہی صرح کے طلاق سے بائنہ ہو جاتی ہے کیونکہ وطی نہ ہونے کی وجہ سے اس میں خاوند کی منی کارتم میں ہونے نہ ہونے کا مسلم ہی کوئی نہیں۔

غیر مدخول بہا کواگرالگ الگ طلاق دی جائے تو ایک طلاق کے ساتھ ہی وہ بائنہ ہو جائے گی کیکن اگر خاوند پھراس سے تعلقات استوار کرنا چاہے تو حلالہ کی ضرورت نہیں بلکہ نئے سرے سے نکاح کرنا پڑے گا اور اگر بیک لفظ تین طلاقیں دے بیٹھا تو اب مغلظہ ہو جانے کی صورت میں حلالہ کے بغیر پہلے خاوند کے لئے حلال نہیں ہوگی۔احناف کے ان مسائل کوہم انشاءاللہ آثار صحابہ سے ثابت کریں گے۔

اشكال

اماً م محدرهمة الله عليه كى عبارت اوراحناف كا مسلك بكھ ملتے جلتے بين كيونكه امام محدرهمة الله عليه نے فرمايا كه غير مدخول بها پہلى ايك طلاق سے بائد موجائے گی۔الفاظ يه بين: "بانت بها قبل ان يتكلم بالثانية و لا عدة عليها الثانية و الثالثة مادامت

فی السعدة . دوسری طلاق کے الفاظ منہ سے نکالنے سے بل پہلی طلاق سے اسے طلاق بائنہ ہوگئی اور اس پر کوئی عدت نہیں ہے۔ پس اس پردوسری اور تیسری اس وقت واقع ہوگی جب تک وہ عدت میں ہے''۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ غیر مدخول بہا کو دوسری اور تیسری طلاق دوران عدت واقع ہوسکتی ہے حالانکہ احناف دوسری اور تیسری طلاق کو لغوقر اردیتے ہیں۔

جواب: امام محدر حمة الله عليه في اپنه كلام ميں چندالفاظ مقدر رکھے ہيں جن كا نكالنا اور مفہوم مراد لينا انہوں نے اہل علم پر چھوڑا ہے۔ آپ كى اصل عبارت يوں تھى لاعدة عليها فتقع على غير امراته الثانية و الثالثة مادامت فى العدة يعنى غير مدخول بہا ايک طلاق سے بائنه ہوجائے گی مگر جواس كى بيوى مدخول بہا ہے اس پر دوسرى طلاق عدت كے دوران واقع ہوگى۔اس كى تائيدامام محدر حمة الله عليه كى دوسرى تصنيف سے ہوتى ہے۔ ملاحظہ ہو:

عن ابراهیم قال اذا طلق الرجل امراته ثلاثا قبل ان یدخل بها جمیعا بانت بهن جمیعا و کانت حراما علیه حتی تنکح زوجا غیره. فاذا فرق بانت بالاولی ووقعت الثانیة علی غیر امراته قال محمد وبهذاناخذ وهو قول ابی حنیفة.

(كتاب الآثار)

جناب ابراہیم نحقی سے روایت ہے فرمایا: جب کوئی شخص اپنی غیر مدخولہ بہا ہیوی کو بیک لفظ اسمضی تین طلاقیں دے دیتا ہے تو وہ ان تین طلاقوں کے ساتھ بائنہ ہو جائے گی اور اس برحرام ہو جائے گی یہاں تک کہ سی اور خاوند سے نکاح کرے اور اگر تین طلاقیں جدا جدا کر کے دیں تو بہلی طلاق سے ہی بائنہ ہو جائے گی اور دوسری طلاق اس کی غیر کی ہیوی تک ہوگی ۔ امام محمد کہتے ہیں کہ اسی بر ہماراعمل ہے اور یہی قول امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ کا ہے۔

ابراہیم تخفی کا بیکلام وقعت علی غیر امواته بطور طنز ہے کہ جب پہلی طلاق سے بائنہ ہوگئ اور غیر مدخول بہا ہونے کی وجہ سے عدت نہ ہوئی اور دوسری تیسری طلاق تو عدت میں واقع ہوسکتیں لہذا غیر مدخول بہا کو دوسری اگر طلاق دے گا تو یہاس کوتو واقع نہیں ہوسکتیں ۔البتہ غیر کی بیوی پر واقع ہونگی جو بے عقلی کی بات ہے۔

امام ابراہیم نختی کا کلام مذکورہ عبارت میں وقعت علی غیر امر اتد لینی اس کی دوسری طلاق غیر کی بیوی پر واقع ہوگی۔ یہ کلام بطور طنز ہے کیونکہ غیر مدخول بہا کو جب ایک طلاق دی جائے تو وہ بائنہ ہو جاتی ہے اور اس پر عدت نہیں ہوتی اور دوسری تیسری طلاق واقع ہو نے کے لئے عدت شرط ہے لہذا جو کہے غیر مدخول بہا کو دوسری تیسری بھی واقع ہو سکتی ہے تو اس کے قول کا بہی معنی ہوسکتا ہے کہ یہ دوسری طلاق کسی غیر کی بیوی کو قو واقع نہیں ہو سکتی لہذا اس کے قول باطل کا معنی غیر کی بیوی کو طلاق واقع ہونے کا ہی ہوسکتا ہے جو کہ مراسر باطل ہے۔

حدثنا ابوبكر حدثنا ابن عباس عن مطرف عن الحكم في الرجل يقول لامراته انت طالق انت طالق انت طالق انت طالق انت بالاولى والاخريان ليستابشيء قال قلت من يقول هذا قال على وزيد وغير هما يعنى قبل ان يدخل بها.

ہمیں ابو برنے بتایا کہ ہمیں ابن عباس نے جناب مطرف سے اور وہ تھم سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے ایسے مرد کے متعلق ارشاد فر مایا جواپنی بیوی سے کہتا ہے انست طالق انت طالق انت طالق انت طالق انت طالق انت طالق انت طالق آئے ساتھ بائن طلاق کے ساتھ بائن ہوگئ اور دوسری دونوں کچھ کام نہ کریں گی ۔ میں نے پوچھا یہ س کا قول ہے؟ فر مانے گے حضرت علی المرتضی اور حضرت زید رضی اللہ عنماوغیرہ کا ہے ۔ یعنی یہ الفاظ بیوی کو کہنے والا اس سے وطی کرنے سے قبل کہے۔

عن حماد عن ابراهيم قال اذا قال لامراته قبل ان يدخل بها انت طالق انت طالق انت طالق بانت بواحدة وسقطت اثنان.

عن ابى معشر عن ابراهيم قال اذا قال قبل ان يدخل بها انت طالق انت طالق انت طالق انت طالق بانت بالاولى والاخريان ليستابشيء.

عن قتادة عن خلاس قال بانت بالاولي.

عن الشعبة عن المحكم وحماد قالا بانت بالاولى واثنتان ليستا بشيء.

عن داود عن الشعبى قبال اذا قيل لها انت طبالق انت طبالق انت طالق قبل ان يدخل بها فقد حرمت.

عن عطاء عن ابن عباس اذا طلقها ثلاثا قبل ان يمدخل بها لم تحل له حتى تنكح زوجا غيره ولو قالها تترى بانت بالاولى.

(مصنف ابن انی شیبه ج۵ص ۲۵\_۲۵ کتاب الطلاق مطبوعه دائرة القرآن کراچی)

عن ابسى معشر عن ابراهيم قال اذا طلق الرجل امراته ثلاثا ولم يدخل فقد بانت منه حتى تنكح زوجا غيره وان قال انت طالق انت طالق انت طالق فقد بانت بالاولى وليست اثنتان بشىء ويخطبها ان شاء قال سفيان وهو الذى ناخذ به. عبد الرزاق عن عبد الله بن محرز عن ابى معشر

جناب حماد سے اور وہ جناب ابراہیم نخعی رضی اللہ عنہ سے
بیان کرتے ہیں کہ جب کوئی شخص اپنی بیوی کے ساتھ وطی کرنے
سے قبل یوں کہتا ہے انت طالق انت طالق انت طالق تواس کی
بیوی پہلی طلاق سے بائنہ ہو جائے گی اور دوسری طلاقیں ساقط ہو
جائیں گی۔

جناب ابومعشر حفرت ابراہیم نخعی رضی اللہ عنہ سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا: کہ جب کوئی شخص اپنی غیر مدخولہ بہا عورت کو بول کہتا ہے انست طالق انت طالق انت طالق ۔وہ عورت بہلی طلاق سے بائنہ ہو جائے گی اور دوسری دونوں کچھ بھی کام نہ کریں گی۔

جناب قادہ جناب خلاس سے بیان کرتے ہیں کہ صورت مذکورہ میں انہوں نے فرمایا: کہ پہلی طلاق سے ہی اس کی عورت بائنہ ہوجائے گی۔

شعبہ جناب میم اور حضرت جماد دونوں سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: کہ (مسئلہ مذکورہ کی صورت میں )عورت پہلی طلاق سے ہی بائنہ ہوجائے گی اور دوسری دونوں کچھ بھی نہیں ہیں۔ جناب داؤ دحضرت شعبی سے بیان کرتے ہیں کہ جب سی عورت کواس سے وطی کرنے سے قبل ہی بیہ کہاجائے کہ انت طالق انت طالق او وہ مرد پر حرام ہوجاتی ہے۔

جناب عطاء حضرت این عباس سے بیان کرتے ہیں کہ جب کوئی شخص اپنی ہیوی کوقبل وطی تین طلاقیں دے دیتا ہے۔ وہ اس کے لئے اس وقت تک حلال نہ ہوگی جب تک وہ کسی اور خاوند سے نکاح نہ کرے اور اگر تین طلاقیں الگ الگ دیتا ہے تو پہلی طلاق سے بنی وہ بائنہ ہو جائے گی۔

جناب ابومعشر جناب ابراہیم سے بیان کرتے ہیں انہوں نے فرمایا: کہ جب کوئی شخص اپنی بیوی کو دخول سے قبل تین طلاقیں دے دیتا ہے تو وہ اس سے بائنہ (مغلظہ ) ہوجاتی ہے اور اس وقت تک حلال نہ ہوگی جب تک کسی اور سے نکاح نہ کر لے اور اگر یوں کہتا ہے کہ انت طالق انت طالق ۔ تو بے شک پہلی طلاق سے وہ بائنہ ہوگئی اور دوسری دونوں بے کار ہیں اور اگر چا ہے طلاق سے وہ بائنہ ہوگئی اور دوسری دونوں بے کار ہیں اور اگر چا ہے

عن ابراهيم مثله.

تواس عورت کو پیغام نکاح بھیج سکتا ہے۔ حضرت سفیان توری رضی اللہ عنہ نے کہا کہ اس پر ہمارا عمل ہے۔ عبد الرزاق نے بواسطہ عبداللہ بن محرزعن الی معشر عن ابراہیم سے اس جیسی روایت ذکر کی ہے۔

عن الثورى قال اخبرنى جابر عن الشعبى عن ابن عباس فى رجل طلق امراته ثلاثا قبل ان يدخل بها فقال عقدة كانت فى يده ارسلها جميعا اذا كانت تترى فليس بشىء اذا قال انت طالق انت طالق انت طالق فانها تبين بالاولى وليست اثنتان بشىء.

جناب توری سے روایت ہے فرمایا کہ مجھے جناب جابر نے جناب شعبی سے اور وہ حفرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: کہ جوشخص اپنی غیر مدخول بہا ہوی کو تین طلاقیں دے دیتا ہے اس نے اس اختیار کو جو اس کے ہاتھوں میں تھا سارے کا سارا گنوا دیا ۔ جب الگ الگ طلاقیں دے۔ یول کیے انت طالق انت طالق تو اس کی عورت پہلی طلاق کے بعد بائنہ ہو جائے گی اور بقیہ دونوں ہے کار

عن محمد بن اياس بن بكير ان ابن عباس وابا هريرة وعبد الله بن عمر سئلوا عن البكر يطلقها زوجها ثلاثا فكلهم قالوا لاتحل له حتى تنكح زوجا غيره.

جناب محمد بن ایاس بن بگیر سے روایت ہے کہ حضرت عبداللہ ابن عباس حضرت اللہ بن عمر رضی اللہ عنہم ابنی عباس حضرت ابو ہریہ اور حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہم سے بچ چھا گیا کہ اگر کوئی محض اپنی کنواری (غیر مدخول بہا) بیوی کو بیک لفظ تین طلاقیں دے دے تو اس کا کیا تھم ہے؟ تینوں نے ارشاد فرمایا: اب وہ عورت اس کے لئے حلال نہیں رہی جب تک حلال نہیں ہوتا۔

اما الشورى فىذكره عن عاصم عن ذر عن ابن مسعود قبال اذا طلق ثلاثا قبل ان يدخل بها كان يراها بمنزلة التي قد دخل بها.

ام ثوری نے ذکر کیا کہ جناب عاصم جناب ذرسے اور وہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہا سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: کہ جب کوئی شخص اپنی بیوی کو وطی سے قبل تین طلاقیں دے دیتا ہے تو آپ اسے مدخول بہا کے علم میں رکھتے ہے (یعنی حلالہ کے بغیر پہلے خاوند کے لئے وہ مطلال نہیں ہو

(مصنف عبدالرزاق ج٢ص ٣٣١ ي٣٣٠ باب طلاق البكر مطبوعه بيروت)

قارئین کرام! یوں تو کتب احادیث میں اس موضوع پر بہت می روایات موجود ہیں۔ہم نے بطور اختصار ان میں سے گیارہ روایات نقل کی ہیں۔ان روایات سے بیمسئلہ واضح ہو گیا کہ ایسی عورت جس سے ابھی وطی نہ ہوئی ہواسے اگر مرد تین طلاقیں بیک وقت دے دیتا ہے تو تینوں واقع ہو جائیں گی اور حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ مااس عورت کو یونہی مغلظہ ہمجھتے ہیں، جس طرح غیر مدخول بہا کو تین طلاقیں دینے سے وہ مغلظہ ہو جاتی ہے۔ یعنی اب دونوں پہلے خاوند کے لئے حلال نہیں رہیں۔علاوہ ازیں اصل متن میں اس بات کا جواب بھی موجود ہے۔ جو یہ کہ با کو بیک لفظ تین طلاقیں دینے سے صرف ایک طلاق واقع ہوتی ہے۔ یہ اگر چہ عام عور توں کے لئے ہے لیکن خصوصاً غیر مدخول بہا کو بیک لفظ تین طلاقیں دینے سے صرف اور صرف ایک ہی واقع ہوگی کیونکہ

حضرت ابن عباس رضی الله عنهما سے بہی بات پوچھی گئی کہ کوئی شخص اگر اپنی غیر مدخول بہا بیوی کو بیک لفظ تین طلاقیں دے دیے واس کا کیا تھم ہے؟ آپ نے فر مایا: تین طلاقیں واقع ہو گئیں۔ اب کسی اور خاوند سے نکاح کرائے بغیر یہ بیوی پہلے خاوند کے لئے حلال نہیں ہوسکتی۔ یہ سن کر طلاق دینے والے نے کہا کان طلاقی ایا ہا واحدہ مطلب یہ تھا کہ میں نے الگ الگ تو تین طلاقیں نہیں دی ہیں بلکہ ایک ہی ہونی چاہیے۔ یہ اس سائل نے کہا کہ اسے اس کے وہ ایک ہی ہونی چاہیے۔ یہ اس سائل نے کہا کہ اسے اس تھم کے منسوخ ہونے کاعلم نہ تھا۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہمانے اسے فر مایا: تیرے اس عذر کا کوئی فائدہ نہیں ہے کیونکہ شریعت نے جو تجھے اختیار دیا تھا۔ سے تو نے اپنے ہاتھ سے نکال دیا ہے۔

ندکورہ آ ٹارکا خلاصہ یہ ہوا کہ اگر کوئی شخص اپنی غیر مدخول بہا ہیوی کو بیک لفظ تین طلاقیں دیتا ہے تو وہ واقع ہوجاتی ہیں اور اس کی عورت مغلظہ ہوجاتی ہے۔ اب وہ اس کے لئے اس وقت تک حلال نہیں ہوسکتی، جب تک کسی اور سے شادی کر کے فارغ نہ ہولے اور اگر کسی شخص نے اپنی ہیوی کو دخول سے قبل تین طلاقیں الگ الگ دیں تو پہلی طلاق سے وہ بائنہ ہوجائے گی اور دوسری دونوں بے کارجا کیں گی۔ اب اگر اس کا پہلا شوہر اس سے تعلقات استوار کرنا چاہتا ہے تو نیا نکاح کرنا پڑے گالہذا معلوم ہوا کہ امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے جومسائل مذکور باب میں ذکر فرمائے۔ وہ آ ٹار صحابہ رضی اللہ عنہم وتا بعین رحمہم اللہ سے ماخوذ ہیں۔ محض عقل وقیاس پر ان کا دارو مدار نہیں ہے۔ فاعتبروا یا اولی الابصاد

٢٥٣- بَابُ الْمَرْأَةِ يُطَلِّقُهَا زَوْجُهَا

فَتَتَزَوَّ جُ رَجُلًا فَيُطَلِّقُهَا قَبْلَ الدُّخُولِ قَبْلَ الدُّخُولِ

٥٦٩ - أَخْبَرَ نَا مَالِكُ آخُبَرَ نَا الْمِسُورُ بَنُ رَفَاعَةَ الْقُرَظِيُّ عَنِ الزُّبَيْرِ بَنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بَنِ الزُّبَيْرِ اَنَّ وَهُبِ فِي رَفَاعَة بَنَ سِمُوالِ طَلَقَ إِمْرَأَتَهُ تَمِيْمَة بِنُتَ وَهُبِ فِي رَفَاعَة بَنَ سِمُوالِ طَلَقَ إِمْرَأَتَهُ تَمِيْمَة بِنُتَ وَهُبِ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّقَالِيَّا اللَّهِ الْمَلَّقَ الْمَرَاتَةُ تَمِيْمَة بِنَتَ وَهُبِ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّقَالِيَّا اللَّهِ اللَّقِيلِ فَاعَدُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَمُ يَسْتَطِعُ اَنُ السَّرَحُمُ مَن بَنُ الزِّبِيرِ فَاعَةُ اَن يَنكِحَهَا اللَّهِ مَن اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمَالَةُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلَالِكُ اللَّهُ اللْعُلِيْمُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

بیوی کومرد نے طلاق دی پھراس نے کسی اور مرد سے شادی کرلی پھراس مرد نے اسے وطی سے قبل طلاق دیدی اس کابیان

امام ما لک بے ہمیں خردی کہ ہمیں مسور بن رفاعة رخی نے زبیر بن عبد الرحمٰن بن الزبیر سے خبر دی کہ رفاعہ بن سموال نے اپنی بیوی ہمیمہ بنت وہب کو حضور اقدس ضلا المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی

امام محمد کہتے ہیں ہماراای پڑمل ہےاور یہی قول امام ابوحنیفہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے کیونکہ دوسرے خاوندنے اس سے قَالَ مُ حَمَّدٌ وَّ بِهٰذَا نَأْخُذُ وَهُوَ قَوْلُ ابِنَى حَنِيْفَةَ وَالْعَامَةِ مِنْ فُقَهَائِنَا لِأَنَّ الثَّانِي لَمْ يُجَامِعُهَا فَلَا تَحِلَّ اَنُ

تَرْجِعَ إِلَى الْأَوَّلِ حَتَّى مِجَامِعَهَا الثَّانِيُ.

جماع نہ کیا لہذا یہ پہلے خاوند کے لئے حلال نہیں ہوسکتی اور نہ ہی اس کے نکاح میں واپس آسکتی ہے جب تک دوسرے خاوند سے نکاح کے بعد ہم بستری نہ کرے۔

اس باب میں حضرت رفاعہ رضی اللہ عنہ کی بیوی کا واقعہ مذکور ہوا۔ہم طلاق ثلاثہ باب ۲۳۸ میں اس کی تفصیل بیان کر چکے ہے وہاں ملاحظہ فر مالیں مختصریہ کہ حضرت رفاعہ رضی اللہ عنہ نے بین طلاقیں دیں جو واقع ہو گئیں پھران کی بیوی نے جناب عبدالرحمٰن بن زبیر رضی اللہ عنہ سے شادی کی لیکن ہم بستری سے قبل انہوں نے اسے طلاق دے کر فارغ کر دیا۔ جناب رفاعہ نے پھراس عورت کو نکاح میں لانے کا ارادہ کیا تو حضور ضلاقی آتے ہے شرمایا: کہ حلالہ کے لئے ہم بستری ضروری ہے۔

مسی عورت کاعدت کے دوران سفر میں جانے کا بیان

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں حمید بن قیس کی اعرج نے عمر وابن شعیب سے اور وہ سعید بن المسیب سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنه ان عورتوں کو مقام بیداء سے واپس کر دیتے تھے جن کے خاوند فوت ہو گئے ہوتے تھے۔ آب انہیں جج سے روک دیتے تھے۔

امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارا اسی پرعمل ہے اور یہی قول امام ابوصنیفہ رضی اللہ عنداور ہمارے عام فقہائے کرام کا ہے۔وہ یہ کہ کسی مطلقہ عورت کو عدت کے دوران سفر نہیں کرنا

٢٥٤- بَابُ الْمَرْأَةِ تُسَافِرُ قَبْلَ انْقِضَاءِ عِدَّتِهَا

٥٧٠ - أَخْبَرَنَا مَالِكُ حَدَّ ثَنَا حُمَيُهُ إِنْ قَيْسِ الْكَامُ مَيْهُ إِنْ قَيْسِ الْكَامَكِ عَلَى الْمَكِيدِ عَنْ سَعِيدٍ بَنِ اللَّهُ عَنْ سَعِيدٍ بَنِ اللَّهُ عَنْ سَعِيدٍ بَنِ اللَّهُ عَنْهُ كَانَ الْمُصَيِّبِ اَنَّ عُمَرُ اللَّهُ عَنْهُ كَانَ يَمُنَعُهُنَّ مِنَ الْمُدَدَّءِ يَمُنَعُهُنَّ مِنَ يَرُدُ الْمُحَدِّ .

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهٰذَانَأُخُدُ وَهُوَ قُولُ آبِئَ حِنيفَةَ وَالْعَامَّةِ مِنْ اللَّهِ عَنِيفَةَ وَالْعَامَةِ مِنْ فُقَهَائِنَا لَا يَنْبَغِى لِإِمْرَأَةٍ أَنْ تُسَافِرَ فِي عِلْمَا لَا يَنْبَغِي لِإِمْرَأَةٍ أَنْ تُسَافِرَ فِي عِلْمَا لَا يَعْبَعِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِمُ اللللْمُعِلَّالِمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُولِمُ اللللْمُعُلِمُ الللْمُولِقُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعِلَّالِمُ الللْمُعُلِمُ اللْمُعَالِمُ اللْمُعُلِمُ اللْمُعُلِمُ اللْمُعُلِمُ اللْمُعُلِمُ اللَّهُ اللْمُعُلِمُ الللْمُعُلِمُ ا

امام محمد رحمة الله عليه نے مذکورہ اثر میں حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنہ کا ایک معمول بیان فر مایا جس کا خلاصہ یہ ہے کہ آپ ان عور توں کو حج کرنے ساتھ نہ لے جاتے جن کے خاوند فوت ہو گئے ہوتے۔ انہیں مقام بیداء سے واپس کر دیتے ، کیونکہ وہ ابھی عدت میں ہوتی تھیں۔ اس اثر کے بعد امام محمد نے فر مایا کہ عدت وفات اور عدت طلاق دونوں کا یہی تھم ہے کہ عورت اس کے دوران سفر پر نہیں جاسکتی۔ امام محمد نے اس بات کو دوسری جگہ یوں نقل فر مایا ہے۔

جناب حماد نے حضرت ابراہیم نخعی سے روایت کی ہے کہ جس عورت کا خاوند فوت ہو جائے وہ گھر سے نہ نگلے۔ ہاں اگر بہت ضروری ہوتو نکل سکتی ہے لیکن بہر صورت اسے رات اپنے گھر آ کر بسر کرنی چاہیے۔حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہمانے ان عورتوں کو مقام نجف سے واپس کردیا تھا جو حج کے لئے جارہی تھیں اور ابھی عدت ان کی ختم نہ ہوئی تھی۔

( كتاب الآثارص اااباب العدة المطلقه والتوفى عنهاز وجها حديث ٥١٢مطبوعه دائرة القرآن كراجي )

حضرت ابن مستب رضی اللہ عنہ سے جناب مجاہد روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے جج یا عمرہ کے لئے جانے والی ان عورتوں کو کوفہ کے قریب سے ہی واپس کر دیا جوایئے خاوندوں کی عدت وفات گزار رہی تھیں۔ایک اور روایت جناب زہری نے کعب بن مجرہ سے بیان کی ہے کہ انہوں نے کہا کہ مجھ سے میری پھوپھی نے بیان کیا۔ (وہ اس وقت حضرت ابوسعید خدری کے عقد میں تھیں) کہ انہیں فریعہ نامی عورت نے بتایا کہ ان کا خاوند بھا گے ہوئے غلاموں کی تلاش میں نکلا۔

(مصنف عبدالرزاق ج عص ٣٣ باب اين تعتدى التوفي عنهاز وجهاحديث ١٢٠٧)

تو معلوم ہوا کہ پخت مجبوری کے تحت ہی دوران عدت عورت کو گھرسے نکلنے کی اجازت ہے۔'' مصنف ابن ابی شیبۂ'ج ۵ص ۱۷۸۔ ۱۷۹ پر اس کی تائید میں بکثرت احادیث منقول ہیں۔ سخت ضرورت اور مجبوری سے کیا مراد ہے؟ اس کے متعلق'' درمختار' وغیرہ کتب سے صاحب بہارشر بعت حضرت مولا نا امجد علی صاحب صدر الشر بعت رحمۃ اللہ علیہ سوگ کے بیان میں وضاحت فرماتے ہیں۔

عتراض

''بخاری شریف' وغیرہ میں حضرت فاطمہ بنت قیس کا واقعہ مروی ہے۔حضور ﷺ نے ان کوان کے چپازاد بھائی ام مکتوم رضی اللہ عنہ کے پاس رہ کرعدت گزار نے کا ارشاد فر مایا تھا۔اس طرح ایک اور حدیث پاک ہے کہ حضرت جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ میری خالہ کو طلاق ہوگئ وہ اپنے باغ سے مجبورین توڑنے کے لئے نگی تو کسی نے ان کومنع کر دیا۔ وہ حضور خلاکتی کے باں حاضر ہوئیں آپ نے انہیں اجازت دے دی۔ان دونوں احادیث سے معلوم ہوا کہ عدت گزار نے والی عورت گھ سرنگل سکتی سر جواب: پہلی روایت یعنی حضرت فاطمہ بنت قیس کے واقعہ والی کا حضرت عمر بن خطاب اور سیدہ عا کنثہ صدیقہ رضی الله عنهماا نکار کرتے سے ۔علامہ بدرالدین عینی لکھتے ہیں:

اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اس حدیث پڑمل نہ کرتی تھیں جو فاطمہ بنت قیس کے متعلق ہے بلکہ اس کا ا نکارکرتی تھیں ۔ای طرح حضرت عمر بن خطاب نے بھی اس کاا نکار کیا۔ای طرح اسامہ،سعید بن میتب اور دیگر صحابہ نے بھی اس کا ا نکار کیا ہے۔حِفزت عمر بن خطاب رضی اللّٰہ عنہ نے صحابہ کرام کی مکثر ت موجود گی میں اس کا انکار کیا۔ان میں سے کسی نے بھی ان کا ردنہ کیا اور نہ ہی کسی نے ان سے اختلاف کیا جس سے معلوم ہوا کہ تمام موجود صحابہ کرام نے آپ کے ند ہب ومسلک کی تائید کردی۔ دوسری خدیث جس میں حضرت جابر رضی الله عنه اپنی خاله کا واقعه سناتے ہیں۔اس کا جواب امام ابوحنیفه رضی الله عنه کی طرف سے یول نقل کیا گیا ہے کہ قرآن کریم کی نص قطعی ہے۔ 'لا تسخسر جو هن من بیو تهن الایة سوره طلاق پ ۱۲۸ اور مطلقه عورتیں خود بھی گھرسے باہر نہ کلیں''۔ بیآیت مطلقہ عورتوں کے گھرسے نہ نکلنے پرنص صرتے ہے۔ بیوہ کے بارے میں ایسی نصن ہیں ہے۔ہم اس سے قبل بڑی تفصیل سے لکھ چکے ہیں کہ عدت و فات گز ارنے والی عورت دن کے وقت گھر سے نکل عتی ہے کیونکہ اس کے لئے اب نان ونفقہ کا بوجھ کوئی اٹھانے والانہیں ہے۔امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کی دلیل بیض صرح ہے جس کے مقابل ایسی روایت کو پیش نہیں کیا جاسکتا جو چنداخمالات کی محمل ہو کیونکہ حفرت جابر رضی اللہ عنہ کی روایت میں بیاحمال ہے کہان کی خالہ نے خلع کیا ہواور خلع میں عدت کا نفقہ معاف کردیا ہو۔ اس وجہ سے وہ تلاش معاش میں باہر گئی ہوں۔اس قتم کے مسائل میں احناف کے نز دیک رخصت ہے۔ ''ہدائی' اور'' فتح القدیر'' میں اس کی تصریح موجود ہے۔ اس کا دوسرا جواب یہ بھی ہوسکتا ہے کہ حضرت جابر والی حدیث آیت لاتہ خسر جسو ھن سے قبل کی ہواورممانعت بعد میں امر ی ہو۔اس کی دلیل ہیہے کہاس روایت کے راوی حضرت جابر رضی اللہ عنہ خود اس کے خلاف فتو کی دیتے ہیں۔امام طحاوی اپنی سند کے ساتھ بیان کرتے ہیں کہ ابوالز بیرنے حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے یو چھا کہ کیا مطلقہ اور بیوہ اپنے گھرسے نگل سکتی ہیں؟ جناب جابر نے کہانہیں نکل سکتیں۔امام طحاوی رحمۃ اللّٰہ علیہ فر ماتے ہیں کہ یہی حضرت جابر ایک طرف اپنی خالہ کے گھرسے نکلنے کی روایت بیان کرتے ہیں اور دوسری طرف خود قائل بھی نہیں ہیں۔اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کے نز دیک گھرسے نکلنے کی اجازت منسوخ ہو چکی ہے۔امام بیہتی نے ایک روایت اس مفہوم کی بیان فر مائی کہ حضرت عبداللہ بن مسعود سے ایک مخص نے پوچھا کہ میں نے اپنی بیوی کوتین طلاقیں دے دی ہیں وہ اپنے گھر سے جانا جا ہتی ہے کیا کروں؟ فرمایا: روکو۔اس نے کہامیں روک نہیں سکتا' فرمایا: پھراسے قید کر دو' کہنے لگااس کے بھائی بہت طاقتور ہیں' آپ نے فرمایا: شہر کے حاکم سے مد د طلب کرو ۔ ان کے علاوہ اور بھی بہت تی احادیث اس پرصراحة دلالت کرتی ہیں کہ ہرفتم کی عدت گزارنے والی عورت سخت ضرورت کے بغیر گھر سے نہیں نکل عمتی اور اس مؤقف کے خلاف دلائل اور ان کے جوابات ہم ذکر کر چکے ہیں جن کے مطالعہ کے بعد صاحب انصاف کے لئے کوئی عذر باقی نہیں رہتا۔ فاعتبروا یا اولی الابصار

#### متعه كابيان

## ٢٥٥- بَابُ الْمُتْعَةِ

٥٧١ - أَخْبَرَ نَا مَالِكُ آخْبَرَنَا الزُّهْ مِيُّ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ وَالْمَحْسَنِ ابْنَنَى مُحَمَّلِا بْنِ عَلِيٍّ عَنْ آبِيْهِمَا عَنْ عَلِيٍّ وَالْمَحْسَنِ ابْنَنَى مُحَمَّلِا بْنِ عَلِيٍّ عَنْ آبِيْهِمَا عَنْ عَلِيٍّ وَالْمَنَى وَابْنِ آبِي طَالِبِ جَلِيْهِمَا انتَهُ قَالَ لِإِبْنِ عَبَّاسٍ نَهٰى وَابْنِ آبِي طَالِبِ جَلِيْهِمَا انتَهُ قَالَ لِإِبْنِ عَبَّاسٍ نَهٰى وَابْنِ آبِي طَالِبِ جَلِيْهِمَا انتَهُ قَالَ لِإِبْنِ عَبَّاسٍ نَهٰى وَابْنِ آبِي طَلَيْلِي اللّهِ عَلَيْلًا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ

٥٧٢ - أَخُبَرُنَا مَالِكُ ٱخُبَرَنَا الزُّهْرِيُّ عَنْ عُرُوَةً ابْنِ الزُّبِيْثِرِ أَنَّ خَوْلَةً بِنْتَ حَكِيْمِ دَخَلَتُ عَلَى عُمَرَ ابْنِ الْحَطَّابِ فَقَالَتْ إِنَّ رَبِيْعَةَ بَنَ أَمُيَّةَ إِسْتَمْتَعَ بِإِمْرَاةٍ مُنُولَدَةٍ فَكَ مَلَتُ مِنْهُ فَخَرَجَ عُمَرُ فَزِعًا يَجُرُمِ ذَاءَهُ فَقَالَ هٰذِهِ الْمُتْعَةُ لَوْ كُنْتُ تَقَدَّمْتُ فِيهَا لَرَجَمْتُ.

قَالَ مُحَمَّدُ ٱلْمُتْعَةُ مَكُورُهُمَةٌ فَلَا يَنْبَغِي فَقَدُ

نَهْى عَنْهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّالِيُّكُالَيُّكُا لِيَكُمَّ فِيهُمَا جَاءً فِي غَيْرٍ حَـدِيثَثٍ وَلَا إِثْنَيْنِ وَقُولُ عُمَرَ لَوْ كُنْتُ تَقَدَّمُتُ فِيْهَا لَرَجَمُتُ إِنَّمَا نَضَعُهُ مِنْ عُمَرَ عَلَى التَّهُ لِدِيْدِ وَهُوَ قَوْلُ ا آبِي حَنِيْفَةٌ وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَادَحِبُهُ وَاللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَيْلِمْ

''متعہ'' کے ناجائز ہونے پراوراس کےخلاف ولائل کانفصیلی جواب راقم نے'' فقہ عفریہ'' جلد دوم میں ذکر کر دیا ہے لہذااس کی بوری محقیق و تفصیل اس میں ملاحظہ فر مالیں۔ یہاں بقد رضر ورت مختصری وضاحت کی جاتی ہے۔

> قال ابن العربى نكاح المتعة من غرائب الشسريعة ابيح ثم حرم ثم ابيح ثم حرم فالاباحة الاولى ان الله سقط عنه في صدر الاسلام فجري الناس في فعله على عادتهم ثم حرم يوم خيبر ثم ابيح يوم الفتح واوطاس على حديث جابر وغيره ثم حىرمىت تحريما موبدا يوم الفتح على حديث سبرة والاجماع على حرمتها.

(زرقانی شرح الموطاامام ما لکج ۳ص۱۵۳ نکاح المععة طبع بیروت)

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں جناب زہری نے عروہ بن زبير سے بتايا كەخولە بنت كيم مضرت عمر بن خطاب رضى الله عند کے پاس آئی۔عرض کرنے گی کہ رہیمہ بن امیہ نے ایک مولدہ عورت سے متعہ کیا تھا جس سے وہ حاملہ ہوگئ بین کر حضرت عمر بن خطاب رضی اللّٰدعنه غصه سے حیا در تھیٹتے ہوئے باہر تشریف لائے ' فرمایا: که بیرمتعہ ہے اگر میں اس کی حرمت کا پہلے اعلان کر چکا ہوتا تومیں اس کورجم کر دیتا۔

امام محدرهمة الله عليه فرمات بين متعه مكروه هيئ استحبيس كرنا عاہیے کیونکہ حضور ضلای کی ایک نے دو جارم تبہیں بلکہ بارہااس ہے منع فرمایا ہے۔ (حضرت امام محمد رحمة الله علیه فرماتے ہیں) که حضرت عمرض الله عند كاس قول "لوكنت تقدمت فيها لرجمعت" كوہم تہدید برمحمول كرتے ہیں۔ یہی قول امام ابوطنیفہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

ابن رہے نے کہا کہ نکاح متعہ شریعت کے غرائب میں سے ہے۔جائز کیا گیا پھر حرام کر دیا گیا پھر جائز کر دیا گیا پھر حرام کر دیا گیا۔ پہلا جوازیہ کہ اللہ تعالی نے ابتداء اسلام میں اس کے بارے میں کوئی حرمت کا تھم نازل نہ فرمایا لہذا لوگ اس کو اپنی دیرینہ عادت کے مطابق کرتے رہے پھر یوم خیبراس کوحرام کر دیا پھر فتح مکہ اور اوطاس کے دن اس کو جائز کیا گیا جیسا کہ حضرت جابر رضی الله عنه کی حدیث میں آتا ہے بھراس کوحرام کر دیا گیا اور قیامت تک کے لئے حرام کر دیا گیا۔ بیرمت فتح مکہ کے دن سائی گئی جیہا کہ حضرت سبرہ کی حدیث میں آیا ہے اور اس کی حرمت پر امت کا اجماع ہے۔

قارئین کرام! حقیقت یہی ہے کہ متعہ دومر تبہ حلال اور دومر تبہ حرام ہوا۔ دوسری مرتبہ اس کی حرمت تا قیامت کر دی گئی جیسا کہ حواله بالا مين آپ ملاحظه كر يجكے بيں۔اس كى تممل تحقيق اور سوال و جواب آپ' فقه جعفريه' ، ج۲ باب المععد ميں ضرور ديكھيں۔ايس جامع اور تحقیق بحث شاید آپ کوکہیں اور نہل سکے۔رہا یہ معاملہ کہ امام محمد رحمۃ الله علیہ نے متعہ کومکروہ فرمایا ہے۔اس سے بیانہ مجھا جائے کہ متعدان کے نزدیک مکروہ تنزیہ ہے اور اس کے کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے کیونکہ امام محمد رحمة الله علیہ کے نزدیک مکروہ کالفظ

حرام کے لئے استعال ہوتا ہے۔ اس لئے ان کے نزدیک متعہ حرام ہے۔ روایت مذکورہ کے الفاظ"فیما جاء فی غیر حدیث و لا اثنین " سے مراد بکثر سنا اور اس روایت کی آخری بات" کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: اگر میں نے اس کا اعلان کر دیا ہوتا تو اسے رجم کر دیتا" کو تہدید پراس لئے محمول کیا گیا کیونکہ متعہ دو دفعہ حلال اور دو دفعہ حرام ہوا تھا۔ اس کی آخری حرمت سے ابھی تمام کے تمام مسلمان باخبر نہ تھے کیونکہ اس دور میں مختر وقت میں کسی حکم کا اطراف عالم میں پہنچ جانا عادة مشکل تھا اور حدود شرعیہ میں اگر شبہ موجود ہوتو ان کا نفاذ نہیں ہوتا۔ اس لئے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے ارشاد کو حقیقت نہیں بلکہ تہدید پرمحمول کیا گیا ہے۔ ابن رئیج رحمۃ اللہ علیہ نے متعہ کو"غرائب شریعت" بھی اس لئے کہا کہ اس دور میں اس کی حرمت کا عام ہونا اور ہر جگہ اس کی خبر پہنچ جانا ممکن نہیں تھا۔

## دو بیو یوں میں سے ایک کو دوسری پرتر جیج دینے کا بیان

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں ابن شہاب نے جناب رافع بن خدیج سے بتایا کہ انہوں نے محمد بن سلمہ کی بیٹی سے شادی کی اور وہ ان کی زوجیت میں تھی کہ انہوں نے ایک نوجوان عورت سے شادی کر لی شادی کے بعد انہوں نے نوجوان عورت کی طرف زیادہ جھکا وُاختیار کرلیا۔اس پر پہلی بیوی نے طلاق کا مطالبہ کر دیا۔ رافع بن خدیج نے اسے ایک طلاق دے دی پھراسے اپنے حال پر چھوڑ دیا پھر جب اس کی عدت ختم ہونے کے قریب ہوئی تو اس ہے رجوع کر لیا پھراپنی پہلی عادت کے مطابق نئی بیوی کی طرف زیادہ جھکا وُرکھا'اس پر دوبارہ پہلی بیوی نے طلاق کا مطالبہ کر دیا۔ انہوں نے اب بھی ایک طلاق دے دی پھراسے اپنے حال پر چھوڑ دیا اور جب عدت ختم ہونے کے قریب ہوئی تو انہوں نے رجوع کرلیا پھروہی عادت کہنئی بیوی کی طرف زیادہ میلان رکھا۔اس پر پہلی بیوی نے پھر طلاق کا مطالبہ کر دیا۔اب رافع بن خدیج رضی الله عنه نے اسے کہا تو کیا جا ہتی ہے؟ اب صرف ایک طلاق باقی ہے۔ اگر تیری مرضی ہے تو 'تو جو کچھ دیکھ رہی ہے اس پر اینے آپ کوراضی کرلے۔ یعنی نئی بیوی کی طرف زیادہ میلان پرراضی ہو جا اور اگر تو جا ہتی ہے تو میں تھے طلاق دے دیتا ہوں۔ پہلی بوی نے جواب دیا کہ میں اس حالت وعادت پر راضی ہول کہم اس نئ بیوی کی طرف زیادہ جھکا وُرکھوتو رافع بن خدت کے رضی اللّدعنه نے اس پراس پہلی بیوی کومزید طلاق نہ دی اور رافع نے اسے کوئی گناه نه تنمجما به جب ایک بیوی دوسری بیوی کی طرف زیاده جھکاؤ پر

الْمُراتَانِ فَيُوْتُو الْحُلُهُمَا عَلَى الْاُخُولِى الْمُرَاتَانِ فَيُوْتُو الْحُلُهُمَا عَلَى الْاُخُولِى الْمُراتَانِ فَيُوْتُو الْحُلُهُمَا عَلَى الْاُخُولِى الْمُرَاتَانِ فَيُوْتُو الْحَلَقَ الْمُرَادَةُ مُكَانِ شَهَابٍ عَنُ رَافِعِ بِهُنِ حُدَيْجِ اللَّهَ تَوْقَ جَ اِبْنَتَ مُحَمَّدٌ بِنِ سَلَّمَةَ فَكَانَتُ تَحْتَهَا فَتَزَوَّ جَ عَلَيْهَا إِمْرَاةً شَابَةً فَاثُو الشَّابَةَ فَكَانَتُ تَحْتَهَا فَتَنْ وَجَعَلَيْهَا إِمْرَاةً شَابَةً فَاثُو الشَّابَةَ فَكَانَتُ السَّلَابَةَ فَكَانَتُ كَادَتُ الطَّلَاقَ فَطَلَقَهَا وَاحِدَةً ثُمَّ امْهَلَها حَتَّى إِذَا كَادَتُ الْكَانِقُ فَكَانَتُ الطَّلَاقَ فَطَلَقَهَا وَاحِدَةً ثُمُّ امْهَلَها حَتَّى إِذَا كَادَتُ الْكَانِقُ الطَّلَاقَ الطَّلَاقَ الطَّلَاقَ الطَّلَاقَ الطَّلَاقَ الطَّلَاقَ الطَّلَاقَ الطَّلَاقَ الطَّلَاقَ الطَّلَاقَ الطَّلَاقَ الطَّلَاقَ الطَّلَاقَ الطَّلَاقَ الْمُنْ مِنَ الْاَثْرَةِ وَالْنُ شِئْتِ طَلَقَتُكِ قَالَتُ بَلَ فَقَالَ مَا تُويُنَنَ مِنَ الْاَثْرَةِ وَالْنُ شِئْتِ طَلَقَتُكِ قَالَتُ بَلُ فَقَالَ مَا تُويُنَنَ مِنَ الْاَثْرَةِ وَالْنُ شِئْتِ طَلَقَتُكِ قَالَتُ بَلُ فَقَالَ مَا تُويُنَ مِنَ الْاَثْرَةِ فَامَسُكَهَا عَلَى ذَالِكَ وَلَمْ يَرْكَافِعُ الْمُنْ عَلَى الْاَثُورُ وَالْنُ شِئْتِ الْمُنْ وَلَاثُ بَلُ الْمُنْ عَلَى ذَالِكَ وَلَمْ يَرْكَافِعُ الْمَنْ عَلَى الْائْرُةُ وَالْمَلَ عَلَى ذَالِكَ وَلَمْ يَرْكَى الْمُنْ عَلَى الْائْرُةُ وَالْمُنَالِكُ وَالْمَالُولُولُ الْمُنْتَقِرَ عَلَى الْمُنْ عَلَى ذَالِكَ وَلَمْ يَاكُولُ وَالْمُ الْمُنْ عَلَى ذَالِكَ وَلَمْ يَرْكُولُ الْمُنْ عَلَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ عَلَى ذَالِكَ وَلَمْ يَرْكُولُ الْمُنْ عَلَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ عَلَى ذَالِكَ وَلَمْ الْمُنْ عَلَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ عَلَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ا

راضی ہوگئی ہے۔

قَالَ مُحَمَّدُ لَا بَأْسَ بِذَالِكَ إِذَا رَضِيَتِ الْمَرَّاةُ وَلَهَا الْمَرَّاةُ وَلَهَا الْمَرَّاةُ وَلَهَا اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَالْعَامَّةُ مِنْ فُقَهَا لِنَا لَحْمَدُ اللهِ عَلَيْهِمْ وَالْعَامَّةُ مِنْ فُقَهَا لِنَا لَحْمَدُ اللهِ عَلَيْهِمْ وَالْعَامَّةُ مِنْ فُقَهَا لِنَا لَحْمَدُ اللهِ عَلَيْهِمْ وَالْعَامَةُ مِنْ فُقَهَا لِنَا لَهُ مَدُّ اللهِ عَلَيْهِمْ وَالْعَامَةُ مِنْ فُقَهَا لِنَا لَهُ مَدُّ اللهِ عَلَيْهِمْ وَالْعَامَةُ مِنْ فُقَهَا لِنَا لَهُ مَدُّ اللهِ عَلَيْهِمْ وَاللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ وَاللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

امام محمد کہتے ہیں کہ جب کوئی بیوی دوسری بیوی کی طرف خاوند کے زیادہ جھکاؤ کو پسند کر لیتی ہے تو اس میں کوئی گناہ نہیں ہے اور اس بیوی کو بیر حق ہے کہ جب چاہے رضا مندی سے رجوع کر کے اپنے ساتھ عدل و مساوات کا مطالبہ کرے اور یہی قول امام الوحنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہائے کرام کا ہے۔

حضرت رافع بن خدت کر منی اللہ عنہ صحابی رسول اللہ ﷺ کی ایس سے اس کئے آپ کے بارے میں جو واقعہ ذکر ہوا اس کو ظاہری معنی میں لے کر بدگمانی کرنا قطعاً درست نہیں ہے بلکہ اس کی ایس تاویل کہ جس سے ان برکوئی حرف نہ آئے ضروری ہے۔ علامہ زرقانی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا: کہ ان کانئ بیوی کی طرف جھکا وُ وہ نہ تھا جوممنوع ہے یعنی کھانے پینے اور رہن سہن کے معاملہ میں پہلی بیوی پر فوقیت دینا بلکہ یہ جھکا وُ اور میلان غیر اختیاری امر میں تھا یعنی محبت اور دلی رجحان نئی بیوی کی طرف زیادہ تھا۔ صاحب روح المعانی نے اس کی توجیہ بہی بیان فرمائی ہے۔

واخرج الشافعي رضى الله عنه عن ابن المسيب ان ابنة محمد بن سلمة كانت عند رافع بن خديج فكره منها امرا اما كبرا اوغيره فاراد طلاقها فقالت لا تبطلقني واقسم لي مابدالك فاصطلحا على صلح فجرت السنة بذالك ونزل القران وان امراة خافت الخ. ان يصلحا بينهما صلحا اى في ان يصلحا بينهما بان تترك المراة له يومها كما فعلت سودة رضى الله عنها مع رسول يومها كما فعلت سودة رضى الله عنها مع رسول نفقة او كسوة او تضع عنها بعض ما يجب لها من نفقة او كسوة او تهب المهر او شيئا منه او تعطيه مالا لتستعطفه بذالك.

(روح المعانى ج۵ص ا۲۱ زيرآيت وان امراً ة خافت من بعلها سورة النساء آيت ۱۲۸مطبوعه بيروت)

حضرت سعید بن میتب رضی الله عنه سے جناب امام شافعی رضی الله عنه روایت کرتے ہیں کہ محمد بن سلمہ کی بیٹی حضرت رافع بن خد ج رضی اللہ عنہ کے نکاح میں تھی ۔ آپ نے اس سے کوئی ناپسند حرکت دیکھی یا تو بڑھا ہے کی وجہ سے یا کسی اور وجہ سے وہ ہوئی۔ آب نے اسے طلاق دینے کا ارادہ کرلیا ہیوی نے کہا آپ مجھے طلاق نه دیں اور جوآب مناسب مجھیں وہ دے دیا کریں۔اس پر ان دونوں کے درمیان صلح وا تفاق ہو گیا ۔ اس پر پھر سنت جاری موئی اور قرآن کریم کی بهآیت نازل موئی و ان امسراة خافت الایة لعنی میاں بیوی دونوں آپس میں صلح کر کیس لعنی یہ کہ عورت این باری کے چھوڑنے پر راضی ہو جاتی ہے جبیا کہ سیدہ سودہ رضی الله عنها نے حضور ﷺ کے ساتھ ایسی ہی صلح کی تھی یاصلح کر کیں کہ عورت کا جونان ونفقہ یا لباس وغیرہ حق بنتا ہے اس میں سے سیچھ پر سے وہ دستبردار ہو جاتی ہے یا عورت اپنا حق مہر مرد کو ہبہ کر دیتی ہے اور حق مہر کا کچھ حصہ ہیہ کر دیتی ہے یا عورت کچھا بی طرف سے روپیہ وغیرہ دے دیتی ہے تا کہ خاوند کی اس طرح سے دلجوئی حاصل کرے۔

قارئین کرام! ایک سے زائد ہیویوں کے درمیان اموراختیار یہ میں عدل وانصاف ضروری ہے۔ اس کی تفصیل ہم بیان کر بچکے ہیں اور حضرت رافع بن خدت کے رضی اللہ عنہ کا واقعہ اسی موضوع کی ایک مثال ہے۔ جس کا خلاصہ یہ ہے کہ ایک بیوی اپنے حقوق سے اگر دستبر دار ہو جاتی ہے اور دوسری بیوی کوعطا کر دیتی ہے تو اس میں کوئی گناہ اور حرج نہیں کیونکہ خود حضور ضلاتی کے مل شریف

ے اس کی تائید ملتی ہے۔ چنا نجے ام المؤمنین سیدہ سودہ رضی اللہ عنہا نے اپنی باری ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کو دے دی تھی اور حضور ضلا بھی آگئی ہے تھے اس کے مطابق عمل فرماتے رہے جس سے ٹابت ہوتا ہے کہ ایک بیوی اگر اپنے حقوق میں سے پھے حقوق اپنی ساتھی دوسری بیوی کو دے دیتی ہے تو یہ جائز ہے اور قرآن کریم نے میاں بیوی کے درمیان اختلاف کے وقت صلح کا جوطریقہ ارشاد فرمایا' یہ دستبر داری اسی ضمن میں آتی ہے اس لئے اگر رافع بن خدت کے رضی اللہ عنہ کی پہلی بیوی نے اپنی خوشی کے مساتھ یہ سلیم کرلیا کہ نئی بیوی کی طرف آپ کا میلان اور جھکا و اگر چہ مجھے کھٹکا تھا اور اس کی وجہ سے میں طلاق کا مطالبہ بھی کرچکی ہوں لیکن اب میں طلاق کا مطالبہ بھی کروں گی ہوں اور اس جھکا و پراعتر اض نہیں کروں گی ہوں اور اس جھکا و پراعتر اض نہیں کروں گیا ہی اللہ علیہ نے اس بلکہ اس پراپی رضا مندی کا اظہار کرتی ہوں اس لئے اس رضا مندی سے دستبر داری پرکوئی گناہ نہیں ۔ امام محمد حد اللہ علیہ نے اس لئے فر مایا کہ حضرت خدی کرضی اللہ عنہ اس کوگناہ نہیں سیجھتے تھے کیونکہ یہ عدل و انصاف کے خلاف نہیں ہے۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

#### لعان كابيان

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما سے بتایا کہ حضور خلاہ کا اللہ عنہما سے بتایا کہ حضور خلاہ کا ایک مرد نے اپنی بیوی سے لعان کیا اور اس کے بچے کا انکار کر دیا تو حضور خلاہ کا آپید کے ان دونوں میاں بیوی کے درمیان تفریق فرمادی اور بچے عورت کودے دیا۔

امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارااسی پرعمل ہے کہ جب کوئی مرداپی بیوی کے ہاں بیدا ہونے والے بیچے کی نفی کر دیتا ہے اور لعان کرتا ہےتو ان دونوں میاں بیوی کے درمیان تفریق کر دی جائے اور بیچہ مال کے سپر دکر دیا جائے۔ یہی قول امام ابو حنیفہ اور ہمارے عام فقہاء کرام رحمۃ اللہ علیہم کا ہے۔

#### ٢٥٧- بَابُ اللِّعَانِ

٥٧٤- أَخُبَرُ نَا مَالِكُ آخُبَرُ نَا نَافِعٌ عَنِ ابْنِ عُمَرَانٌ رَحُدُ لَا عَنَ ابْنِ عُمَرَانٌ رَحُدُ لَا اللهِ ضَلِيَّا اللهِ ضَلَيَّا اللهِ ضَلَيَّا اللهِ ضَلِيَّا اللهِ اللهِ صَلِيَّا اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ صَلِيَّا اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ صَلْلَا اللهِ صَلْلَا اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

قَالَ مُحَمَّدُ وَيِهِذَا نَائُحُدُ اِذَا نَفَى الرَّجُلُ وَلَدَ أَمَرَأَيْهِ وَلَاعَنَ فُرِّقَ بَيْنَهُمَا وَلُزِمَ الُولَدُ أُمَّهُ وَهُوَ قُولُ آبِي حَنِيْفَةَ وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحْمَةُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ.

''لعان'' کے بارے میں چند باتوں کی وضاحت ضروری ہے۔

- (1) لعان کا شرعی معنی کیا ہے اور لغوی معنی کیا ہے؟
  - (٢) اس كى اصل كيا ہے؟
    - (۳) لعان کی وجه شمیه۔
- (٤) نفس لعان سے میاں بیوی کے درمیان تفریق ہوگی یانہیں۔
- (٥) غیرمحرم کے ساتھ کسی عورت کا قابل اعتراض حالت میں پایا جانا ، کیا اس کوتل کرنا جائز ہے؟

#### لعان كالغوى اورشرعي معني

تعن کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف ہوتو اس کامعنی دھتکارنا اور خیرے دور کردینا ہے اور جب اس کی نسبت مخلوق کی طرف ہوتو سے بدعا کا کلمہ ہے اور اس لفظ کا اصطلاحی معنی سے کہ جب کوئی شخص اپنی بیوی کوزنا کی تہمت لگائے تو امام اس کے اور اس کی بیوی کے درمیان لعان کرائے اور ابتدا مردسے کرے۔مردیوں کے میں اللہ تعالیٰ کوگواہ بناتا ہوں کہ اس عورت نے فلاں مردسے زنا کیا ہے

لعان كيسے وجود ميں آيا؟

اس کااصل واقعہ یہ ہے کہ آیک شخص ہلال بن امیہ نے اپنی بیوی پر ذنا کا الزام دھرا کہ اس نے شریک بن ساح کے ساتھ بدفعلی کی ہے۔ یہ شخص براء بن مالک کا اخیافی بھائی تھا۔ ''عمرة القاری شرح ابنجاری''ج ۲ص ۲۹ باب اللعان پر ندکور ہے۔ ''کان اول د جل لعن فی الاسلام یعنی (ہلال بن امیہ) وہ پہلا شخص ہے جس نے مسلمانوں میں سب سے پہلے لعان کیا''۔ قرآن کریم میں لعان کا جو طریقہ ندکور ہے وہ سورہ نور کے پہلے رکوع میں ہے اور وہ بعینہ وہی ہے جو ابھی '' تاج العروس'' کے حوالہ سے لعان کے اصطلاحی معنی میں ہم بیان کر چکے ہیں۔ ہلال بن امیہ نے جب اپنی بیوی پر بدکاری کا الزام لگایا اور حضور ضلاحی گئی ہے گئی نے ان دونوں سے لعان کرایا گئی اور دونوں کے درمیان تفریق فرمادی۔

لعان کی وجہتشمیہ

امام بدرالدین عینی رحمة الله علیه اس کی وجهشمیه یول فرماتے ہیں: مردلعنت کا لفظ اور عورت غضب کا لفظ کہتی ہے۔اس مسئلہ کو ''لعان'' کاعنوان دیا گیا حالانکہ اس کے طریقہ کار میں لعنت اور غضب دونوں موجود ہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ ابتدا چونکہ مرد کی طرف سے ہوتی ہے اور وہ لعنت کا لفظ بولتا ہے اور جانب مرد تو ی ہے اس لئے اس کومرد کے لفظ کی طرف منسوب کردیا گیا۔ دوسری وجہ بہ ہے کہ لعان کرنے یا دار ومدار مرد پر ہوتا ہے اور عورت کو غضب کے لفظ کے ساتھ خاص کیا گیا ہے کیونکہ مرد کی نسبت عورت کا جرم بڑا ہے مرداگر جھوٹا ہوگا تو اس کو حدقذ ف لگے گی اوراگر عورت جھوٹی ہوئی تو اسے رجم وسنگ ارکی سزادی جائے گی۔

(عدة القاري ج ٢٥٠ ١٩٠ مطبوعه مصر)

# مرداگرا بنی بیوی کوکسی اجنبی کے ساتھ حالت زنامیں پائے تو کیاوہ اسے تل کرسکتا ہے؟

حضرت امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اسے آل نہ کیا جائے بلکہ شہادت قائم کی جائے اور اگر کسی نے نصاب شہادت مکمل ہونے کے بغیراس کو آل کر دیا۔ (یعنی چارگواہ نہ بنائے دویا تین گواہ بنائے پھر قبل کر دیا) تو اس سے قصاص لیا جائے گا۔جمہور کا بھی یہی مسلک ہے۔اس کی تائید میں حدیث یاک موجود ہے۔

جناب سلمی بن حبق سے ہے کہ ابو ثابت سعد بن ابی عبادہ سے بو چھا گیا۔ جس وقت قرآن کریم کی آیت حدود نازل ہوئی۔ آپ بہت غیرت مند مخص تھے۔ بو چھا گیا کہ آپ کا کیار ممل ہوگا اگر آپ اپنی بیوی کے ساتھ کی غیر مردکونا گفتہ بہ حالت میں پائیں اگر آپ اس وقت کیا کریں گے؟ کہنے گے میں دونوں کی تلوار سے گردن اڑا دوں گا۔ کیا میں اس انتظار میں رہوں کہ چارگواہ قائم

عن سلمی بن محبق قال قیل لابی ثابت سعد بن عبادة حین نزل ایة الحدود و کان رجلا غیورا ارایت لوانک و جدت مع امراتک رجلا ای شیء کنت تصنع؟ قال کنت ضارب هما بالسیف انتظر حتی اجی باربعة الی ماذالک قد قضی حاجته و ذهب او اقول رایت کذا و کذا فتضربونی الحد

ولا تقبلونى شهادة ابدا. قال فذكر ذالك للنبى ضَلِّلَيُّكُمُ لِلَّهِ فَالَّالِكُ لِلنبي ضَلِّلَيُّكُمُ لِلَّهِ فَالَ لا انى اخاف ان يتتا بع فى ذالك السكران والغيران. اخاف ان يتتا بع فى ذالك السكران والغيران.

(ابن ملجه ص ۱۹۰ باب الرجل يجدمع امراً تدرجلا ابواب الديات كةريب مطبوعه اداره احياءالسنة سرگودها يا كستان )

کرنے کے لئے چار آ دمیوں کو تلاش کر کے لاؤں؟ ادھریہ خض اپنا کام کر کے جاچکا ہوگا یا میں اس موقعہ پر کہوں کہ میں نے اس طرح دیکھا' میں نے فلال طریقہ پر دیکھا اور تم مجھے کوڑے لگاؤ اور میری گواہی آئندہ کے لئے ہر گز قبول نہ کرو۔ رادی بیان کرتے ہیں کہ اس بات کا تذکرہ حضور ضلا اللہ المیں گئے ہے کیا گیا۔ آپ نے ارشاد فرمایا: کہ تلوار کی گواہی کافی ہے۔ اس کے بعد آپ نے فرمایا: نہیں منہیں میں بے شک اس بات کا خوف کھا تا ہوں کہ مست لوگ اور نہیں میں میں میں طرح دھڑ ادھڑ قبل کرنا شروع کردیں گے۔

> > (صحیح ابن حبان ج۲ ص۲۴۲ باب اللعان مطبوعه بیروت)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ رفایت کرتے ہیں کہ حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ نے حضور ضلات کی گیا یا رسول اللہ ضلات کی آپ ہوگا ہوں کے ساتھ کسی غیر کو بدکاری کرتے دیکھوں تو اسے مہلت دوں حی کہ میں چارگواہ کہیں سے لاؤں؟ حضور ضلات کی آپ ہوگا ہے فرمایا: ہاں کہ میں چارگواہ کہیں سے لاؤں؟ حضور ضلات کی آپ ہوگا ہے فرمایا: ہاں (حارگواہ لاؤ)۔

# نفسِ لعان سے احناف کے نز دیک تفریق نہیں ہوتی

رسول کریم ﷺ نے اس آ دمی کو بلوایا اور بڑی نرمی کے ساتھ اس کونفیحت فر مائی اور ارشاد فر مایا: که دنیا کا عذاب آخرت کے عذاب کے مقابلہ میں بہت ہلکا ہے۔اس آ دمی نے جواب دیا مجھے اس ذات کی قتم! کہ جس نے آپ کوحق کے ساتھ بھیجا میں نے اپنی ہوی پر بہتان نہیں باندھا پھر حضور ﷺ نے اس کی بیوی کو بلوا کرنصیحت فرمائی ۔اسے بھی ارشاد فرمایا: کد دنیا کاعذاب آخرت کے عذاب کے مقابلہ میں بہت ہلکا ہے۔ اس عورت نے عرض کیا اس ذات کی قتم! کہ جس نے آپ کوحق کے ساتھ بھیجا ہے۔ بِ شک میرا خاوند جھوٹا ہے ٔ رسول کریم ضَلِّلَتُنگِا کَیْکِی اُسْتِدا مرد سے کی جارشہادتیں اللہ کے نام سے لیں۔اس طرح کہوہ سے بول رہا ہے۔ یانچویں دفعہ یہ کہلوایا کہ اللہ تعالیٰ کی اس پرلعنت ہوا گروہ جھوٹا ہے پھر حضور <u>ضلا</u> کی ایک کے طرف توجہ فرمائی اوراس ہے بھی مردی طرح حیارشہاد تیں اللہ کے نام کے ساتھ لیں کہ وہ مرد جھوٹا ہےاور پانچویں شہادت اس طرح لی کہاللہ کی مجھ پر لعنت اگر مردسیا ہو پھر حضور خَالَیّنی اَیّنی اَیّنی اَی اِن کے درمیان تفریق فرما دی۔ان کے لعان کے بعد حضور خَالیّنی اَی کی ان کی تفریق کا اعلان فرما دیا۔ یہی احناف کا مسلک ہے کیفس لعان سے تفریق نہیں ہوتی بلکہ حاکم کے اعلان پراس کا دارومدار ہے۔ (صحیح ابن حبان ج۲ص۲۳۸ ذکروصف اللعان)

> قوله فرق دليل لابي حنيفة وصاحبيه ان المعان لايتم الابتفريق الحاكم وهو قول الثوري قدم الكلام فيه مبسوطا.

(عمدة القارى شرح ابنجاري ج ٢٠ص ٢٠٠١ باب الفريق بين الملاعنين )

٢٥٨- بَابُ مُتُعَةِ الطَّلَاقِ

٥٧٥ - ٱخُبَر نَا مَالِكُ حَدَّثَنَا نَافِعٌ عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ لِكُلِّ مُطَلَّقَةٍ مُتُعَةً إِلَّا الَّتِي تُطَلَّقُ وَقَدُّ فُرِضَ لَهَا صَدَاقً وَلَمْ تُمَسَّ فَحَسْبُهَا نِصْفُ مَا فُرِضَ لَهَا.

قَالَ مُحَدِّمَدُ وَبِهِذَا نَأْخُذُ وَلَيْسَتِ الْمُتَعَةُ الَّتِي يُجْبَرُ عَلَيْهَا صَاحِبُهَا إِلَّا مُتَعَةً وَّاحِدَةٌ وَهِي الْمُتَّعَةُ الَّيْتِي يُمْطَلِّقُ إِمْرَاتَهُ فَنْلِ أَنْ يَلَاَّحُلَ بِهَا وَلَمْ يَفُرِضُ لَهَا فَهَا ذِهِ لَهَا الْمُتَّعَةُ وَاجِبَةً يُوْخَذُ بِهَا فِرَالْقِصَاءِ وَادْنَى الْمُتَّعَةِ لِبَاسُهَا فِي بَيْتِهَا الدِّرْعُ وَالْمِلْحَفَةُ وَالْخِمَارُ وَهُوَ قَوْلُ أَبِي حَنِيْفَةً وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحْمَةُ اللهِ عَلَيْهِ عَرِ

حضور خَالِتُكُا اللَّهِ كَيْ إِرك مِين لفظ "فوق" ال مين امام ابو حنیفہ اور صاحبین کی دلیل ہے کہ لعان اس وقت تک مکمل نہیں ہوتا جب تک قاضی یا حاکم تفریق نہ کرے اور یہی قول امام

توری کا ہے۔

اس کی تفصیل ہم باب اللعان من طلق بعد اللعان میں کر بچکے ہیں۔وہاں ملاحظہ کر لی جائے۔فاعتبروا یا اولی الابصار طلاق کے بعد بیوی کو چھود ینے کا بیان

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے حضرت عبد الله بن عررضی الله عنها سے بیان کیا انہوں نے فرمایا: کہ ہر طلاق یا فتہ عورت کے لئے متعہ ہے مگر اس عورت کے لئے نہیں جس کوطلاق مل جائے اور اس کاحق مہر مقرر ہواور مردنے اس سے ہم بستری نہ کی ہو۔اس عورت کے لئے صرف حق مہر مقرر کردہ کا

امام محرکتے ہیں کہ ہماراعمل سے کہ صرف ایک قتم مطلقہ کی الی ہے جس کا متعہ جرالیا جائے گا۔وہ ایسی عورت ہے کہ جس کو اس کے خاوند نے طلاق دے دی اور اس سے وطی بھی نہ کی اور نہ ہی اس کے لئے حق مہر مقرر کیا گیا تھا۔اس عورت کے لئے متعداس کے خاوند سے قاضی کے فیصلہ کے ساتھ جبر آلیا جائے گا اور متعہ کم از کم وہ لباس ہے جوعورت اپنے گھر میں پہنتی ہے۔ ایک گرتا' اوڑھنی اور جا در ہے۔ یہی قول امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

''متعہ'' سے مرادوہ اشیاء ہیں جوطلاق دینے کے بعد خاوندا پنی بیوی کوھن سلوک کے طور پر دیتا ہے۔اس سلسلہ میں چندامور پیش نظر رکھنے چاہیں جس عورت کو بطور متعہ کچھ دینا ہے اس کو بوقت نکاح حق مہر مقرر کیا گیا تھا پانہیں اور مقرر ہونے کی صورت میں اس کوطلاق وطی سے قبل ہوئی یا وطی کے بعد اور مقرر نہ ہونے کی صورت میں بھی طلاق قبل وطی یا بعد وطی ہوئی۔ان صورتوں کے پیش نظر۔ متعہ کا مسئلہ مختلف ہوگا۔

ان تمام صورتوں میں صرف ایک صورت میں متعہ واجب ہوگا اور بذریعہ قاضی اس کے خاوند کو متعہ دینے پر مجبور کیا جائے گا۔ وہ یہ کہ بوقت نکاح اس کاحق مہر مقرر نہ ہوا تھا اور قبل وطی اس کو طلاق ہوگئ۔ اس کو متعہ لاز ما ملے گا۔ اس کے علاوہ بقیہ صورتوں میں تفصیل یوں ہے کہ اگر حق مہر مقرر تھا اور طلاق وطی سے قبل ہوگئ تو متعہ کی بجائے نصف حق مہر ادا کرنا پڑے گا اور اگر وطی کے بعد طلاق ہوئی تو پوراحق مہر دینا لازمی ہے اور اگر حق مہر مقرر نہ ہوا اور طلاق وطی کے بعد ہوئی تو حق مہر مثلی دینا پڑے گا۔ اگر وطی سے قبل طلاق ہوئی تو متعہ دینا لازمی ہے۔ اس کی تائید میں چندا حادیث ملاحظہ ہوں:

اخبرنا بن جريج عن عطاء قال ان لم يدخل بها ولم يفرض لها فلها المتعة ولا صداق لها.

(مصنف عبدالرزاق ج عص ٢٩ باب متعة الطلاق)

وروينا عن شريح انه جبره على المتعة في المفوضة قبل الدخول.

(بيبي شريف ج عص ٢٥٤ باب المععة كتاب الصداق مطبوعدكن)

عن زيد بن الحارث عن شريح ان رجلا طلق ولم يفرض ولم يدخل فجبره شريح على المتعة عن ابن مغهل قال انما يجبر على المتعة من طلق فلم يفرض ولم يدخل.

عن الشعبي قال اذا طلق الرجل امراته ولم يفرض لها ولم يدخل بها جبر على ان يتمتعها.

عن ابراهيم قال انما يجبر على المتعة من طلق ولم يفرض ولم يدخل.

(مصنف ابن الې شيبه ج۵ص۱۵۳ ۱۵ ما قالوا في الرجل يطلق ولم يفرض ولم يدخل ) - سرست

ابن جرت نے جناب عطاء سے بیان کیاانہوں نے فر مایا: کہ اگر مرد نے اپنی بیوی کو طلاق دی اور نہ اس کا حق مہر مقرر کیا تھا اور نہ ہی اس سے ہم بستری کی تھی تو اس عورت کو متعہ ملے گا اور حق مہنہیں

ہم جناب شریح سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے مردکو ایسی عورت کا متعہ دینے پر مجبور کیا جس نے حق مہر کے بغیر نکاح کیا اور وطی سے قبل طلاق ہوگئی۔

جناب شری سے روایت ہے کہ ایک مرد نے اپنی بیوی کو طلاق دے دی اور اس کا نہ تو حق مہر مقرر کیا تھا اور نہ ہی اس سے وطی کی تھی تو جناب شریح نے اسے متعہ دینے پر مجبور کیا۔ ابن مخفل سے روایت ہے انہوں نے کہا کہ متعہ دینے پر اس شخص کو مجبور کیا جائے گا جس نے طلاق دے دی اور نہ ہی حق مہر مقرر کیا تھا اور نہ ہی حق مہر مقرر کیا تھا اور نہ ہی وطی کی تھی۔

جناب شعبی نے کہا کہ جب کوئی مردا پنی بیوی کوطلاق دے دیتا ہے اور اس کا اس نے حق مہر مقرر نہ کیا تھا ، اور نہ ہی اس سے وطی کی تھی اس کومتعہ دینے پرمجبور کیا جائے گا۔

ابراہیم نخعی کہتے ہیں: کہ متعہ پر مجبور اس شخص کو کیا جائے گا جس نے قبل وطی طلاق دے دی اور حق مہر بھی مقرر نہ کیا تھا۔

قارئین کرام! ندکورہ آثارے ثابت ہوا کہ ایس عورت جس کا بوقت نکاح حق مہرمقرر نہ ہوا ہواور نکاح کے بعد وطی ہے بی

اس کو خاوند طلاق دے دے تو اس عورت کے لئے ''متعہ'' لازم ہے۔ اس کے علاوہ دیگر صورتوں میں ''متعہ'' دینا جائز اور حسن معاشرت کا آئینہ دار ہے۔ ہاں اگر عورت کا بوقت نکاح خق مہر مقرر ہو چکا تھا اور قبل وطی اس کوطلاق ہو گئی تو اس عورت کے لئے چونکہ شریعت نے حق مہر کا نصف ادا کرنا خاوند پر لازم قرار دیا ہے اس لئے اگر اس عورت کو''متعہ' نہیں ملتا تو کوئی معیوب بات نہیں ۔ اس کی تائید میں احادیث بھی موجود ہیں۔

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما فر مایا کرتے تھے: کہ ہر مطلقہ کے لئے جس کا بوقت نکاح حق مہر فرض کیا گیا اور وطی سے قبل اس کو طلاق ہوگئ اس کے لئے فرض حق مہر کا نصف ہی کافی ہے۔ ہم نے بیقول تابعین کرام میں سے جناب قاسم بن محمد ، مجاہداور شعبی سے روایت کیا ہے۔

عن ابن عمر انه كان يقول لكل مطلقة متعة الا التي تطلق وقد فوض لها الصداق ولم تمس فحسبها نصف مافرض لها وروينا هذا القول من التابعين عن القاسم بن محمد مجاهد والشعبي.

(بیه قی شریف ج ۷ص ۲۵۷ باب المععد ،مصنف ابن الی شیبه ج۵ص ۱۵۵مطبوعه کراچی )

متعہ کم از کم تین کپڑے ہیں

امام محمد رحمة الله عليه نے متعد کے بارے میں تین کیڑوں کا ذکر فرمایا۔اس کا ثبوت کتب احادیث میں ہے:

عن عمرو ابن شعيب عن سعيد بن المسيب قال اوضع المتعة الثوب وارفع الخادم.

عن عطاء قال من اوسط المتعة الدرع والخمار و الملحفة .

عن الشعبى في امتاع المطلقة ثيابها في بيتها المدرع والخمار والملحفة والجلباب. (مصنف ابن الى شيبح ٥٥ ١٥٠ باب ما قالوا في ارفع المعدم مطبوع كراچي)

بہر حال احناف نے متعہ کے بارے میں جوموقف اختیار کیا ہے وہ احادیث وآثار سے ماخوذ ہے۔

یں بین بیروں کا در حرمایا۔ اس کا بوت سب احادیث یا ہے: بن المسیب جناب سعید بن مستب رضی اللہ عنه فرماتے ہیں: کہ کم از کم

متعہ کیڑے اور زیادہ سے زیادہ غلام دینا ہے۔ متعہ کیڑے اور زیادہ سے زیادہ غلام دینا ہے۔

جناب عطاء کہتے ہیں کہ درمیانہ متعہ قیص ، چادر اور دو پٹہ

جناب شعبی سے ہے فرمایا کہ مطلقہ کو متعہ میں کپڑے دیئے جائیں جواس کے گھر میں استعال ہوتے ہیں یعنی قبیص ، چا در اور دو پٹہ اور چا در۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

# دورانِ عدت عورت کے لئے زینت کی کراہت کا بیان

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ جناب نافع نے ہمیں بتایا کہ ابوعبید کی صاحبز ادی صفیہ کی آنکھوں میں تکلیف ہوگئ اور وہ اپنے خاوند عبداللّٰہ کی وفات کی عدت گزار رہی تھی۔اس نے آنکھول میں سرمہ نہ ڈالاحتیٰ کہ ان کی آنکھیں پیپ جیسے مواد سے بھر گئیں۔ امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارا مسلک سے ہے کہ اس حالت میں عورت کو بطور زینت سرمہ نہیں لگانا جا ہے اور نہ ہی تیل اور خوشبو

# ٢٥٩- بَابُ مَايُكُرَهُ لِلْمَرُ أَةِ مِنَ الْعِدَّةِ مِنَ الْعِدَّةِ الْعِدَّةِ

٥٧٦ - أَخُبَر نَا مَالِكُ آخُبَر نَا نَافِعُ أَنَّ صَفِيَّةَ بِنُتَ آبِي عُبَدُ اللهِ بَعْدَ آبِي عُبَدُ اللهِ بَعْدَ أَبِي عُبَدُ اللهِ بَعْدَ وَفَاتِهِ فَلَمُ تَكْتَحِلْ حَتَى كَادَتُ عَيْنَاهَا أَنْ تَرْمَصَا.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهٰذَا نَأْخُذُ لَايَنبُغِيُ اَنْ تَكْتَحِلْ بِكُحُولِ الرِّينُةِ وَلَا تَدَّهِ مُ وَلَا تَتَطَيَّبُ وَاَمَّا الدُّوْرُ

وَنَـجُوهُ فَلَا بَأْسُ بِهِ لِآنَّ هَٰذَا لَيْسَ لِزِيْنَةٍ وَهُوَ قَوْلُ آبِي حَنِيْفَةَ وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحْمَةُ اللهَ عَلَيْهِمْ.

٥٧٧ - أَخُبَرَنَا مَالِكُ حَدَّثَنَا نَافِعٌ عَنْ صَفِيَّةَ بِنْتِ ٱبتَى غُبَيْدِ عَنْ حَفْصَةَ أَوْ عَائِشَةَ أَوْ عَنْهُمَا جَمِيْعًا أَنَّ رَسُوْلَ اللَّهِ صَٰلِيَّتُكُالَيُّكُمْ قَالَ لَا يَحِلُّ لِإِمْرَأَةٍ تُومُمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَـوُمِ الْأَخِرِ أَنَّ تُحِدًّا عَلَى مَيِّتٍ فَوْقَ ثَلَاثِ لَيَالِ إِلَّا

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِذَانَا عُدُ يُنْفِي لِلْمَرَاةِ آنُ تُحِدَّ عَللي زَوْجِهَا حَتَّى تَنْقَضِى عِدَّتُهُا وَلَا تَتَطَيَّبُ وَلَا تَـدُّهِـنُ لِزِيْنَةٍ وَلَا تَكُتَحِلُ لِزِيْنَةٍ حَتَّى تُنْقَضِيَ عِدَّتُهَا. وَهُوَ قُوْلُ آبِي حَيِبُ فَةَ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحِمَهُمُ اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِمْ-

باب کے تحت ذکر شدہ روایات میں دوبا تیں قابل غور ہیں۔ایک بید کہ عدت کے دوران زیب وزینت سےعورت کو برہیز کرنا جاہے اور دوسری میہ کہ خاوند کی فوتید گی کے سواکسی اور کے فوت ہو جانے پر تین دن سے زائد سوگ نہیں منانا جا ہے۔ پہلی بات کے ضمن میں زینت کے لئے سرمہ لگانا ،خوشبواستعال کرنا اور تیل وغیرہ کا استعال ممنوع ہے کیکن ان میں سے کوئی چیز اگر بغرض علاج اور ضرویت کے تحت کی جائے تو اس کی اجازت ہے۔ جناب صفیہ بنت ابی عبید نے احتیاطاً بطور علاج بھی سرمہ استعال نہ فر مایا۔ بیان کی احتیاط کی اعلیٰ مثال ہے۔اس بات کی وضاحت میں بہت سے آثار وارد ہیں۔ چندا یک ملاحظ ہوں:

> عن عطاء قال ابن عباس يامر المتوفى عنها باعتزال الطيب قال عطاء نهيت عن الطيب والزينة فاياها وكل لبسة اذا رويت عليها قيل تزينت ولا تلبس صباغا ولاحليا وزعم انه بلغه عن ابن عباس اعتزال المتوفى عنها الطيب والزينة. عن ابن عباس انه كان يامر المتوفى عنها باعتزال الطيب والزينة.

> عن صفية بنت شيبة عن ام سلمى قالت المتوفى عنها زوجها لاتلبس حليا ولاتخضب ولا

استعال کرنا چاہیے۔البتہ دوائی وغیرہ استعال کرسکتی ہے کیونکہ بیہ زینت کے لئے استعال نہیں ہوتیں ۔ یہی قول امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہاور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ جناب نافع نے ہمیں بتایا کہ ابوعبید کی صاحبز ادی صفیه،حضرت حفصه یا عائشه یا دونوں ان سے روایت کرتی ہیں ۔ فرماتی ہیں: کهرسول الله صَلِّلَتُنْفِلَ ﷺ نے ارشاد فرمایا: وه عورت جوالله تعالی اور آخرت برایمان رکھتی ہواہے کسی مرنے والے پرتین دن سے زیادہ سوگ نہیں منانا جاہیے۔ ہاں خاونداس ہے مشتیٰ ہے۔

امام محمر کہتے ہیں کہ ہماراعمل میہ ہے کہ بیوہ کواینے فوت شدہ خاوند کی عدت گزارنے تک سوگ منا نا چاہیے۔اس دوران وہ بطور زینت نه خوشبولگائے اور نہ تیل لگائے اور نہ ہی سرمہ استعال کرے حتیٰ کہاس کی عدت یوری ہو جائے ۔ یہی قول امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

جنابعطاء بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عباس نے فرمایا: جس عورت کا خاوند فوت ہو جائے وہ خوشبو کے قریب نہ جائے۔ جناب عطاء کہتے ہیں کہ میں ایس عورت کوخوشبولگانے اور بناؤ سنگھار کرنے سے روکتا ہوں لہذایی عورت کو اس قتم کا کباس یہننے سے احتراز کرنا چاہیے کہ جب اسے پہنے ہوئے کوئی دیکھے تو کہا جائے کہ اس عورت نے خوب ٹھاٹھ باٹھ نکالا ہوا ہے اور الی عورت نه ہی رنگا ہوا کیڑا ہنے اور نہ ہی زیورات کو استعمال کرے اور وہ کہتے تھے کہ مجھے حضرت ابن عباس سے بیقول پہنچاہے کہ فوت

سیدہ امسلمٰی رضی اللّٰدعنہا سے صفیہ بنت شیبہ روایت کرتی ہیں کہانہوں نے فر مایا:جسعورت کا خاوندفوت ہو جائے وہ نہتو

شد، غاوندوالی عورت خوشبواور بناؤستگھار سے دورر ہے۔

زیورات پہنے اور نہ ہی مہندی لگائے اور نہ ہی خوشبو استعال

ابوسعید کہتے ہیں کہ میں نے اپنے سواکسی دوسرے کی بیاض میں دیکھا کہ روایت ندکورہ حضرت ابن عباس کی بجائے حضرت ابن میںب سے بیان کی گئی ۔ انہوں نے فرمایا: کہ جس عورت کا خاوند فوت ہو جائے وہ نہ تو خوشبو کو ہاتھ لگائے اور نہ ہی ریکھے ہوئے کیڑے پہنے، نہ سرمہ لگائے ، نہ زیورات پہنے، نہ مہندی وغیرہ لگائے اور نہ ہی معصفر کیڑ ااستعال کرے۔ گویا ہروہ چیز جس میں زینت ہو وہ استعال نہ کرے حتیٰ کہاینے ہاتھ سے خوشبو کو چھوئے

دوسری بات پیر کہ کوئی عورت خاوند کی فوت یدگی کے علاوہ کسی اور کے فوت ہونے کا سوگ تین دن سے زیادہ ندمنائے۔اس کے متعلق صرف دوتین احادیث بطورنمونه درج ذیل ہیں:

> عن عروة عن عائشة قالت لا يحل لامراة تومن بالله واليوم الاخر ان تحدعلي هالك فوق ثلاث الاعلى زوج.

قال ابو سعید رایت فی کتاب غیری ابن

المسيب مكان ابن عباس قال المتوفى عنها لا

تمس طيبا ولا تلبس ثوبا مصبوغا ولا تكتحل ولا

تلبس الحلى ولا تختضب ولا تلبس المعصفر. واما

(مصنف عبدالرزاق ج عص ٢٣٥ ٢٣)

كل شيء فيه افراخ فلا ولا تمس بيدها طيبا.

عن هشام بن عروة عن ابيه انه كان يقول لا تحد المراة فوق ثلاث الاعلى زوجها فانها تحد

عنه حتى تنقضى عدتها.

عن ام حبيبة عن النبي فَطَلَّتُهُا لِيَكُمْ قَالَ لا يحل الامراة تنومن بالله واليوم الاخر اوقال تومن بالله ورسوله تحدعلي هالك فوق ثلاث الاعلى زوجها فانها تحدعليه اربعة اشهر وعشرا.

(مصنف عبدالرزاق ج عص ۴٩مطبوعه بيروت)

سیدہ عائشہ صدیقه رضی الله عنہا فرماتی ہیں که جوعورت الله تعالیٰ اور آخرت یرایمان رکھتی ہے، اس کے لئے جائز نہیں کہ کسی کی فوسید گی برخاوند کے علاوہ تین دن سے زائدسوگ منائے۔

جناب عروہ رضی اللّٰہ عنہ فر ماتے ہیں کہ عورت کواییے خاوند کے مرنے کے سواکسی اور کے فوت ہونے کے بعد تین دن سے زا کدسوگ نہیں منا نا چاہیے۔خاوند کا سوگ عدت گزرنے تک کرسکتی

سيده ام حبيبه رضى الله عنها جناب رسول كريم فطالبَّنْ البَيْعِيلِيُّ سے روایت کرتی میں ۔آپ نے فرمایا: وہ عورت جو اللہ تعالی اور آخرت کے دن یا اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کریم پر ایمان رکھتی ہو ،اس کے لئے کسی مرنے والے پرتین دن سے زائد سوگ منانا جائز نہیں ،مگر اپنے خاوند کی فوتید گی پر وہ جار ماہ اور دس دن سوگ منا

مختصریہ کہ عورت کوزینت وزیبائش عدت کے دوران نہیں کرنی چاہیے خواہ وہ عدت طلاق کی ہویا خاوند کے فوت ہو جانے کی ہو اورترک زینت میں ہراس چیز ہے اجتناب ہے جوزینت میں شامل ہے ۔خوشبولگانا، تیل استعال کرنا،مہندی لگانا اور زیورات کا استعال بیسب امورممنوع ہیں اورسوگ کا مسئلہ بیہ ہے کہا پنے خاوند کےسوا کوئی بھی کتنا ہی عزیز وقریبی ہواس کی فوتید گی کے بعد عورت زیادہ سے زیادہ سوگ تین دن تک کرسکتی ہے اور سوگ کرنا درامل زیب وزینت کے ترک کا نام ہے۔خاوند کے سواکسی اور کے فوت ہونے کی صورت میں تین دن کے بعدعورت خوشبولگا سکتی ہے' زیورات بہن سکتی ہے مگر خاوند کے فوت ہوجانے کے بعد حار ماہ اور دس دن تک سوگ میں رہے گی بعنی زیب وزینت سے کنارہ کش رہے گی۔ان باتوں کی تائیداورتصدیق ہم نے کتب احادیث اور آثار سے پیش کر دی ہے جس سے ثابت ہوا کہ امام محمد رحمۃ اللّٰہ علیہ کا مسلک یا احناف کا مسلک قرآن واحادیث اور آثار پر قائم مصر خاص میں ایرا اور السلام اللہ ہوں ا

ے۔فاعتبروا یا اولی الإبصار

قَبْلَ إِنْقِضَاءِ عِدَّتِهَا مِنْ مَّوْتِ آوُطَلَاقِ
قَبْلَ إِنْقِضَاءِ عِدَّتِهَا مِنْ مَّوْتِ آوُطَلَاقِ
٥٧٨ - آخُبَرَنَا مَالِكُ آخُبرَنِي يَخَيَ بُنُ سَعِيْدٍ عَنِ
الْقَاسِمِ بَيْنِ مُحَمَّدٍ وَسُلَيْمَانَ بُنِ يَسَادٍ انَّهُ سَمِعَهُمَا
الْقَاسِمِ بَيْنِ مُحَمَّدٍ وَسُلَيْمَانَ بُنِ يَسَادٍ انَّهُ سَمِعَهُمَا
الْقَاسِمِ بَيْنِ مُحَمَّدٍ وَسُلَيْمَانَ بُنِ يَسَادٍ انَّهُ سَمِعَهُمَا
الْقَاسِمِ بَيْنِ بَيْنِ الْحَكَمِ الْبَتَّةَ فَانْتَقَلَهَا عَبُدُ الرَّحُمٰنَ
فَارُسُلَتُ عَائِشَةُ إلى مَرُوانَ وَهُو آمِيرُ الْمَدِينَةِ اِتَقِ
اللَّهُ وَارْدُدِ الْمَرْأَةُ إلى بَيْتِهَا فَقَالَ مَرُوانُ فِي حَدِينِ
فَارُسُلَتُ عَائِشَةُ إلى بَيْتِهَا فَقَالَ مَرُوانُ فِي حَدِينِ
اللَّهُ وَارْدُدِ الْمَرْأَةُ إلى بَيْتِهَا فَقَالَ مَرُوانُ فِي حَدِينِ
اللَّهُ وَارْدُدِ الْمَرْأَةُ إلى بَيْتِهَا فَقَالَ مَرُوانُ فِي حَدِينِ
اللَّهُ وَارُدُدِ الْمَرْأَةُ اللَّي بَيْتِهَا فَقَالَ مَرُوانُ فِي حَدِينِ
اللَّهُ وَارُدُدِ الْمَرْأَةُ اللَّي بَيْتِهَا فَقَالَ مَرُوانُ فِي حَدِينِ
اللَّهُ وَارُدُدِ الْمَرَّاةُ اللَّي بَيْتِهَا فَقَالَ مَرُوانُ فِي حَدِينِ
اللَّهُ وَارَدُدِ الْمَرْأَةُ اللَّي بَيْتِهَا فَقَالَ مَرُوانُ فِي حَدِينِ
اللَّهُ وَالَهُ فِي حَدِينِ فَالِمَةَ قَالَ فِي حَدِينِ قَالَمُهُ لَيْنَ عَلَيْ فَالْمَةُ وَالَٰ فِي حَدِينِ فَالْمَةَ قَالَ الْمَدِينَ فَاطِمَة قَالَ مَرُوانُ إِنْ كَانَ بِكِ الشَّرُ فَحَسُبُكِ مَابَيْنَ هُذَيْنِ مِنَ الشَّرِ.

٥٧٩ - آخُبَرَنَا مَالِكُ آخُبَرَنَا نَافِعُ آنَ اِبْنَةَ سَعِيْلُا بُنِ أَنَا اَبُنُ اَبُنَةَ سَعِيْلُا بُنُ وَيُدِ الْبَنَةَ فَانْتَقَلَتُ فَانْكُرَ عَلَيْهَا ابُنُ عُمَرَ.

٠٨٠ - أَخْبَرُنَا مَالِكُ ٱخْبَرَنَا سَعُدُ ابْنُ اِسْحَاقَ بْنِ كَعْبِ بْنِ كَعْبِ بْنِ كَعْبِ بْنِ كَعْبِ بْنِ عُـجْرَةً عَنْ عَـمَّتِهِ ذَيْنَبَ بْنَتِ كَعْبٍ بْنِ عُـجْرَةً أَنَّ الْفُرْيُعَةَ بِنْتَ مَالِكِي بْنِ سِنَانَ وَهِى ٱنْحُثُ

موت یا طلاق کی عدت مکمل ہونے سے قبل عورت کا اپنے گھرسے باہر نکلنے کا بیان

امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارا مسلک یہ ہے کہ عورت کو اس کے خاوند نے جس مکان میں طلاق بائند دی ہویا کوئی اور قسم کی طلاق دی یا اس کے خاوند کا انتقال ہوا اور وہ جس مکان میں تھی، وہاں سے عدت ختم ہونے تک اسے دوسری جگہ منتقل نہیں ہونا چاہیے۔
یہی قول امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔
ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے بتایا کہ سعید بن زید بن فیل کی بیٹی کو طلاق بتہ دی گئی تو وہ اس مکان سے جہاں طلاق ہوئی تھی، دوسری جگہ منتقل ہوگئی۔ اس پر حضرت عبداللہ بن عمرضی اللہ عنہ نے بُرامنایا۔

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں سعد بن اسحاق بن کعب بن مجر ہ نے اپنی پھوپھی زینب بنت کعب بن مجر ہ سے ایک واقعہ بیان کیا کہ فریعہ نامی عورت جو مالک بن سنان کی بیٹی اور ابوسعید

آبِيْ سَعِيلَةِ الْحُدْرِيِّ آخُبَوتُهُ أَنَّهَا آتَتَ رَسُولَ اللهِ فَلَا اللهِ صَلَّالِمُ الْمُلِهَا فِي بَنِي حُدُرةً فَالَّالَّمُ اللهِ الْمَلْهَا فِي بَنِي حُدُرةً فَالَّ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ اللهُ الل

٥٨١ - آخَبُرَنَا مَالِكُ آخُبَرَنَا يَحْيَى بْنُ سَعِيْدٍ عَنُ سَعِيْدٍ عَنُ سَعِيْدٍ عَنُ سَعِيْدٍ عَنُ سَعِيْدٍ عَنُ سَعِيْدِ عَنُ سَعِيْدٍ عَنَ الْمَرَأَةَ يُطَلِّقُهَا رَوْجُهَا وَهِى فِى بَيْتِ بِكَرَاءٍ عَلَى مَنِ الْكَرَاءُ قَالَ وَرُجُهَا وَهِى فَى بَيْتِ بِكَرَاءٍ عَلَى مَنِ الْكَرَاءُ قَالَ عَلَى وَرُجُهَا وَاللهُ الْكَرَاءُ قَالَ عَلَى وَرُجُهَا قَالُ فَعَلَيْهَا عَلَى وَرُوجِهَا قَالُ فَعَلَيْهَا قَالُواْ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ عِنْدَ وَوْجِهَا قَالَ فَعَلَيْهَا قَالُواْ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ عِنْدَهَا قَالَ فَعَلَى الْآمِيْرِ.

٥٨٢ - أَخُبَرُنَا مَالِكُ آخُبَرُنَا نَافِعٌ آنَّ عُمَرَ طَلْقَ الْمُرَأَتَهُ فِي مَسْكُنِ حَفُصَةً زَوْجِ النَّبِيّ ضَلَالِيَّا لَيُكُلِّ وَكَانَ طَرِيْتُهُ فِي مَسْكُنِ حَفُصَةً زَوْجِ النَّبِيّ ضَلَالِيَّا لَيُكُلِّ وَكَانَ طَرِيْتُهُ فِي حُجْرَتِهَا فَكَانَ يَسُلُكُ الطَّرِيْقَ ٱلْأَجُرُلِي طَرِيْتُهُ فَي المَسْجِدِ كَرَاهَةً أَنْ يَسَنَا فِنَ مَنْ إِذْبَارِ الْبَيْنُونِ إِلَى الْمَسْجِدِ كَرَاهَةً أَنْ يَسَنَا فِنَ

خدری کی بہن تھی۔ اس نے خبر دی کہ وہ حضور ضلاتی المبالی کی خدمت عالیہ میں حاضر ہوئی اور بوجھنا یہ چاہتی تھی کہ کیا وہ اینے خاندان بنی خدرہ میں واپس جاسکتی ہے؟ اس نے آپ سے عرض کیا کہ میرا خاونداییے مفرور غلاموں کی تلاش میں نکلا، جب اس نے تلاش کرتے کرتے قدوم کی ایک جانب میں پالیا تو غلاموں نے اسے بکڑے کرفتل کر دیا۔ کہتی ہیں کہ میں نے رسول اللہ خلاکتی المالی اللہ خلاکتی المالی اللہ خلاکتی المالی اللہ سے بوچھا کہ آپ مجھے اپنے گھر والوں لینی بی خدرہ کے ہاں جانے کی اجازت دے دیں کیونکہ خاوندنے میرے لئے اپناملکیتی کوئی مکان نہیں چھوڑ ااور نہ ہی اخراجات یعنی نان ونفقہ چھوڑ ا ہے۔ آپ نے ارشاد فرمایا: ہاں تو جاسکتی ہے۔ بیس کرمیں وہاں سے چل پڑی یہاں تک کہ ابھی حجرہ تک ہی پہنچ یا کی تھی کہ آپ نے مجھے بلایایائسی کو بلالانے کا حکم دیا میں پھر حاضر خدمت ہوگئ آپ نے یو چھا ذراا پنا واقعہ پھر سے بتاؤ'میں نے اپنا قصہ دوبارہ عرض کیا جو پہلے عرض کر چکی تھی میں کر آپ نے فر مایا اپنے اس گھر میں تھہری رہوختی کہ تمہاری عدت مکمل ہو جائے کہتی ہیں کہ میں نے پھراسی جگه حیار ماه اوردس دن عدت گز ار دی \_مزید بیان کرتی ہیں کہ جب حضرت عثان غنی رضی الله عنه خلیفه بنے تو آپ نے کسی کومیرے پاس بھیجا تا کہ میراقصہ معلوم کرلیں۔ میں نے اپناواقعہان تک پہنچا دیا تو آپ نے اس کی اتباع کی اور اس کے مطابق ہی فیصلہ دیا۔

ہمیں امام مالک نے خبردی کہ ہمیں یجی بن سعید نے حضرت سعید بن مستب سے بتایا کہ ان سے بوچھا گیاا گر کسی عورت کواس کا خاوند طلاق دے وے اور وہ کرایہ کے مکان میں رہ رہی ہوتو اس مکان کا کرایہ کون ادا کرے گا؟ آپ نے فرمایا: اس کے خاوند کے ذمہ ہے ۔ لوگوں نے بوچھا اگر خاوند ادا نہ کرسکتا ہو؟ فرمایا: پھر خود اس عورت کو ادا کرنا پڑے گا۔ بوچھا کہ اگر عورت بھی ادا نہ کرسکتی ہو؟ فرمایا: پھر المومنین یہ ہوگا۔

امام مالک نے ہمیں جناب نافع سے خبر دی کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنی بیوی کوام المؤمنین سیدہ حفصہ رضی اللہ عنہا کے گھر میں طلاق دے دی ۔ مسجد میں آنے کے لئے اس حجرہ کے راستہ سے آنا پڑتا تھا تو حضرت عمرضی اللہ عنہ اسے چھوڑ کر مسجد میں

عَلَيْهَا حَتَّى رَاجَعَهَا.

قَالَ مُحَمَّدٌ وَّبِهِ ذَانَأُخُذُ لَا يَنْبَغِي لِلْمَرْأَةِ آنَّ تَنْتَقِيلَ مِنْ مَّنْزِلِهَا الَّذِي طَلَّقَهَا فِيُوزَوْجُهَا إِنْ كَانَ الطَّلَاقُ بَائِنًا أَوْ غَيْرَ بَائِنِ أَوْمَاتَ عَنْهَا فِيهُ وَحَتَّى تُنْقَضِى عِدَّتُهُ وَهُوَ قَوْلٌ إِبِي حَنِيْفَةً وَالْعَامَّةُ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحِمَهُ مُ اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهُمْ -

آنے کے لئے دوسرے راستہ سے آیا کرتے تھے کیونکہ آپ سیجھتے تھے کہ مطلقہ کے گھر رجوع کئے بغیر نہیں جانا حاہیے۔

امام محمد رحمة الله عليه فرماتے ہيں ہماراعمل بيہ ہے كہ عورت كو اس کے خاوند کے جس مکان میں طلاق دی گئی ہواہے وہاں سے منتقل نہیں ہونا چاہیے۔اگر چہ طلاق بائنہ ہو یا کوئی اور قتم کی طلاق ہو ۔ (لیعنی مغلظہ ) یا اس کا خاوند انتقال کر گیا اور اس کی عدت وفات گزررہی ہے حتیٰ کہ اس کی عدت یوری ہو جائے۔ یہی قول امام ابوحنیفه رضی الله عنه کا اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

عورت خواہ عدت طلاق گزار رہی ہو یا خاوند کی فوتید گی کی اسے بہرصورت اسی مکان میں عدت پوری کرنی چاہیے، جہاں اس کو طلاق ہوئی یا خاوند کا انتقال ہوا۔اس کی تفصیل ہم باب ۲۵ میں بیان کر چکے ہیں۔اس باب کے تحت جوروایات ذکر ہوئیں۔ان میں ہے ایک دویا توں کے متعلق بچھ عرض کرنا ضروری سمجھتا ہوں ۔حضرت عبدالرحمٰن کی صاحبز ادی کے معاملہ میں ام المؤمنین سیدہ عا کشہر صدیقہ رضی اللہ عنہا اور مروان امیر مدینہ کے پیغامات کے تبادلہ کے بارے میں روایات دوطرح سے وار دہیں۔ایک تو بیر کہ مروان نے جناب عبدالرحمٰن سے بات کی کہانی بیٹی کوعدت گزارنے کے لئے واپس اس مکان میں بھیج دو، جہاں اسے طلاق ہوئی تھی کیکن عبدالرحمٰن کے غلبہ کی وجہ سے مروان اپنے فیصلہ پڑمل نہ کراسکا۔اس روایت کے پیش نظر مروان اور سیدہ عا کشہ کے درمیان اس مسئلہ میں کوئی اختلا نے نہیں ۔ دونوں ہی مطلقہ کواسی مکان میں عدت گز ارنے کے قائل ہیں' جہاں اسے طلاق ہوئی ۔ دوسری روایت پچھاس طرح ہے کہ مروان نے جوابا کہا کہ جب فاطمہ بنت قیس رضی الله عنها دوران عدت اپنے خاوند کے گھر کوچھوڑ کر دوسری جگہ نتقل ہوگئ تھیں تو عبدالرحمٰن کی بیٹی پراعتراض کیوں؟ مائی صاحبہ رضی اللّدعنہا نے فر مایا کہ فاطمہ بنت قیس والی روایت کو جب حضرت عمر رضی اللّه عنہ نے رد کیا تو میں بھی رد کرتی ہوں ۔علاوہ ازیں فاطمہ بنت قیس کواس مکان میں خطرہ تھا۔اس پرمروان نے پھر کہا کہا گر فاطمہ بنت قیس کوخطرہ تھا تو یہی خطرہ بنت عبدالرحمٰن کوبھی ہے۔بہرحال جب دونوں میں اختلاف ہےتو امام محمد رحمۃ اللہ علیہ فر ماتے ہیں کہ ہمارا اور ہمارے تمام فقہاء کرام کا امام اعظم رحمة الله عليه سميت سيدہ عائشه صديقه رضي الله عنها كے قول يرغمل ہے اوريبي نص قرآني كے مطابق ہے۔

اس باب میں دوسراوا قعہ حضرت سعید بن زیدرضی اللہ عنہ کی صاحبز ادی کا ہے جن کا عقد حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے بوتے عبداللہ سے ہوا تھا۔طلاق ہونے کے بعد بیاسینے خاوند کا مکان جھوڑ کراینے والد کے گھرمنتقل ہوگئی جس کا حضرت عبداللہ بن عمر رضی الله عنهمانے برا منایا۔اس کی وج بھی قرآن کریم کے ارشاد کی خلاف ورزی تھا جیسا کہ زرقانی رحمۃ اللہ نے لکھا:

حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما نے اس پر برا منایا کیونکہ اس میں قر آن کریم کی مخالفت تھی۔

(وانكر ذالك) الانتقال عليها عبد الله بن عمر بمخالفة القران. (زرقاني ٣٠٥٥)

آ خری واقعہ حضرت عمر رضی اللّٰدعنہ کے طلاق دینے کا ہے کہ ایک طلاق رجعی دینے کے بعد انہوں نے اپنی مطلقہ بیوی کے گھر ہے گزرنا حجوڑ دیا۔ بیان کے تقویٰ اور پر ہیز گاری کا آئینہ دار ہے۔صاحب زرقانی نے اس کی یہی وجہ بیان کی ہے۔

یعنی آپ اینے تقویٰ اور پر ہیز گاری کے کمال کی وجہ سے اس کے گھر داخل ہونا اچھانہ بچھتے تھے جب تک رجوع نہ کرلیں۔

كراهة ان يستاذن عليها من شدة ورعه حتى ١٠ احعها لعصمته. (زرقاني ٢٠٧٥) آخری مسئلہ خود باب کی روایت میں واضح ہے کہ مکان اگر کرایہ کا ہوتو اس کا کرایہ خاوند کے ذمہ ہوگا اور اگر خاوند اوانہ کرسکتا ہوتو عورت کے ذمہ، ورنہ بیت المال سے کرایہ اوا کیا جائے گا اور عدت بہر حال اسی مکان میں پوری کرنا پڑے گی۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

## ام ولده کی عدت کا بیان

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے حضرت ابن عمر رضی اللّٰہ عنہما سے بیان کیا کہ وہ فر مایا کرتے تھے: کہ ام ولدہ کا مولی جب انقال کر جائے تو اس کی عدت ایک حیض ہے۔

امام محمد بن حسن کہتے ہیں کہ مجھے حسن بن عمارہ نے تھم بن عیبنہ سے خبر دی۔ وہ کی بن جزار سے اور وہ حضرت علی المرتضٰی رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: ام ولدہ کی عدت تین حیض ہے۔

ہمیں امام ما لک نے خبر دی کہ تو ربن رجاء بن حیوۃ سے ہمیں بتایا کہ حضرت عمروا بن عاص رضی اللہ عنہ سے ام ولدہ کی عدت کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے فر مایا : ہمارے دین کے بارے میں ہمیں ڈانوال ڈول نہ کرو۔ام ولدہ اگر چہلونڈی ہے لیکن اس کی عدت آزاد عورت کی عدت ہے۔

امام محد کہتے ہیں کہ ہمارا مسلک یہی ہے اور یہی قول امام ابوحنیفہ اور جناب ابراہیم مخعی رضی اللہ عنہما اور ہمارے عام فقہاء کرام

## ٢٦١- بَابُ عِدَّةِ أُمِّ الْوَلَدِ

٥٨٣ - أَخْبَرَ نَا مَالِكُ حَدَّثَنَا نَافِعٌ عَنِ ابْنِ عُمَرَانَّهُ كَانَ يَقُوْلُ عِدَّةً أُمِّ وَلَدِ إِذَا تُوُفِّي عَنْهَا سَيِّدُهَا حَيْضَةً ؟

٥٨٤ - قَالَ مُحَمَّدُ إِبْنُ الْحَسَنِ اَخْبَرَنِي الْحَسَنُ بُنُ عَمَّارَةَ عَنِ الْحَسَنُ بُنُ عَمَّارَةَ عَنِ الْحَكِمِ بُنِ عُيَيْنةَ عَنْ يَحْيَى بُنِ الْجَزَّارِ عَنْ عَلَيْكِ بَنِ الْجَزَّارِ عَنْ عَلِي إِبْنِ ابِعَى طَالِبٍ اَنَّهُ قَالَ عِدَّةً أُمِّ الْوَلَدِ ثَلَاثُ عِيدِينِ الْمَالِدِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ أَلَمْ الْوَلَدِ ثَلَاثُ عِيدِينِ اللهِ عَلَيْهُ أَلَمْ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ أَلَمْ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ ا

مَدُهُ - اَنْحُبَرَ فَا مَالِكُ عَنْ ثَوْرٌ بِنِ زَيْدٍ عَنْ رَجَاءَ بَنِ حَيْوَ وَكُلْمِ الْحَلَمَ عَنْ عَدْ وَكُلْمِ الْحَلْمِ اللهِ عَنْ عِدَّةٍ أُمِّ الْوَلَدِ حَيْوَةً اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ عِدَّةٍ أُمِّ الْوَلَدِ فَقَالَ لَا تُلَبِّسُوا عَلَيْنَا فِى دِيْنِنَا إِنْ تَكُ اَمَةً فَإِنَّ عِدَّتَهَا عِدَّةً أُحُرَّةً .

قَالَ مُحَمَّدٌ وَبِهِذَانَأُخُدُ وَهُوَ قَوْلُ آبِي جَنِيْفَةَ وَاللهِ وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحْمَةُ اللهِ عَلَيْهِمْ.

''ام ولدہ''وہ لونڈی ہے کہ جس کے ہاں اپنے مولی کے نطفے سے بچے اپنی پیدا ہو جائے۔اس لونڈی کا حکم ہے کہ مولی کے مرنے کے بعد وہ آزاد ہو جاتی ہے۔اس کی تفصیل کتب فقہ میں دیکھی جاسکتی ہے۔ام ولدہ کے مولی کا انقال ہو گیا، تو وہ مولی کے ساتھ ساتھ اس کا خاوند بھی بنتا ہے کیونکہ وہ اس سے وطی کرتا رہا لہٰذا مولی کے مرنے کے بعد اس کوعدت کیا گزار نی پڑے گی؟ نہ کورہ باب میں تین عدتیں مختلف بیان ہوئیں۔ایک چیض، تین چیض اور آزاد عورت کے بیوہ ہونے کی عدت بعنی چار ماہ اور دس دن ابن عمر ایک چیض کے قائل، علی المرتضی سے تین چیض منقول اور عمر و بن عاص سے آزاد عورت کی عدت مروی ہے۔ان مینوں میں واضح فرق ہے۔اس طرح ایک چیض اور آزاد عورت کی عدت چار ماہ دس دن میں بھی واضح فرق ہو ایک چیض اور آزاد عورت کی عدت چار ماہ دس دن میں بھی واضح فرق ہونے ہانہیں ہو سکتی ۔ان تین میں سے امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے تیسر نے قول کو اپنا مسلک قرار دیا ہے۔اس کی تائید ابن حبان میں ہے۔ملاحظہ ہو:

عن عمروابن العاص قال لا تلبسوا علينا سنة نبينا عدة ام الولد عدة المتوفى عنها زوجها.

( صحیح ابن حبان ج۲ ص ۲۵ ذکر وصف عدة الام الولد مطبوعه بیروت )

حضرت عمروا بن عاص رضی الله عنه نے کہا کہتم لوگ ہم پر ہمارے پنیمبر کی سنت کوخلط ملط نہ کرو۔ ام الولد کی عدت وہی ہے جواس عورت کی عدت کہ جس کا خاوندا نقال کر گیا ہو یعنی چار ماہ اور

ابوعیاض کہتے ہیں کہ ام ولدہ کا جب مولی فوت ہو جائے تو اس کی عدت آ زادعورت کی سی ہے۔

جناب سعيد بن ميتب كهت بين كهام ولده كاجب مولى انقال کر جائے تو اس کی عدت جار ماہ اور دس دن ہے۔

جناب ابوب کہتے ہیں کہ میں نے زہری سے بوچھا کہام ولدہ کا جب آتا فوت ہو جائے تو اس کی عدت کیا ہے؟ کہنے لگے کہ سنت ،سنت اور سنت بریرہ ہے۔ جب انہیں آ زاد کر دیا گیا تو انہوں نے آزادعورت کی عدت گزاری۔

یچیٰ بن سعید کہتے ہیں کہ میں نے قاسم سے سنا جب ان کے ہاں ذکر ہوا کہ عبد الملک بن مروان نے ان عورتوں اور ان کے خاوندوں کے درمیان تفریق کر دی جوام ولدہ تھیں اور ایک دوحیض گزرنے کے بعدانہوں نے نکاح کرلیا تھا۔اس وفت تک پیجدائی کی کہ جب تک حیار ماہ اور دس دن نہیں گز رجاتے ۔ کہنے لگے سجان الله! الله تعالى قرآن كريم مين فرماتا عو الليذيان ميتوقون مِنكُمُ وَيَسَذُرُون أَزُواجاً الاية وهمردجوانقال كرجات بين اورايخ بیجھے بیو یوں کوزندہ چھوڑ جاتے ہیں۔ان کی بیویاں چار ماہ اور دس

مخضريه كهام ولده كاجب آقافوت ہوجاتا ہے تو اس كى عدت وفات ايك حيض يا دوحيض نہيں بلكه آزادعورت كى طرح حيار ماه اور دس دن اس کی عدت ہے۔اس عورت کی مذکورہ عدت قرآن کریم نے بیان فر مائی اورام ولدہ کے بارے میں بکثرت آثار صحیحہ اس کی تائید کرتے ہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ مولی کے انتقال کے بعد فوراً وہ آزاد ہو گئی اور اب آزادعورت کی عدت گزارے گی اسی لئے

حضرت عمر وابن العاص نے اس احمال کو کہ وہ لونڈی ہے تنبیہ کرتے ہوئے ردفر مایا کہ وہ لونڈی تھی اب نہیں رہی یو معلوم ہوا کہ خلتیہ، برتیہ اور ان جیسے دوسرے الفاظ جوطلاق

کے مشابہ ہیں کا بیان امام ما لک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے بتایا کہ حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما فر مایا کرتے تھے: کہ خلتیہ اور برية ہرايك لفظ سے تين طلاقيں واقع ہوتى ہيں۔

ہمیں امام مالک نے کیچیٰ بن سعید سے خبر دی انہیں قاسم بن

عن ابسى عياض انه قال عدتها اذا توفى عنها زوجها عدة الحرة.

عن سعيد بن المسيب قال عدة ام الولد اذا توفى عنها زوجها اربعة اشهر وعشرا.

عن ايوب قال سالت الزهرى عن عدة ام الولىد اذا توفى عنها سيدها قال السنة قال السنة (قال السنة) بريرة اعتقت فاعتدت عدة الحرة.

(مصنف ابن الى شيبه ج٥ص ١٦٣ كتاب الطلاق من قال عدتها

عن يحيى ابن سعيد قال سمعت القاسم ذكرله ان عبـد الـملك بن مروان فرق بين رجال ونسسائهم كن امهمات اولاد نكحن بعد حيضة اوحيضتان حتىي يعتددن اربعة اشهر وعشرا فقال سبحان الله يقول الله في كتابه والذين يتوفون منكم وينزرون ازواجسا يتربيصن بسانفسهن اربعة اشهر وعشرا.

(مصنف ابن الى شيبه ٥٥ ٥٥ ١٦ امن قال عدة ام الولد حيضة )

٢٦٢- بَابُ الْخَلِيَّةِ وَالْبَرَيَّةِ وَمَا يُشِّبهُ الطَّلاقَ

ملک احناف محیح قیاس اور بکثرت آثار صححه پرقائم ہے۔

٥٨٦ - أَخُبُرُنَا مَالِكُ أَخْبُرُنَا نَافِعٌ عَنْ عَبُدِ اللهِ بُنِ عُمَرَ أَنَّهُ كَانَ يَـقُولُ الْحَلِيَّةُ وَالْبَرِيَّةُ ثَلْكُ تَطُلِلْقَاتِ كُلُّ وَاحِدَةٍ مِّنْهُمَا.

ى و ارساد رسهد. ٥٨٧ - آخُبَرُ نَا مَالِكُ آخُبَرُنَا يَحْيَى بُنُ سَعِيْدٍ عَنِ

الْفَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ قَالَ كَانَ رَجُلُّ تَحْتَهُ وَلِيُدَةً فَقَالَ لِللَّهَ الْفَاسِمِ فَرَالَى النَّاسُ إِنَّهَا لَالْمَاسِمُ فَرَالَى النَّاسُ إِنَّهَا تَطْلِيْقَةً ﴾ تَطْلِيْقَةً ﴾

قَالَ مُحَمَّدُ إِذَا نَوَى الرَّجُلُ بِالْحَلِيَّةِ وَالْبَرِيَّةِ مَلْكُ الرَّجُلُ بِالْحَلِيَّةِ وَالْبَرِيَّةِ مَلْكُ تَطْلِيْقَاتٍ وَإِذَا اَرَادَبِهَا وَاحْدَةً بَائِنَ دَحَلَ بِإِمْرَاتِهِ اَوَلَمْ يَذُخُلُ وَاحِدَةً بَائِنَ دَحَلَ بِإِمْرَاتِهِ اَوَلَمْ يَذُخُلُ وَاحِدَةً بَائِنَ دَحَلَ بِإِمْرَاتِهِ اَوَلَمْ يَذُخُلُ وَاحِدَةً اللهِ عَلَيْهِمْ وَوَهُو قَوْلُ اَبِي حَنِيْفَةً وَالْعَامَة مِنْ فُقَهَائِنَا بَرَحْمَهُ اللهِ عَلَيْهِمْ وَهُو قَوْلُ اَبِي حَنِيْفَةً وَالْعَامَة مِنْ فُقَهَائِنَا بَرَحْمَهُ اللهِ عَلَيْهِمْ وَ

محدنے بتایا کہ ایک شخص کے نکاح میں ایک کنیز تھی اس نے اس کنیز کے مالک سے کہا کہ وہ تمہارے سپر دہے تم جانو تمہارا کام جانے۔ جناب قاسم کہتے ہیں کہ لوگوں نے اسے طلاق سمجھا۔

امام محمد فرماتے ہیں کہ لفظ خلتیہ اور برتیہ سے جب بولنے والا یہ ارادہ ونیت کرے کہ تین طلاقیں ہیں تو تین ہی واقع ہوجا کیں گی اوراگر ایک طلاق کا ارادہ کرتا ہے تو ایک بائنہ طلاق ہوگی۔خواہ اس نے اپنے بیوی سے وطی کی ہویا نہ کی ہواور یہی تول امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

خلتہ اور برتیہ ایسے الفاظ ہیں جو بیک وقت ایک سے زائد معانی کا اختال رکھتے ہیں۔ ان اختالات میں سے طلاق بھی ہے۔
ایسے الفاظ کنا یہ کہلاتے ہیں۔ ان الفاظ کی ادائیگی کے وقت نیت وارا دہ طلاق ہویا کوئی اور دلیل وقرینہ جواس اراد ہے کی نشاندہی کرتا ہوتو ان سے طلاق ہو جائے گی ورنہ کسی دوسرے معنی میں استعال ہوں گے ۔لفظ''خلتہ'' خالی ہونے یا علیحدگی اختیار کرنے کا معنی رکھتا ہے۔لفظ''برتیہ'' بری ہوٹا اور بیز ار ہونا کا مفہوم لئے ہوئے ہے۔ اب کوئی شخص اپنی بیوی سے کہتا ہے جمھ سے علیحدہ ہو جایا میں تجھ سے بیز ار ہوں تو علیحدگی اور بیز ار ہونا اس نے کس معنی میں استعال کیا؟ اگر اس کی مرادیہ ہے کہ دوسرے کمرے میں چلی جا' مجھ سے الگ ہو جاتا کہ میں اپنا کام کرلوں تو ایسے الفاظ تقریباً ہرگھر میں استعال ہوتے ہیں۔ اس سے طلاق نہیں ہوگ۔

الفاظ کنایات اوران سے طلاق واقع ہونے یا نہ ہونے کی تفصیل کتب اصول فقہ اور فقہ میں بالنفصیل موجود ہے۔ وہاں دیکھی جا
سکتی ہے۔ یہاں صرف ایک بات کا ذکر کرنے پر ہم اکتفا کرتے ہیں۔ وہ یہ کہان کنایہ والے الفاظ سے ایک طلاق یا کل طلاقیں مراد
لی جاسکتی ہیں۔ایک کوفر دھیقی اور کل کوفر دھیمی کہا جاتا ہے۔اگر ایک طلاق مراد کی تو با کند ہوگی اورا گرکل مراد لیس تو آزاد عورت کو تین
اور لونڈی کو دوواقع ہوں گی۔ بہر حال کنایات میں نیت کی ضرورت ہے۔اس سلسلہ میں چند آٹار ملاحظہ ہوں:

عن وهيب عن ابن طاوس عن ابيه في البرية قال ما نوى.

عن عمرو قبال سئل جابر بن زيد عن رجل لزمته امراته تسئله الطلاق فقال اذهبي فانا منك برى وانت منى بريئة ولا ينوى الطلاق حينئذ قال ان لم يكن نوى الطلاق فليس الطلاق.

عن ابسراهيم قال في البريئة ان نوى الطلاق فادنى مايكون في نيته في ذالك واحدة بائنة ان شاء ت وشاء زوجها وان نوى الثلاث فثلاث.

، ہے۔اس سلسلہ میں چندآ ٹار ملاحظہ ہوں: جناب وہیب'ابن طاؤس سے ادروہ اپنے باپ سے بیان کرتے ہیں کہ لفظ برئیہ سے جونیت کرے گاوہ طلاق ہوگی۔

جناب عمروسے ہے کہ حضرت جابر بن زیدسے بو چھا گیا کہ
ایک شخص کو اس کی بیوی طلاق دینے پر مجبور کر رہی ہو، وہ اس کو
کہے، جا چلی جا۔ میں تجھ سے بری ادر تو مجھ سے بری ہے اور ان
الفاظ سے اس نے طلاق کی نیت نہ کی ہوتو کیا تھم ہے؟ فر مایا: اگر
اس نے طلاق کی نیت نہیں کی تو طلاق نہیں ہوئی۔

جناب ابراہیم سے ہے کہ انہوں نے لفظ''برئیے' کے متعلق فرمایا: اگر بیلفظ نیت طلاق سے بولا گیا تو اس سے کم از کم جواس کی نیت ہوسکتی ہے وہ ایک طلاق بائنہ ہوگی ۔ اگر خاوند کی بھی یہی نیت اور بیوی بھی یہی چاہتی ہواور اگر مرد نے اس لفظ سے تین طلاقوں کی نیت کی تو تین ہی واقع ہوجائیں گی۔

عن ابن عمر قال هى ثلاث فلا تحل له حتى تنكح زوجا غيره. (مصنف ابن الى شيبه ٥٥ ١٩٠٥- ٤٠ باب ما قالوا فى البرية مطبوعه دائرة القرآن كراچى)

حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما سے منقول ہے فر مایا: کہ بیہ تین طلاقیں ہیں لہٰذا اب اس کی عورت کسی دوسرے سے نکاح کئے بغیر اس کے لئے حلال نہ ہوگی۔

ان آٹار سے صاف طاہر ہے کہ لفظ خلتے اور برتیہ سے بوقت نیت ایک طلاق بائنہ یا تین طلاقیں واقع ہو جا کیں گی اوراگر نیت نہیں تھی تو طلاق واقع نہ ہوگی ۔ان میں نیت کا دارو مدار ہے ۔عورت مدخولہ ہو یاغیر مدخولہ اس کا اعتبار نہیں ۔

### اینے بیچے بی پرشبہ بڑنے کابیان

پوچھا ان کے رنگ کیا گیا ہیں؟ عرض کرنے لگا سب سرخی
ماکل ہیں پھر آپ نے پوچھا کیا ان میں کوئی شیالے رنگ کا بھی
ہے؟ عرض کرنے لگا جی ہے۔ پوچھا وہ ان میں کیے پیدا ہو گیا؟
کہنے لگا کہ میں سمجھتا ہوں کہ اس کی بچھلی نسل کی کوئی رگ آ رہی ہو
گی۔ اس پر آپ نے فرمایا ہو سکتا ہے کہ تیرے بیٹے میں بھی کوئی
گیجیلی رگ آگئی ہو۔
پیچلی رگ آگئی ہو۔

امام محمد کہتے ہیں کہ آ دمی کو اپنی اولا دکی ادھر ادھر کی لایعنی باتوں نے نہیں کرنی چاہیے۔

فاعتبروا یا اولی الابصار خاوند سے بہلے بیوی کے اسلام قبول کا میان کرنے کا بیان

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں ابن شہاب نے بتایا کہ ام حکیم بنت حارث بن ہشام رضی الله عنها، عکرمہ بن الی جہل کی زوجیت میں تھی۔ فتح مکہ (یوم الفتح) کو وہ مسلمان ہوگئی اور عکرمہ اسلام سے بھاگ کریمن چلاگیا۔ام حکیم بھی وہاں پہنچ گئی اور اپنے خاوند کو دعوت اسلام دی وہ مسلمان ہوگیا' پھر حضور ضالته الملی کی خاوند کو دعوت اسلام دی وہ مسلمان ہوگیا' پھر حضور ضالته الملی کی اور ا

٥٨٨ - أَخُبَرَنَا مَالِكُ ٱخْبَرَنَا ابْنُ شِهَابٍ عَنْ سَعِيْدِ الْمُسَيِّبِ عَنْ سَعِيْدِ الْمُسَيِّبِ عَنْ اَبِى هُرَيْرَةَ اَنَّ رَجُلًا مِّنْ اَهْلِ الْبَادِيَةِ الْمُسَوِّلُ الْمُسَوِّلُ الْمُسَوِّلُ الْمُسَوِّلُ اللَّهِ صَلَّالِيْنُ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَى الْعَلَمُ الْعَا

قَالَ مَا اَلُوالُهَا قَالَ حُمْرٌ قَالَ فَهِلَ فِيهَا مِنْ اَوْرَقَ قَالَ فَهِلَ فِيهَا مِنْ اَوْرَقَ قَالَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

قَالَمُحَمَّدٌ لاَ يَنْبَغِي لِلرَّجُلِ اَنْ يَنْتَفِى مِنْ وَلَدِهِ بِهٰذَا وَ نَحُوهِ.

# ٢٦٤- بَابُ الْمَرْأَةِ تُسْلِمُ قَبُلَ زَوْجِهَا

٥٨٩ - أُخَبَرُكَا مَالِكُ آخُبَرُنَا ابْنُ شِهَابِ أَنَّ أُخَبَرُنَا ابْنُ شِهَابِ أَنَّ أُمُ كَانَتُ تَحْتَ عِكْرَمَةَ أُمَّ حَكِيثٍم بِنْتِ الْحَارِثِ بُنِ هِشَامٍ كَانَتُ تَحْتَ عِكْرَمَةُ بِنْ آبِي آبِي جَهْلٍ فَاسُلَمَتُ يَوْمَ الْفَتْحِ وَحَرَجَ عِكْرَمَةُ هَارِبًا مِّنَ أَلِاسُلَامٍ حَتَّى قَدِمَ الْيَسَنَ فَارُتَحَلَتُ الْمَارِبًا مِنَ الْإِسُلَامِ فَاسُلَمَ أُمَّ حَكِيثٍم حَتَّى قَدِمَ الْيَسَنَ فَارْتَحَلَتُ أَلَى الْإِسُلَامِ فَاسُلَمَ أَمَّ حَكِيثٍم حَتَّى قَدِمَتُ عَلَيْهِ فَلَاعَتُهُ إِلَى الْإِسُلَامِ فَاسُلَمَ أَمَّ حَلَيْهِ فَلَاعَتُهُ إِلَى الْإِسُلَامِ فَاسُلَمَ

فَقَدِمَ عَلَى النِّبِيِّ خَلِيَّتُكُالَيْكُ فَكُمَّا رَاهُ النِّبِي خَلِيَّكُالَيْكُ فَكُمَّا رَاهُ النِّبِي خَلَيْكُالَيَكُ فَيَ فَكَلَّهُ اللَّهُ اللَّ

خدمت اقدس میں حاضر ہوا تو جب سرکار دوعالم ﷺ کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا تو جب سرکار دوعالم ﷺ کی النہ کی النہ کی ا نظر انوراس پر پڑی' آپ خوش سے ان کی طرف لیکے اور اپنی چاور مبارک ان پر ڈال دی۔ یہاں تک کہ انہیں بیعت سے مشرف فرمایا۔

امام محمد کہتے ہیں کہ جب کسی کی بیوی اسلام قبول کرلے اور اس کا خاوند دار اسلام میں ہی حالت کفر میں رہ رہا ہوتو ان دونوں کے درمیان فوراً جدائی نہیں ڈالی جائے گی حتیٰ کہ اس کے خاوند کو اسلام قبول کرنے کی دعوت دی جائے گی پھر اگر وہ مسلمان ہو جائے تو وہ اس کی ہی بیوی رہے گی اور اگر اسلام لانے سے انکار کر دیتا ہے تو ان دونوں کے درمیان جدائی ڈال دی جائے گی اور یہ جدائی طلاق بائنہ ہوگے۔ یہی قول امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ اور امام خنی رضی اللہ عنہ اور اسلام شخعی رضی اللہ عنہ کا ہے۔

امام محمد رحمة الله عليه نے مياں ہوی كے درميان اختلاف دين كے ضمن ميں عكر مدرضى الله عنه بن ابى جہل اوراس كى ہوى ام حكيم رضى الله عنها كا واقعہ درج فرمايا۔ واقعہ ندكورہ ميں مسئلہ مذكورہ كى ايك شق موجود ہوہ يہ كہ عورت مسلمان ہوجائے اور خاوند حالت كفر بيں ہوتو اس كا كيا حل ہے؟ دوسرى شق يہ كہ مردمسلمان ہوجائے اور عورت حالت كفر ميں ہوتو اس بارے ميں كيا حكم ہے؟ ان دونوں كا حكم وہى ہے جواس واقعہ كى روشن ميں امام محمد رحمة الله عليه بنے ذكر فرمايا۔ وہ يہ كہ جو بھى دونوں ميں سے ابھى حالت كفر ميں ہے اور وہ ابھى داراسلام ميں ہى موجود ہوتو اسے اسلام لانے اور قبول كرنے كو كہا جائے گا اگر وہ اسلام قبول كرلے تو نكاح جوں كا توں باتى رہے گا اور ايران كاركردے تو ان دونوں كے درميان تفريق كي كردى جائے گى اور يہ تفريق طلاق بائند ہوگى۔

ندکورہ واقعہ میں ایک وہم ہوسکتا ہے کہ ام حکیم نے جب اسلام تبول کیا تو ان کا خاوند عکر مہ وہاں سے بھاگ کر یمن کی طرف چلا گیا تھا لہٰذا وہ دار اسلام میں نہرہا۔ دوسرا وہم یہ ہوسکتا ہے کہ کیا سرز مین ججاز (کمہ) اس وقت دار الاسلام بن چکی تھی؟ علامہ سرخسی رحمۃ اللہ علیہ نے ''مبسوط''ج ۵۵ می کم جواب دیا۔ فرماتے ہیں: عکر مہ وام حکیم ابین حزام اندما ھوب الی الساحل و کانت من حدود مکۃ فلم یو جد تباین الدارین. لیمن عکر مہ جب مکہ سے بھاگ گیا تو وہ جانب ساحل روانہ ہوا اور ساحل مدود مکہ میں ہی تھا اور مکہ کے فتح ہوجانے کے ساحل حدود مکہ میں ہی تھا اور مکہ کے فتح ہوجانے کے ساحل حدود مکہ میں ہی تھا اور مکہ کے فتح ہوجانے کے بعد اس کے دار اسلام ہونے میں کونسا شہرہ جاتا ہے؟ لہٰذا نتیجہ یہ نکلا کہ عکر مہ کو جو دار اسلام کی حدود میں رہتے ہوئے اسلام قبول کرنے بعد اس مسئلہ کی بچھ اور کر وہوں میاں بیوی کے درمیان تفریق کی ضرورت ہی نہ پڑی۔ اس مسئلہ کی بچھ اور جزئیات ہیں جن کو بیان کر دینا موضوع کا تقاضا ہے۔ اس لئے ہم چند جزئیات ہیں جن کو بیان کر دینا موضوع کا تقاضا ہے۔ اس لئے ہم چند جزئیات ہیں جن کو بیان کر دینا موضوع کا تقاضا ہے۔ اس لئے ہم چند جزئیات ہیں جن کو بیان کر دینا موضوع کا تقاضا ہے۔ اس لئے ہم چند جزئیات ضرور یہ کو بیان کر دینا موضوع کا تقاضا ہے۔ اس لئے ہم چند جزئیات ہیں جن کو بیان کر دینا موضوع کا تقاضا ہے۔ اس لئے ہم چند جزئیات ہیں جن کو بیان کر دینا موضوع کا تقاضا ہے۔ اس لئے ہم چند جزئیات ہیں جن کو بیان کر دینا موضوع کا تقاضا ہے۔ اس لئے ہم چند جزئیات خوصوں کو بیان کر دینا موضوع کا تقاضا ہے۔ اس لئے ہم چند جزئیات خوصوں کو بیان کر دینا موضوع کا تقاضا ہے۔ اس لئے ہم چند جزئیات خوصوں کو بیان کر دینا موضوع کا تقاضا ہے۔ اس لئے ہم چند جزئیات خوصوں کو بیان کر دینا موضوع کا تقاضا ہے۔ اس لئے ہم چند جزئیات ضرور میکو بیان کر دینا موضوع کا تقاضا ہے۔ اس لئے ہم چند جزئیات شرور میں کو بیان کر دینا موضوع کا تقاضا ہے۔ اس لئے ہم چند جزئیات شرور کی اس کو دور اس کی کو بیوں کی موسوں کی تقان کی خوصوں کی کو بیوں کی کو بیان کر دینا موسوں کی تو بین کو بیان کر دینا موسوں کا تقان کے دور اس کی کو بین کی کو بیان کر دینا موسوں کی کو بیان کو بیان کو بیان کی کو بیان کی کو بیان کو بیان کی کو بیان کو بیان کو بیان کی بیان کی کو بیان کی کو بیان کی کو بیان کی کو بیان

اختلاف دارین کی صورت میں مسکله کاحل

حضرت امام شافعی رضی الله عنه فرماتے ہیں کہ مرد اور عورت میں سے کوئی ایک دار حرب میں مسلمان ہو گیا اور پھر وہاں سے بھاگ کر دار اسلام میں آگیا ،اور دوسراا بھی دار حرب میں ہی ہے اور مسلمان بھی نہیں ہوا۔ان کے درمیان جدائی نہیں ڈالی جائے گا۔ آپ اپنے اس مسلک کی تائید میں موطا امام محمد کی ندکورہ روایت پیش فرماتے ہیں اور اپنے مسلک کی مزید وضاحت کے لئے مصنف

عبدالرزاق سے مندرجہ ذیل حدیث پیش فرماتے ہیں:

شم له يسلغنا ان رسول الله صَلِيَّتُهُ الْيَرْفِي فرق بينهما واستقرت عنده على ذالك النكاح ولكنه لم يبلغنا ان امراة هاجرت الى رسول الله صَٰلَّلُكُمُ الْمُثَلِّيُ الْمُثَلِّيُ الْمُثَلِّيُ الْمُثَلِّ وزوجها كافر مقيم بدار الكفر الافرق بهجرتها بينها وبين زوجها الكافر الا ان يقدم مها جرا قبل ان تنقضى عدتها فانه لم يبلغنا ان امراة فرق بينها وبين

زوجها اذا قدم مهاجرا وهي في عدتها.

(مصنف عبدالرزاق ج عص ١٤ حديث ٢٦٣٦مطبوعه بيروت)

( عکرمه بن ابی جہل کو جب اسلام کی دعوت دی گئی تو انہوں نے اسلام قبول کرلیا اور ان کا نکاح بحال رہا یہ کھیک ہے لیکن امام ز ہری فر ماتے ہیں کہ ) ہمیں بیروایت نہیں پیچی کہ کسی عورت نے اسلام قبول کر کے دارحرب سے دار اسلام میں حضور خِطَالِتُكُا اَیُّولِیُّ کے ہاں آنے کے لئے ہجرت کی ہواور اس کا خاوند ابھی کا فرانہ حالت میں دار کفر میں ہی موجود ہو اورآپ نے ان دونوں کے درمیان ہجرت کی بنا پر تفریق کر دی ہو۔ ہاں اگر اس کا خاوند بھی وہاں سے ہجرت کر کے آ جائے اور وہ بھی اس عورت کی عدت ختم ہونے سے قبل آ جائے۔ ہمیں ایسی کوئی روایت نہیں ملی کہ جب کسی عورت مہاجرہ کا خاوند اس عورت کی عدت کے دوران ہجرت کر کے آجائے تو ان دونوں کے درمیان تفریق کر دی جائے۔

''مصنف عبدالرزاق'' کی ایک طویل حدیث کا آخری حصه ہم نے نقل کیا جس میں بتایا یہ گیا ہے کہ عورت اگرمسلمان ہو کر دار اسلام میں آ جائے اور اس کا خاوند دار حرب میں ہے اور کا فر ہے تو اس سے ان دونوں کے درمیان تفریق ڈالنے کی کوئی روایت نہیں مکتی۔ ہاں اگر عدت ختم ہونے کے بعد خاوند ہجرت کر کے آگیا تو تفریق ہو گی ورنہ صرف ہجرت سے عدت کے دوران تفریق نہ ہو

#### ا مام شافعی رضی اللّٰدعنہ کےمسلک کا خلاصہ

حضرت امام شافعی رضی اللّٰدعنہ کے مسلک کا خلاصہ بیہ ہوا کہ اختلاف دارین میاں بیوی کے درمیان تفریق کا سبب نہیں بنتا اس لئے اگر کوئی عورت مسلمان ہو کر دار اسلام میں آگئی اور اس کا کافر خاوند ابھی دارحرب میں ہے تو اس ججرت کر آنے کو ہم ان کے درمیا**ن تغ**ریق کا سبب نہیں بنا نیں گے۔ ہاں اگرعورت کی عدت گزرگئی اور اس کا خاوند نہ آیا تو اب تفریق ہو جائے گی۔امام صاحب نے اپنے مسلک کی تائید میں ایک تو حضرت عکرمہ بن ابی جہل کا واقعہ پیش فر مایا ہے اور دوسرا واقعہ حضور ﷺ کی صاحبزادی سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کا ہے۔وہ یہ کہ جب سیدہ زینب نے اسلام قبول کیا تو ان کا خاوندا بوالعاص چھسال کے بعدمسلمان ہوا۔اس طویل عرصہ کے بعد اسلام لانے کے باوجود حضور ﷺ کے ان کا نکاح قائم رکھا۔امام شافعی رضی اللہ عنہ کا بیراستدلال علامہ سرهسی نے ''مبسوط' جهصاه پرذ کرفر مایا ہے۔

#### مذهب احناف كاخلاصه

احناف کا مسلک میہ ہے کہ دارین کے اختلاف سے نکاح ختم ہوجاتا ہے یعنی جب میاں بیوی میں سے کوئی ایک دار حرب سے دار اسلام میں آگیا خواہ وہ مسلمان ہو کر ہجرت کر کے آگیا یا اسے قیدی بنا کرمسلمان دار اسلام میں لے آئے تو اس سے ان دونوں کا نکاح ٹوٹ جائے گا اور خاوند کے آنے کا انتظار نہیں کیا جائے گا اور اگر وہ آبھی جائے ،تو ان کا پہلا نکاح بحال نہیں رکھا جائے گا کیونکہ جب دونوں میں ایک مسلمان ہوکر داراسلام میں آگیا تواختلاف دارین کی وجہ سےفرقت نکاح واقعی ہو جائے گی۔

#### امام شافعی رضی اللّٰدعنہ کے دلائل کا جواب

آپ کی پہلی دلیل حضرت عمر مہ بن ابی جہل کا واقعہ صفح من میں ہم نے ایک وہم کا رد' ہم ہبوط' سے ذکر کیا تھا کہ یہاں اختلاف دارین ہیں پایا گیا کیونکہ عمر مہ ساحل کی طرف گئے تھے اور ساحل حدود مکہ میں ہی شامل ہے۔ دوسری دلیل سیدہ ندین رضی اللہ عنہا اور ابوالعاص کے چھسال بعد اسلام لانے کا واقعہ ہے۔ اس کا بھی خلاصہ یہی کہ اختلاف دارین اگر سبب فرقت ہوتا تو ان دونوں کا نکاح بہت پہلے ٹوٹ گیا ہوتا حالانکہ چھسال کے بعد بھی حضور ضلاح گیا ہوتا ہا ہم کے برقر اررکھا۔ امام صاحب کی دلیل اور قاعدہ کے صاحب کی اس دلیل کے جواب میں ہم پہلے یہ گزارش کرتے ہیں کہ واقعہ ذکورہ کی روشی میں امام صاحب کی دلیل اور قاعدہ کے درمیان تناقض ہے۔ وہ اس طرح کہ امام شافعی رضی اللہ عنہ اختلاف دارین کو سبب فرقت قرار نہیں دیتے بلکہ اختلاف دارین کے موتے ہوئے اگر میاں بیوی دونوں میں سے کوئی ایک دوسرے کوعدت گزرنے کے بعد آن ماتا ہے تو اب عدت گزرجانے کی وجہ سے دونوں کا نکاح ٹوٹ جائے گا ادرا گر عدت نہیں گزری تو تکاح باتی رہے گا۔ تو گویا امام شافعی رضی اللہ عنہ کے ہاں اصل مدار عدت کر زنے یا نہ گزرنے یا نہ گزرنے یا نہ گزرنے یہ ہے جائے گا ادرا گر عدت نہیں گزری تو تکاح باتی رہے گا۔ تو گویا امام شافعی رضی اللہ عنہ کے واقعہ میں ہم غور کرتے ہیں تا بہان سے چند با تیں معلوم ہوتی ہیں:

- (1) سیدہ زینب رضی اللہ عنہانے اعلان نبوت کے ساتھ ہی اسلام قبول کرلیا تھا۔
- (۲) ان کے اسلام لانے کے دوسال بعد جنگ بدر ہوئی اور بدر کے واقعہ کے دوسال بعد ابو العاص شام سے آتے ہوئے گرفتار ہوئے۔
- (٣) گرفتاری کے بعدسیدہ زینب رضی اللہ عنہا کے امان دینے کی وجہ ہے وہ نچ کر مکہ چلے گئے اور پھر دوسال بعداسلام لا کر مدینہ منورہ آگئے۔

ان امورکوپیش نظرر کھتے ہوئے اگر جنگ بدر کے بعد سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کی ہجرت کو ثابت کیا جائے جیسا کہ احادیث میں منقول ہے کیونکہ فتح بدر کے بعد ابوالعاص کور ہائی ای شرط پر ہلی تھی کہ وہ حضرت زینب رضی اللہ عنہا کو مدینہ بھیج دے گا اور اس نے بیہ وعدہ کرلیا تھا۔ اب سیدہ زینب رضی اللہ عنہا اور ان کے خاوند ابوالعاص کے درمیان اختلاف دارین پایا گیا اور بیا ختلاف دارین چار سال تک رہا' چارسال بعد حضرت ابوالعاص رضی اللہ عنہ بارگاہ رسالت میں حاضر ہوئے۔ اب ہم پوچھتے ہیں کہ چارسال تک اختلاف دارین کے ہوتے کیا سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کی عدت پوری ہوچی تھی جو قریب الیقین ہے؟ تو پھر عدت پوری ہونے کے سبب اختلاف دارین کے ہوئے کیا سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کی عدت بوری ہوچی تھی جو قریب الیقین ہے؟ تو پھر عدت پوری ہونے کے سبب کے بعد نکاح کا باقی رہنا خود امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے نزد کیک درست نہیں۔ جب عدت کا خاتمہ تفریق اور عدم تفریق کے لئے سبب ہے تو پھراس قاعدہ کی روسے بینکاح کب کاختم ہوگیا ہوتا اور چارسال بعد ان دونوں کا پھر نئے سرے سے نکاح ہوتا لہذا معلوم ہوا کہ سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کے واقعہ کو احناف کے خلاف دلیل بنا نا خود اپنے قاعدہ کی مخالفت کرنا ہے۔ لہذا بیا ستدلال کوئی وزن نہیں سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کے واقعہ کو احناف کے خلاف دلیل بنا نا خود اپنے قاعدہ کی مخالفت کرنا ہے۔ لہذا بیا ستدلال کوئی وزن نہیں

دوسرا جواب اس واقعہ کے بارے میں یہ ہے جوبعض احادیث میں بھی وارد ہے کہ جب ابوالعاص ہجرت کر کے مدینہ شریف آئے تو حضور ﷺ کی اللہ عنہ کے درمیان تجدید نکاح فر مایا تھا اور پھرسیدہ زینب رضی اللہ عنہا کو ابوالعاص رضی اللہ عنہ کے گھر بھیجا۔

عمرو بن شعیب این باپ سے وہ اپنے دادا سے روایت کرتے ہیں کہ حضور ضلاکی کی ایک گئی گئی گئی گئی گئی گئی گئی گئی کے اپنی صاحبزادی کو ابوالعاص

عن عسرو ابن شعیب عن ابیه عن جده ان النبي ضَلِّلَيْنَ الله و ابنته الى ابى العاص بمهر جدید

رضی اللّٰدعنہ کے ساتھ نے حق مہراور نئے نکاح کے بعد بھیجا۔

ونكاح جديد.

(بیم شریف ج م ۱۸۸، مصنف عبد الرزاق ج م م ۱۵۱ حدیث ۱۲۲۸۸ باب من قال لا منطح النکاح بینهما باسلام احدهما)

تو معلوم ہوا کہ اختلاف دارین کی بنا پران دونوں کے درمیان پہلا نکاح ختم ہو چکا تھا اس لئے نیا نکاح اور نیاحق مہرمقرر کیا گیا۔لہٰدا واقعہ ندکورہ سے احناف کے مسلک کے خلاف استدلال درست نہیں ہوسکتا۔

سوال: امام بیہق نے لکھا ہے کہ نکاح جدید کی روایت عمروا بن شعیب کی ہے اور نکاح اول پر بحالی کی روایت حضرت ابن عباس رضی الله عنہما سے مروی ہے۔ امام بخاری رحمة الله علیہ نے دونون روایات کوذکر فرمانے کے بعد لکھا کہ میں نے امام بخاری رحمة الله علیہ سے الله عنہما کی روایت عمروا بن شعیب کی روایت سے زیادہ صحیح ان کے بارے میں دریافت کیا تو انہوں نے جواب دیا کہ ابن عباس رضی الله عنہما کی روایت عمروا بن شعیب کی روایت سے زیادہ صحیح ہے؟

جواب: اس سوال كاجواب امام ابن تركماني رحمة الله عليه في يون ديا ب

حدیث ابن عباس میں کئی طرح سے جرح ہے۔ان میں پہلی یہ ہے کہ اس روایت میں ایک راوی ابن اسحاق ہے۔اس کے بارے میں قبل و قال کی گئی ہے۔عبدالحق نے کہا کہ احکام کے بارے میں اس کی روایت نہیں لی گئی جس میں اس کا پیتہ چل گیا۔ ہاں اگروہ آدمی جواس کے سواہے پھر روایت لی جائے گی اور اس روایت کا دوسرا آدمی داؤ دین حصین ہے جو کمزور ہے۔ ابوزرعداور ابن عیینہ نے کہا کہ ہم اس کی حدیث سے بچتے ہیں ۔ابن مدینی نے کہا کہ داؤد بن حصین جس روایت کوعکر مہ سے روایت کرے، وہ منکر ہوئی ہے۔ ابوداؤدنے کہا: عکرمہ سے اس کی روایات منکر ہیں۔ امام ذہبی نے اس کا ذکرمیزان میں کیا۔معالم میں خطابی نے کہا کہ ا بن جسین جوروایات عکرمہاورعکرمہ عن ابن عباس سے ہیں ، ایک نسخہ میں لکھا ہے کہان روایات کا معاملہ ابن مدینی وغیرہ علماء حدیث کے نز دیکے ضعیف ہے پھرخطا بی نے عمروابن شعیب کی حدیث کو بیان کیااورلکھا کہ میں نے عمروابن شعیب اورابن غباس کی روایت کو مقابلہ میں رکھا تو عمروا بن شعیب کی روایت میں زیادتی تھی۔ یعن''مہر جدید'' کے لفظ زیادہ تھے جوابن حصین کی روایت میں نہیں ہیں اورمحد ثین کا متفقہ فیصلہ ہے کہ مثبت نافی سے اولی ہوتا ہے۔صاحب تمہیدنے ابن عباس کی روایت کوذکر کیا اور پھر لکھا کہ اگریہ سیجے ہے تو متر وک دمنسوخ ہے بالا تفاق کیونکہ عدت گز رنے کے بعدانہوں نےعورت کی طرف رجوع کرنے کو جائز نہیں رکھا اورسیدہ زینب رضی اللہ عنہا کا اسلام بکثرت فرائض کے نزول سے قبل تھا۔ بعض نے کہا کہ ابوالعاص کا حصہ منسوخ ہے جس کا ناسخ اللہ تعالیٰ کا یہ قول ے: ان علمتموهن مومنات فلا ترجعوهن الى الكفار \_ يعنى اگرتم معلوم كرلوكه جوعورتين كفارمكه سے بھاگ كرتهارے ياش · آئی ہیں کہوہ ایماندار ہیں تو انہیں کفار کی طرف واپس نہلوٹاؤ۔ابوالعاص رضی اللّٰدعنہ کے واقعہ والی حدیث پرعلماء کا اجماع ہے کہوہ منسوخ ہےاس لئے کہ ابوالعاص کا فریتے اورمسلمان عورت کا فرے لئے حلال نہیں ہوسکتی کہ وہ اس کی بیوی ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: لین یہ جبعل الله للکفرین علی المؤمنین سبیلا ۔اللہ تعالیٰ نے کافروں کے لئے مسلمانوں پرکوئی راستہیں بنایا'' لہذا دیکھنا یہ ہے کہ جب حضور ﷺ کی سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کو داپس ابوالعاص رضی اللہ عنہ کے پاس بھیجا تو وہ اس وقت مسلمان تھے یا کافر۔اگروہ کافر تھے تو بیمعاملہ بلاشک ایساہے، جوفرائض واحکام کے نزول سے قبل کا ہے کیونکہ قرآن کریم ،سنت اور ا جماع امت سب اس یرمتفق ہیں کہ سلمان عورت کا جسم کا فر کے لئے استعال کرنا حرام ہے اور اگر اس وقت ابوالعاص مسلمان ہو چکا تھا تو پھرا گرسیدہ زینب رضی اللّٰد تعالیٰ عنہا حاملہ تھیں ،تو پھرعدت کمبی ہو جائے گی کیونکہ ابھی وضع حمل نہ ہوا تھا کہ ابوالعاص مسلمان ہو گیا اور حضور ﷺ نے دوران عدت زینب کوابوالعاص کے ہاں بھیج دیا اور پیر بات کسی بھی روایت میں موجود نہیں ہے یا پھرسیدہ

زینب رضی اللہ تعالیٰ عنہا عدت سے فارغ ہو چکی ہوں گی تو اس صورت میں بھی ابوالعاص کے ہاں جانے کا بالا جماع کوئی طریقہ نہیں ۔ (جوہرائقی برحاشیہ پہتی جے مص ۱۸۸۔۹۸مطبوئہ حیدرآ بادد کن)

صاحب جو ہرائقی نے بحوالہ خطابی چند باتیں ایسی ذکر کیں جن کی بنا پرحدیث ابن عباس سے عمروا بن شعیب کی حدیث کوتر جیح ا ہے۔

- (1) روایت ابن عباس کے راوی مجروح ہیں۔
- (۲) عمروا بن شعیب کی روایت میں''مہر جدید'' کے لفظ زیادہ ہیں اور بقاعدہ مثبت ہفنی سے زیادہ وزنی اور راجح ہوتا ہے۔
- (٣) زینب کے اسلام اور ابوالعاص کے اسلام کے درمیان طویل عرصہ گزرا۔ اِس طویل عرصہ تک عدت کا باقی رہنا ناممکنات سے ہے لہذا حدیث ابن عباس منسوخ ہے ورنہ عدت کے بعدر جوع لازم آئے گاجو بالا جماع باطل ہے۔
- (٤) ابوالعاص کافراور زینب رضی الله تعالی عنها مسلمان تھیں۔اختلاف دین کے ہوتے ہوئے نکاح کا باقی رہنا قرآن کریم کے خلاف ہے۔
- (۵) سیدہ زینب رضی اللہ تعالی عنہا کو واپس کرتے وقت اگر ابوالعاص کا فرتھا تو یہ واقعہ کفار سے نکاح کی ممانعت سے قبل ہوگا لہذا احکام کے نزول کے بعدیہ منسوخ ہوگیا۔
- (٦) اگرابوالعاص اس وقت مسلمان تھا اور بغیر نکاح کے زینب کو واپس کیا گیا تو پھران کی عدت باقی رہنا ثابت کرنا پڑے گی جو حامل ہونے کی صورت میں ہوسکتی ہے لیکن اس بارے میں کوئی روایت موجود نہیں۔

تو ان باتوں سے یہی نتیجہ اخذ ہوتا ہے کہ حضور ضلاتیکہ کی گئی گئی کے خبرید نکاح کے ذریعہ سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کو ابوالعاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ہاں واپس بھیجااور تجدید نکاح کی روایت عمر وابن شعیب کی روایت ہے۔

عمروابن شعیب کی حدیث کی چنداصول سے توثیق

شافعی کہتے ہیں، تو پھر کا فرخاوند ہی اس کا زیادہ مستحق تھا۔اللہ تعالی نے فرمایا: ''مہا جرعورتیں اپنے کا فرزوج کے لئے حلال نہیں ہیں''
اوراللہ تعالی نے فرمایا: ''جوان کفار مردول نے اپنی ہیویوں پرخرج کیا وہ ان کودے دو یعنی ان کاحق مہرواپس کر دو۔اگر زوجیت باقی
ہوتی تو مسلمان اس مہا جرہ مؤمنہ کامستحق نہ ہوتا اور نہ ہی اس کا جدل ادا کرتا۔اللہ تعالی نے فرمایا: ''تم مسلمانوں پر گناہ نہیں کہ وہ ان
مہاجریا قیدی عورتوں سے نکاح کریں''۔اگر پہلا نکاح باقی ہوتا تو ان عورتوں کے لئے نیا نکاح کرنا جائز نہ ہوتا۔اللہ تعالی نے فرمایا:
''کا فرول کی عظمت کی وجہ سے تم نکاح سے نہ رکو'' یعنی اللہ تعالی نے ہمیں منع فرمایا کہتم ان کے حربی کا فروں کی وجہ سے نکاح سے
در جو ہرائتی مع پہنی جے ص ۱۸۹)

قارئین کرام! علامہ ترکمانی رحمۃ اللہ علیہ نے عمرو بن شعیب والی حدیث کی اس اصول کے ساتھ تو یُت کی کہ جب عورت کی عدت ختم ہوجائے اور زوج اسلام لانے سے منکر ہوتو نکاح باتی نہیں رہتا۔ حضرت ابن عباس کی روایت کی بھی یہی تاویل ہوسکتی ہے کہ نکاح جدید کے ساتھ پہلے حق مہر کی مثل پر واپس کیا گیا۔ عمروا بن شعیب کی روایت کے حق میں قر آن کریم کی آیت پیش فر مائی: "وہ جب مہا جرعورتیں تبہارے پاس آ جا ئیں، تو آنہیں کفار کی طرف واپس مت لوٹاؤ''۔ جس کا صاف مطلب یہ ہے کہ یے عورتیں ان فاوندوں کی یویاں نہیں رہیں پھر ایک آیت میں اس کی صراحت فرما دی: "یے عورتیں اب کفار کے لئے حلال نہیں ہیں'۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ اب یع ورتیں ملمانوں کے لئے حلال ہوگئیں۔ تیسری آیت میں یہاں تک فرمایا کہ "ان مہا جرعورتوں کے خاوندوں نے حز حق جبر کہ جب ان کے خاوندوں کے خاوندوں معنی نہیں بنا اور پھر ارشاد باری تعالی ہے: کہ اے مسلمانو! تمہارے دل میں یہ خیال ندآنے پائے ، کہ جب ان کے خاوند دار الحرب میں موجود ہیں۔ انہوں نے انہیں طلاقیں نہیں دیں، تو یہ مسلمانوں کے لئے کسے حلال ہوگئیں؟ اللہ تعالی کا یہ کلام بھی واضح طور پر یہ میں موجود ہیں۔ انہوں نے انہیں طلاقیں نہیں دیں، تو یہ ہم مسلمانوں کے لئے کسے حلال ہوگئیں؟ اللہ تعالی کا یہ کلام بھی واضح طور پر یہ مسلمانوں کے لئے کسے حلال ہوگئیں؟ اللہ تعالی کا یہ کلام بھی واضح طور پر یہ مسلمانوں کے لئے کسے حلال ہوگئی ؟ اللہ تعالی کا یہ کلام بھی واضح طور پر یہ متعلق کچھ وہ ہم موجود ہیں۔ انہوں کے ساتھ نگاح کرنے اور تم پر حلال کرنے کا جو تھم ہم نے دیا ہے خواہ تہارے ذہوں میں اس کے متعلق کچھ وہ ہم موجود ہیں۔ بھی تمہیں ہمارا تھم تسلیم کرنا چا ہے۔

مخضریہ کہ امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا مسلک نقل وعقل کے بالکل مطابق ہے کہ اگر میاں بیوی کے درمیان اختلاف دارین ہو جائے ادران میں سے کوئی ایک مسلمان ہو جائے تو ان کے درمیان تفریق کر دی جائے گی ۔قرآن کریم کی پانچ عدد آیات اور احادیث وآثاراس مسلک کی پشت پر ہیں ۔فاعتبروا یا اولی الابصاد

#### ٢٦٥- بَابُ إِنْقِضَاءِ الْحَيْضِ

٠٩٠ - آخبر كَا مَالِكُ آخُبر كَا ابْنُ شِهَابٍ عَنْ عُرُوةَ بَنْ الرَّبيرُ شِهَابٍ عَنْ عُرُوةَ بَنْ الرَّبيرُ عِنْ عَائِشَةَ قَالَتُ اِنْتَقَلَتُ حَفْصَةُ مِنْتُ عَبُدِ السَّحُلُنِ بَنِ آبِي بَكُرِنِ الصَّدِيقِ حِيْنَ دَحَلَتُ فِي الدَّمِ السَّحُلُنِ بَنِ آبِي بَكُرِنِ الصَّدِيقِ حِيْنَ دَحَلَتُ فِي الدَّمِ مِنَ الْحَيْضَةِ النَّالِئَةِ فَذَكُرُثُ ذَالِكَ لِعَمْرَةَ بِنُتِ عَبُدِ مِنَ الْحَيْضَةِ النَّالِئَةِ فَذَكُرُثُ ذَالِكَ لِعَمْرَةَ بِنُتِ عَبُدِ السَّ حَلْن النَّ اللَّهُ عَزَّوجَل يَقُولُ ثَلَنْهَ قُرُوءً فَقَالَتُ صَدَقَتُمُ قَالُونَ مَا الْاَقْرَاءُ النَّالَةُ الْاَطْهَارُ.

# حیض کے مکمل ہونے کا بیان

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں ابن شہاب نے عروہ بن زبیر سے بتایا کہ ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے بیان فر مایا کہ (میری جیتی ) حفصہ بنت عبد الرحمٰن بن الی بکر صدیق جب تیسر سے چیش میں داخل ہو کمیں تو وہ عدت سے اٹھ گئیں۔ میں نے اس بات کا ذکر ان کی ہمشیرہ عمرہ بنت عبد الرحمٰن سے کیا۔ وہ بولی کہ عروہ نے بچ کہا ہے۔ لوگوں نے اس بارے میں حضرت عائشہ سے اختلاف کیا۔ وہ کہہ رہے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے عدت عائشہ سے اختلاف کیا۔ وہ کہہ رہے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے عدت میں قروء ' مقرر فر مائی ہے۔ مائی صاحبہ رضی اللہ عنہا نے فر مایا: تم بیج کہتے ہو کین ' قروء ' سے مراد کیا ہے؟ کیا تم جانے ہو؟ ' قروء '

کامعنی طہرہ۔

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں ابن شہاب نے ابو بکر بن عبد الرحمٰن بن حارث بن ہشام سے بتایا کہ وہ بھی اس کی مثل کہا کرتے تھے۔

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں نافع اور زید بن اسلم نے سلیمان بن بیار سے بتایا کہ ایک شامی مرد جسے احوس کہا جاتا تھا۔

اس نے اپنی بیوی کو طلاق دے دی پھر اس کا انتقال ہو گیا۔ اس کے مرنے کے وقت اس کی بیوی کو تیسرا حیض آنا شروع ہو چکا تھا۔

اس عورت نے کہا کہ میں اس کی وراخت کی حقد ار ہوں اور مرنے والے کے بیٹوں نے کہا تو وارث نہیں رہی۔ یہ جھگڑا وہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے باس کے گئے۔ امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے باس کے گئے۔ امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے باس کے متعلق فضالہ بن عبید سے بو چھا اور دوسر بہت سے شامی لوگوں سے بھی بو چھالیکن ان میں سے سے کی کو اس کا عالم نہ بایا تو امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پھر حضرت زید بن عالم نہ بایا تو امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پھر حضرت زید بن عالم نہ بایا تو امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بھر حضرت زید بن عالم نہ بایا تو امیر معاویہ رضی مرداس کا وارث رہا۔ عورت اس سے اور وہ وہ عورت سے بالکل الگ الگ ہوگئے۔

امام ما لک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں جناب نافع مولی ابن عمر نے اس کی مثل بتایا۔

امام محد کہتے ہیں کہ ہمارے نز دیک عورت کی عدت تیسراحیض پورا ہوکراس سے بذریعہ سل پاک ہونے پر ہے۔

امام ابوصنیفہ نے ہمیں جماد سے خبر دی وہ ابراہیم کئی سے بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نے اپنی بیوی کو ایک طلاق دی جس کے بعد رجوع کرنے کا وہ مالک تھا بھر طلاق رجعی وے کراس نے اپنی بیوی کو اس کے تیسر سے چیف کا خون بیوی کو اس کے تیسر سے چیف کا خون آگر ختم ہو گیا۔ وہ مسل کرنے کے لئے عسل خانہ میں گئی اور پانی کا برتن اپنے نزدیک کیا ہی تھا کہ اس کا خاوند آگیا اور کہنے لگا: میں نے تم سے رجوع کر لیا ہے۔ اس عورت نے اس مسئلہ کے بارے میں حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے یو چھا۔ آپ کے پاس اس حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے یو چھا۔ آپ کے پاس اس

٥٩١ - ٱنْحَبَرَنَا مَالِكُ آخُبَرَنَا ابْنُ شِهَابٍ عَنُ آبِي بَكُوهِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ الْحَارِثِ بْنِ هِشَامٍ اَنَّهُ كَانَ يَقُوْلُ مِثْلُ ذَالِكَ.

٥٩٣ - أَخُبَرَنَا مَالِكُ آخَبَرَنَا نَافِعٌ مَولَى ابْنِ عُمَرَ مِثْلَ ذَالِكَ.

قَالَ مُحَمَّدُ إِنْ قِضَاءُ الْعِدَّةِ عِنْدَنَا اَلطَّهَارَةُ مِنَ الدَّهِ مِنَ الْحَيْضَةِ الثَّالِئَةِ إِذَا اغْتَسَلَتُ مِنْهَا.

ذَالِكَ ثُمَّمَ قَالَ عُمَّمُ لِعَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُوْدٍ كُنيَفْ وقت حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنها بهى تشريف فرما تق \_ مُلِيءَ عِلْماً.

حضرت عمر رضی الله عنه نے ان سے پوچھا کہ اس مسکلہ میں اپنی

رائے کا اظہار فرمائیں۔حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عنهمانے
کہا: اے امیر المؤمنین! مردکواس عورت سے رجوع کرنے کاحق
ہے، جب تک وہ تیسرے حیض سے فارغ ہو کرغسل نہ کرلے۔
حضرت عمر رضی الله تعالی عنه نے فرمایا: میری بھی یہی رائے ہے پھر
حضرت عمر رضی الله عنه نے فرمایا: اے ابن مسعود! تم علم سے بھرا ہوا
مکان ہو۔
مکان ہو۔

٥٩٤ - أَخُبَرَنَا سُفَيَانُ بَنُ عُينَنَةً عَنِ ابْنِ شِهَابٍ عَنُ سَعِيثَانِ ابْنِ شِهَابٍ عَنُ سَعِيثَانِ الْمُسَيَّبَ قَالَ قَالَ عَلِيَّ بِنُ ابْنِي طَالِب سَعِيثَانِ اللَّهُ عَنْهُ هُو اَحَقَّ بِهَا حَتَّى تَعْتَسِلٌ مِنْ حَيْضَتِهَا رَضِى اللَّهُ عَنْهُ هُو اَحَقَّ بِهَا حَتَّى تَعْتَسِلٌ مِنْ حَيْضَتِهَا الثَّالِئَةِ.

٥٩٥ - أَخُبَرُ نَا عِيسَى بُنُ آبِئَ عِيسُى الْحَيَّاطُ الْسَمَدِيْنِي عِيسُلَى الْحَيَّاطُ الْسَمَدِيْنِي عَنِ الشَّعْبِي عَنُ اَللَهُ عَشَوَ مِنْ اَصُحَابِ رَسُولِ اللَّهِ ضَلَّالِيُكُلِي كُلَهُمُ قَالُوا الرَّجُلُ اَحَقَّ بِإِمْرَاتِهِ حَتَّى تَغْتَسِلَ مِنْ حَيْضَتِهَا التَّالِئَةِ قَالَ عِيسَلَى وَسَمِعْتُ صَعِيدٌ وَبُنَ الْمُسَتَّبِ يَقُولُ الرَّجُلُ احَقَّ بِإِمْرَاتِهِ حَتَّى سَعِيدٌ وَبُنَ الْمُسَتَّبِ يَقُولُ الرَّجُلُ احَقَّ بِإِمْرَاتِهِ حَتَّى تَغْتَسِلَ مِنْ حَيْضَتِهَا التَّالِئَةِ .

ہمیں سفیان بن عید نے ابن شہاب سے اور وہ سعید بن میتب رضی اللہ عنہ سے بیان کرتے ہیں۔ فرمایا: کہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہے: کہ مرداس وقت تک عورت سے رجوع کا حق رکھتا ہے جب تک تیسرے حیض سے عورت عسل نہیں کرلیتی۔

ہمیں عیسیٰ بن ابی عیسیٰ نے خبر دی وہ جناب شعبی سے بیان کرتے ہیں اور وہ حضور ضلاً لیکی ایکی کے تیرہ صحابہ کرام سے بیان کرتے ہیں کہ بیسب کے سب حضرات یہی فرماتے ہیں: کہ مرد اپنی بیوی سے رجوع کرنے کا اس وقت تک حق رکھتا ہے جب تک وہ تیسرے چین سے فارغ ہو کر خسل نہ کر لے۔ عیسیٰ راوی کہتے ہیں کہ میں نے حضرت سعید بن میتب رضی اللہ عنہ سے سنا فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت سعید بن میتب رضی اللہ عنہ سے سنا فرماتے سے دوہ تیسرے چین سے رجوع کرنے کا حق رکھتا ہے یہاں تک کہ وہ تیسرے چین سے سال کرے۔

امام محد فرماتے ہیں کہ اس پر ہماراعمل ہے اور امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا یہی قول ہے۔ قَالَ مُحَدِّمَ لَا تَا يَهُذَانَا تُحُدُّو هُو قَوْلُ ابِي حَنِيْفَةَ وَالْعَامَةَ مِنْ فُقَهَائِنَا تَرْحَمَةُ الله عَلَيْهِمْ .

عورت کی عدت'' تین قروء'' ہے۔لفظ قروء سے مراد حیض ہے یا طہر؟ اس میں اختلاف ہے۔موطا کی روایات سے آپ بخو بی اس اختلاف کو جان چکے ہوں گے۔ کہ ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اس سے مراد طہر لیتی ہیں اور طلاق کا سنت طریقہ جب بی قرار پایا کہ ایسے طہر میں طلاق دی جائے جس میں وطی نہ کی ہوتو سنت طریقہ کے مطابق اگر کسی نے طہر میں طلاق دی تو مائی صلحبہ رضی اللہ عنہا فر ماتی ہیں کہ اس عورت کو تین قروء یعنی طہر عدت گزار نے ہیں۔ایک طہر وہ جس میں طلاق ہوئی اور دو اور طہر گزار نے ہیں۔ایک طہر وہ جس میں طلاق ہوئی اور دو اور طہر گزار نے ہیں۔ایک طہر وہ جس میں طلاق ہوئی اور دو اور طہر گزار نے برعدت پوری ہوجائے گی لہٰذا تیسر کے طہر کے اختیام پر جوجیض آئے گا وہ طلاق کے بعداگر چرتیسرا حیض ہے لیکن اس سے قبل تین طہر مکمل ہو چکے ہیں اس لئے اب تیسر سے حیض میں مرد اس عورت سے رجوع کر سکتا ہے۔ آپ اس مسئلہ میں بہی فتو ئی دیا کرتی تھیں لیکن اس کے خلاف کثیر صحابہ کرام'' قروء'' سے مراد چیض لیتے ہیں جس کی بنا پر تیسر سے حیض کے دوران مرد کے لئے رجوع کرتی تھیں لیکن اس کے خلاف کثیر صحابہ کرام'' قروء'' سے مراد چیض لیتے ہیں جس کی بنا پر تیسر سے حیض کے دوران مرد کے لئے رجوع

کرنے کاحق باقی ہے۔ یہی مسلک امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللّٰہ عنہ اور فقہائے احناف کا ہے۔اس پر کتب احادیث میں بہت شواہر

موجود ہیں۔ہمصرف ایک دوحوالہ جات پراکتفا کریں گے۔ واختلف العلماء في الاقراء التي تجب على

الممراة اذا طلقت فقال الضحاك والاوزاعي والشوري والنخعي وسعيدبن المسيب والعلقمة والاسود ومجاهد وعطاء وطاووس وسعيدابن جبير وعكرمة ومحمد بن سيرين والحسن والقتادة وشعبى والربيع والمقاتل ابن حبان والسدى ومكحول وعطاء الخراساني الاقراء الحيض وبه قال ابو حنيفة رحمة الله عليه واصحابه واحمد في اصبح الروايتين واسحاق وهكذا روى عن ابي بكر الصديق وعمر وعثمان وعلى وابى درداء وعبادة بن الصامت وانس ابن مالك وابن مسعود وابن عبىاس ومىعاذ وابسى بىن كعب وابى موسى اشعرى رضى الله تعالى عنهم. (عمدة القارى شرح البخارى ج٢٠

وقال الطائفة الاولى المطلقة لاتحل للازواج حتى تغتسل من الحيضة الثالثة. وقيل حقيقة في الحيض مجاز بالطهر.

ص٢٠٦ كتاب العدة بإب والمطلقات يتربضن)

(عمدة القاري شرح البخاري ج٢٠ص ٢٠٠)

پہلے گروہ ( جوقر وء سے مرادحیض لیتے ہیں ) کہتا ہے کہ مطلقہ کے لئے آ گے شادی کرنا اس وقت تک حلال نہیں یہاں تک کہوہ تيسر حيض سے شل نہ کر لے۔ کہا گيا ہے کہ لفظ قروء کا حقیقی معنی حیض اور طهرمجازی معنی ہے۔

''اقراء'' میں علماء نے اختلاف کیا جو مطلقہ کو بطور عدت

گزارنے واجب ہیں۔ضحاک ، اوزاعی ، ثوری، کخی، سعید بن

ميتب،علقمه، اسود ،مجامد ،عطاء ، طاؤوں ،سعيد بن جبير،عكرمه،مجمه

ابن سیرین ،حسن ، قباده ، تعمی ، ربیع ، مقاتل ابن حبان ٔ سدی ، مکول ٔ

اورعطاء خراسانی فرماتے ہیں: کہ اقراء سے مرادحیض ہے اور یہی

قول امام ابوحنیفه اوران کے اصحاب کا ہے اور امام احمد سے سیح ترین

روایت بھی یہی ہے اور اسحاق کا مذہب بھی یہی ہے اور اسی طرح

حضرت ابوبكر صديقه ،عمر ،عثان ،على المرتضى ، ابو درداء ،عباده بن

صامت، انس بن مالك، ابن مسعود، ابن عباس، معاذ، الى بن

کعب اور حضرت ابومویٰ اشعری رضی التعنہم ہے مروی ہے۔

بات واصح ہوگئی کہ کثیر صحابہ کرام رضی الله عنہم اجمعین (جن کے اساء گرامی اوپر ذکر ہو چکے ) لفظ قروء کامعنی حیض کرتے ہیں اور اسی پرفتوی دیتے رہے لہذا جب تک تیسراحیض آ کرختم نہ ہوجائے اس وقت تک عدت باقی رہتی ہے۔اس کی بحث طلاق ثلاثہ میں ہم بیان کر چکے ہیں۔قروء سے مرادحیض ہے اس پر بہت ہے آٹار شواہد ہیں۔جن میں صراحة مذکور ہے کہ تیسر ہے قیض کے مکمل ہونے کے بعد جب تک عورت کیڑے نہ پہن لئاس کی عدت ختم نہیں ہوتی۔

تیسرے حیض کے گزرنے کے بعد کیڑے پہننے سے پہلے رجوع کرنے پر متعدد روایات

عن عمرو عبد الله قالا هو احق بها. حضرت عمر اور عبد الله رضى الله عنهما دونون فرمات بي كه (تیسرے حیض کے گزرنے تک) مرد اس عورت سے رجوع کرنے کاحق رکھتا ہے۔

جناب ابراجيم علقمه سے وہ عمر اور عبد اللہ سے بیان فرماتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا: کہ مرداس وقت تک عورت سے رجوع

عن ابراهيم عن علقمة عن عمر و عبد الله قال هو احق بها حتى تغتسل من الحيضة الثالثة. کرنے کاحق رکھتا ہے جب تک وہ تیسرے حیض کاعنسل نہیں کر لیتی۔

جناب ملحول بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت علی، حضرت عبد اللہ بن مسعود، حضرت ابو درداء، حضرت عبادہ بن صامت اور حضرت عبد اللہ بن قیس اشعری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: کہ جس مرد نے اپنی بیوی کو ایک یا دو طلاقیں دے دیں وہ اس سے رجوع کرنے کا حق رکھتا ہے جب تک وہ تیسرے حیض سے عسل نہیں کر لیتی عدت کے دوران وہ مردکی وارث اور مرداس کا وارث ہوگا۔

جناب زہری حضرت سعید بن میتب سے اور وہ علی المرتضلی رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں فر مایا: مرد رجوع کرنے کا حق رکھتا ہے جب تک عورت تیسر بے حیض کا عسل نہیں کر لیتی۔

خضرت سعید بن میتب رضی الله عنه فرماتے ہیں کہ اگر کوئی مردا پنی بیوی کے پاس ایسے وقت داخل ہوا کہ وہ تیسر ہے چیف کا عنسل کر رہی تھی اس مرد نے اسے کہا کہ میں نے تجھ سے رجوع کر لیا ہے وہ بولی تو جھوٹ کہتا ہے تو جھوٹا ہے اور ادھرا پنے سر پر عنسل کرنے کے لئے پانی ڈال رہی تھی ، تو وہ مرد رجوع کرنے کا حق رکھتا ہے۔

جناب ضحاک بن مزائم بیان کرتے ہیں کہ ایک ورت نے ایک نو جوان سے شادی کی۔ اس نو جوان نے بعد میں اسے ایک یا دو مطلاقیں دے دیں وہ پھر اس کے پاس اس حالت میں آیا کہ وہ تعیرے حیض کا عسل کر رہی تھی۔ کہنے لگا اے فلال عورت! میں نے تجھ سے رجوع کرلیا ہے وہ بولی! تو جھوٹا ہے۔ اب تجھ رجوع کرنے کا اختیار نہیں رہا۔ یہ دونوں اپنا مقدمہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے پاس اس وقت حضرت عمر نے عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما تشریف فرما تھے۔ حضرت عمر نے فرمایا: اے ابوعبد الرحمٰن! آپ اس بارے میں کیا کہتے ہیں؟ راوی بیان کرتا ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما نے اس عورت سے بو جھا: حلفیہ بتا کہ تو اس وقت عسل کے پانی کوجسم پر ڈال رہی سے بو جھا: حلفیہ بتا کہ تو اس وقت عسل کے پانی کوجسم پر ڈال رہی سے بو جھا: حلفیہ بتا کہ تو اس وقت عسل کے پانی کوجسم پر ڈال رہی سے بو جھا: حلفیہ بتا کہ تو اس وقت عسل کے پانی کوجسم پر ڈال رہی سے بو جھا: حلفیہ بتا کہ تو اس وقت عسل کے پانی کوجسم پر ڈال رہی سے بو جھا: حلفیہ بتا کہ تو اس وقت عسل کے پانی کوجسم پر ڈال رہی سے بو جھا: حلفیہ بتا کہ تو اس وقت عسل کے پانی کوجسم پر ڈال رہی سے بو جھا: حلفیہ بتا کہ تو اس وقت عسل کے پانی کوجسم پر ڈال رہی سے بو جھا: حلفیہ بتا کہ تو اس وقت عسل کے بانی کوجسم پر ڈال رہی سے بو جھا: حلفیہ بتا کہ تو اس وقت عسل کے بانی کوجسم پر ڈال رہی ہیں گرا ہے کہ اس

عن مكحول ان ابا بكر وعمرو عليا وابن مسعود وابادرداء وعبادة ابن الصامت وعبد الله بن قيس الاشعرى كانوا يقولون في الرجل يطلق امراته تطليقة او تطليقتين انه احق بها مالم تغتسل من حيضتها الثالثة يرثها وتوثه مادامت في العدة.

عن زهري عن سعيد بن مسيب عن على قال هو احق بها حتى تغتسل من الحيضة الثالثة.

عن سعید بن المسیب قال لو ان رجلادخل على امراته وهي تغتسل فقال قدراجعتک فقالت كذبت وصبت الماء على راسها كان احق بها.

عن ضحاك بن مزاحم ان امراة تزوجت شابا فطلقها تطليقة او تطليقتين قال فاتاها وهى تغتسل من الحيضة الثالثة فقال يا فلانة انى قد راجعتك فقالت كذبت ليس ذالك عليك فارتفعوا الى السلطان عمر بن الخطاب وعنده عبد الله بن مسعود فقال عمر ماترى يا ابا عبد الرحمان قال فقال انشدك بالله اهل كنت لطمت بالماء قالت ما فعلت قال فقال خذ بيدها.

(مصنف ابن الى شيبه ج ۵ص ۱۹۳ باب من قال احق برجعتها مالم تغتسل من حيضة الثالثة مطبوعه دائرة القرآن كراچى ) کے بعد حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہمانے اس مرد کوفر مایا: اس کا ہاتھ پکڑواور لے جاؤ (بیتمہاری بیوی ہے)۔

ان تمام روایات سے ثابت ہوا کہ لفظ قروء سے مرادحیض ہے اور عورت کی عدت تیسر ہے جس ہونے کے بعد عسل کرکے کیڑے سینے تک باقی رہتی ہے۔ اس سے قبل اگر کسی نے رجوع کر لیا تو جائز ہے۔ ایک بات اس موقعہ پرذکر کر دینا ہم ضرور کی سیحقے ہیں۔ وہ یہ کہ احناف نے اس میں تفصیل بیان کی ہے کہ چیف کی اکثر مدت جب ہمار ہے نزدیک دیں دن ہے اور کم از کم تین دن مقرر ہے تو ایک عورت کوصورت مذکورہ میں تیسرا حیض دی دن کمل آگر بند ہوا تو احناف کے نزدیک حیض کے انقطاع کے ساتھ ہی عدت ختم ہو جائے گی۔ یہاں عسل کر کے کیڑے پہننا عدت میں شار نہ ہوگا لہذا نقطاع حیض سے چند لمحے قبل رجوع درست ہوگا۔ کممل انقطاع کے بعد رجوع نہیں ہوسکتا خواہ اس نے عسل کیا یا نہ کیا ہاں اگر دیں دن سے کم اور تین دن سے زائد حیض آیا تو اس صورت میں عسل کرنے اور کیڑے بہنن عدر جوع کاحق رہتا ہے۔ اس بات کوصاحب احکام القرآن نے بیان فرمایا:

اگرچین دی دن ہے کم آگرختم ہوگیا۔اس کے بعدا گرعورت عسل کر لیتی ہے یا عسل کئے بغیرا یک نماز کا وقت گزر گیا تو اس
عورت پرنماز فرض ہو جاتی ہے لہذا جب نماز فرض ہو گئی تو معلوم ہوا کہ عدت ختم ہوگئی اورا گرتیسرا حیض پورے دی دن آگرختم ہوا تو
عسل سے قبل رجوع کرنے کا حق ختم ہو جاتا ہے کیونکہ اس صورت میں حیض کے پھر سے شروع ہونے کا امکان نہیں۔اگر دی دن سے
قبل حیض ختم ہوا تو اس کے دوبارہ شروع ہونے کے امکان کورونہیں کیا جاسکتا اس کئے غسل یا نماز کا وقت گزرنے سے پہلے رجوع کا
حق باقی رہتا ہے۔(احکام القرآن للجھام جام ۲۵۰،باب بیان معنی الحیض ومقدارہ، زیر آیت یسئلونک عن المحیض)

اسی قاعدہ کی بنا پراحناف کا کہنا ہے کہ جب تیسرا حیض دس دن نہ آیا تو اگر چہ خون بند ہو گیااور عورت عسل میں مشغول بھی ہو گئ تب بھی مر دکواس سے رجوع کاحق رہتا ہے۔ ہاں اگر تیسرا حیض دس دن آ کر بند ہو گیا تو بندش کے ساتھ ہی رجوع کا اختیار بھی ہاتھ سے نکل گیا۔

عن عبد الله انه كان عند عمر ابن الخطاب فيجاء ه رجل وامراته فقال امراتي طلقتها ثم رجعتها فقالت المراة اماان لم يحملني الذي كان منك احدث الامر على وجهه فقال عمر حدثيني فقالت طلقني ثم تركني حتى اذا كان في اخرثلث حيض وانقطع عنى الدم ووضعت غسلي ونزعت ثيابي فقرع الباب وقال قد راجعتك فتركت غسلي ولبست ثيابي فقال عم ما تقول فيها ياابن ام معبد فقلت اراه احق بها مادون ان تحل لها الصلوة فقال عممر نعم مارايت وانا ارى ذالك رواه الطبراني ورجاله رجال صحيح.

(مجمع الزوائدج ٢٣ س٣٧ مطبوعه بيروت)

حفرت عبداللہ (بن مسعود) رضی اللہ عنہا بیان کرتے ہیں کہ وہ حضرت عمر ابن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس بیٹے ہوئے سے کہ ایک مرد اور اس کی بیوی آئے مرد کہنے لگا: میں نے اپنی اس بیوی کو طلاق دی تھی پھر میں نے رجوع کرلیا عورت کہنے گئی اگر آپ مجھے اجازت دیں تو میں واقعہ جسے ہوا بیان کردوں ؟ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا: تم بیان کرد کہتے گئی: اس مرد نے مجھے طلاق دی پھر چھوڑے رکھا یہاں تک کہ جب تیسرا حض کمل ہوا اور خون آ نا بند ہوگیا اور میں نے قسل کے لئے پانی کا برتن رکھا اور نہانے کے لئے کپڑے اتار کررکھ دیئے تو اس نے دروازہ کھٹے شایا اور کہنے لگا: میں نے تجھ سے رجوع کرلیا ہے۔ یہن کر میں نے فسل کرنے کا ارادہ ترک کر دیا اور کپڑے بہن لئے ( آپ کے باس کے بارے بین تمہاری بیاس آگئی) یہ من کر حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے حضرت باس مسعود کو کہا: اے ابن ام معبد! اس مسئلہ کے بارے میں تمہاری

کیارائے ہے؟ میں نے کہا کہ میری رائے یہ ہے کہ بیمر درجوع کا حق رکھتا ہے اس وقت تک جب تک اس عورت کے لئے نماز ادا کرنا جائز نہیں ہو جاتا ۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس پر فرمایا: ہاں جو تمہاری رائے ہے ۔ اس روایت کو طرانی نے روایت کیا ہے اور اس کے رجال صحیح روایت کے رجال ہیں ۔

نوك: مذكوره حواله جات اگر يكجا جمع ديكھنے مول تو 'دبيه بق شريف' 'جے مس ١٨\_٨٨ برديھے جاسكتے ہيں۔

خلاصۂ کلام میہ کہ لفظ قروء سے مرادحیض ہے اور عدت کا شارحیض سے ہو گا' طہر سے نہیں اورعورت کا جب تک تیسراحیض نہ گزرنے پائے اور وہ غسل سے فارغ نہ ہولے' مرد کورجوع کرنے کاحق ہے۔ یہی احناف کا مسلک ہے جس کی تائید وتوثیق متعدد روایات سے ہوتی ہے۔فاعتبروا یا اولی الابصار

٢٦٦- بَابُ الْمَرُأَةِ يُطَلِّقُهَا زَوْجُهَا طَلَاقًا يَمُلِكُ الْمَرُأَةِ يُطَلِّقُهَا زَوْجُهَا طَلَاقًا يَمُلِكُ الرَّجُعَةَ فَتَحِيْضُ حَيْضَةً الرَّجُعَةَ فَتَحِيْضُ حَيْضَةً الرَّغُعَةَ فَتَحِيْضُ حَيْضَتُهَا.

مُحَدَّ إِنْ سَعْيَدٍ عَنَ مُسَالِكُ آخُبَرَنَا يَحُيَى بُنُ سَعِيدٍ عَنَ مُسَحَدِّ إِنْ سَعْيدٍ عَنَ مُسَحَدً إِنْ يَحْيَى بُنِ حَبَّانَ آنَة كَانَ عِنْدَ جَدِّهِ إِمْرَاتَانِ مُسَحَدَّ إِنْ يَكِينَ بُن حَبَّانَ آنَة كَانَ عِنْدَ جَدِّهِ إِمْرَاتَانِ هَا الْسَنَة وَهِى ثُرُّ ضِعُ فَمَرَّهَا قَرِيْبٌ مِّنْ سَنَة وَكَانَتُ لَا تَجِيْضُ وَهِى تُرْضِعُ فَمَرَّهَا قَرِيْبٌ مِّنْ سَنَة فَمَلَ لَا يَحِيْضُ وَهِى تُرْضِعُ فَمَرَّهَا قَرِيْبٌ مِنْ سَنَة فَوَيْبٍ فَكَانَ وَعُهَا حَبَّانُ عِنْدَ رَأْسُ السَّنَة اَوْ قَرِيْبٍ فَيْنَ ذَالِكَ وَلَهُ تَسَحِضُ فَقَالَتُ آنَاارِثُهُ مَالَمُ آجِضُ فَقَالَ مُنْ اللّهُ عَنْهُ فَقَطَى فَا خَتَصَمُو اللّهُ عَنْهُ فَقَطَى فَا خَتَصَمُو اللّه عَنْهُ فَقَطَى لَكَ اللّهُ عَنْهُ فَقَطَى لَهَا بِاللّهِ عَنْمَانَ فَقَالَ هٰذَا لَهَا إِلَا عَمْدُوا إِلَى عُتْمَانَ اللّهُ وَجَهَا اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ عَلَى اللّهُ عَنْهُ فَقَطَى لَهَا إِللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ فَقَطَى لَهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ فَقَطَى عَمَلُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ عَلَى اللّهُ عَمْدُوا اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ عَلَى اللّهُ عَنْهُ عَلَى اللّهُ عَنْهُ عَلَى اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ عَلَى اللّهُ عَمْلُ اللّهُ عَمْلُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ وَجَهَةً .

## مرداینی بیوی کوطلاق رجعی دیے پھراس عورت کوایک یا دوحیض آ کرمزید حیض آ نابند ہوجائے'اس کا بیان

ہمیں امام مالک رحمۃ اللہ علیہ نے بتایا کہ ہمیں کی بن سعید نے حمد بن اسحاق ابن حبان سے بتایا کہ ان کے دادا کے پاس دو یویاں تھیں۔ ایک کا تعلق ہائمی خاندان سے تھا اور دوسری کا انصار سے اس نے انصاری بیوی کو طلاق دے دی وہ اس وقت دودھ پلاتی تھی۔ اس کا پلاتی تھی اوراسے چیش نہیں آتا تھا کیونکہ وہ دودھ پلاتی تھی۔ اس کا یونہی ایک سال گزرگیا پھر اس کا خاوند حبان فوت ہوگیا جبکہ اس سال پورا ہونے کو تھایا پورا ہو چکا تھا اور اسے ابھی تک چیف نہیں آیا تھا۔ وہ کہنے گئی کہ میں اس کی وارث ہوں، جب تک جیمے چیش نہیں آیا تو یہ مقدمہ حضرت عثان غنی رضی اللہ تعالی عنہ کے پاس لے آتا تو یہ مقدمہ حضرت عثان غنی رضی اللہ تعالی عنہ کے پاس لے فیصلہ پر دوسری بیوی ہاشمیہ نے حضرت عثان رضی اللہ عنہ کو ملامت کی۔ آپ نے اس خور مایا : کہ یہ مل (فیصلہ) تمہارے چپازاد بھائی سے کی۔ آپ نے اسے فر مایا : کہ یہ مل (فیصلہ) تمہارے چپازاد بھائی سے کا ہے۔ آپ نے ہماری طرف اشارہ فر مایا اور چپازاد بھائی سے کا ہے۔ آپ نے ہماری طرف اشارہ فر مایا اور چپازاد بھائی سے کا ہے۔ آپ نے ہماری طرف اشارہ فر مایا اور چپازاد بھائی سے مراد حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالی عنہ تھے۔

ہمیں امام مالک رحمۃ الله علیہ نے خبر دی کہ ہمیں یزید بن عبدالله بن قسط نے اور بچیٰ بن سعید نے حضرت سعید بن میتب

قَالَ قَالَ عُمَرُ بِنُ الْحَطَّانُ الْحَطَّانُ أَيْكُمَا امْرَأَةٍ طُلِّقَتُ فَكَالَ فَكَا امْرَأَةٍ طُلِّقَتُ فَكَاضَتُ حَيْضَتُهَا فَإِنَّهَا فَكَاضَتُ حَيْضَتُها فَإِنَّها تَنْتَظِرُ يَسْعَة اَشُهُرٍ فَإِنِ اسْتَبَانَ بِهَا حَمُلُ فَذَالِكَ وَإِلَّا اعْتَدَّتَ بَعُدَ التِّسُعَة ثَلْنَة اَشْهُرٍ ثُمَّ حَلَّتُ.

٥٩٨ - قَالَ مُحَمَّدُ اَخْبَرَنَا اَبُوْحَنِيْفَةَ عَنْ حَمَّادٍ عَنُ إِبْرَاهِيْمَ اَنَّ عَلَقَمَةَ بِنَ قَيْسِ طَلَّقَ إُمْرَاتَهُ طَلَاقًا يَمْلِكُ الرَّجْعَةَ فَحَاضَتُ حَيْضَةً اَوْحَيْضَتَيْنِ ثُمَّ ارْتَفَعَ حَيْضُهَا عَنْهَا ثَمَانِيَةً عَشَرَ شَهُرًا ثُمَّ مَاتَتُ فَسَأَلَ عَلْقَمَةُ عَبُدُ اللهِ بُنَ مَسْعُوْدٍ عَنْ ذَالِكَ فَقَالَ هٰذِهِ إِمْرَاةٌ حَبَسَ اللهُ عَلَيْكَ مِيْرَاقَهَا فَكُلُهُ.

٥٩٩ - آنحُبَرَ نَا عِيسَى بُنُ عِيسَى الْحَيَّاطُ عَنِ الشَّعَبِيِّ الْحَيَّاطُ عَنِ الشَّعَبِيِّ عَنْ عَلْ عَلْمَ مَنْ الشَّعْبِيِّ صَأَلَ ابْنَ عُمْرَ عَنْ ذَالِكَ فَامَرَهُ بِاكْلِ مِيْرَاتِهَا.

قَالَ مُحَمَّدُ فَهَ ذَا كَثَرُمِنْ تِسْعَةِ اَشُهُو كَالْتَةِ اَشُهُو لَا اللهِ عَزَوْ الْعَامَّةِ مِنْ فَكُهُ هَا فَالْحَدُ وَهُو قُولُ ابِي حَنِيْفَةً وَالْعَامَّةِ مِنْ فُكَةَ هَا فِيلَا فَالْحَدُ وَهُو قُولُ ابِي حَنِيْفَةً وَالْعَامَّةِ مِنْ فُكَة هَا فِيلَا عَلَى مِنْ فُكَة اللهِ عَزَّوج لَلْ عَلَى اللهِ عَزَوج لَلْ عَلَى اللهِ عَزَوج لَلْ عَلَى الْمُعَةِ اوْجُهِ لِالْخَامِسَ لَهَا لِلْحَامِلِ حَتَى تَضَعَ وَالْتِي لَمُ تَبُلُغ الْحَيْضَ الْحَيْضِ اللهَ اللّهِ عَنْ الْحَيْضِ اللّهَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

رضی اللہ عنہ سے خبر دی۔ آپ نے فرمایا: جس عورت کو طلاق ہو جائے پھر اسے ایک یا دوحیض آنے کے بعد سلسلہ حیض منقطع ہو جائے تو وہ عورت نو مہینے انظار کرے۔ اگر اس دوران حمل ظاہر ہو گیا تو عدت وضع حمل ہوگی اوراگر نہ ظاہر ہوا تو نو ماہ کے بعد تین اور ماہ عدت کے گز ارکر حلال ہو جائے۔

امام محمد کہتے ہیں کہ میں امام ابوطنیفہ نے جناب حماد سے اور وہ ابراہیم نحقی سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت علقمہ بن قیس رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنی بیوی کو ایک طلاق رجعی دی اس کا ایک یا دوجیش آنے کے بعد سلسلہ حیض منقطع ہو گیا حتیٰ کہ اٹھارہ (۱۸) ماہ گزرگئے پھر اس کا انقال ہو گیا ۔حضرت علقمہ نے اس مسئلہ کے متعلق حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما سے بوچھا۔ آپ نے فرمایا: کہ اللہ تعالیٰ نے اس عورت کے ذریعہ تہمارا ترکہ روک رکھا ہے تم اسے کھاؤ۔

ہمیں عیسیٰ بن عیسیٰ خیاط نے جناب شعبی سے وہ علقمہ بن قیس سے اور وہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے اس مسئلہ کے بارے میں پوچھا تو آپ نے اس عورت کی میراث کھانے کا تھم دیا۔

امام محمد کہتے ہیں کہ بیدست (ایک حیض یا دوحیض کے بعد افعارہ ماہ جیسا کہ ماقبل روایت میں مذکور ہے) نو ماہ اوران کے بعد تین ماہ سے بھی زیادہ ہے (جو کہ اسی باب کی دوسری روایت میں مذکور ہے) ہمارااس پڑمل ہے اور یہی قول امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنے کلام میں عدت کی چار اقسام ہی بیان فرمائی ہیں۔ یا نچویں کوئی فتم نہیں۔ عاملہ عورت کی عدت وضع ممل ہے اور نا بالغہ کی عدت تین ماہ اور وہ جو حیض آنے کے بعد حیض سے نا امید ہو چکی ہو۔ اس کی عدت بھی تین ماہ ہے ورشن ماہ ہے اور خاص کی عدت تم نے ذکر تین ماہ ہے اور نہ اس کے سواکسی دوسری عورت کی وہ نہ تو حیض والی کی عدت تین حیض اور جوعدت تم نے ذکر کی وہ نہ تو حیض والی کی ہو۔ اس کی عدرت کی کی وہ نہ تو حیض والی کی ہو۔ اس کی عدرت کی کی وہ نہ تو حیض والی کی ہے اور نہ اس کے سواکسی دوسری عورت کی کی وہ نہ تو حیض والی کی ہے اور نہ اس کے سواکسی دوسری عورت کی

باب کی پہلی حدیث میں حضرت حبان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی دو بیویوں کا واقعہ ذکر کیا گیا۔ انہوں نے اپنی انصاریہ بیوی کوطلاق دی چونکہ وہ بچی کو دود دھ پلاتی تھی اس لئے اسے ایک سال تک حیض نہ آیا۔ حبان نے رجوع نہ کیا اور سخت بیار ہوکر زندگی سے ناامید ہو گئے۔انصاریہ بیوی کومسکلمعلوم تھا کہ مجھ جیسی عورت کی عدت تین حیض ہے کیونکہ نہ تو ہیں نا بالغہ ہوں کہ حیض نہ آتا ہواور نہ ہی اتنی بوڑھی ہوں کہ حیض آنا بالکل بند ہو گیا ہواور الی حالت میں میاں بیوی میں سے کسی کا انتقال ہو جائے تو باقی رہنے والا مرنے والے کا وارث بندا میں اپنے خاوند کی بصورت وفات میراث لوں گی۔ ہاشمیہ عورت اور انصاریہ عدم اتفاق کی وجہ سے مقدمہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے پاس لے گئیں۔آپ نے انصاریہ کے حق میں فیصلہ فرما دیا جس پر ہاشمیہ کورنج ہوا تو آپ نے فرمایا: کہ یہ فیصلہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا ہے۔اس واقعہ کی تفصیل 'دبیہ بی "میں فیکور ہے۔

حضرت عبداللہ بن ابی بکر بیان کرتے ہیں کہ ایک انصاری حبان بن منقذ نے حالت صحت میں اپنی بیوی کو طلاق دے دی وہ بچی کو دود ھ پلاتی تھی اس کوسترہ (۱۷) ماہ تک حیض نہ آیا کیونکہ وہ دورھ پلاتی تھی طلاق دینے کے بعد حبان بیار ہو گئے سات یا آٹھ ماہ گزرنے کے بعد انہیں بتایا گیا کہ تمہاری انصاریہ بیوی کہتی ہے کہ اگر حبان کا انقال ہو گیا تو میں اس کی وارث بنوں گی۔حبان نے یہ سے کر کہا کہ مجھے اٹھاؤ اور حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے پاس لے چلو۔لوگوں نے اٹھایا اور حضرت عثمان کے پاس لے آئے۔ حبان نے یہاں اپنی بیوی کا مسلہ پیش کیا۔ اس وقت حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے پاس حضرت علی المرتضٰی اور حضرت زید بن ثابت رضی اللّه عنهما تشریف فرما تھے۔حضرت عثمان غنی رضی اللّه عنہ نے ان سے کہا کہ آپ کا اس مسلّہ میں کیا مؤقف ہے؟ ان دونوں نے فر مایا: کہ ہم تو اس کے لئے میراث کولازم سجھتے ہیں کیونکہ طلاق رجعی کی صورت میں عدت کے دوران ایک دوسرے کے وارث ہوتے ہیں، جبکہ کوئی ایک فوت ہو جائے اور وہ عورت ان عورتوں میں سے نہیں ہے جو چض سے نا امید ہو چکی ہوں اور نہ ہی ان عورتوں میں سے ہے جوابھی حیض آنے کی عمر تک نہ پنجی ہوں۔وہ حیض کی عدت گزارے گی جب تک اسے تھوڑا بہت حیض آتا ہے۔اس کے بعد جناب حبان اینے گھر آ گئے اور انصاریہ عورت سے اپنی بجی لے لی۔ جب دودھ پلانے کا معاملہ ختم ہو گیا تو اسے ایک حیض آیا پھر دوسرا حیض آیا پھر جناب حبان کا انقال ہو گیا اور تیسراحیض ان کے انقال کے بعد آیا ۔اس انصار بیعورت نے حبان کے انقال کے بعد عدت و فات ( حیار ماه دس دن ) گزاری اوراس کی وارث بھی بنی۔ (بیہق شریف جے مص ۴۱۹ باب عدۃ من تباعد حیضھا' مطبوعہ حیدرآ باد دکن ) موطا امام محمد کی اس باب کے تحت پہلی اور تیسری روایت کم وبیش الفاظ کے ساتھ'' بہبی شریف''جے مص ۴۱۹ باب عدۃ من تباعد حضھا میں موجود ہیں ۔اس سے معلوم ہو کہ موطا کی احادیث کی تائیر میں دیگر کتب احادیث میں بھی روایات موجود ہیں۔ ہاں حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ تعالی عنہ والی روایت کی کچھ وضاحت ضروری ہے۔ آپ نے فرمایا: کہ اگر کسی عورت کوایک یا دوحیض آنے کے بعد خون آنا بالکل بند ہوجائے تواسے نو (٩) ماہ تک انتظار کرنا جاہیے۔اس کے بعد تین مہینے اورعدت گزارے۔اس کا پس منظریوں ہے کہ جب ایک عورت کوایک دوحیض آ کرخون بند ہو گیا تو ایسا تین صورتوں میں سے ایک سے ہو گایا تو حاملہ ہونے کی وجہ یا پھرخون حیض سے بالکل ناامید ہونے کی وجہ سے ایسا ہوا۔ پہلی صورت میں اگر حمل ظاہر ہو جائے تو پھر بالا تفاق اس کی عدت وضع حمل ہو گی اور اگر حمل ظاہر نہ ہوا، بلکہ پیۃ چلا کہ بیناامیدی کی وجہ سے ہے تواب مزید تین ماہ عدت گزار نے پڑیں گے۔ بید حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کا قول ہےاورحضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہماان تین ماہ کا قول نہیں کرتے ۔وہ فر ماتے ہیں: جبعورت حیض سے ناامید ثابت ہو جائے تو اس کی عدت مہینوں سے ہوتی ہے اور تین ماہ اس کے پورے ہو چکے ہیں اس لئے ترجیح حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہما کے قول کو ہوگی اورا گرایک دوحیض آنے کے بعد نہمل ظاہر ہوا ، نہ ہی وہ عورت ناامید ہے بلکہ کسی عارضہ کی بنا پرحیض آنے میں دىر ہوگئ جىيىا كەعلقمە بن قيس كى بيوى كو بوجەدودھ پلانے كے اٹھارہ ماہ تك حيض نه آيا پھراس كا انتقال ہو گيا تو حضرت عبدالله بن مسعود نے علقمہ کواس کا وارث قرار دیا کیونکہ ابھی اس کی عدت ختم نہیں ہوئی تھی۔امام محمد رحمۃ الله علیہ فرماتے ہیں کہ بیا ٹھارہ ماہ ، تین ماہ اور نو ماہ سے زیادہ ہیں۔ بیتو بارہ بنتے ہیں جن کا ذکر حضرت عمر بن خطاب رضی اللّٰد تعالیٰ عنہ نے فر مایا۔حضرت علقمہ رضی اللّٰہ عنہ کی بیوی کو

اٹھارہ ماہ حیض نہیں آیا۔اس کے باوجودان کی عدت ختم نہ ہونے کا فتو کی حضرت ابن مسعود رضی اللّه عنہمانے دیا۔امام محمد رحمة اللّه علیه فرماتے ہیں کہ ہماراعمل حضرت عبداللّه ابن مسعود رضی اللّه عنهما کے ارشاد پر ہے اور یہی امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللّه عنه اور ہمارے دیگر فقہائے کرام رحمہم اللّه اجمعین کا ہے۔

قرآن کریم میں جارعدتوں کا ذکرہے۔

(۱) حامله کی وضع حمل (۲) نابالغه کی تین ماه (۳) حیض والی کی تین حیض (۶) ناامید کی تین ماه -

ان چار کے علاوہ ایک اور قتم کا ذکر نہیں کیا گیا وہ یہ کہ عورت کا خاوند فوت ہو جائے اور وہ حاملہ نہ ہوتو اس کی عدت چار ماہ دس دن ہوتی ہے۔فاعتبر وایا اولی الابصار

ون ہے۔ فاعتبروا یہ اولتی ادبیطان

٢٦٧- بَابُ عِدُّةِ الْمُسْتَحَاضَةِ

وَ بَنَ الْمُسْتَبِ قَالَ عِدَّةُ الْمُسْتَحَاضَةِ سَنَةً ؟ وَأَنْ شِهَابِ اَنَّ سَعِيْدَ وَالْمُسْتَحَاضَةِ سَنَةً ؟

قَالَ مُحَمَّدُ النَّمَعُرُونَ فَعِندُنا اَنَّ عِلَّتَهَا عَلَى اَقْرَائِهَا النِّي كَانتُ تَجُلِسُ فِيْمَا مَضَى وَكَذَالِكَ قَالَ اِبْرَاهِيمُ النَّخْعِيُّ وَغَيْرُهُ مِنَ الْفُقَهَاءِ وَبِهِ نَأْخُذُ وَهُو قَالَ اِبْرَاهِيمُ النَّخْعِيُّ وَغَيْرُهُ مِنَ الْفُقَهَاءِ وَبِهِ نَأْخُذُ وَهُو قَوْلُ اَبِي حَنيْفَةً وَالْعَامِّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا اللَّهُمُ الْمَالَةُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ كَانتُ تَجُلِسُ لِانَّهَا وَيُهِ فَلَهُ اللَّهُ كَانتُ تَجُلِسُ لِانَّهَا فِيهُ فَي اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللْمُلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

# متحاضه كي عدت كابيان

ہمیں امام مالک نے جناب ابن شہاب سے خبر دی کہ حضرت سعید بن میتب نے فرمایا: متحاضہ کی عدت ایک سال

امام محد کہتے ہیں کہ ہمارے ہاں جانی پہچانی بات یہ ہے کہ متحاضہ کی عدت اس کے ان حیض پر ہوگی جواسے گزرے ہوئے وقت میں آتے رہے۔ یونہی جناب ابراہیم تخعی وغیرہ فقہاء کرام نے فرمایا۔ ہمارا اسی پر عمل ہے اور امام ابو حنیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا بہی قول ہے۔ کیاتم نہیں دیکھتے کہ متحاضہ ہمارے عام فقہاء کرام کا بہی قول ہے۔ کیاتم نہیں دیکھتے کہ متحاضہ ان دنوں کی نماز چھوڑتی ہے جو اس کے حیض کے دن زمانہ گزشتہ میں ہوتے تھے کیونکہ وہ ان نہ کورہ دنوں میں حیض والی شار ہوگی۔ لہذا انہی دنوں کے حیاب سے وہ عدت گزارے گی۔ جب اس حیاب سے وہ عدت گزارے گی۔ جب اس حیاب اپ میں تو وہ بائنہ ہو جائے گی۔ یہ تین حیض خواہ انک سال سے کم یازیادہ عرصہ میں پورے ہوں۔

خون استحاضہ وہ ہے جو کسی بیاری کی بنا پر عورت کو آئے۔ اس کا اخراج رحم سے متعلق نہیں اور بیخون لگا تارا آئے جس سے بید معلوم نہ ہو سکے کہ بید چین کا خون ہے یا بیاری کی وجہ سے آیا ہے۔ ایسی عورت کی عدت اگر چہ حفرت سعید بن مستب رحمۃ اللہ علیہ نے ایک سال بیان فرمائی لیکن یہ جمہور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے خلاف ہے۔ مستحاضہ کی عدت قول مشہور ومعروف میں یول ہے کہ استحاضہ کا لگا تارخون آنے سے بل دیکھیں گے کہ اس عورت کو زمانہ گزشتہ میں کتنے دن حیض آتا تھا۔ مثلاً اسے آٹھ دن حیض آتا تھا اب اس کے بعد اس کی طہارت کے دن شار کریں گے تو اس طرح جب تین مرتبہ چین کے دن گزرجائیں تو اس کی عدت ختم ہوجائے گا۔ خواہ یہ مدت ایک سال سے کم ہویا زیادہ ہو۔ اس طرح مستحاضہ کے عدت گزارنے کی تائید کتب احادیث میں موجود ہے۔ خواہ یہ مدت ایک سال سے کم ہویا زیادہ ہو۔ اس طرح مستحاضہ کے عدت گزارنے کی تائید کتب احادیث میں موجود ہے۔

جناب عطاء 'حکم اور حسن فرماتے ہیں: کہ متحاضہ کی عدت اس کے حیض کے دن شار کر کے ہوگی۔

عن عطاء والحكم والحسن في المستحاضة قالوا تعتد بايام اقراء ها.

(مصنف ابن الى شيبه ج٥ص ١٥٨ باب ما قالوا في الرجل يطلق

امرأته وهي متحاضة مطبوعه دائرة القرآن كراجي)

عبد الرزاق عن الثورى قال تعتد المستحاضة ايام اقراء ها التي كانت تحيضها. (مصنف عبدالرزاق ٦٠ ص ٣٣٦ بابعدة المستحاضة مطبوعه مكتبدا سلامي بيروت)

جناب توری نے فرمایا: کہ متحاضہ اپنی عدت ان دنوں کے شار کرنے سے گزارے گی جواس کے چیش کے دن ہیں۔

خلاصہ یہ کہ متحاضہ کی عدت تین حیض ہی ہوں گے اور ان کے شار کرنے کا طریقہ یہ ہوگا کہ استحاضہ کے بل اس کی عادت دیکھی جائے گی کہ اسے کتنے دن حیض آتا تھا؟ اب اس حساب سے تین مرتبہ مذکورہ دن گزرجانے پرمتحاضہ کی عدت ختم ہوجائے گی۔ فاعتبروا یا اولی الابصار

#### دودھ بلانے کا بیان

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ تمیں جناب نافع نے بتایا کہ

حضرت عبداللہ ابن عمر رضی اللہ عنہا فرمایا کرتے ہے: کہ رضاعت اسی کے لئے ثابت ہے جس نے بچین میں کسی کا دودھ بیا ہو۔ ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں عبداللہ بن ابی بکر نے عمرہ بنت عبدالرحمٰن سے خبر دی اور انہوں نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے بتایا کہ حضور ضلاحیا ہے گئے ایک مرتبہ ان کے ہاں تشریف فرما سے کہ انہوں (عائشہ صدیقہ ) نے ایک خص کو حضرت تشریف فرما سے کہ انہوں (عائشہ صدیقہ ) نے ایک خص کو حضرت مائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ علیہ اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ طلب کر رہا ہے۔ آپ کے در دولت میں داخل ہونے کی اجازت طلب کر رہا ہے۔ آپ نے ارشاد فرمایا: کہ بیآ دی حفصہ کا رضائی جیا ہے سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے عرض کیا: اگر میرا فلاں رضائی جیا ہے سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے عرض کیا: اگر میرا فلاں رضائی جیا ہے سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے عرض کیا: اگر میرا فلاں رضائی جیا ہے سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے عرض کیا: اگر میرا فلاں رضائی جیا ہے شدہ وتا تو کیا اسے بھی میر کے گھر آنے کی اجازت ہوتی ؟

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں عبد اللہ بن دینار نے حضرت سلیمان بن بیار سے خبر دی وہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے خبر دی وہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے خبر دیتے ہیں کہ رسول کریم ضلا ہے گئے گئے گئے گئے گئے کے فرمایا: دودھ پینے سے وہ رشتے حرام ہوجاتے ہیں، جو ولا دت سے حرام ہوجاتے ہیں۔ ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں عبد الرحمٰن بن قاسم نے اپنے والد سے اور وہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے خبر دیتے ہیں کہ ان کے ہاں وہ شخص آیا جایا کرتے تھے جنہیں ان کی ہمیرگان نے اور جن کو ان کے ہمیرگان نے اور جن کو ان کے ہمیرگان نے اور جن کو ان کے دودھ یلایا ہوتا اور جن کو ان کے ہمیرگان نے اور جن کو ان کے

٢٦٨- بَابُ الرَّضَاع

٦٠١ - آخُبَونَا مَالِكُ ٱخْبَونَا نَافِعُ آنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عُمْرَ كَانَ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عُمْرَ كَانَ يَقُولُ لَا رَضَاعَةً إِلَّا لِمَنْ ٱرْضَعَ فِي الصِّغَرِ.

٦٠٢ - آخُبَرَ نَا مَالِکُ آخُبُرَ نَا عَبُدُ اللَّهِ بُنُ آبِی بَكُرِ عَنْ عَلَيْ اللَّهِ بُنُ آبِی بَكُرِ عَنْ عَائِشَةَ آنَّ رَسُولً عَنْ عَائِشَةَ آنَّ رَسُولً اللَّهِ خَلْلَا عَمْرَةَ بِنَتِ عَبُدِ الرَّحُمُنِ عَنْ عَائِشَةَ آنَّ رَسُولً اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ خَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

٦٠٣ - أَخَبَرَنَا مَالِكُ آخُبَرَنَا عَبُدُ اللهِ بُنُ دِيْنَارِ عَنَّ سُلَيْمُ اللهِ بُنُ دِيْنَارِ عَنَّ سُلَيْمُ اللهِ مُنَ بَنِ يسَادٍ عَنْ عَائِشَةَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ضَلِيَّكُ أَيْنِ يَسَادٍ عَنْ عَائِشَةَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ضَلِيَّكُ أَنْ مَسَاعَةٍ مَا يَحُرُمُ مِنَ الرَّضَاعَةِ مَا يَحُرُمُ مِنَ الرَّضَاعَةِ مَا يَحُرُمُ مِنَ الدَّضَاعَةِ مَا يَحُرُمُ مِنَ الدَّضَاعَةِ مَا يَحُرُمُ مِنَ الدَّ

٢٠٤ - آخَبَرَنَا مَالِكُ آخَبَرَنَا عَبُدُ الرَّحُمٰنِ بُنُ الْكَانِيةُ الرَّحُمٰنِ بُنُ الْفَاسِمِ عَنْ آبِيلُهِ عَنْ عَائِشَةَ آنَّةُ كَانَ يَدُخُلُ عَلَيْهَا مَنْ ارْضَعَتْهُ آخَدُهُ آخَدُهُا وَلَا يَدُخُلُ عَلَيْهَا مَنْ ارْضَعَتْهُ أَخَدُهُا وَلَا يَدُخُلُ عَلَيْهَا مَنْ ارْضَعَتْهُ يَسَاءُ إِخُوتَهَا.

بھائیوں کی بیوبوں (بھابیوں) نے دودھ بلایا ہوتا، وہ اندر نہیں آیا کرتے تھے۔

7.0 - آخَبَرَنَا مَالِكُ آخُبَرَنِي الزَّهْرِيُّ عَنُ عَمْرِونِ الرَّهْرِيُّ عَنُ عَمْرِونِ الرَّهْرِيُّ عَنُ عَمْرِونِ البَّنِ الشَّرِيَّدِ اَنَّ ابَنَ عَبَّاسِ سُئِلَ عَنْ رَجُلِ كَانَتُ لَهُ الْمُرَاتَانِ الشَّرِيَّدِ اَنْ الْمُلَامُ الْجَارِيَةَ قَالَ لاَ اللِّقَاحُ فَسُئِلَ هَلُ يَتَزَوَّجُ الْمُحَلَّمُ الْجَارِيَةَ قَالَ لاَ اللِّقَاحُ وَاحِدُ.

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں جناب زہری نے عمرو بن شرید سے خبر دی وہ کہتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے بوچھا گیا کہ ایک شخص کی دو بیویاں ہوں ان میں سے ایک بیوی کسی لڑکے کو دودھ پلائے اور دوسری بیوی کسی لڑکی کو دودھ پلائے۔ بوچھا گیا کہ کیا بیلڑکا اس لڑکی سے شادی کرسکتا ہے؟ فرمایا: نہیں کیونکہ دونوں کا باپ ایک ہے۔

٦٠٦ - آخُبَرَ فَا مَالِكُ آخُبَرَ نَا إِبْرَاهِيمُ بُنُ عُقْبَةَ اَنَةً سَأَلَ سَعِيْدَ إِبْنَ الْمُسَيَّبِ عَنِ الرَّضَاعَةِ فَقَالَ مَاكَانَ فِي الْحُولَيْنِ وَلَوْكَانَتْ قَطْرَةً وَّاحِدَةً فَهِي تُحَرِّمُ وَمَا كَانَ بَعُدَ الْحَولَيْنِ فَإِنَّمَا هُوَ طَعَامٌ يَا كُلُهُ.

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں جناب ابراہیم بن عقبہ سے بتایا کہ انہوں نے حضرت سعید بن میتب رضی الله عنه کو رضاعت کے متعلق پوچھا۔ آپ نے فرمایا: دوسال کے اندراگر چہ ایک قطرہ بھی پیا گیا ہووہ حرمت لے آئے گا اور جودوسال کے بعد پیا گیا وہ خوراک ہے جواس نے کھالی۔

٦٠٧ - آخُبرَكَا مَالِكُ آخُبرَكَا إِبْرَاهِيْمُ بْنُ عُفْبَةَ آنَّهُ سَأَلَ عَنْ عُرُوةَ ابْنِ الزَّبيرِ فَقَالَ لَهُ مِثْلَ مَاقَالَ سَعِيْدُهِ بُنُ الْمُسَيَّبِ.

بیمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں ابراہیم بن عقبہ نے خبر دی کہ ہمیں ابراہیم بن عقبہ نے خبر دی کہ انہوں نے حضرت کے متعلق ) دی کہ انہوں نے حضرت عروہ بن زبیر سے (رضاعت کے متعلق ) سوال کیا تو انہوں نے بھی وہی جواب دیا جو حضرت سعید بن مسیتب رضی اللّٰد تعالیٰ عنہ کا جواب تھا۔

٦٠٨ - ٱخُبَونا مَالِكُ ٱخُبَرنا ثَوْرُ بِنُ زَيْدِ آنَ ابْنَ
 عَبَّاسٍ كَانَ يَقُولُ مَاكَانَ فِى الْحَوْلَيْنِ وَإِنْ كَانتُ
 مَصَّةً وَّاحِدَةً فَهِى تُحَرِّمُ.

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں توربن زید نے بتایا کہ حضرت ابن عباس کہا کرتے ہتے: دوسال کے اندراندر دودھ بینا اگرچہ ایک ہی مرتبہ چوسا گیا ہوؤوہ حرمت لے آئے گا۔

٩٠٦ - أَخُبَرُنَا مَالِكُ آخَبَرُنَا نَافِعٌ مَوْلَى عَبُدِ اللهِ الْحَبَرَةُ اَنَّ عَائِشَةَ اللهِ الْحَبَرَةُ اَنَّ عَائِشَةَ اُمَّ الْمُؤْمِنِيْنَ رَضِى اللهُ عَنْهَا اَرْسَلَتْ بِهِ وَهُو يُرْضَعُ إلَى الْمُؤْمِنِيْنَ رَضِى اللهُ عَنْهَا اَرْسَلَتْ بِهِ وَهُو يُرْضَعُ إلَى الْحُبِهَا أُمِّ كَلَّهُوم بِنَتِ آبِى بَكُو فَقَالَتُ اَرْضِعِيْهِ عَشْرَ رَضَعَاتٍ حَتَى يَدَجُلَ عَلَى فَارَّضَعَتْنِى اُمُّ كَلَّهُ مُ بِنَتُ رَضَعَاتٍ ثُمَّ مَوضَتُ فَلَمُ تُرْضِعَنِى عَيْرَ اَبِى بَكُو تَلْتُ وَضَعَاتٍ ثُمَّ مَوضَتُ فَلَمُ تُرْضِعَنِى عَيْر اَبِى اللهِ عَانِشَةَ مِنْ اَجُلِ اَنَّ اللهِ عَانِشَةَ مِنْ اَجُلِ اَنَّ اللهُ كَلْمُ وَمُ مِنْ اللهِ عَانِشَةَ مِنْ اَجُلِ اَنَّ اللهِ عَلَى عَانِشَةَ مِنْ اَجُلِ اَنَّ اللهُ كَلْمُ وَمُ اللهِ عَانِشَةَ مِنْ اَجُلِ اَنَّ اللهُ كَلْمُ الْمُ اللهُ عَنْ اللهِ عَانِشَةَ مِنْ اَجُلِ اَنَّ اللهُ كَلْمُ وَمُ اللهُ عَانِشَةَ مِنْ اَجُلِ اَنَّ اللهُ كَلْمُ اللهُ عَانِشَةَ مِنْ اَجُلِ اَنَّ اللهُ كَلْمُ اللهُ عَانِشَةً مِنْ اللهُ عَانِشَةَ مِنْ الْجُلِ اللهُ مَا كُنْ اَنْ الْمُ الْعَلَى عَانِشَةً مِنْ اللهُ عَانِشَةً مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَانِشَةً مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَانِشَةً مِنْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَانِشَةً مِنْ الْمُعَى اللهُ عَانِهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الْمُعْتِي اللهُ الْمُعْلَى عَانِهُ اللهُ اللهُ الْمُعْلَى اللهُ الْمُ الْمُ اللهُ 
بہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں جناب نافع مولی عبداللہ بن عمر نے خبر دی کہ جھے سالم بن عبداللہ نے بتایا کہ ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے آئیں (سالم بن عبداللہ) اپنی ہمشیرہ ام کلثوم بنت ابی بکر کے پاس بھیجا۔ وہ ابھی دودھ پیتے تھے۔ کہلا بھیجا کہ اس بچے کو دس مرتبہ دودھ پلاؤ تا کہ میر سے ہاں اس کا آنا جانا ہوجائے۔ ام کلثوم بنت ابی بکر نے آئییں تین مرتبہ دودھ پلایا بھر وہ ایسی بیار ہوئیں کہ تین مرتبہ سے زیادہ دودھ نہ پلاسکیں تو میں اس وجہ سے سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے گھر نہیں جا سکتا میں اس وجہ سے سیدہ عائشہ صدیقہ دودھ پلانے کا موقع فراہم نہ تھاکہ سیدہ ام کلثوم نے مجھے دس مرتبہ دودھ پلانے کا موقع فراہم نہ نہ بھی کہ سیدہ ام کلثوم نے مجھے دس مرتبہ دودھ پلانے کا موقع فراہم نہ نہ بھی کہ سیدہ ام کلثوم نے مجھے دس مرتبہ دودھ پلانے کا موقع فراہم نہ نہ بھی کی میں اس دو بھی اس کا موقع فراہم نہ نہ بھی کہ سیدہ ام کلثوم نے مجھے دس مرتبہ دودھ پلانے کا موقع فراہم نہ نہ بھی کہ سیدہ ام کلثوم نے مجھے دس مرتبہ دودھ پلانے کا موقع فراہم نہ نہ بھی کے اس کا میں کہ بھی کی کہ سیدہ ام کلثوم نے مجھے دس مرتبہ دودھ پلانے کا موقع فراہم نہ نہ بھی کے کھی کی کہ سیدہ ام کلثوم نے مجھے دس مرتبہ دودھ پلانے کا موقع فراہم نہ نہ بھی کہ سیدہ ام کلثوم نے مجھے دس مرتبہ دودھ پلانے کا موقع فراہم نہ نہ بھی کے کھی کی کو کھی کے کھی کی کھی کی کہ کہ کی کھی کی کی کھی کی کھی کی کے کہ کھی کے کہ کی کا کھی کے کہ کی کے کہ کی کھی کی کھی کی کھی کے کہ کی کی کھی کی کھی کی کھی کھی کی کھی کی کھی کی کھی کی کھی کے کہ کی کھی کھی کے کھی کی کھی کی کھی کی کھی کی کھی کے کھی کھی کھی کھی کھی کے کھی کھی کے کھی کی کھی کی کھی کے کھی کی کھی کے کھی کی کھی کھی کے کھی کے کہ کی کھی کھی کے کھی کھی کے کھی کی کی کھی کی کھی کے کھی کھی کی کھی کی کھی کھی کے کھی کی کھی کھی کی کھی کی کھی کے کھی کھی کے کھی کے کھی کھی کے کھی کھی کے کھی کی کھی کے کھی کی کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھی کے کھ

٦١٠ - آخُبُونَا مَالِكُ آخُبُونَا نَافِعٌ عَنَّ صَفِيَّةً بِنْتَ آبِى عُبَيْدٍ آنَّهَا آخُبُوتُهُ آنَ حَفُصةَ آرُسَلَتْ بِعَاصِم بَنِ عَبْدِ اللَّهِ بَنِ سَعْدٍ إلى فَاطِمَةَ بِنْتِ عُمَرَ وَهِى ٱلْحَتُّهَا تُرْضِعُهُ عَشَرَ رَضْعَاتٍ لِيَدُّجُلَ عَلَيْهَا فَفَعَلَتْ فَكَانَ يَدُّخُلُ عَلَيْهَا وَهُو يَوْمُ آرْضَعَتْهُ صَغِيْرٌ يُرُضَعُ -

٦١١ - ٱنْحَبَرَ نَا مَالِكُ ٱخْبَرَنَا عَبُدُ اللهِ بَنُ آبِى بَكْرٍ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتَ كَانَ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتَ كَانَ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتَ كَانَ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتَ كَانَ فِيهُمَ انْذُلَ اللّهُ تَعَالِى مِنَ الْقُرُ انِ عَشْرَ رَضُعَاتٍ فِيهُمُ انْدُلُ اللّهُ تَعَالِى مِنَ الْقُرُ انِ عَشْرَ رَضُعَاتٍ مَعْدُومَا وَمُعَدُومَا وَمُعَدَى وَمُعَدَى وَمُعَدَى وَمُعَدَى الْعُرُانِ.

717 - أخُبر نَا مَالِكُ آخُبر نَا عَبْدُ اللهِ بُنَ عَمْرَو اَنَا مَعَهُ عِنْدُ دَالِا قَالَ جَاءَ رَجُلُ إِلَى عَبْدِ اللهِ بُنِ عُمْرَو اَنَا مَعَهُ عِنْدُ دَالِا اللهِ بُنِ عُمْرَو اَنَا مَعَهُ عِنْدُ دَالِا اللهِ ابْنُ عُمْرَ جَاءَ رَجُلُ إلى عُمْر بُنِ الْحُطَّابِ فَقَالَ عَبْدُ اللهِ ابْنُ وَهُمَر جَاءَ رَجُلُ إلى عُمَر بُنِ الْحُطَّابِ فَقَالَ كَانَتُ لِى عُمْرَ بَنِ الْحُطَّابِ فَقَالَ كَانَتُ لِى عُمْر وَفِي اللهِ فَقَالَ كَانَتُ لِى وَلِيدَةً فَقَالَ كَانَتُ لِى وَلِيدَةً فَقَالَ كَانَتُ لِى وَلِيدَةً فَقَالَ كَانَتُ لِمُ اللهِ قَدُ وَلِيدَةً فَالَّ عَلَيْهَا فَقَالَتُ المُراتِي وَلَيْهَا فَارَضَعَتُهَا فَلَا اللهِ قَدُ اللهِ قَدُ اللهِ قَدُ اللهِ قَدْ اللهِ قَدْ اللهِ قَدْ اللهِ قَدْ اللهِ قَدْ اللهِ قَدْ اللهِ قَدْ اللهِ عَنْهُ الرَّضَعَةُ اللهِ عَنْهُ الرَّضَعَةُ الصَّغِيْرِ. وَأَنْ السَّعَامُ وَاللهِ عَنْهُ الصَّغِيْرِ.

٦١٣ - آخُبَرَ نَا مَ الِكُ آخُبَرَ نَا ابْنُ شِهَابٍ وَسُئِلَ عَنُ رَّضَا ابْنُ شِهَابٍ وَسُئِلَ عَنُ رَّضَاعَةِ الْكَبِيرِ فَقَالَ آخُبَرَ نِنَى عُرُوةً بُنُ الزَّبِيرِ آنَّ ابَا حُذَيْفَةَ بُنَ عُتُبَةً بُنِ رَبِيْعَةً كَانَ مِنْ اصْحَابِ رَسُولِ اللهِ ضَلَالِكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے صفیہ بنت ابی عبید سے بتایا کہ انہوں نے بیان کیا کہ سیدہ هفصہ نے عاصم بن عبد اللہ بن سعد کو فاطمہ بنت عمر کی طرف بھیجا جوان کی ہمیشر تھیں تا کہ وہ اسے دس مرتبہ دودھ پلائے جس کے بعدوہ ان کے ہاں آ جا سکے۔فاطمہ نے ایسا ہی کیا تو اس کے بعدوہ هفصہ کے گھر آیا جا تا کرتا تھا۔ جن دنوں فاطمہ نے اسے دودھ پلایا وہ دودھ پتا بحد قا۔

بہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں عبد اللہ بن ابی بکرنے عمرہ بنت عبد الرحمٰن سے اور وہ ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی الله عنها سے بیان کرتی ہیں۔آپ نے فر مایا: اللہ تعالی نے قرآن کریم میں 'عشور رضعات معلومات ''کے الفاظ اتارے تھے پھر میں نے منسوخ ہو گئے اور پانچ باتی رہ گئے۔اس کے بعد رسول کریم فی منسوخ ہو گئے اور پانچ مرتبہ دودھ پلانا) فی اور وہ (پانچ مرتبہ دودھ پلانا) قرآن کریم میں پڑھا جاتا تھا۔

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہمیں عبداللہ بن دینارنے بتایا کہ ایک محص حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کے پاس آیا اور میں اس کے ساتھ تھا۔وہ دارالقصناء میں آیا اور پوچھنے لگا کہ بالغ آ دمی کے وودھ پینے کا کیا تھم ہے؟ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہمانے فرمایا: کہاکی مخص حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے پاس آیا تھا اور کہا کہ میری ایک لونڈی تھی جس سے میں وطی کیا کرتا تھا تو میری بیوی نے اسے جان بوجھ کراپنا دودھ پلا دیا تھا۔ جب میں اس لونڈی کے پاس تنهائی میں گیا تو میری بیوی کہنے گی: دور ہو جاؤ۔خدا کی تتم! میں نے اسے اپنا دووھ بلا دیا ہے۔حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ تعالی عنہ نے اس مرد کوفر مایا: اپنی بیوی کوسز ادواور اپنی لونڈی سے ہم بستری كرليا كرو دودھ پينے بلانے كامعامله شيرخواركى كے دوران موتا ہے۔ امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں جناب ابن شہاب نے بنایان سے بوچھا گیا کہ شیر خوارگی کی عمر کے بعد بڑے بیٹے کا دودھ بینا کیا حکم رکھتا ہے؟ انہوں نے فرمایا: کہ مجھے حضرت عروہ بن زبیر رضی الله تعالی عنه نے بتایا که حضرت ابو حذیفه رضی الله تعالی عنه بن عتبه بن ربيعه جوصحاني رسول الله صَلِيَّتُهُمُ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَم وهُ بدر

صَلَالِتُهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ مَا رَثَةً فَأَنَّكُحَ أَبُو حُذَيْفَةً سَالِمًا وَهُو يَرِى آنَّهُ اللَّهُ الْكَحَهُ الْهَا آنِكُ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ بُنِ عُتْبَةَ ابْنِ رَبِيْعَةً وَهِي مِنَ الْمُهَاجِرَاتِ الْأُولِ وَهِي يَـوْمَــئِــذٍ مِنْ ٱفْصَٰلِ آيَامٰى قُريَشِ فَلَمَّا ٱنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى فِي زَيْدٍ مَا اَنْزَلَ ٱدْعُوْهُمْ لِإَبَائِهِمْ هُوَ اَقْسَطُ عِنْدَ اللَّهِ رُدِّكُ لَّ أَحَدٍ تُبَتَّى اللي اَبِيْهِ فَأِنْ لَكُمْ يَكُنْ يَعُلَمُ اَبُوْهُ رُدَّالِلْي مَوَالِيْكُ فِكَاءَ تَ سَهْلَةُ بِنْتُ شَهْيْلِ اِمْرَأَةُ أَبِي حُـذَيْفَةَ وَهِي مِنْ بَنِي عَامِرِ اللَّهِ لَوَيِّ إِلَى رَصُّولِ اللَّهِ صَلِلْتُهُ كُنَّا نُرى سَالِمًا بَلَغَتَ فَقَالَتُ كُنّاً نُرى سَالِمًا وَلَدًا وَكَانَ يَدُخُلُ عَلَى وَانَا فُصُلُ وَلَيْسَ لَنَا إِلَّا بَيْتُ وَاحِدٌ فَمَا تَرْى فِي شَأْنِهِ فَقَالَ لَهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّتَكُا لَيُعْ أَيْدُكُمْ فِيمًا بَلَغَنَا ٱرْضِعِيهُ وحُمْسَ رَضْعَاتٍ فَتَحُومُ مِلْبَنِكِ ٱوْ بِلَبَنِهَا وَكَانَتُ تَرَاهُ إِبْنًا مِّنَ الرَّضَاعَةِ فَأَخَذَتْ بِذَٰلِكَ عَائِشَةُ فِيهُ مَنْ تُحِبُّ أَنْ يَكَذَّخُلُ عَلَيْهَا مِنَ الرِّجَالِ فَكَانَتُ تَامُو أُمَّ كَلْتُوم وَبَنَاتِ أَخِيْهَا يُرْضِعُنَ مَنْ اَحْبَبُنَ أَنْ يَكَدُّحُ لَ عَلَيْهَا ۚ وَابَلَى سَائِرُ أَزُواجِ النَّبِيِّ صَٰلِلَتُهُ اللَّهِ أَنْ يَدْ مُحُلُّ عَلَيْهِنَّ بِتِلْكَ الرِّضَاعَةِ آحَدُ مِّنَ النَّبَاسِ وَقُلُنَ لِعَائِشَةَ وَاللَّهِ مَانَرَى الَّذِي آمَرَبِهِ رَهُولُ الله صَلِيَّ اللَّهِ صَلَّالَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ اللَّ رَضَاعَةِ سَالِمٍ وَحْدَهُ مِنْ رَّسُوْلِ اللَّهِ ضَلَّلَتُهُ اللَّهِ وَالله لَا يَـدُجُلُ عَلَيْناً بِهٰذِهِ الرَّضَاعَةِ احَدُّ فَعَلَى هَٰذَا كَانَ رَاى اَزُواجُ النَّبِيِّ صَلَّالَتُهُا لَيُكِيرٌ فِي رَضَاعَةِ الْكَبِيْرِ.

میں موجود تھے انہوں نے سالم رضی اللہ عنہ نا می ایک آ دمی کو منہ بولا بیٹا بنایا ہوا تھا جسے ابو حذیفہ کا مولی کہا جاتا تھا۔ اس طرح جس طرح حضور خِلاَتُهُا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عنه كوا بنا منه بولا بیٹا بنایا ہوا تھا۔حضرت ابوحذیفہ رضی اللّٰدعنہ نے اس منہ بولے بیٹے سالم کی شادی جسے وہ اپنا ہی بیٹا سمجھتے تھے،اپنے بھائی کی بیٹی فاطمہ رضی اللہ عنہا بنت ولید بن عتبہ بن ربیعہ کے ساتھ کر دی۔ بیہ بی بی اولین مہاجر عورتوں میں سے تھیں اور ان دنوں قریش کی بن بیاہی عورتوں میں سے افضل عورت تھیں پھر جب الله تعالی نے حضرت زیدرضی اللہ عنہ بن حارثہ کے بارے میں جوآیات نازل فرمائیں ،ان میں تھم دیا گیا کہ منہ بولے بیٹوں کو ان کے اصلی حقیقی والد کے ساتھ بلایا کرواور اللہ تعالیٰ کے ہاں میہ بہت عدل و انصاف والی بات ہے۔ تو ہرایک مخص نے اینے اینے منہ بولے بیٹوں کوان کے والد کی طرف لوٹا دیا اور اگر کسی کے والد کاعلم نہ ہوسکا تو اس سے موالی کی طرف اسے لوٹا دیا گیا بجرسهله رضي اللدتعالي عنها بنت سهيل جن كاتعلق بني عامر سے تھا اور حضرت ابو حذیفه رضی الله عنه کی بیوی تھیں یہ رسول کریم خُلِلْتِنَا اللَّهِ عَلَيْهِ مِن عاليه مِين حاضر ہوئيں اور منہ بولے بينے کے بارے میں جوارشاد خداوندی انہیں پہنچا،اس کے بارے میں حاضر ہوکر عرض کرنے لگیں۔ہم سالم رضی اللہ عنہ کو اپنا ہی بیٹا سمجھتے تھے اور اس کا جارے ہاں آنا جانا تھا اور ہم اس سے بردہ کی برواہ بھی نہیں کرتے تھے ہارا گھر بھی ایک ہی ہے۔ لہذا آپ اس بارے میں کیا ارشاد فرماتے ہیں؟ حضور صَلِلَتُعُمُا اَنْ فَي انہیں فرمایا: کہ جو حکم ہم تک بہنچا، اس کے مطابق تو اسے پانچ مرتبہ دودھ پلا پھروہ تیرے دودھ سے محرم ہوجائے گا۔اس کے بعدوہ ات اینا رضاعی بینامجھی تھیں۔سیدہ عائشہ صدیقه رضی الله عنها نے اس واقعہ سے بیا خذ کیا کہ جوشخص غیرمحرم کسی کے گھر میں آنا جانا جا ہے تو اسے گھر کی عورت پانچ مرتبہ اپنا دودھ پلا دے۔ مائی صاحبه رضى الله عنها اپنى بمشيره ام كلثوم رضى الله عنها اوراين بهتيجيول کو حکم دیا کرتی تھیں کہ جن مردوں کوتم گھر میں آنے جانے کی ا جازت دینا چاہتی ہوتو انہیں یانچ مرتبہ دودھ بلا دیا کرو۔حضور

ہمیں امام مالک نے یکیٰ بن سعید سے اور وہ سعید بن میتب سے خبر دیتے ہیں کہ ان کو سنا ، فر ماتے تھے : دورھ پینے سے احکامات کا تعلق صرف پنگوڑھے کے دوران پینے سے ہے۔ وہی دودھ کہ جس سے گوشت اور خون پیدا ہو۔

امام محمد کہتے ہیں کہ دودھ پینے سے اس وقت حرمت آئے گی جب دوسال کے اندر اندر دودھ پیا جائے۔ان دوسالوں میں اگرچیکسی نے ایک ہی مرتبہ دورہ چوسا تب بھی حرمت آ جائے گی جبیها که *حفزت عبدالله بن عباس ،سعید بن مستب اورعروه بن زبیر* رضی اللہ تعالی عنہم نے فر مایا ہے اور دودھ جو دوسال کے بعد پیا جائے اس سے سی قتم کی حرمت نہ آئے گی اس لئے کہ اللہ تعالی نے فرمایا: ماکیں اپنے بچوں کو دوسال مکمل دودھ بلاکیں۔ بیاس کے لئے حکم ہے جودودھ کمل عرصہ تک پلانا چاہتا ہے۔ تو معلوم ہوا کہ دودھ کی پوری مدت دوسال ہے دوسالوں کے بعد دودھ پلانا بینا وه نہیں ہو گا جس سے حرمت ثابت ہوتی ہواور امام ابوحنیفه رضی الله تعالی عنه دوسالوں کے ساتھ چھ ماہ مزید ملاتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ دوسال اور اس کے ساتھ چھ ماہ تک *کے عرصہ* میں دودھ سے حرمت ثابت ہو جائے گی۔ بیکل تمیں (۳۰) ماہ ہوتے ہیں۔ان تمیں (۳۰) ماہ کے بعد دورھ پینے بلانے سے کوئی حرمت ثابت نہ ہوگی اور ہم بیرائے رکھتے ہیں کہ دوسال تک تو حرمت ثابت ہوگی۔ اس کے بعد کے چھ ماہ میں دورھ پینے سے حرمت ثابت نہ ہوگی۔رہا

٦١٤ - آخُبَرَ فَا مَالِكُ ٱخْبَرَ نَا يَحْيَى بُنُ سَعِيْدٍ عَنْ سَعِيْدٍ عَنْ سَعِيْدٍ عَنْ سَعِيْدٍ عَنْ سَعِيدٌ بُنِ الْمُسَيَّبِ ٱنَّهُ سَمِعَهُ يَقُولُ لَا رَضَاعَةً إِلَّا فِي الْمَهْدِ وَلَا رَضَاعَةً إِلَّا مَا ٱنبُتُ الْحُمْ وَالدَّمَ.
 الْمَهْدِ وَلَا رَضَاعَةً إِلَّا مَا ٱنبُتُ الْحُمْ وَالدَّمَ.

قَالَ مُحَمَّدُ لَا يُنَحَرِّمُ الرَّضَاعُ إِلَّا مَاكَانَ فِي الْدَ مَوْلَيْنِ فَكَمَا كَانَ فِيهَا مِنَ الرَّضَاعِ وَإِنَّ كَانَ مَصَّةً وَاحِدَ ةً فَهِي تُكرِمُ كُمَا قَالَ عَبُدُ اللَّهِ بَنُ عَبَّاسٍ وسَعِيدُ إِبْنُ الْمُسَيَّبِ وَعُرْوَةً بِنُ الزَّبِيرِ وَمَا كَانَ بَعْدَ الْحُولِيْنِ لَمُ يُحَرِّمُ شَيْئًا لِأَنَّ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ قَالَ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعُنَ أَوْلَادُهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أرَادَ أَنْ يَتَّكِمُّ الرَّضَاعَةَ فَتَكَمَامُ الرَّضَاعَةِ ٱلْحُولَانِ فَلا رَضَاعَةَ بَعَدَ تَمَامِهَا تُحَرِّمُ شَيْئًا وَكَانَ ٱبُوْحَنِيْفَةَ رَحِمَةُ اللُّهُ يَكْنَاطُ بِسِتَّةِ أَشْهُرٍ بَعْدَ الْحَوْلَيْنِ فَيَقُولُ يُحَرِّمُ مَاكَانَ فِي الْحَوْلَيْنِ وَبَعْدُ هُمَا إلى تُمَامِ سِتَّةِ اَشْهُرٍ وَ ذَالِكَ ثَلْثُونَ شَهْرًا وَ لَا يُحَرِّمُ مَاكَانَ ذَالِكَ وَنَحْنُ لأنكرى أنسَّهُ يُحَرِّمُ وَنَكرى أنسَّهُ لاَ يُحَرِّمُ مَا كَانَ بَعْدَ الْحَوْلِينِ وَامَّا لَبُنُ الْفَحْلِ فَإِنَّا نَرَاهُ يُحَرِّمْ وَنَرَاى انَّهُ يَحْرُمُ مِنَ الرَّضَاعِ مَا يَحْرُمُ مِنَ النَّسَبِ فَالْآخُ مِنَ الرَّضَاعَةِ مِنَ الْآبِ تُحْرَمُ عَلَيْهِ أُخْتُهُ مِنَ الرَّضَاعَةِ مِنَ الْأَبِ وَإِنْ كَانَتِ الْأُمَّانِ مُخْتَلِفَيْنِ إِذَا كَانَ لَبُنَّهُمَا مِنْ

رَّجُل وَّاحِدِ كَمَاقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ اَللَّفَاحُ وَاحِدُ وَاحِدُ اللَّهُ عَلَيْهِ مِ وَاحِدُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَ فَيِهٰذَّانَا جُدُودُ وَهُوَ قَوْلُ إِبَى حَنِيْفَةَ رَحِمَةُ اللَّهُ عَلَيْهِ و

مرد کے دودھ کا مسئلہ تو ہماری رائے یہ ہے کہ اس سے بھی حرمت ثابت ہوتی ہے اور ہماری یہ رائے ہے کہ رضاعت سے ہروہ رشتہ حرام ہو جاتا ہے لہذا رضائی بھائی جو باپ کی طرف سے ہواس کے لئے رضائی بہن سے رشتہ کرنا حرام ہے جو باپ کی طرف سے ہو۔ اگر چہ ان کی مائیں علیحدہ علیحدہ ہوں جبکہ ان دونوں کا دودھ ایک خاوند سے ہو جبیبا کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہمانے فرمایا: ''دودھ ایک ہی مرد کا ہے'۔ ہم اس پھل کرتے ہیں اور امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کا ہمی یہی قول ہے۔

اس باب میں چنداموروضاحت طلب ہیں۔ہم ذیل میںان کی تفصیل ذکر کررہے ہیں۔

امراول: رضاعت كالغوى اورشرعي مفهوم

امر دوم: رضاعت کے احکام

امرسوم: ثبوت رضاعت کی مقدار

امر چهارم: مدت رضاعت کی شخفیق

امر پیجم :بالغ کے دودھ پینے کے مسائل

امرششم: مرد کی رضاعت میں تا ثیر کی تحقیق

امراوّل کی وضاحت

رضاعت کالغوی معنی "مص الصدی مطلقا" لیمی عورت کے پیتان کو چوسنا ہے،اور نثر لیعت میں رضاعت کی تعریف یہ ہے۔عورت کے پیتان کو چوسنا ہے،اور نثر لیعت میں رضاعت میں بہنچایا گیا ہویا ہے۔عورت کے پیتان سے مدت رضاعت میں بہنچایا گیا ہوا اسے کو دورہ کی پیتان سے مساورت کے بیٹ میں دودہ کہنچایا گیا۔ان تمام طریقوں سے رضاعت ثابت ہو جائے گی۔اس کے علاوہ اگر کسی اور طریقہ سے بچہ کے بیٹ میں دودہ پہنچایا گیا جیسا کہ حقنہ یا کان کے ذریعہ۔ان صورتوں سے رضاعت ثابت نہ ہوگی۔(بح الرائق جس ۲۲۱ کی بالرضاع مطبوعہ معر)

امردوم کی وضاحت

دودھ پینے والے پراس کی رضاعی ماں، باپ اوران کے اصول وفروع حرام ہوجاتے ہیں خواہ وہ نسبا ہوں یا رضاعاً جی کہ اگر دودھ بلانے والی کے ہاں اس کے موجود شوہرسے یا کسی اور شوہرسے اولا دہو، خواہ وہ دودھ بلانے سے پہلے کی ہو یا دودھ بلانے سے بعد کی ہو یا وہ دودھ بلانے سے بعد کی ہو یا وہ دودھ بلانے سے بہلے کی ہو یا دودھ بلانے سے بعد کی ہو یا وہ کسی اور بیوی سے اولا دہو، وہ اس کو دودھ بلانے سے پہلے کی ہو یا بعد کی ہو یا ہو کہ وہ دودھ بلانے یا دودھ بلانے والی کے شوہر کی کسی اور بیوی سے اولا دہو، وہ اس کو دودھ بلانے سے بہلے کی ہو یا ہوئے وہ کی ہوئے وہ اس کی بہن ان کی ہو یہ ہو جاتی ان کا ماموں ہے اور اس کی بہن ان کا بھائی ان کا ماموں ہے اور اس کی بہن ان کی خالہ ہے۔ اس طرح دادا، دادی، نانا، نانی وغیرہ۔ اس سے سرالی رشتوں کی حرمت بھی ہو جاتی ہے حتیٰ کہ دودھ بلانے والی کے خالہ ہے۔ اس طرح دادا، دادی، نانا، نانی وغیرہ۔ اس سے سرالی رشتوں کی حرمت بھی ہو جاتی ہے حتیٰ کہ دودھ بلانے والی کے خالہ ہے۔ اس طرح دادا، دادی، نانا، نانی وغیرہ۔ اس سے سرالی رشتوں کی حرمت بھی ہو جاتی ہے حتیٰ کہ دودھ بلانے والی کے خالہ ہے۔ اس طرح دادا، دادی، نانا، نانی وغیرہ۔ اس سے سرالی رشتوں کی حرمت بھی ہو جاتی ہے حتیٰ کہ دودھ بلانے والی کے خالہ ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی ہو جاتی

شوہر کی ہربیوی دودھ پینے والے پرحرام ہو جاتی ہے اور دودھ پینے والے کی بیوی اس کے رضاعی باپ پرحرام ہے۔ باقی سسرالی رشتوں کی تفصیل بھی اسی طرح ہے ماسوا دومسکلوں کے:

- (۱) نسب میں بیٹے کی بہن سے نکاح جائز نہیں کیکن رضاعت میں جائز ہے کیونکہ نسب میں بیٹے کی بہن یا بٹی ہوگی یا اس کی رہیبہ ہو گی اور بید دونوں نسبا حرام جیں مگر رضاعت میں رضا عی بیٹے کی بہن اس کی حقیقی ہمشیرہ ہوگی یا رضاعی ہوگی' ان دونوں سے رضاعی باپ کا کوئی رشتہ نہیں ۔
- (۲) ای طرح ننبی بھائی کی بہن سے نکاح جائز نہیں لیکن رضاعت میں جائز ہے کیونکہ وہ یا تو صرف ماں کی طرف سے بہن ہوگی یا باپ کی طرف سے یا دونوں کی طرف سے۔ان تینوں صورتوں میں بہن سے نکاح جائز نہیں ہے لیکن رضاعی بھائی کی بہن سے چونکہ ایسا کوئی رشتہ نہیں ہے اس لئے اس سے نکاح جائز ہے۔

( فقاوي عالمكيري ج اص ٣٦٥ ـ ٣٦٦ كتاب الرضاع مطبوعهمر )

#### امرسوم کی وضاحت

کتنا دودھ چینے سے رضاعت ٹابت ہوتی ہے؟ اس کی مقدار میں اختلاف ہے۔ ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اور امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ یہ فرماتے ہیں کہ کم از کم پانچ چسکیاں اس کے لئے ضروری ہیں' اس سے کم میں رضاعت ٹابت نہ ہوگی؟ لیکن جمہور صحابہ کرام رضی اللہ عنہیں ، تابعین اور فقہاء مجتہدین رحمہم اللہ اجمعین کا بینظر سے ہے کہ ایک قطرہ چینے سے بھی رضاعت ٹابت ہو جائے گی۔ امام مالک اور امام اعظم رحمہما اللہ کا بھی یہی نظر سے ہے۔ امام شافعی اور مائی صاحبہ رضی اللہ عنہما کا مسلک ان احادیث و روایات سے مستنبط ہے ، جواس بارے میں مائی صاحبہ سے مروی ہیں۔ مثلاً

عن عائشة رضى الله عنها انها قالت كان فيما انزل الله من القران عشر رضعات معلومات يحرمن شم نسخن بخمس معلومات فتوفى رسول الله ضَالَيْكُ وهي فيما يقرا من القران وفي رواية ابن يوسف بخمس معلومات يحرمن.

عن عائشة رضى الله عنها انها كانت تقول نزل فى القران عشر رضعات معلومات يحرمن ثم صون الى خمسس يحرمن وكان لا يدخل على عائشة الا من استكمل خمس رضعات.

(بيبق شريف ج 2ص ٢٥٨ باب من قال لا يحرم من الرضاع الخ)

سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں: کہ قرآن کریم میں
''عشر دضعات معلومات ''کے الفاظ نازل ہوئے جو
حرمت رضاعت ثابت کرتے تھے پھر پانچ مرتبہ تک باتی رہی
اور زائد پانچ منسوخ ہو گئیں اور حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ
عنہا اپنے گھر اسے آنے ویت تھیں جس نے پانچ مرتبہ دودھ کممل

مائی صاحبہ رضی اللہ عنہا کا ہی ایک واقعہ موطا امام محمر میں بچھ ہی پہلے گزر چکا ہے کہ آپ نے سالم بن عبد اللہ رضی اللہ عنہما کو اپنی ہمشیرہ ام کلثوم رضی اللہ عنہا کے پاس بھیجا اور کہلا بھیجا کہ ان کو دس مرتبہ دودھ بلاؤ تا کہ میں ان کی خالہ بن جاؤں کیکن انہوں نے صرف تین باردودھ پلایا جس کی بناپر مائی صاحبہ نے ان کو بے حجاب آنے کی اجازت نہ دی۔ سیدہ عاکشتہ صدیقہ کے خلاف جمہور کے دلائل

قال جمهور العلماء يثبت برضعة واحدة حكاه ابن المنذر عن على وابن مسعود وابن عمر وابن عسب وابن عبساس وعطاء وطاووس وابن المسيب والحسن ومكحول والزهرى وقتادة والحكم وحماد ومالك والاوزاعى والثورى وابى حنيفة رضى الله عنهم. (نودى شريف شرح صح ملم حاص ۱۸۸ مرابي الرضاع مطوع نور مح مرابي )

جمہور علاء کرام نے کہا کہ حرمت رضاعت صرف ایک مرتبہ دودھ چوسے سے ثابت ہو جاتی ہے۔ (جس سے ایک قطرہ حلق سے اتر جائے ) اس کو حضرت علی الرضیٰی ، ابن مسعود ، ابن عمر ، ابن عباس ، عطاء ، طاؤوں ، ابن المسیب ، حسن ، کمحول ، امام زہری ، قادہ ، تمم ، جماد ، امام مالک ، امام اوزاعی ، توری اور امام ابو حنیفہ رضی اللّٰ عنہم سے ابن منذر نے بیان کیا ہے۔

حوالہ بالا سے معلوم ہوا کہ جمہور صحابہ کرام اور تابعین حضرات کا بید مسلک ہے کہ حرمت رضاعت صرف ایک مرتبہ دودھ پینے سے کہ جس سے ایک قطرہ حلق سے اتر جائے ، ثابت ہو جاتی ہے۔اس مسئلہ پر حضرات صحابہ کرام کے پچھے مزید اقوال درج ذیل

## اقوال صحابه كرام

اخبرنا ابن جريج قال قال عطاء يحرم منها ماقل وماكثر قال وقال ابن عمر لما بلغه عن ابن النزبير انه ياثر عن عائشة في رضاع انه قال لا يحرم منها دون سبع رضعات قال الله خير من عائشة قال الله تعالى واخواتكم من الرضاعة ولم يقل رضعة ولا رضعتين.

ر ابن نے فر یحوم حضرر یہ قال سے ہ رضعہ بیے کہ ہوتی بہتر۔

> عن عبد الكريم ابى امية عن طاوس قال تحرم من الرضاعة المرة الواحدة.

عبد الرزاق قسال اخبرنى ابن جريج قبال اخبرنى ابن طاوس عن ابيه انه قال تحرم المرة

ہمیں ابن جریج نے خبر دی انہوں نے کہا کہ جناب عطاء
نے فرمایا: رضاعت خواہ کم ہویا زیادہ اس سے حرمت آجاتی ہے۔
حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہمانے فرمایا: جب انہیں حضرت ابن زبیر
سے یہ بات پیچی کہ وہ حضرت عائشہ سے ایک اٹر نقل کرتے ہیں وہ
یہ کہ سات مرتبہ دودھ چوسنے سے کم میں رضاعت ٹابت نہیں
ہوتی۔ ابن عمر نے کہا اللہ تعالی کا قول حضرت عائشہ کی بات سے
بہتر ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا ہے: '' تہماری رضاعی بہنیں تم پرحرام
بین'۔ اللہ تعالی نے ایک مرتبہ چوسنایا دومر تبہ چوسنے کا ذکر نہیں

مجھے ابن طاؤس نے اپنے والد سے خبر دی کہ انہوں نے فرمایا کہ حضور ضلایت المیں المیں ازواج مطہرات کے لئے رضعات معلومہ تھے پھراس کے بعد انہوں نے انہیں ترک کر دیا۔ پس قلیل وکثیر رضاعت حرمت لے آتی ہے۔

عبد الكريم ابى اميه جناب طاؤس سے بيان كرتے ہيں۔ دودھ ايك مرتبہ پينے سے بھی حرمت آجاتی ہے۔

عبد الرزاق كہتے ہيں كہ مجھے ابن جریجے نے خبر دی وہ كہتے ہيں كہ مجھے ابن جریجے ابن طاؤس نے كہا كہ سے بتايا انہوں نے كہا كہ

الواحدة قلت هي المصة قال نعم.

ایک مرتبہ دودھ پینے سے حرمت آجاتی ہے میں نے عرض کیا کہ ایک مرتبہ دودھ پینے سے مراد ایک مرتبہ چوسنا ہے انہوں نے فرمایا: ہاں۔

مجھے عمروبن دینار نے خبر دی کہ انہوں نے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما سے سنا۔ جب ان سے ایک شخص نے پوچھا کیا ایک مرتبہ یا دومر تبہ دودھ چوسنے سے حرمت آجاتی ہے؟ انہوں نے فرمایا: کہ رضا عی بہن کی حرمت کے سوا ہم پچھنہیں جانے۔ ایک شخص نے عرض کیا کہ حضرت عبداللہ ابن زبیر کا خیال ہے کہ ایک یا دومر تبہ چوسنے سے حرمت نہیں آتی 'اس کے جواب میں حضرت ابنی عمر رضی اللہ عنہما نے فرمایا: اللہ تعالیٰ کا فیصلہ تمہمارے فیصلے اور امیر المؤمنین کے فیصلے سے بہتر ہے۔

ابراہیم بن عقبہ سے روایت ہے کہ میں حضرت عروہ بن زبیر کے پاس حاضر ہوا اور میں نے پوچھا کہ ایک بچہ کسی عورت کا تھوڑا سا دودھ پی لیتا ہے (اس کا کیا حکم ہے؟) تو مجھے حضرت عروہ نے جواب دیا۔ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کہا کرتی تھیں کہ پانچ یا سات مرتبہ چوسنے کے بغیر حرمت نہیں آتی۔ ابراہیم بن عقبہ کہتے ہیں کہ اس کے بعد میں حضرت ابن المسیب رضی اللہ عنہ کے پاس گیا۔ ان سے یہی مسئلہ بوچھا۔ میں نہتو حضرت عائشہ کا قول اور نہ گیا۔ ان سے یہی مسئلہ بوچھا۔ میں نہتو حضرت عائشہ کا قول اور نہ میں بنہ چل کا ول کرتا ہوں کہتا ہوں کہ اگر بیجے کے پیٹ میں بنہ چل جائے کہ عورت کے دودھ کا ایک قطرہ بھی چلا گیا ہے تو میں سے حرمت آجائے گی۔

جناب زہری اور قنادہ رضی اللہ عنہما اس مخص سے بیان کرتے ہیں جس نے جناب حسن سے یہ مسئلہ من رکھا تھا کہ انہوں نے دودھ کے متعلق کیا فر مایا تھا؟ فر مایا: کہ رضاعت قلیل ہو یا کثیر حرمت لانے میں برابر ہیں۔

جناب توری جناب لیث سے وہ جناب مجاہد سے اور وہ حضرت عمر المرتضی اور ابن مسعود رضی اللہ عنہم سے بیان کرتے ہیں کہ رضاعت قلیل و کشر حرمت لے آتی ہے۔ میں نے یہ بات جناب معمرسے بیان کی توانہوں نے فرمایا: ٹھیک ہے۔

اخبرنى عسروبن دينار انه سمع ابن عمر ساله رجل اتسحرم رضعة او رضعتان فقال مانعلم الاحست من الرضاعة الاحراما فقال رجل ان امير المومنين يويد ابن زبير يزعم انه لا تحرم رضعة ولا رضعتان فقال ابن عمر قضاء الله خير من قضاء ك وقضاء امير المومنين.

عن ابراهيم بن عقبة قال اتيت عروة ابن النويير فسالته عن صبى شرب قليلا من لبن المراة فقال لى عروة كانت عائشة تقول لا يحرم دون سبع رضعات او خمس قال فاتيت ابن المسيب فسالته قال لا اقول قول عائشة ولا اقول قول ابن عباس ولكن لو دخلت بطنه قطرة بعد ان يعلم انها دخلت بطنه حرام.

عن الزهري وقتادة عمن سمع الحسن قالوا في الرضاع قليله وكثيره سواء.

عن الشورى عن ليث عن مجاهد عن على و ابن مسعود قال فى الرضاع يحرم قليله و كثيره و حدثت معمر ا فقال صدق. (مصنف عبرالزاق ج ٢٥٠ ما ٢٩٠ ٣١٢ باب القليل من الرضاع مطبوعه بيروت)

سيده عائشه صديقة رضى الله عنها كے قول كے خلاف جناب ابن عمر رضى الله عنهمانے فرمايا كه الله تعالى كى بات سيده عائشه رضى الله

عنہا کی بات سے بہتر ہے۔وہ اس طرح کہ اللہ تعالی نے رضاعت کے ساتھ یا نچ یا سات مرتبہ کی قیر نہیں اگائی، جو مائی صاحبہ لگاتی ہیں۔ جناب طاؤس نے کہا کہ شروع میں دودھ چوسنے کی تعدادمعلوم تھی جسے بعد میں ترک کر دیا گیا اورخودانہوں نے وضاحت فر ما دی کہا لیک مرتبہ دودھ پینے سے مرادا لیک مرتبہ چوسنا ہے۔اسی طرح سیدنا حضرت ابن عمر رضی اللّٰہ عنہمانے بھی قلیل وکثیر رضاعت سے حرمت نه ماننے والے کوفر مایا: کہ اللہ تعالیٰ کا فیصلہ تمہارے فیصلوں سے بہتر ہے۔حضرت علی المرتضیٰ رضی اللہ عنه اور حضرت عبداللہ بن مسعود رضی الله عنهما بھی قلیل وکثیر رضاعت کا فتوی و یا کرتے تھے۔لہذا ثابت ہوا کہ سیرہ عائشہ صدیقہ رضی الله عنها کاعمل منسوخ ہے یا پھرنا قابل عمل ہے کیونکہ قرآن کریم کی نص قطعی اور آ ٹار صحابہ کے خلاف ہے۔

سیدہ عا ئشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا ہے روایت ہے کہ قر آن کریم میں پہلے دس رضعات نازل ہوئیں پھریانج منسوخ ہوگئیں اور یا نج رضعات کا لفظ حضور ﷺ کے وصال شریف تک قرآن کریم میں رہا۔ لہذا یا بچ رضعات کا ذکر جب قرآن کریم میں باتی ہے تواس ہے کم رضاعت پرحرمت کا حکم لگانا قرآن کریم کے خلاف ہوگا جو قابل قبول نہیں؟

جواب اول: مائی صلحبہ رضی اللہ عنہا کا فرمانا کہ' خبیب رضعات '' کے الفاظ حضور ﷺ کے وصال تک قرآن کریم میں رہے۔ان الفاظ کا قرآن ہونا صرف اتن بات سے ٹابت نہیں ہوسکتا۔قرآن کریم کے اثبات کے لئے خبر متواتر ہونا ضروری ہے۔ مائی صاحبہ تنہاان الفاظ کو قرآن کہہ رہی ہیں۔ان کے قرآن ہونے گی خبرنہیں دے رہیں اورا گرخبر بھی تشکیم کر لی جائے تو خبر واحد ہی ہوگی۔ جس ہے کسی لفظ کا قرآن ہونا ثابت نہیں ہوسکتا۔ادھرقرآن کریم میں جوالفاظ موجود ہیں، وہ"اد ضبعنکم" اور"البو ضاعة"ہیں، جومقیز نہیں ہیں۔اس مطلق نص قطعی کوخبر واحد کے ساتھ مقید کرنا جائز نہیں۔ ہاں اگر قر آن کریم میں الفاظ مجمل ہوتے تو پھرا جمال کی تفصیل کے لئے خبر واحد کا رآمہ ہوسکتی تھی۔ پانچ مرتبہ چونے کے لفظ اگر حضور ﷺ کے وصال تک موجود تھے، تو پھر کیسے نکالے گئے؟ یہاں تحریف قرآن کا مسلد بن جائے گا۔جس کے رافضی معتقد ہیں۔ ہارے ہاں تحریف قرآن کا عقیدہ کفر ہے اس لئے ماننایڑےگا کہ''خمس رضعات'' قرآن کریم کےالفاظ نہ تھے۔

جواب دوم: عشر رضعات اور خمس رضعات والى روايت منسوخ بـ حواله ملاحظه مو:

اخبرنى عبد الكريم عن طاوس قال قلت له انهم ينزعمون انه لا يحرم من الرضاعة دون سبع رضعات ثم صار ذالك الى خمس فقال طاوس قد كان ذالك فحدث بعد ذلك امر جاء التحريم المرة الواحدة تحرم.

(مصنف عبدالرزاق جهص ٢٦٨ باب القليل من الرضاعة )

قلت قد ثبت ان هذا ليس من القران الثابت لا تحل القراة به ولا اثباته في المصحف مثل هذا عند الشافعي ليس بقران. وذكرالبيهقي في اخر هذا الباب وذكره ايضا صاحب التمهيد ثم قال فلاجل هذا الحديث قال اصحابنا انها تركت حديثها

جھے عبدالکریم نے جناب طاؤس سے خبر دی۔ کہتے ہیں کہ میں نے ان سے یو چھا: لوگوں کا خیال ہے کہ رضاعت میں سات مرتبہ چوسنے سے کم میں حرمت ثابت نہیں ہوتی ؟ پھر پیدیا کچ مرتبہ تك آئى۔ (كيابددرست ہے؟) اس كے جواب ميں طاؤس نے فرمایا: ایسا پہلے تھالیکن بعد میں مسئلہ پھر تبدیل ہو گیا۔ اب ایک

مرتبہ چوسے سے حرمت ٹابت ہوجاتی ہے۔

میں کہتا ہوں کہ اس قتم کے الفاظ قرآن مجید میں ثابت نہیں ہیں۔ان سے قراً ۃ بھی جائز نہیں اور امام شافعی رضی اللہ عنہ کے ً نزدیک اس قتم کے الفاظ قرآن نہیں ہو سکتے۔ امام بیہق نے اس باب کے آخر میں ذکر فر مایا اور صاحب تمہید نے بھی اسے ذکر فر مایا پھر کہا کہ اس مدیث کی وجہ سے جارے اصحاب نے کہا کہ ان کی

وفعلها هذا يبدل على وهن ذالك القول لانه حدیث اور عمل کوترک کردیا گیا۔ بدان کے قول کے کمزور ہونے پر دلالت كرتا ہے كيونكه بيرمال ہے ناسخ كو چھوڑ كرمنسوخ كو بكڑا

يستحيل ان تضع الناسخ وتاخذ بالمنسوخ.

(جو مرائعی برحاشیه بینی ج عص ۲۵ مطبوعه حیدرآباددکن)

''مصنف عبدالرزاق''اور''جو ہرائقی ''کےحوالہ سے معلوم ہوا کہ'' خسمس د ضعات ''منسوخ ہے۔منسوخ کی تین صورتیں

(١) الفاظ منسوخ مول (٢) معنى منسوخ مول (٣) الفاظ اورمعني دونول منسوخ مول -

المرقمس رضعات کوقر آن میں پہلے ہونانشلیم کرلیا جائے تو اب بہر حال نہیں ہے اور پہلی دواقسام تو بن نہیں سکتیں ۔للبذا ٹابت ہوا کہ بیتیسری قتم میں واخل ہے۔ کیونکہ اگر حضور خطالیا المالی کے وصال کے بعدان کومنسوخ مانا جائے ، تو بیہ باطل ہے کیونکہ ناسخ و منسوخ الله تعالیٰ کی طرف سے ہوتے ہیں۔ جب وحی منقطع ہوگئی تو وصال شریف کے بعد منسوخ ہونے کا قول کرنا تحریف قرآن اور كفرب فاعتبروايا اولى الابصار

امرچهارم کی تحقیق ، مدت رضاعت کی تحقیق

ائما حناف كامسلك صاحب مبسوط في يون تحرير كيا ب

مدت رضاعت میں اختلاف ہے۔ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے نز دیک بیمدت تمیں (۳۰) ماہ ہے۔ صاحبین لیعنی امام محمد اور امام ابو پوسف کے نزدیک دوسال اور اہام زفر کے نزدیک تین سال ہے۔امام ابو پوسف ادرامام محمد کی دلیل قرآن کریم کی بیرآیت کریمہ هـــــ" والوالسدات يسرضنعن اولاد هن حولين كاملين لمن ارادان يتم الرضاعة ما كيرايي اولا دكودوسال لممل دوده پلائیں۔ بیاس کے لئے ہے جودود ہے پلانے کی مدت مکمل کرنا جا ہتا ہے''۔ اور پخیل کے بعداضا فینہیں ہوگا۔اللہ تعالیٰ ایک اور مقام پر فرما تاہے:''و فیصیالیہ فی عامین اوراس کا دودھ چھڑا نا دوسال میں ہے'' (سوروَ لقمان اے۱۴) اور دودھ چھڑانے کے بعد دودھ تہیں پلایا جاسکتا۔اس سے ظاہر ہوا کہ دوسال کے اندر بیجے کی دود دو گفایت کرتا ہے اور دوسال کے بعد رضاعت کا معاملہ بروں کی مثل ہو جًا تا ہے۔ امام ابوحنیفہ رضی اللہعند بیدلیل پیش فرمائے ہیں کہ اللہ تعالی نے فرمایا: "وحسمله و فصاله فلغون شهوا اس کو پہیٹ میس ر کھنے اور دورہ چیٹرانے کی مدت تیس ماہ ہے''۔اس آیت سے بظاہر بیمعلوم ہوتا ہے کہ مدت حمل اور مدت رضاعت دونوں کی علیحد ہ عليحد ه مدت تيس (٣٠) ماه ٢- كيونكه "حسله و فصاله " ميس فصاله كاعطف حمله يرب اورعطف جانبين ميس مغائرت كا تقاضا كرتا ہے۔لہذا بید دونوں آپس میں مغائر ہوئے۔اس لئے حمل اور دودھ چھڑانا دوا لگ الگ چیزیں ہیں اور دونوں کے لئے مذکورہ مدت (تمیں ماہ) الگ الگ مقرر ہونی چاہیے۔ چونکہ دلیل سے ثابت ہو چکا ہے کہ مدت حمل دوسال سے زائد نہیں ہوسکتی۔ لہذا دوسری چیز یعنی مدت رضاعت تمیں ماہ ہی ہوئی چاہیے۔اس آیت کے علاوہ ایک اور آیت میں اللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے: دوسال ممل دودھ پلانے والی آیت (حولین کاملین) میں دوسال کمل کرنے کے بعد فرمایا: "وان ارادا فصالا عن تواض منهما و تشاور اگرمیال بیوی باہمی رضا مندی سے دودھ چھڑانا چاہیں تو دونوں میں سے سمی پر گناہ نہیں''۔اس سے معلوم ہوا کہ دوسال بعد باہمی مشورہ سے دودھ چھڑایا جاسکتا ہے جس پرکوئی گناہ نہیں اور اس سے بیجی معلوم ہوتا ہے کہ دوسال کے بعد بھی دودھ پلانا جائز ہے۔ نیز الله تعالی نے سورہ بقرہ آیت ۲۳۳ میں فرمایا: "وان ار دسم ان تستوضعوا اولاد کم فلا جناح علیکم اور اگرتم این بچوں کوکی اور عورت سے دورھ پلانا چاہوتو کوئی مناہ نہیں' (جب ان کی حقیقی مائیں دودھ پلانے پرراضی ندہوں)۔اس آیت کی تغییر میں کہا ممیا ہے کہاں آیت سے مراد دوسال کے بعد دودھ پلانا ہے۔اس لئے کہ دودھ جس طرح دوسال تک رضاع بنا ہے اس طرح دوسال کے بعد بھی رضاع بنتا ہے اور دود و دوسال کے فورا بعد نہیں چھڑایا جاسکنا بلکہ قدر یجا چھڑایا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ بچہ آہستہ آہستہ دود و پینا بھول جائے اور دیگر اشیاء کھا پی کرگز اراکرنے گئے۔اس لئے دوسال پر بچھ مدت بڑھانا لازمی ہے۔ جب اضافہ ضرور می ہوا تو ہم نے اس کے لئے ادنی مدے حمل کولیا جو چھ ماہ ہے اور دود ھیلانے کی انتہا کوحمل کی ابتدا پر قبیاس کیا۔امام زفر کہتے ہیں کہ جب دوسال پر اضافہ کرنا ہی ہے توسال کا اضافہ کیا جائے۔اس لئے آپ مدت رضاعت تین سال قرار دیتے ہیں۔

(المبوطح٥ص١٣٦\_١٢٤١باب الرضاع مطبوعه بيروت)

# امر پنجم کی شخقیق ، بالغ مرد کے دودھ پینے سے حرمت کی شخقیق

بالغ مرد (بدت رضاعت گزرنے کے بعد ) اگر کسی عورت کا دودھ خواہ کتنی مرتبہ پی لئے اس سے رضاعت ثابت نہیں ہوتی۔ اس پر کثیرا حادیث موجود ہیں۔اس مسئلہ سے قبل ہم موطا امام محمد کی مذکورہ روایت کے بارے میں پچھسوال و جواب کی شکل میں عرض کرنا بہتر سبچھتے ہیں۔

سوال: ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کاعمل بیتھا کہ آپ سالم کے واقعہ کوسا منے رکھ کریے فتو کا دیا کرتی تھیں کہ بالنغ مرد
کے دودھ پینے سے بھی رضاعت ثابت ہوجاتی ہے۔ سالم کا واقعہ گزشتہ اوراق میں آپ تفصیل سے پڑھ پچکے ہیں۔ مختصر بیہ کہ سالم متبنیٰ سخے اور ان کو پالنے والے دونوں میاں ہوی لیمنی ابوحذیفہ اور ان کی ہوی سہلہ بنت سہیل نے متبنی کے حق میں اتر نے والی آیت کے بعد ان کو گھر میں آنے جانے سے روک دیا۔ جب ان کی ہوی نے یہ مسئلہ حضور ضلا اللہ اللہ اللہ تھی گئی ہیں گئی تو آپ نے اس کا طریقتہ ارشاد فرمایا: کہ سہلہ بنت سمیل پارٹی مرتبہ سالم کو دودھ پلا و بے تو پھر اس کے آنے جانے میں کوئی قباحت نہیں رہے گی تو معلوم ہوا کہ بالغ مرد کے دودھ پینے سے بھی رضاعت ہوتی ہے اور ای واقعہ کوسیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اپنے فتو کی اور مسلک کا طرفہ بیا تھی۔

نوٹ: مائی صاحبہ رضی اللہ عنہا کے فتو کی کی بنیاد پر ابن تیمیہ اور اس کے تبعین شوکانی وغیرہ بھی بالغ مرد کے دودھ پینے سے حرمت کے قائل ہیں۔ابن تیمیہ نے اپنے فتاویٰ میں اسے تفصیل سے کھا۔ ملاحظہ ہو:

ایک طا نفہ سلف و خلف کا اس طرف گیا ہے کہ بوے (بالغ) آدی کے دودھ پینے ہے بھی رضاعت کی حرمت ثابت ہو جاتی ہے۔ ان حضرات نے '' صحیحہ سلم' وغیرہ کی ایک روایت جو زینب ام سلمٰ کی ہے۔ اس سے جمت پکڑی ہے۔ وہ بیہ ہے کہ ام سلمٰ نے سیدہ عا کشرصد یقد رضی اللہ عنہا نے جس پند نہیں کرتی کہ وہ میرے گھر میں اللہ عنہا نے فر مایا کہ کیا تیرے لئے حضور ضالیکی گئے گئے گا اسوہ اس طرح بلا اجازت آئے۔ اس کے جواب میں سیدہ عاکش صدیقہ رضی اللہ عنہا نے فر مایا کہ کیا تیرے لئے حضور ضالیکی گئے گئے گئے گئے اس اس طرح بلا اجازت آئے۔ اس کے جواب میں سیدہ عاکش صدیقہ رضی کیا : یا رسول اللہ ضالیکی گئے گئے اسلم میرے گھر آتا جاتا ہے عالانکہ وہ جوان ہو چکا ہے۔ '' فیص ابھی حضور ضالیکی گئے گئے ہو اس اس کے آنے جانے ہے عمرے خاوند ابوحذیفہ کے دل میں پکھ مال و پریثانی ہے۔ اس پر نبی کریم ضالیکی گئے گئے گئے اس کے آنا جاتا جاتا ہے اور موطا امام مالک کے الفاظ یہ ہیں: او ضعیم حضوں دضا عت بین جائے گا اور وور کے اس کے الفاظ یہ ہیں: او ضعیم حضوں دخوص اللہ عنہا اور دوسری امہات المؤمنین نے اس کا انکار کیا کہ وہ اس پر عالیا اور دوسری امہات المؤمنین نے اس کا انکار کیا کہ وہ اس عنہ بیس کریں گی اور اس کے باوجود کہ سیدہ عاکہ تشرصد یقدرضی اللہ عنہا ہے دوایت ہے: ''الموض اعت میں المجاعة کہ رضاعت بھوک ہے ہے'' کیکن آپ اس بات میں فرق کرتی ہیں کہ دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اور دوسال کے اندر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اور دوسال کے اندر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اور دوسال کے اندر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اور دوسال کے اندر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اور دوسال کے اندر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اور دوسال کے اندر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اور دوسال کے اندر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اور دوسال کے اندر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اور دوسال کے اندر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اور دوسال کے اندر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اور دوسال کے اندر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اور دوسال کے اندر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اس طور عنہ بھوں کے اگر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اس طور عنہ بھوں کے اگر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اس طور عنہ بھوں کے اگر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اس طور عنہ بھوں کے اگر دودھ پلانے سے مقصود غذا ہو اس طور عنہ بھوں کے اس کے اس کو میں کی مقال کے دوسا عنہ بھوں کے اس کو میں کو میں کی می

ہو بلکہ کسی ضرورت کی وجہ سے رشتہ رضاعت ٹابت کرنا ہو ، تو دو سال کے بعد بھی حرمت رضاعت ٹابت ہو جائے گی کیونکہ ضرورت کی وجہ سے کئی الیمی چیزیں جائز ہو جاتی ہیں جو بلا ضرورت جائز نہیں ہوتیں اور قول لائق توجہ ہے۔ ( فاویٰ ابن تیمیہ جسم ۳۳ متبہ ابن تیمیہ مطبوعہ مصر پر اس کوتر جیج دی ص ۲۰ مکتبہ ابن تیمیہ مطبوعہ قاہرہ ) اور شوکانی نے ''نیل الا وطار''ج سے ۱۱۸ باب ماجاء فی رضاعۃ الکبیر مطبوعہ مصر پر اس کوتر جیج دی ہے۔

ابن تیمیہ نے ام المؤمنین رضی اللہ عنہا کے مسلک کا جوفرق بیان کیا ہے۔ وہ یہ کہ رضاعت اگر غذا کے لئے ہوتو مدت رضاعت دوسال ہی ہے اور اگر کوئی اور غرض ہوتو اس کے لئے کوئی مدت مقرر نہیں۔ بالغ بھی پٹے گا تو حرمت ثابت ہوجائے گی۔غیر مقلدین کے اکابر کا بہی نظریہ ہے۔ ہم اس نظریہ کے چند جواب عرض کرتے ہیں۔ وباللہ التوفیق

جواب اول: ابن تیمیداوراس کے بعدن نے ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا فتو کا نقل کر کے بالغ کے دودھ پینے سے حرمت ثابت ہونے کا جوقول ذکر کیا ہے۔ اس میں یہ بھی فدکور ہے کہ مائی صاحبہ کے علاوہ دیگر تمام امہات المؤمنین رضی اللہ عنہان اور صحابہ کرام اور تا بعین اس کا انکار کرتے ہیں جیسا کہ عنقر یب احادیث کثیرہ نقل کی جارہی ہیں تو پھر ابن تیمیداور اس کے تبعین و مقلدین کا مائی صاحبہ رضی اللہ عنہا کے تنہا فتو کی کوفل کر کے اسے دلیل بنا کر بالغ کے دودھ پینے سے اثبات حرمت کو لینا اور اسے اپنا مسلک قرار دینا کہاں تک درست ہے؟ لہذا ہم کہتے ہیں کہ جب مائی صاحبہ رضی اللہ عنہا کے مسلک کوتمام امہات المؤمنین رضی اللہ عنہان اور صحابہ و تا بعین کرام رضی اللہ عنہم اجمعین نے تسلیم نہ کیا تو وہ قابل مل نہیں۔ جواب ثانی: سیدہ عائش صدیقہ رضی اللہ عنہا سے بہت می روایات خوداسے فتو کی کے خلاف مروی ہیں۔ ملاحظہ ہو:

عن مسروق قال قالت عائشة رضى الله عنها دخل على رسول الله صلى الله صلى وعندى رجل قاعد فاشتد ذالك عليه ورايت الغضب في وجهه قالت فقلت يا رسول الله انه اخى من الرضاعة قال فقال انظرن اخواتكن من الرضاعة فانما الرضاعة من الرحاءة

(صحیح مسلمج اص ۲۰ کتاب الرضاع)

جناب مسروق بیان کرتے ہیں کہ حفرت سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے فر مایا: ایک مرتبہ رسول کریم ضلایا کی میرے گھر تشریف لائے۔اس وقت میرے پاس ایک مرد بیٹھا ہوا تھا۔ حضور ضلایا کی گئی کی ہے تا گوار گزرا اور میں نے آپ کے چبرہ اقدی برغصہ کے آثار دیکھے توعن کیا یا رسول اللہ! ضلایا کی بھائی کی ہے۔ مائی صاحبہ فر ماتی ہیں کہ اس کے جواب میں رسول کریم ضلایا کی جائے ارشاد فر مایا: اپنے رضای بھائیوں کو ایمی طرح دیکھ لیا کروکیونکہ رضاعت وہی معتبر ہے جو بھوک کے ایم میں ہو (یعنی دودھ پینے کی مدت میں ہو)۔

سيده ام للي رضي الله عنها فر ما يا كرتى تھيں كەحضور ﷺ

کی تمام ازواج مطهرات (ماسواء حضرت عائشه ) اس قشم کی

رضاعت سے کسی کواسینے اپنے گھر آنے جانے کی اجازت نہیں دیا

كرتى تھيں اور حضرت عائشہ رضى الله عنها كو كہا كرتى تھيں: خداكى

فتم! ہم بیجھتی ہیں کہ بدرخصت رسول کریم خَلِلْتُلْکُا اِنْ اِلْمَا اِنْ اِلْکُلُولِی اِنْ اِنْ اِنْ اِنْ اِنْ ا

حضرت سالم کو دی تھی۔للبذااس رضاعت کے ساتھ کوئی بھی ہار ہے

تمام ازواج مطہرات نے اس طرح کی رضاعت برعمل کرنے سے

ا نکار کر دیا اور فرماتی ہیں کہ بیر رخصت مخصوص مھی سہلہ بنت سہبل

سيده ام للي رضي الله عنها فرماتي بين كه حضور خُلِلْاتُعَالَ وَفِي عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ

ہاں داخل ہونے والائمیں اور نہ ہی ہم اسے جائز خیال رکھتی ہیں۔

اختیار سے صرف انہیں اجازت دی تھی للہٰذا اس پر قیاس کرنا درست نہیں۔ کتب احادیث میں اس مخصیص کی تصریحات موجود ہیں۔ ملاحظہ ہوں:

(صیح مسلم ج۱ص ۲۹۳ کتاب الرضاعة بمصنف عبد الرزاق جے یص ۲۹۰ باب الرضاع)

عن ام سلمة قالت ابى ازواج النبى خَالِيْهُ الْمُنْهُ اللهُ ان ياخذن بهذا وقلن انما هذه رخصة من رسول الله ضَلَا الله عَلَا اللهُ عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا الله عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَ

(طبقات ابن سعدج ۴٥ ا۲۵ ذکرسهله)

قارئین کرام! حضور ﷺ کی ازواج مطهرات بالا تفاق بیفر ما رہی ہیں کہ بالغ مردکو دودھ پلانے والے واقعہ اوراس سے ثبوت حرمت پرصرف اور صرف حضور ﷺ کی ازواج مطہرات بالا تفاق بیفر ما رہی ہیں کہ بالغ مردکو دودھ پلانے والے واقعہ اور خودان سے ثبوت حرمت پرصرف اور صرف حضور ﷺ نے سہلہ بنت سہبل رضی اللہ عنہا کواس کی اجازت عطا فر مائی تھی اور خودان امہات المؤمنین رضی اللہ عنہاں نے اپنا فیصلہ بھی ارشاد فر مایا کہ ہم اس پرعمل نہیں کرتیں اور نہ ہی ایسے مردکوا ہے ہاں آنے جانے کی اجازت دیں گی۔لہذا جب بیواقعہ ہی سالم کے ساتھ مخصوص ہے تو پھراس پرقیاس کرنا درست نہیں۔

اشكال

سیالم کاسہلہ بنت سہیل کا دودھ پینا اس سے کی خدشات جنم کیتے ہیں۔ایک بالغ مرد جب کسی غیرمحرم کا دودھ پتیا ہے تو پتانوں کو منہ لگانے سے اور بہت می قباحتیں پیدا ہوں گی۔ اس لئے معلوم ہوتا ہے کہ بیہ واقعہ سرے سے ہی درست نہیں کیونکہ حضور خیالیگا آتا گئے ان خدشات سے باخبر تھے اور پھران کی موجودگی میں اجازت دینا بعید نظر آتا ہے۔

جوات آشکال: جناب سالم کو جوسہلہ بنت سہیل نے دورہ پلایا۔اس کی کیفیت صراحنا کمنی روایت میں نہیں ملتی اس کئے اس کواس برمحمول کرلینا کہ انہوں نے سالم کواپنے بہتان چوسائے ہوں گے ، درست نہیں اور حرمت رضاعت صرف اس طرح پر موقوف تو کیا ممکن ہی نہیں بلکہ ایسا ہی ہوا ہے کہ سہلہ نے اپنا دودہ انکال کر کسی برتن میں ڈال کر انہیں پلا دیا ہو۔اس کی تائید میں ہم دوحوالہ جات پیش کرتے ہیں:

حدثنا محمد بن عبد الله ابن اخى الزهرى عن ابيه قال كان يحلب فى مصعة او اناء قدر رضعة في مسعة او اناء قدر رضعة فيشربه سالم كل يوم خمسة ايام وكان بعد يدخل عليها وهي حاسر رخصة من رسول الله صلاليا المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية المنابقية الم

زہری کے بینیج اپنے والد سے بیان کرتے ہیں کہ سہلہ بنت سہیل اپنا دودھ کسی برتن میں یا چچی وغیرہ میں نکال لیتی تھیں جتنا کہ ایک مرتبہ چو سنے میں آسکے پھروہ سالم کو پلاتیں ۔ پانچ دن تک اسے پلاتی رہیں۔اس کے بعدسالم نے ان کے ہاں آنا جانا شروع کردیا اور بھی ایسا بھی ہوتا کہ سہلہ نگے سر ہوتیں ۔ بیر خصت ادر

ا جازت حضور خُلِلَتُكُاكِينَ كَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

تمييز الصحابة جهم عاسمطبوعه بيروت)

معلوم ہوا کہ ندکورہ اشکال سراسر غلط ہے اور محض وہم ہے۔ ابن تیمید وغیرہ نے اس واقعہ کی بہتا ویل ذکر تو نہیں کی ، بہر حال ان کے نزدیک بالغ مرد کا دورہ پینا ہر طرح جائز ہے۔ خواہ وہ عورت کے پتان سے منہ لگا کر پئے یا کسی چھوٹے برتن سے پئے۔ بظاہر بہی معلوم ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک ہر طریقہ درست ہے اور اس کی تائیداس سے بھی ہوتی ہے کہ انہوں نے '' قاعدہ کلیہ' یہ بنایا ہے کہ بالغ کے دودہ پینے سے حرمت رضاعت ٹابت ہو جاتی ہے۔ یعنی جس طرح سال ڈیڑھسال کے بچے کو دودھ پلانے سے حرمت آتی ہے ای طرح برنے آدمی کو دودھ پلانے سے حرمت آجائے گی۔ پتان سے بالغ مرد کے دودھ پینے کے جومفاسد ہیں وہ سب کے سامنے ہیں۔

حرمت رضاعت كيليخ ايام رضاعت شرط بي عن ابن مسعود قال لا رضاع الا ماكان في الحولين.

عن ليث عن زيد قال قال على لا يحرم من الرضاع الا ماكان في الحولين.

عن عكرمة عن ابن عباس قال لا رضاع الا ما كان في الصغر.

عن الحسن قسال قسال عسمر لا رضاع بعد الفصال.

عن يحيى بن عبد الرحمن بن حاطب عن جده انه سال ام سلمة عن الرضاع الله ما كان في المهد.

عن هشام عن ابيسه ان ابه هريسة سئل عن الرضاع فقال لا يحرم من الرضاع الا ما فتق الامعاء وكان في الثدى قبل الفطام.

عن عطاء قال اذا فطم الصبى فلا رضاع بعد الفطام.

حضرت عبد الله بن مسعود رضی الله عنهما فرمات بین: که رضاعت کی حرمت صرف دوسال تک کے عرصه میں ہے۔

جناب لید حضرت زید سے اور وہ حضرت علی الرتھنی رضی الله عندسے بیان کرتے ہیں۔انہوں نے فرمایا: کہ حرمت رضاعت دوسال کے اندراندرہے۔

حضرت عبدالله بن عباس رمنی الله عنها سے جناب مکرمہ بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: کہ رضاعت وہی ہے جو بھین میں ہو۔

جناب حسن بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: کہ دود دھ چیٹرانے کے بعد کی مدت میں رضاعت ثابت نہیں ہوتی

یخی بن عبد الرحن بن حاطب اینے دادا سے روایت کرتے ہیں کدانہوں نے سیدہ اسلمی رضی اللہ عشہا سے رضاعت کے متعلق پوچھا ۔ انہوں نے فرمایا: کہ رضاعت وہی ہے جو پیکھوڑے میں رہنے ہوئے حاصل ہو۔

جناب ہشام اپنے باپ سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے رضاعت کے بارے میں پوچھا گیا۔آپ نے فرمایا: کہ رضاعت سے حرمت تب ثابت ہوتی ہے جب پتانوں سے دودھ انتز یوں میں زور سے پنچ اور یہ بھی دودھ چھڑانے سے بہلے ہو۔

جناب عطا فرماتے ہیں: کہ جب بچہ کا دودھ چھٹرا دیا جائے تواس کے بعدرضاعت نہیں۔

عن عبد الله ابن عمر عن نافع عن ابن عمر قال لا يحرم من الرضاع الاماكان في الصغر.

عن سعيد بن المسيب قال لا رضاع الا ماكان في المهد.

(مصنف ابن الى شيبه جه حصه دوم ص٢٩٠ كتاب النكاح من قال لا يحرم من الرضاع الا ما كان في الحولين مطبوعه دائرة القرآن كراجي )

ندکورہ آثاراس بات کی صراحت کرتے ہیں کہ رضاعت کا تعلق دوسال تک کے عرصہ کے ساتھ ہے۔اس کے بعد رضاعت سے حرمت ٹابت نہیں ہوتی ۔''مصنف ابن ابی شیبہ''سے جوآٹار اوپر ذکر کئے گئے ہیں ۔ یہی اور اس سے زائد آٹار''مصنف عبدالرزاق ويمسه ٢٨ باب الارضاع بعدالفطام مين موجود بين اس مين سے دواثر ملاحظه مول -

> عن ابن عمر انه قال لارضاع الالمن ارضع في الصغر ولا رضاعة للكبير.

عن عكرمة يقول الرضاع بعد الفطام مثل السماء السجارى يشوبه. (مصنف عبدالرذاق ج ٢٥ ٣١٥ ـ ٢٢٧ باب الارضاع بعد الفطام)

حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما فرماتے ہیں: که رضاعت وہی ہے جو بجین میں ہواور بڑے کے لئے رضاعت نہیں ہے۔ جناب عکرمہ فرماتے ہیں: کہ دودھ حچٹرانے کے بعدرضاعت یوں ہی ہے جیسے کہ سی نے بہتا ہوایائی بی لیا۔

جناب ناقع نے عبدالرحمٰن بنعمر سے اور وہ ابن عمر رضی اللّٰد

حضرت سعید بن میتب رضی الله عنه فرماتے ہیں: که رضاعت

عنها سے بیان کرتے ہیں ۔انہوں نے فرمایا: رضاعت سے حرمت

اسی وقت ٹابت ہوتی ہے جب وہ دودھ پینے کی مدت میں ہو۔

وہی جو پنگوڑھے کے دوران ہو۔

ان تمام أنار معلوم مواكر مت رضاعت كاز مانددوسال تك كاب فاعتبروا يا اولى الابصار

ر خشم کی تحقیق ،مرد کی رضاعت میں تا <del>نی</del>ر

جمہور صحابہ اور تابعین کرام کا اتفاق ہے کہ جب کوئی بچے کسی عورت کا دودھ مدت دوسال میں بیتا ہے تو وہ عورت اس کی جس طرح رضاعی ماں بن گئی اس طرح اس کا خاونداس بچے کا رضاعی باپ بن جائے گا۔

ندکورہ باب میں سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے ایک روایت ہے کہ آپ ہراس بچے کو اپنے ہاں آنے جانے کی اجازت دے دیا کرتی تھیں جس نے ان کی بھانجوں اور بھتیجوں کا دودھ پیا ہوتا کیکن جس بچہکوان کی بھاوج نے دودھ پلایا ہوتا' آپ اے اجازت نہ دیتی ۔جس کا مطلب میہوا کہ دودھ میں مائی صاحبہ رضی اللہ عنہا مردکی تا تیرکی قائل نہ تھیں کیونکہ مؤخر الذكر صورت میں دودھ بلانے والی بھاوج کا خاوندان کا بھائی ہوا اور بھائی کے رشتہ سے دودھ پینے والا بچہ بھتیجا قرار پایا ۔ حقیقی بھتیجا سے تو کوئی حجاب نہیں کیکن رضاعی بھائی سے پروہ کیا جار ہاہے۔ بیاس بات کی ولیل ہے کہ مائی صاحبہ کے نز دیک مرد کے حوالہ سے دودھ میں تا خیرمہیں ہے۔ جواب اول: مائی صاحبہ رضی اللہ عنہا کواختیارتھا کہ محرم لوگوں میں سے اگر کسی کوآنے جانے کی اجازت نہ دیں تو وہ آپ کے گھر میں اجازت کے بغیراور پردہ کا خیال رکھتے ہوئے داخل نہ ہو۔ لہذائس کوصرف اپنے گھر میں آنے جانے سے روکنے کی وجہ سے اس کے محرم ہونے سے انکار نہیں ہوسکتا۔علامہ زرقانی نے اس کی تصریح فرمائی ہے۔ملاحظہ ہو:

ولا حجة في ذالك لان لها ان تاذن لمن ال مين ال بات يركوني جمت نبين - (كرضاع بمائي محرم مردوں میں شامل نہیں ہیں ) کیونکہ مائی صاحبہ رضی اللہ عنہا کواختیار

شاء ت من محارمها وتحجب لمن شاء ت.

(زرقانی جسم میں ۱۳۲ کتاب الرضاع حدیث ۱۳۲۱ مطبوعہ تھا کہ اپنے محارم میں سے جس کو جا ہیں اندرآنے کی اجازت دیں دارالفکر بیروت) اور جس سے جا ہیں پردہ کریں۔

بیرات ، علامہ باجی نے تو یہ بھی لکھا ہے کہ زیادہ صحیح یہ ہے کہ اس روایت میں راوی کو وہم ہوا ہے۔ (امنٹی جہن ۱۵۲)

لہذامعلوم ہوا کہ اول بیروایت ہی الی ہے کہ جس میں راوی کو وہم ہے اور اگر اسے تسلیم نہ کیا جائے تو پھر اتنی بات ضرور ہے کہ ام المؤمنین رضی اللہ عنہا کو بیا نقیارتھا کہ محارم میں سے جسے جا ہیں اندر آنے کی اجازت نہ دیں۔اس اختیار کے پیش نظر آپ رضا می جھنجوں کو اندر آنے کی اجازت نہ دیتیں حالانکہ وہ محرم تھے۔

ج**واب دوم: ام المؤمنین سیده عا کشدرضی ال**ندعنها سے روایت ہے کہ ہروہ رشتہ جو ولا دت اورنسب کی وجہ سے حرام ہو جاتا ہے ، وہ رضاعت سے بھی حرام ہو جاتا ہے ۔ جبیبا کہ موطاامام مالک میں ہے :

ام المؤمنین سیده عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا بیان فر ماتی ہیں:
کہ میرا رضائی چھا آیا اور اس نے میرے گھر میں اندر آنے کی
اجازت طلب کی۔ تو میں نے اجازت دینے سے اس وقت تک
افکار کر دیا جب تک رسول کریم ضلام اللہ اللہ کی ہے۔
ان کر دیا جب تک رسول کریم ضلام کی تشریق سے اس کے متعلق نہ
پوچھان پھررسول کریم ضلام کی تشریق لائے تو میں نے اس
بارے میں آپ سے دریافت کیا۔ آپ نے ارشاد فر مایا: کہ وہ تیرا
پچاہ اسے اپنے گھر آنے کی اجازت دے دو۔ مائی صاحبہ فر ماتی
ہیں کہ یہ واقعہ اس دور کا ہے جب ہم پر پردہ کے احکام نازل ہو
چھے تھے اور مائی صاحبہ نے یہ بھی فر مایا: کہ رضاعت سے ہروہ رشتہ
حرام ہوجاتا ہے جو ولادت سے حرام ہوجاتا ہے۔

عن عائشة ام المومنين انها قالت جاء عمى من الرضاعة ليستاذن على فابيت ان اذن له على حتى اسئل رسول الله صلاحتى اسئل رسول الله صلح فسالته عن ذالك فقال انه عمك فاذنى له قالت فقلت يا رسول الله صلاح قال انه انما ارضعتنى المراة ولم يرضعنى الرجل قال انه عمك فليلج عليك قالت عائشة وذالك بعد ماضرب علينا الحجاب وقالت عائشة يحرم من الولادة. (موطاام مالك محمى الرضاعة مايحرم من الولادة. (موطاام مالك محمى كابراناع مطوع من الولادة. (موطاام مالك محمى)

یا در ہے موطا امام مالک میں مذکور حدیث بظاہر مائی صاحبہ پرموقو ف نظر آتی ہے کیکن بہ حقیقت مرفوعاً مروی ہے کیونکہ مائی صاحبہ کو نبی علیہ السلام نے پردہ نہ کرنے کا حکم دیا تھا۔

عن عروة عن عائشة. سيده عائشه صديقه رضى الله عنها سے جناب عروه بيان كرتے ہيں كه مائى صاحب كے رضاعى چياجن كا نام'' افلى '' تھا۔ انہوں نے ان سے اندر آنے كى اجازت طلب كى مائى صاحبہ نے ان سے پرده فر مايا۔ (حضور ﷺ آئے ہے مائی صاحبہ نے جب مسئلہ دريافت كيا تو) آپ نے فر مايا: كه اس سے پرده نه كركيونكه جور شتے نسب سے حرام ہوجاتے ہيں وہ رضاعت سے بھی حرام ہوجاتے ہيں۔ (زرقانی)

ام المؤمنین سیده عائشہ صدیقه رضی الله عنها کا خیال تھا کہ رضاعت کا تعلق صرف دودھ پلانے والی عورت کے ساتھ ہوتا ہے۔
اس لئے اس کی حرمت میں بھی عورت کی تا ثیر ہوگی مرد کی تا ثیر نہ ہوگی لیکن رسول کریم ضلاتی کی گئی گئی گئی نے ان کے اس خیال کو ردفر ما دیا
بلکہ اس کی تنبیہ فرمائی کہ' افلے'' تیرا چچاہے' اسے اندرآنے کی اجازت دے دو۔ بلکہ ایک روایت میں ''تسر بت یمین ک' کے الفاظ بھی آئے ہیں۔ بہر حال حضور ضلاتی کی تا کی اور حدیث سے بھی ہوتی ہے۔ جے امام مسلم نے نقل فرمایا ہے۔

عن عدوة عن عائشة الحبوتها ان رسول الله المونين سيره عائشهرض الله عنها عدمره بيان كرتى بين

خَالِهُ اللهِ عَلَيْهُ كَانَ عندها وانها سمعت صوت رجل يستاذن في بيت حفصة قالت عائشة فقلت يا رسول الله خَالَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ 
(صححمسلم ج اص ۲۲۷ کتاب الرضاع مطبوعد کراچی)

کہ انی صاحبرضی اللہ عنہا نے خبر دی کہ ایک مرتبہ حضور فطال اللہ ان کے پاس جلوہ فرما تھے کہ مائی صاحبرضی اللہ عنہا نے ایک مردی

آوازئ کہ وہ سیدہ حفصہ کے گھر داخل ہونے کی اجازت طلب

کررہا تھا۔ مائی صاحبہ کہتی ہیں کہ میں نے حضور فطال اللہ ایم مرد آپ کے در دولت میں آنے کی

عرض کیا۔ یا رسول اللہ ایہ مرد آپ کے در دولت میں آنے کی

اجازت ما نگ رہا ہے۔ آپ نے ارشاد فر مایا: کہ میرے خیال میں

یہ طعمہ کا رضا کی چاہے پھر مائی صاحبہ نے رسول کریم فطال اللہ ایک میرے میں آنے کی

رضا کی چاہونے کی دجہ سے میرے گھر آ جا سکتا؟ آپ نے ارشاد رضا کی جا ہونے کی دجہ سے میرے گھر آ جا سکتا؟ آپ نے ارشاد مرایا: ہاں رضا عت سے وہی ہی حرمت آ جاتی ہے جیسی ولادت

قارئین کرام! ذکورہ دومرفوع احادیث سے صاف ثابت ہے کہ رضاعت میں مردکو بھی تا فیرہے۔ روایت اولی میں ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے رضاعی جیا اللے کا ذکر تھا جن کے متعلق حضور ﷺ نے زور دیے کرفر مایا کہ انہیں اندرآنے کی اجازت دیدو۔ ای طرح دوسری روایت میں سیدہ طعمہ کے رضاعی جیا کا معاملہ تھا۔ بہر حال ثابت ہوا کہ دودھ میں مردکی تا فیر مجی ہے۔ اس کی تائید میں بکثرت روایات ملتی ہیں جو فقہا و محابہ کرام اور تا بعین سے مردی ہیں۔ حرمت رضاعت برفقہا و محابہ اور تا بعین کے آثار

عن البراء انه قال للنبي عُلَيْكُ الْمُنْكُمُ هل لك في بنت اخي من بنت اخي من الوضاعة.

(مصنف ابن الى شيبه ج م حصد دوم ص ٢٩٠)

عن منوسى بن ايوب قال حدثنى عمى اياس بن عنامر قبال قبال على لا تنكح من ارضعته امراة اخيك ولا امراة ابنك.

(مصنف ابن الى شيبه جسم)

جناب براءبن عازب بیان کرتے ہیں کہ بی کریم ضلای النا النائی النائی النائی النائی النائی النائی النائی النائی النائی النائی سے بیا مزہ کی بینی سے شادی کرنا پند فرما کی میں مے؟ آپ نے ملال نہیں کیونکہ وہ میرے لئے ملال نہیں کیونکہ وہ میرے رضای بمائی کی بینی ہے۔

موسیٰ بن ایوب سے ہے کہ جھے میرے چیا ایاس بن عامر نے بتایا کہ حضرت علی رضی اللہ عند نے فرمایا: جس عورت کو تیرے بھائی کی بیوی نے دودھ پلایا تیرے باپ کی بیوی نے دودھ پلایا با تیرے باپ کی بیوی نے دودھ پلایا با تیرے بیٹے کی بیوی نے دودھ پلایا۔اس سے شادی نہ کرنا (وہ حرام میں سے شادی نہ کرنا (وہ حرام بیلے کی بیوی نے دودھ پلایا۔اس سے شادی نہ کرنا (وہ حرام بیلے کی بیوی نے دودھ پلایا۔اس سے شادی نہ کرنا (وہ حرام بیلے کی بیوی ہے دودھ پلایا۔اس سے شادی نہ کرنا (وہ حرام بیلے کی بیوی ہے دودھ پلایا۔اس سے شادی نہ کرنا (وہ حرام بیلیا۔

ان آثار سے بھی معلوم ہوا کہ مردکوتا ٹیر ہے۔ خاص کر حضرت علی الرتفنی رضی اللہ عند نے بھاوج کے بارے میں صراحنا فر مایا جس کے متعلق ام المؤمنین عائشة صدیقہ رضی اللہ عنہا پراشکال وار دکیا گیا تھا۔ رضا می بھتیج ابھی حقیقی بھتیج کی طرح محارم میں شامل ہے۔اس موضوع پراگر آپ مزیدا حادیث و آثار دیکھنا چاہتے ہیں تو ''مصنف عبدالرزاق' جے میں یہ سم کتاب الرضاع مطبور مکتبدالاسلامیہ ہیروت میں دیکھ سکتے ہیں۔ فاعتبروا یا اولی الابصار

# ٨-كتاب الضحايا قربانی کے احکام ومسائل کا بیان

قربانی اُن عبادات میں سے ایک ہے جن کوعبادات مالیہ کہتے ہیں۔صاحب نصاب پرواجب ہونے کے ساتھ شعائر اسلام میں داخل ب-احادیث میں اس کے فضائل بکٹرت وارد ہیں ۔بطوراختصار چندفضائل ورج کئے جاتے ہیں:

> عن جابر ابن عبد الله رضى الله عنه قال حيسن وجههسمسا انسى وجهست وجهسي للذي فطرالسموات والارض حنيفا ومباانهامن المشركين. ان صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العِلمين لا شريك له وبذالك امرت وانا اول المسلمين. اللهم منك و لك عن محمد

> > (ابن ماجيم ٢٣٣٢ ابواب الاضاحي مطبوعه طلائث ٹاؤن سر گودها)

عن هشام بن عروة عن ابيه عن عائشة ان النبي ضَلِلْتُنْكُولُو قَال ماعمل ابن ادم يوم النحر عملا احب الى الله عزوجل من اراقة الدم وانه لياتي يوم القيامة بقرونها واظلافها واشعارها وان الدم ليقع من الله عزوجل بمكان قبل ان يقع الارض فطيبوا بها نفسا. (ابن ماجرص٢٣٣ باب ثواب الفيح مصنف عبدالرذاق جهص ۲۸۸ باب الضحایا)

عن ابى سلمة عن عائشة رضى الله عنهما وعن ابى هريسرة ان رسول الله صَلَّاتُكُمُ اللَّهُ كَان اذا ارادان بسحى اشترى كبشين عظيمين سمينين اقرنين املحين موجوعين فذبح احدهما عن امته

حضرت جابر بن عبد الله رضى الله عنه بيان كرت مي كه رسول الله صَلَقَتُكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ ال جب ان کو ذیح کرنے کے لئے لٹایا تو قرآن کریم کی آیات کی تلاوت فرمائی (جن کا ترجمہ یہ ہے)''میں نے یقینا اپنا چہرہ اس الله كي طرف متوجه كيا جوآ سانوں اور زمين كا پيدا كرنے والا ہے۔ کیسو ہوکراور میں مشرکین میں سے نہیں ہوں۔ بے شک میری نماز اورمیری قربانی ،میری زندگی اورمیرا مرنا الله تعالیٰ کے لئے ہیں۔ جوتمام جہانوں کا پالنے والا ہے اور اس کا مجھے تھم دیا گیا ہے اور میں سب سے پہلا فرمانبردار ہوں۔ اے اللہ! تیری طرف سے اور تیرے لئے بیقربانی (تیرے بندے) محد خلات المالی اوراس کی امت کی طرف سے ہے۔

ہشام بن عروہ اینے والد سے اور وہ ام المؤمنین حضرت فرمایا: قربانی کے دن آ دمی کامحبوب ترین عمل الله تعالیٰ کی بارگاه میں خون گرانا ہے ( یعنی قربانی کے جانور کو ذرج کرنا ) بے شک وہ ذیج کیا گیا جانور قیامت کے دن اینے سینگوں ، کھرول اور بالوں سمیت آئے گا اور بیشک اس کے ذبح کے وقت خون زمین برگرنے ہے قبل ہی اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں قبولیت پالیتا ہے لہذا اسے خوشی ہے ذریح کرو۔

ابوسلمي رضي الله عنه سيده عا ئشه اور حضرت ابو ہريره رضي الله عنما سے بیان کرتے ہیں کہ رسول کریم فطال المالی جب قربانی دینے کا ارادہ فرماتے تو دو بڑے بڑے ،موٹے تازے ،سینگوں والے حیت کبرے اور خصی بحر ہے خریدتے ۔ان میں سے ایک اپنی

عن محمد وعن ال محمد ضُلِلَّالِمُا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

عن ابى هويوة ان رسول الله ﷺ لَيْنَا اللَّهِ عَلَا لَيْنَا لَيْنَا اللَّهِ عَلَا لَيْنَا لَيْنَا الْمَ من كان له سعة ولم يضح فلا يقربن مصلانا. (ابن ماجي ٢٣٦ باب الضاحي واجبة)

عن زيد بن ارقم قال قال اصحاب رسول الله صِّلْلِّنُكُ لِتَنْكُ إِلَّهُ إِلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَا اللَّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلْكُلَّ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ قال سنة ابيكم ابراهيم قالوا فما لنا فيها يارسول الله قال بكل شعرة حسنة قالوا ما الصوف يا رسول الله قال بكل شعرة من الصوف حسنة.

(ابن ماجه ص۲۳۳ باب الثواب الاضحيه)

عن ابسى سعيد قسال ضحمي رسول الله صَٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل ويمشى في سواد وينظر في سواد. (ابن ماجه ۲۳۳ باب مایستخب من الضاحی)

عن عبد الله بن عمرو ابن العاص ان النبي صَّلَاتُنِيُ البَّيْ اللهِ عَلَى المرت بيوم الاضحى عيدا جعله الله لهدذه الامة قبال الرجل ارايت ان لم اجد الا منيحة انشى افاضاحي بها قال لاولكن تاخذ من شعرك واظفارك وتقص شاربك وتحلق عانتك فتلك تمام اضحيك عند الله.

(ابوداوُدج٢ص٢٩ كتابالضحايامطبوعه سعيد كمپنى كراچى )

عن على رضى الله عنه ان رسول الله صَّلِلَّنِّيُ البَّيْ اللهِ قَالِ يَا فَاطَمَةً قُومَى فَاشْهِدَى اصْحَيَتُكُ فان لك باول قطرة تقطر من دميا مغفرة لكل ذنب اما انه يجاء بلحمها ودمها توضع في ميزانك

لمن شهد لله بالتوحيد وشهدله بالبلاغ و ذبح الاخو امت كان افراد كي طرف سے قرباني كرتے جواللہ تعالى كى توحيد اور حضور ضَلِيَّلُكُونَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ إِلَى كُوابِي دين والله ہوتے اور دوسرا بکرا آپ این اور این اولاد کی طرف سے ذبح

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول کریم

خَلِلْتُكُالِيَّنِكُ المَيْلِيَّةِ نِهِ مايا: جس كوقر باني دينے كي تنجائش اور وسعت ہو اور پھر قربانی نہ دیے تو وہ ہاری عیدگاہ کے ہر گز قریب نہ آئے۔ زید بن ارقم بیان کرتے ہیں کہ حضور ضَلِلْتُعُالَتُمُ کُورِ کُے صحابہ نے ایک مرتب عرض کیا: یا رسول الله! بیقر بانیاں کیا ہیں؟ آب نے ارشاد فرمایا: تمہارے باپ ابراہیم علیہ السلام کی سنت ہے۔صحابہ كرام نے عرض كيا: يا رسول الله! ان ميں ہمارے لئے كيا فائدہ ہے؟ ارشاد فرمایا: ایک ایک بال کے بدلہ میں ایک ایک نیکی ملے كى \_عرض كرنے لكے\_اون كا كيا تھم ہے؟ ارشاد فرمايا: اون كے ہرریشہ(بال) کے بدلہ میں بھی ایک ایک نیکی ملے گی۔

حضرت ابوسعید سے روایت ہے کہ حضور ضَالِتُلَا الْمُعَالَّيْنَ الْمُعَالِّيْنَ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِقِينَ الْمُعِيدِ مِنْ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعِلِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعِلِّ الْمُعِلِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَلِّقِيلِ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَالِيِّ الْمُعَلِيلِ الْمُعِلِي الْمُعَلِيلِ الْمُعِلِّ الْمُعِلِي الْمُعِلِّ الْمُعِلِّ الْمُعِلِّ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعَلِيلِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِقِيلِ الْمُعِلِي الْمُعِلِيلِي الْمُعِلِي ِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِيلِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمِعِلِي الْمُعِلِي الْمِعِلِي الْمُعِلِي الْم سینگوں والامینڈ ھا قربانی میں دیا۔ جوسیاہی میں کھا تا ،سیاہی میں چاتا اور سیابی میں و کھتا تھا (لعنی اس کے یاؤں ، منہ اور آئکھیں ساه تھے بقیہ سفیدتھا)۔

حضرت عبدالله بن عمر وبن العاص رضي الله عنه سے روایت ے كەحضور خُلِلْتِكُنُ أَيَّدُ عَلَيْ فَيُ ارشاد فرمایا: مجھے تھم دیا گیا كەاللەتغالى نے یوم قربانی کواس امت کے لئے عید بنایا ہے۔ ایک شخص نے عرض کیا: اگر مجھے صرف ایسا جانور ملے ، جومیں نے صرف دودھ ینے کے لئے کسی سے مانگ کرلیا ہو، تو کیا میں اس کی قربانی دے دوں؟ فرمایا: نہیں کیکن تو یوں کر کہ اپنے سر کے بال ترشوا، اپنے ناخن کائ این موتجھوں کے بال کاٹ اور یا کی کر۔ تیرے لئے یہی اللہ تعالیٰ کے نز دیک کامل قربانی ہوگی۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صَّلَاتُنْكُ التَّهُ عَلَيْ عَصِيده فاطمة الزهرارضي الله عنها كوفر مايا: اے فاطمه! ا پنی قربانی کے پاس اٹھ کر کھڑی ہوجا۔ بے شک اس کے سب سے یلے قطرہ کے مکنے کے ساتھ ہی تیرے تمام گناہ بخش دیئے جائیں

سبعين ضعفا. قال ابو سعيديا رسول الله صليلي المستحدة المستحدد خاصة فانهم اهل لما خصو به من النحير او للمسلمين عامة قال لال محمد خاصة وللمسلمين عامة وقد حسن بعض مشائخنا حديث على هذا والله اعلم.

(الترغيب والترجيب ج٢ص١٥)

گے۔ کل قیامت کو اسے گوشت اور خون سمیت لایا جائے گا اور تیرے نامہ اعمال کے ترازو میں ستر گنا بڑھا کر رکھا جائے گا۔ ابوسعید نے عرض کیا یا رسول اللہ! صرف آپ کی آل پاک کے ساتھ فاص ہے یا تمام امت کے لئے ہے؟ کیونکہ آپ کی اہل بیت اس کی مستق ہے کہ ایسی بھلائی کے ساتھ اسے مخصوص کیا جائے۔ آپ کی استان وارتمام مسلمانوں آپ نے ارشاد فر مایا: آل محمد کے لئے بالحضوص اور تمام مسلمانوں کے لئے بالعموم یہ بشارت ہے۔ ہمار بیض مشائخ کرام نے اس روایت علی الرتفٹی کوشن فر مایا۔ (واللہ اعلم)

ندکورہ چھعدداحادیث سے درج ذیل مسائل معلوم ہوئے۔

- (1) قربانی واجب ہے کیونکہ اس کے ترک پر وعید شدید آئی ہے۔
- (۲) عید کے دن قربانی کرنے سے زیادہ محبوب اور کوئی عمل نہیں۔اس سے ان تمام نام نہاد دانشوروں کی تر دید ہوتی ہے جو قربانی کی بجائے اس پراٹھنے والی رقم کوغرباء میں تقسیم کرنے کا ڈھنڈوراپیٹتے پھرتے ہیں۔
  - (٣) سينگوں والاخوب موثا تازه مينڈھا قربانی کرنا بہت اچھا ہے۔
  - (٤) قربانی کرتے وقت انبی و جهت و جهی الایة پڑھ کرذیج کرناسنت ہے۔

نوٹ: غیر کی طرف سے قربانی کرتے وقت اپنی طرف سے قربانی کرنا پہلے واجب ہے۔ابیانہیں ہونا چاہیے کہ اپنی واجب قربانی چھوڑ دی اور دوسرے کی طرف سے قربانی کر کے گناہ اپنے سرمول لے لیا۔اس لئے اپنی طرف سے قربانی لازم ہے۔اس کے ساتھ اگر تو فیق ہوتو دوسرے کی طرف سے قربانی کرنا بہت اچھا عمل ہے۔

- (٦) حضور ﷺ فی این امت کے ان غریب افراد کی قربانی کے ثواب میں شمولیت کا عجیب بیارا طریقہ عطا فرمایا کہ دہ عید کے دن حجامت کروائیں اور ناخن تراش کریے ثواب کامل حاصل کر سکتے ہیں۔لہذاغریب امتی کواس طریقہ ثواب سے ضرور فائدہ اٹھانا جاہے۔
- (۷) قربانی کرتے وقت خوداپنے ہاتھ سے ذرج کرنا بہتر ہے در نہ ذرج ہوتے وقت پاس کھڑار ہے اورایسے مخص سے ذرج کرائے ،جو ذرج کرنا جانتا ہواور بہتر ہے کہ اس سے ذرج کرائے جسے مذکورہ دعا کیں بھی یا دہوں۔

قربانی کرناواجب ہے،اس کے دلائل

احناف کے نزدیک قربانی کرنا واجب ہے۔ بعض دیگر حضرات اسے سنت قرار دیتے ہیں۔ ان کی دلیل وہی حدیث ہے جس میں صحابہ کرام کے سوال کے جواب میں آپ نے ارشاد فر مایا: '' قربانی تمہارے باپ ابراہیم علیہ السلام کی سنت ہے''۔اس کا جواب

اوراینے دلائل احناف نے یوں دیئے ہیں۔

ہاری ججت اور دلیل اللہ تعالیٰ کا قول ''فیصل لوبک و انحو'' ہے۔''اپنے رب کے لئے نماز ادا سیجئے اور قربانی دیجئے''۔ الله تعالی نے یہاں"انسے سو" صیغه امرارشا دفر مایا۔جو وجوب کو چاہتا ہے اورخود حضور ضلاکتا کی کھی کے کہ جسے وسعت ہواور وہ قربانی نہ کرے وہ ہماری غیر گاہ کے قریب نہ آئے''۔ وعیدصرف ترک واجب پرہوئی ہے۔علاوہ ازیں آپ کا ارشاد پاک ''جس نے نماز سے پہلے قربانی دی ، وہ دوبارہ قربانی دے'۔اس میں بھی آپ نے تھم دیا۔ای طرح اور بھی بہت می روایات میں "ضحوا" امر كاصيغه استعال مواير جن سے صاف ظاہر ہے كةربائى واجب ہے۔

ر ہا آپ کا ارشاد کہ بیسنت ابراہیمی ہے۔اس سنت سے مرادراستہ اور طریقہ ہے جو وجوب کی تفی نہیں کرتا اور نہ ہی مخالفین کے لئے حضور خ اللَّه اللَّه اللَّه الله الله تكتب عليكم تم يرفرض نبيس كى كئ ' - ميس جحت ہے كيونكه فرضيت كے ہم بھى قائل نبيس بيں -ہم وجوب کے قائل ہیں اور فرض کا منکر کا فر ہوتا ہے۔

> فبصل لبربك وانبحر قال الحسن صلوة يوم النحر ونحرالبدن وقال عطاء ومجاهد صل الصبح بجمع وانحر البدن بمني قال ابو بكر وهذا التاويل يتضمن معنيين احدهما ايجاب صلوة الضحي والثاني وجوب الاضحية.

(احکام القرآن ، زر سورهٔ کوژی ۳۵ ص۵ ۷۵ مطبوعه بیروت)

ندکورہ دلائل کےعلاوہ احناف کی کتب مثلاً''نصب الرابي' وغيرہ ميں قربانی کے وجوب کے بہت سے دلائل اور بھی ہیں۔ہم نے سردست ایک آیت اور دوا حادیث سے استدلال کیا ہے جس سے ہمارا مسلک بالکل واضح ہوجاتا ہے۔معلوم ہوا کہ احناف کا مسلک قرآن وحدیث کےمطابق ہے۔

# ٢٦٩-كِتَابُالضَّحَالِابَابُ مَايُجُزِئُ مِنْهَا

٦١٥ - أَخْبَرُ نَا مَالِكُ أَخْبَرُنَا نَافِعُ أَنَّ عَبْدُ اللَّهِ بْنَ عُمَرَ كَانَ يَقُولُ فِي الضَّحَايَا وَالْبُدُنِ ٱلثَّنَّى فَمَا فَوْقَهُ.

٦١٦ - أَخْبُرُنَّا مَالِكُ ٱخْبُرُنَّا نَافِعٌ عَنِ ابْنَ عُمُرَانَّهُ كَانَ يَنْهَى عَسَّا لَمْ تُسِنَّ مِنَ الضَّحَايَا وَالْبُدُنِ وَعَنْ ٱلِّتِي نُقِصَ مِنْ خَلْقِهَا.

٦١٧ - ٱخْبِرَنَا مَالِكُ ٱخْبِرَنَا نَافِعٌ عَنْ عَبْدِ اللهِ ابْنِ عُمَرَ أَنَّهُ صَحْبًى مَرَّةً بِالْمَدِينَةِ فَأَمْرَنِي أَنَّ ٱشْتَرِى لَهُ

"فصل لربك وانحو" كمتعلق امام صن فرمات بي کہاس سے مراد قربانی کے دن کی نماز (نمازعید) اور بدنہ کی قربانی دینا ہے اور جناب عطاء اور مجاہد نے کہا کہ اس سے مرادیہ ہے کہ نماز فجر مز دلفہ میں پڑھے اور قربانی منیٰ میں کرے۔ ابو بکر کہتے ہیں کہ بیتاویل دومعانی کو مضمن ہے۔ایک بیر کہ نمازعید واجب ہے

اور دوسری مید که قربانی کرنا واجب ہے۔

قربائی میں کون کون سے جانور ذرج كرناجائز بين؟

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنها ہے بیان کیا ۔ وہ فر مایا کرتے تھے: کہ قربانی میں اور بدنہ میں 'دمتیٰ'' اور اس سے زاد عمر کا جانور ہونا

ہمیں امام مالک نے جناب نافع سے خبر دی۔ وہ حضرت ابن عمرے بیان کرتے ہیں کہ آپ قربانی اور بدنہ کے لئے ایسے جانوروں کو ذبح کرنے ہے منع کیا کرتے تھے، جو تنیٰ نہ ہواوراس میں پیدائشی نقص ہو۔

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے حضرت عبد الله بن عمر سے بتایا کہ انہول نے ایک مرتبہ مدینہ منورہ میں قربانی دینا چاہی تو انہوں نے مجھے فرمایا کہ ان کے لئے میں ایک مینڈھا خریدوں جوسینگوں والا ہو پھر میں ان کی طرف سے قربانی کے دن عیدگاہ میں ذرج کروں ۔ پس میں نے آپ کے حکم کی قبیل کی پھراس ذرج شدہ جانورکوآپ کے پاس پہنچایا گیا تو آپ نے اپنا سرمنڈایا ۔ جبکہ وہ مینڈھا ذرج کیا گیا ۔ آپ بیار تھے اورلوگوں کے ساتھ عیدگاہ تک نہیں جا سکتے تھے۔ جناب نافع (راوی) بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما فرمایا کرتے تھے کے قربانی دینے والے پرسرکا منڈوانا واجب نہیں جبکہ اس نے جج نہ کیا ہو۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما نے یونہی برکت کے لئے سرکیا ہو۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما نے یونہی برکت کے لئے سرکیا ہو۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما نے یونہی برکت کے لئے سرکیا ہو۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما نے یونہی برکت کے لئے سرکیا ہو۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما نے یونہی برکت کے لئے سرکیا ہو۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما نے یونہی برکت کے لئے سرکیا ہو۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما نے یونہی برکت کے لئے سرکیا ہو۔

امام محمد کہتے ہیں کہ ہم ان تمام باتوں پڑھل کرتے ہیں۔
صرف ایک بات میں ہمارا اختلاف ہے۔ وہ بید کہ اگر چھ ماہ کا
مینڈھا قدو قامت میں بڑا ہوتو اس کی بھی قربانی دینا طائز ہے۔
اس بارے میں بہت سے آثار بھی وارد ہیں اور جہاں فحل (غیر فضی) جائز ہے۔ وہاں خصی بھی جائز ہے اور سر منڈوانے کے خصی) جائز ہے۔ وہاں خصی بھی جائز ہے اور سر منڈوانے کے بارے میں ہم وہی کہتے ہیں جوحضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کا قول ہے اور ہمارے میں ہی نہیں امام مالک نے جردی کہ ہمیں جناب نافع نے بتایا کہ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما اس جانور کی قربانی نہیں کیا حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما اس جانور کی قربانی نہیں کیا مصرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما اس جانور کی قربانی نہیں کیا کہ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما اس جانور کی قربانی نہیں کیا دیں ہو۔

امام محر کہتے ہیں کہ ہمارا اس پر عمل ہے کہ اس بچہ کی قربانی نہیں دی جائے گی جوابھی اپنی ماں کے پیٹ میں ہو۔

كَبُشًا فَيحِيْلًا أَقُرْنَ ثُمَّ اذْبُحَهُ لَهُ يُومَ الْآصْلَى فِي مُصَلَّى النَّاسِ فَفَعَلْتُ ثُمَّ حُمِلَ إِلَيْهِ فَحَلَقَ رَأْسَهُ حِيْنَ مُصَلِّى النَّاسِ فَفَعَلْتُ ثُمَّ حُمِلَ إِلَيْهِ فَحَلَقَ رَأْسَهُ حِيْنَ ذَيبَ كَبْشُهُ وَكَانَ مَرِيْضًا لَمْ يَشُهَدِ الْعِيْدَ مَعَ النَّاسِ فَقُلُ سَافِعٌ وَكَانَ عَبْدُ اللهِ ابْنُ عُمَرَ يَقُولُ لَيشَ حِلَاقُ الرَّاشِ بِوَاجِبِ عَلَى مَنْ ضَحَى إِذَا لَمْ يَحُجَّ وَقَدْ فَعَلَهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمْرً

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِلْذَا كُلّهِ نَأْخُذُ إِلّا فِي حَصْلَةٍ وَاحِدَةٍ الْجُزُعُ مِنَ الصَّانِ إِذَا كَانَ عَظِيمًا أَجُزِى فِي الْهَدِي وَالْاصْحِيَّةُ بِلْلِكَ جَاءَ تِ الْاثَارُ وَالْجَصِيْ الْهَدِي وَالْاصْحِيَّةِ بِلْلِكَ جَاءَ تِ الْاثَارُ وَالْجَصِيْ الْهَدِي وَالْاصْحِيَّةِ بِلَيْكِ جَاءَ تِ الْاثَارُ وَالْجَصِيْ فِي الْهَارُ وَالْجَصِيْ فِي الْمُ اللَّهِ اللَّهِ الْمَنْ عُمَرَ اللَّهُ لَيْسَ الْمُحِلَقُ فَنَقُولُ فِيهُ يَقُولُ عَبْدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَمَرَ اللَّهُ لَيْسَ الْمُحَارِي فَي يَوْمِ النَّحُرِ وَهُو قَوْلُ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَنْ عَلَا اللَّهِ اللَّهُ عَنْ عَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُولِكُ الْمُوالِي الْمُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُولُولُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ال

قَالَ مُحَمَّدٌ وَّبِهِ ذَا نَأْخُذُ لَا يُضَحَّى عَمَّا فِي بَطْنِ الْمَرُأَةِ.

باب میں مذکور چندالفاظ کی تعریف:

الصحایا: عام قربانی کے جانور کے لئے بولا جاتا ہے۔

البدن: گائے اور اونٹ پراس کا اطلاق ہوتا ہے۔

الثنبی: اونٹ، گائے اور بکری وغیرہ جانوروں میں سے ہرا یک میں'' نیایا جاتا ہے۔اس لئے اس کی عمرا لگ الگ مراد ہوگی۔ اونٹ میں پانچ سال کی عمر، گائے' بیل' بھینس میں دوسال کمل کی عمر اور بکری مینڈھے میں ایک سال کمل عمر والا''شی'' کہلاتا ہے۔

> الثني من الغنم وهو الذي تم له سنتان عند اهل الادب وعند اهل الفقه الذي تمت له سنة والثني من

بکری وغیرہ سے' دشنی'' وہ ہے جو دوسال کا ہو۔ بیابل ادب کے نزدیک ہے اور اہل فقہ کے نزدیک وہ جوایک سال کی عمر کا ہوگیا 9

ہواور گائے وغیرہ میں''ثنی'' وہ جو دو سال مکمل کا ہو گیا ہواور تیسرے میں داخل ہو گیا ہو۔ یہ جمہور فقہاء کے نزدیک ہے اور اونٹ میں''ثنی'' وہ ہے جو یانج سال کی عمرکمل کر چکا ہو۔

البقر الذى تم له حولان وطعن فى الثالث عند جمهور الفقهاء رحمة الله عليهم ومن الابل الذى تم له خمس سنين.

(المبوط ج ١٢ص اباب الاضحيه مطبوعه بيروت)

حدیث ندکورہ میں 'ضحایا''کے بعدلفظ''بدن' ذکر کیا گیا۔ پھر''ٹنی''اور مافوق ندکور ہوئے جس سے واضح ہوتا ہے کہ لفظ بدن کے ساتھ ٹنی مخصوص نہیں بلکہ تین اقسام کے جانور جن کی قربانی دی جاتی ہے ان میں سے ہرا یک کا ثنی ہونا شرط ہے۔ (بعنی اونٹ، گائے اور بکری) اور پیھی ذہن نشین رہے کہ ندکورہ تین اقسام کے جانوروں میں نراور مادہ دونوں شامل ہیں اور گائے میں جھینس بھینسا اور بکری میں بھیٹر اور مینڈ ھاشامل ہیں۔

اعتراض

بحری کے بارے میں تم ایک سال عمر والی کی شرط لگاتے ہواور اس سے کم عمر دالی کی قربانی ممنوع قرار دیتے ہو حالانکہ بعض صحابہ کرام نے بکری کا چھ ماہ کا بچہ بھی قربان کیا ہے؟

جواب: جن صحابہ کرام نے چھے ماہ کا بچے قربان کیا۔وہ قانون وقاعدہ مذکورہ سے مشتنیٰ ہیں۔ بیصرف ان کوخصوصی اجازت ملی تھی۔لہذا اس تخصیص کی بنا پر مذکورہ قاعدہ اور ضابطہ میں کوئی خرابی نہیں۔حوالہ ملا حظہ فرما ہے:

عن براء بن عارب قال ذبيح ابوبردة قبل الصلوة فقال النبى ضَلِلْكُلُكُورِ المدلها فقال يا رسول الله ضَلِلْكُلُكُورِ المدلها فقال الشعبة واظنه قال وهي خير من مسنة فقال رسول الله ضَلِلْكُلُكُورِ اجعلها مكانها ولن تجزى عن احد بعدك.

(صحیح مسلم ج ۲ص ۱۵ کتاب الاضاحی مطبوعه کراچی)

حضرت براء بن عازب رضی الله عنه فرماتے ہیں کہ حضرت ابو بردہ رضی الله عنه نے نمازعید سے قبل جانور قربان کر دیا۔ اس پر حضور ضلا الله فیلی الله فیلی الله فیلی اور قربان کہ دیا ہوں ورخ الله فیلی الله فیلی اور قربانی دید و انہوں نے عرض کیا: یا رسول الله فیلی الله فیلی الله فیلی الله فیلی الله فیلی الله فیلی الله فیلی الله فیلی الله فیلی الله فیلی کہ میرا اب صرف چھ ماہ کا بحری کا بچہ ہے۔ جناب شعبہ کہتے ہیں کہ میرا خیال ہے کہ وہ چھ ماہ کا بچہ ایک سال عمر والے سے بہتر تھا۔ حضور خیال ہے کہ وہ چھ ماہ کا بچہ ایک سال عمر والے سے بہتر تھا۔ حضور دولیکن میرف تمہیں اجازت ہے تمہارے بعد کسی اور کے لئے یہ دولیکن میرف تمہیں اجازت ہے تمہارے بعد کسی اور کے لئے یہ دولیکن میرف تمہیں اجازت ہے تمہارے بعد کسی اور کے لئے یہ دولیکن میرف تمہیں اجازت ہے تمہارے بعد کسی اور کے لئے یہ دولیکن میرف تمہیں اجازت ہے تمہارے بعد کسی اور کے لئے یہ دولیکن میرف تمہیں اجازت ہے تمہارے بعد کسی اور کے لئے یہ دولیکن میرف تمہیں اجازت ہے تمہارے بعد کسی اور کے لئے یہ دولیکن میرف تمہیں اجازت ہے تمہارے بعد کسی اور کے لئے یہ دولیکن میرف تمہیں اجازت ہے تمہارے بعد کسی اور کے لئے یہ دولیکن میرف تمہیں اجازت ہے تمہارے بعد کسی اور کے لئے یہ دولیکن میرف تمہیں اجازت ہے تمہارے بعد کسی اجازت ہے تمہارے بعد کسی اجازت ہے تمہارے بعد کسی اجازت ہے تمہارے بعد کسی اور کے لئے یہ دولیکن میرف تمہیں اجازت ہے تمہارے بعد کسی اجازت ہے تمہارے بعد کسی اجازت ہے تمہارے بعد کسی اجازت ہے تمہارے بعد کسی ادا کی تو تمہارے کی تعدید کسی تعدید کسی ایرف تعدید کی تعدید کی تعدید کی تعدید کی تعدید کسی تعدید کسی تعدید کسی تعدید کسی تعدید کسی تعدید کی تعدید کی تعدید کسی تعدید ک

روایت بالا سے معلوم ہوا کہ بکری کا بچہ اگر چہ دیکھنے میں سال بھر والے بچے کی طرح موٹا تازہ ہوتو بھی اس کی قربانی جائز نہیں اور یہ بھی معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب ﷺ کو حلت وحرمت میں بھی اختیارات عطافر مائے تھے۔ م

اعتر اض

بچھلی تشریح میں تم نے لکھا ہے کہ بھیڑا ورمینڈھا ، بمری کے حکم میں ہیں۔ یعنی جس طرح بمری بکرے کی عمرایک سال ہونا ضروری ہے۔اس طرح بھیڑ کی بھی عمرایک سال ہونا ضروری ہے اور جس طرح بکری کا چھ ماہ کا بچہ جائز نہیں ،اس طرح بھیڑ کا بھی جائز نہیں ہونا جا ہے حالانکہ بھیڑ کا چھ ماہ کا بچہتم جائز قرار دیتے ہو؟

جواب: قیاس کی حد تک بات درست نظر آتی ہے لیکن بید مئلہ قیاسینہیں بلکہ بیتو قیضیہ ہے اور حضور ضلام الکھیں نظر آتی ہے بھیڑ کا چھو ماہ کا بچہ بچہ از قرار دیا ہے۔ اس کے لئے کوئی تخصیص نہیں فر مائی۔ اگر چہ بعض حضرات نے اس میں ایک شرط رکھی ہے کہ چھو ماہ کا بھیڑ کا بچہ

اس وقت جائز ہے جب سال بھر کا نہ ملتا ہو یا موجود نہ ہولیکن یہ درست نہیں کیونکہ حضور ضَالِتُنگا کی کھی نے بلا شرط وقید'' جذع من الضان ' كوجائز فرمايا ب\_حواله ملاحظه مو:

> حدثني محمد بن ابي يحيى مولى الاسلميين عن امه قالت حدثتني ام بلال بنت هلال عن ابيه ان رسول الله صَلِلَتُنْكُالَ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَلُ الضَّانُ اضحية. (ابن اجر ٢٣٣٠ باب يجرى من الاضاحى)

> عن ام بـ لال ان رسول الـلــه صَلِلْتُهُ المَّيْلِيَّ قَال ضحوا بالجذعة من الضان فانه جائز رواه احمد والطبراني في الكبير ورجاله ثقات.

> > (مجمع الزوائدج مهم ١٩ باب ما يجزئ في الاضحية )

روى ابو هريرة رضى الله عنه عن النبي صُّلِيَّتُهُ التَّهِيُّ قَالَ نعمت الاضحية الجذع من الضان. (مبسوط ج ١١ص١)

عن ابى كباش انه سمع ابا هريرة رضى الله عنه يقول نعم الاضحية الجذع السمين من الضان قال محمد وبه ناخذ وهو قول ابي حنيفة رضي الله عنه. (كتاب الآثارص٤٤ اباب الاضحية مطبوعه كراجي)

قربانی کے جانور میں تقص کی بحث

وينقص من ثمنها ومن شحمها.

الیی خرابی کہ جس کی وجہ ہے اس کی قیمت اور اس کے گوشت پوست اور چر بی میں کمی واقع ہو جائے۔ امام زرقانی نے فر مایا ہے: واجمعوا على جواز الجماء في الضحايا فدل على ان النقص المكروه وهو ما تتاذى به البهيمة

(زرقانی شرح موطاامام مالک جسم ۲۵ عدیث ۳۲۸)

مجھے محد بن ابی بیکی مولی اسلمین نے بتایا کہ میری والدہ نے ام بلال بنت ہلال سے اور وہ اپنے والد سے بیان کرتی ہیں کہ 

بھیڑ کا چھٹاہ کا بچہ قربانی کرلیا کرو۔ بہ جائز ہے۔اسے احمد نے اور طبرانی نے کبیر میں روایت کیا اور اس کے تمام رجال ثقہ ہیں۔

حضرت ابو ہر رہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ 

ابو کباش کہتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو ہر رہ وضی اللہ عنہ ے سنا کہ بھیڑ کا چھ ماہ کا موٹا تازہ بچہ بہت اچھی قربانی ہے۔امام محمر کہتے ہیں کہ ہم اس پر عمل کرتے ہیں اور امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کامجھی یہی قول ہے۔

ان تمام احادیث وروایات سے معلوم ہوا کہ بھیڑ کے چھ ماہ کے بچہ کی قربانی کے جوازے لئے کوئی شرط اور قیدنہیں ہے اور میہ کہ موٹا تازہ ہونے کی صورت میں اس کی قربانی کو'' انجھی قربانی'' بھی قرار دیا گیا ہے۔

موطا امام محمد کی دوسری جدیث میں حضرت عمر رضی الله عند کے حوالہ سے یہ ندکور ہوا کہ آپ تقص والے جانور کی قربانی سے منع فر ما یا کرتے تھے نقص یا تو پیدائشی ہوگا یا پھر بعد میں کسی عارضہ کی بنا پر پیدا ہوگیا ہوگا۔ پیدائشی نقص سے مرادیہاں سیہ ہے کہ جانور میں

تمام فقہاء کرام نے ایسے جانور کی قربانی کے جواز پراتفاق کیا جس کے پیدائش سینگ نہ ہوں۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جانور میں تقص مکروہ وہ ہے ، جس سے جانور کواذیت ہوتی ہے اور اس ہے اس کی قیت اور چرنی میں کمی آجاتی ہے۔ (البتہ پیدائش وہ نقص کہ جس سے قربانی جائز نہ ہوسکتی ہو وہ کسی جانور کے کئے ہوئے کان ہونا ہے لیعنی پیدائتی کان نہیں ہیں )۔

امام ابوحنیفه اورامام شافعی رضی الله عنهما ایسے جانور کی قربانی جائز قرار دیتے ہیں جس کا سینگ ٹوٹا ہوا ہو۔ یہی نظریہ حضرت علی

الرتضى رضی اللہ عنہ ،حضرت جماد ، ابن المسیب اور حضرت حسن رضی اللہ عنہم سے منقول ہے اور امام مالک رضی اللہ عنہ نے فر مایا : کہ اگر سینگ ٹوٹے کے ساتھ خون نکل آیا تو جائز نہیں ورنہ جائز ہے۔ جناب عطاء اور امام مالک فر ماتے ہیں : کہ جب مکمل کان ضائع ہو جائے تو ایسے جانور کی قربانی جائز نہیں ہے اور اگر تھوڑا ضائع ہوا تو جائز ہے۔ انہوں نے دلیل اس قول رسول کریم صلا اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ عنہ ہوا تو جائز ہیں۔ حضرت براء بن عاز برائی کے لئے جائز نہیں' ۔ ان کے علاوہ جائز ہیں۔ حضرت براء بن عاز برضی اللہ عنہ سے ایک حدیث جناب عبید بن فیروز روایت کرتے ہیں کہ میں نے براء سے پوچھا کہ میں سینگ اور دم میں نقص کو اچھا نہیں سمجھتا۔ حضرت براء نے فر مایا: تو اپنی ذات کے لئے جسے جا ہے مگروہ سمجھ، مگر لوگوں کو ایسی سنبیہ کرنے سے احتر از کر کیونکہ مقصود گوشت کا اچھا ہونا ہے اور اس میں بیقص کوئی ارتنہیں رکھتا۔ (مغنی معشر ح کیر ، جااس ۱۰۲ سکلہ ۲۵ مطبوعہ بیروت)

معلوم ہوا کہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے نز دیک سینگ مکمل طور پر ٹوٹے ہوئے جانور کی قربانی جائز ہے بشرطیکہ اس کی جڑ (میخ) ہاتی ہو جو د ماغ سے متصل ہوتی ہے۔اگر وہ حصہ بھی ضائع ہو گیا تو پھر قربانی جائز نہیں۔حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ کا عبید بن فیروز کو ندکورارشاد بھی اسی کی تائید ہے۔

باب کی تیسری روایت میں چند باتیں قابل وضاحت ہیں۔حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہمانے جناب نافع کو حکم دیا کہ وہ سینگوں والا جوان مینڈھا خرید کرعیدگاہ میں ذرج کریں۔وہ وہیں ذرج کرنے کے بعد آپ کے پاس اس جانورکولائے۔ابن عمر نے پھر حجامت بنوائی \_پہلی بات رید کہ عید کی نماز پڑھ کرعیدگاہ کے قریب قربانی کے جانورکو ذرج کرنا افضل ہے کیونکہ حضور ﷺ کا معمول شریف یہی تھا۔امام زرقانی لکھتے ہیں:

يوم الاضحى في مصلى الناس اتباعا للمصطفى ضَالَا لَيُهُ اللّهُ اللهُ 
(زرقانی شرح موطاامام مالک جسم ۲۵ حدیث ۳۲۸)

عید کے دن عیدگاہ میں قربانی کے جانورکو ذرج کرنا حضور ضلایتا کی اتباع میں ہے۔۔۔۔ سے میں حضرت ابن عمر رضی اللہ عنبما سے مروی ہے کہ حضور ضلایتا کی اللہ عنبا سے مروی ہے کہ حضور ضلایتا کی اللہ عنبا کے جانورکو عیدگاہ میں ذرخ اور کر کرتے سے اور اس سے ٹابت ہوتا ہے کہ امام کا عیدگاہ میں قربانی کے جانورکو ذرج کرنا لوگوں کو بتانے کے لئے مستحب ہے۔ان دونوں روایات میں اس بات پردلالت ہے کہ ذکورہ بات مضور ضلایتا کی عادت کر بہتی اور اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ قربانی دینے میں مینڈھا ذرج کرنا افضل ہے۔ اس قانون کے مطابق جو امام مالک رضی اللہ عنہ نے فرمایا وہ یہ کہ حضور ضلایتا کی اللہ عنہ نے فرمایا وہ یہ کہ حضور ضلایتا کی اللہ عنہ نے فرمایا وہ یہ کہ حضور ضلایتا کی اللہ عنہ نے فرمایا وہ یہ کہ حضور ضلایتا کی اللہ عنہ نے فرمایا وہ یہ کہ حضور ضلایتا کی اللہ عنہ نے فرمایا وہ یہ کہ حضور ضلایتا کی اللہ عنہ نے خوافضل ہو۔

دوسری بات یہ کہ قربانی کر کینے کے بعد حجامت بنوانا افضل ہے واجب نہیں۔ ہاں صرف ان لوگوں پراہیا کرنا واجب ہے جوج کا احرام باندھے ہوئے قربانی کرتے ہیں۔ تیسری بات یہ معلوم ہوتی ہے کہ فصی کی قربانی درست بلکہ افضل ہے اور فصی ہونا کوئی عیب نہیں لیکن بعض لوگ اسے نقص شار کر کے اعتراض کرتے ہیں جو بے جا اور خلاف سنت ہے کیونکہ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے ایک روایت گزر چکی ہے جس میں فصی کی قربانی دینا حضور ضلاح کے ایس ہے تابت ہے۔ فقہاء کرام نے بھی اسے افضل فرمایا ہے۔ حضور ضلاک کی گئے ہے دو فصی بکرے ذکن فرمائے۔

کیونکہ خصی کرنا دراصل ایسے عضو کو بیکار کرنا ہوتا ہے جو

لان الحصاء ذهاب عضو غير مستطاب يطيب

اللحمه بذهابه ويكثر ويسمن قال الشعبى مازادفى لحمه وشحمه اكثر مما ذهب منه وبهذا قال الحسن وعطاء وشعبى ونخعى وما لك وشافعى وابو ثور واصحاب الراى ولا نعلم فيه مخالفا

(المغنى مع شرح كبيرج ااص٣٠ اسئلة ٢٨٦٣)

مستطاب نہیں ہوتا اور اس کے ناکارہ کرنے سے جانور کا گوشت یا کیزہ ہو جاتا ہے اور بڑھ جاتا ہے اور جانور موٹا ہو جاتا ہے۔ امام شعمی کہتے ہیں کہ خصی ہونے سے جونقص بظاہر ہوتا ہے۔ اس سے کہیں زیادہ گوشت پوست میں اضافہ ہو جاتا ہے۔ یہی قول حسن، عطاء شعمی بخعی ، مالک ، شافعی ، ابوثور اور اصحاب رائے کا ہے اور ہم اس میں کسی کو مخالف نہیں یاتے۔

باب کی چوتھی روایت میں حضرت ابن عمر رضی الله عنہما کاعمل مذکور ہے کہ آپ' جنین'' کی طرف سے قربانی نہیں فر مایا کرتے سے جنین وہ بچہ جوابھی مال کے بیٹ میں ہو۔ وجہ یہ ہے کہ قربانی ایک عبادت ہے اوراس کی ادائیگی اصلاً یا نیابۂ زندہ سے ستحق ہوتی ہے۔ وہ بچہ جوابھی اپنی والدہ کے شکم میں ہے ، اس کے زندہ بیدا ہونے یا نہ ہونے کا یقین نہیں لہٰذا جس کی زندگی مشکوک ہواس کی طرف سے قربانی نہیں ہوسکتی ۔ امام محر رحمۃ الله علیہ نے اسے اپنا مسلک قرار دیا ہے۔ حضرت ابن عمر رضی الله عنہما کے قول کی تائید دیگر کتب احادیث میں موجود ہے۔ ملاحظہ ہو:

عن نافع عن ابن عمر انه كان لايضحى عن حبل ولكن كان يضحى عن ولده الصغار والكبار ويعق عن ولده كله.

(مصنف عبرالرزاق جهص ۳۸ مدیث ۱۳۱۸ باب الفحایا) عن نافع ان عبد الله ابن عمر کان لایضحی عما فی بطن المراة.

(بيهي شريف ج٥ص ٢٨٨)

• ٢٧- بَابُ مَا يُكُرُهُ فِي الضّحَايَا ٦١٩- أَخُبَرُنَا مَالِكُ آخُبَرُنَا عَمْرُوْبُنُ الْحَادِثِ آنَّ عُبَيْلٍ بَنَ فَيْرُورُ آخُبَرَهُ آنَ الْبِرَاءَ بْنَ عَادِبِ سَأَلَ رَسُولَ اللهِ ضَالِيَّا اللَّهِ صَالَا الْمُرَاءُ بْنَ عَادِبِ يُشِيْرُ بِيدِهِ وِيَدُهُ وَقَالَ اَرْبُعُ وَكَانَ الْبَرَاءُ بْنُ عَادِبٍ يُشِيْرُ بِيدِهِ وَيَقُولُ يَدِي اَقْصَرُ مِنْ يَدِهِ هِي الْعَرْجَاءُ الْبَيِّنُ مَرَضُهَا وَالْعَوْرَاءُ الْبَيِّنُ عَوْرُهَ وَالْمَرِيْضَةُ الْبَيِّنُ مَرَضُهَا وَالْعَجْفَاءُ النَّذِي لَا تُنْفِي.

حفرت ابن عمر رضی الله عنهما سے جناب نافع نے بیان کیا کہ آپ ممل کی طرف سے قربانی نہیں دیا کرتے تھے۔ ہاں آپ پیدا ہو چکے چھوٹے بڑے نے کی طرف سے قربانی دیا کرتے تھے اور اپنے تمام بچوں کاعقیقہ کیا کرتے تھے۔

جناب نافع بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما اس غیر مولود کی قربانی نہیں کیا کرتے تھے (جوابھی اپنی والدہ کے شکم میں ہو)۔

 امام محرکہتے ہیں کہ ہمارا ای پرعمل ہے۔ بہرحال تنگرا جو
اپ یاؤں سے چل سکتا ہوتو ایسے تنگرے کی قربانی جائز ہے اوراگر
چلنے سے عاجز ہے تو پھر اس کی قربانی ناجائز ہے اور کا نا اگر اس کی
نظر نصف سے کم خراب ہوتو جائز اوراگر اس سے زیادہ خراب ہوتو
ناجائز ہے اور بیار کہ جو بیاری سے بالکل نا کارہ ہوگیا ہواور کمزور کہ
جس کی چربی تک نہ رہی ہو۔ بیدونوں ناجائز ہیں۔

قَالَ مُحَمَّدُ وَيها ذَا الْمُحُدُّ فَامَّا الْعُرْجَاءُ فَإِذَا مَشَتُ عَلَى رِجُلِهَا فَهِى تُجْزِئُ وَإِنْ كَانَتُ لَا تَمْشِى مَشَتُ عَلَى رِجُلِهَا فَهِى تُجْزِئُ وَإِنْ كَانَ بَقِى مِنَ الْبَصَرَ لَمُ تُجْزِئُ وَأَمَّا الْعُورَاءُ فَإِنْ كَانَ بَقِى مِنَ الْبَصَرَ الْمُؤَلِّةُ وَإِنْ ذَهَبَ النِّصْفُ الْاكْثَرِ مِنْ نَصِفِ الْبَصَرِ آجُزَأَتُ وَإِنْ ذَهَبَ النِّصْفُ فَكَا عَمْ النِّصْفُ الْمَرْفِظَةُ النِّي فَسَدَتُ لِمُرَضِهَا وَالْعَجُفَاءُ النِّي لَا تُنْقِى فَإِنَّهُمَا لَا يُجُوزِنَانِ. لِمَرَضِها وَالْعَجُفَاءُ النِّي لَا تُنْقِى فَإِنَّهُمَا لَا يُحْزِنَانِ.

امام محرر حمۃ اللہ علیہ نے حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ سے ان چار نقائص وعیوب کو بیان فر مایا جن کی موجودگی میں جانور کو قربانی دینا جائز نہیں گنگوا، کانا، بیاراورا نتہائی لاغر ۔ اس کے بعد انہوں نے ان چاروں نقائص کی اپنے طور پر بچھ وضاحت فر مائی ۔ وہ یہ کنگڑ ہے سے مراد جو اپنے پاؤں سے چل نہ سکے ۔ اگر کنگڑ اکر چل سکتا ہے تو اس کی قربانی جائز۔ اسی طرح کانا وہ کہ جس کی نصف بینائی سے زیادہ جاتی رہی وہ نا جائز اور اس سے کم میں جائز۔ بیاراور لاغر کے متعلق آگر چہ یہاں کوئی تفصیل ندکور نہیں کیکن اس سے مراد وہ بیار ہے کہ جس مرض سے اس جانور کی زندگی بے کار ہوکر رہ جائے ۔ ملاعلی قاری نے فر مایا: کہ بیا ایسا جانور ہے ، جو چارہ نہ کھا تا ہو بعض دیگر کتب میں مریض سے مراد وہ جانور ہے کہ جس کے صحت مند ہونے کی امید نہ دہے ۔ ان چار نقائص کے علاوہ اور بھی نقائص وعیوب ہیں ۔ جن کاذکر مختلف احادیث میں وارد ہے۔

قربانی کے جانور کے بعض دیگر نقائص جن کا احادیث میں ذکر ہے

ابو حمیدین یدسے روایت ہے کہ میں عتبہ بن عبد اسلمی کے پاس آیا اور میں نے کہا: اے ابوالولید! میں قربانی کے لئے جانور تلاش کرنے نکا لیکن مجھے صرف ایسا جانور ملا کہ جس کے الگے دانت گر گئے تھے میں نے اس کی قربانی مکروہ مجھی۔ آپ اس بارے میں کیا فرماتے ہیں؟ انہوں نے فرمایا: وہ جانورتو مجھے کیوں نہیں دے دیتا۔ میں نے کہا سجان اللہ! تیرے لئے تو جائز ہواور میرے لئے نا جائز ؟ عقبہ بن عبد السلمي نے جواب ميں كہا: ہاں يہ بات صحيح ہے كيونكہ تھے شك ہے اور مجھے شك نہيں ہے كيونكہ حضور ضاليكيا كيا الله الم نے ان جانوروں کی قربانی سے منع فر مایا ۔مصفر ہ ،متاصلہ، بہقہ ،مشیہ ،قصرہ ۔مصفر ہ سے مرادوہ جانور ہے کہ جس کا کان اتنا کثا ہوا ہو کہ جس ہے اس کا سوراخ کھل جائے اور متاصلہ وہ ہے جس کا سینگ جڑ ہے نکل گیا ہو۔ بہقہ وہ جس کی بینائی جاتی رہی ہو۔اور مشیہ ابیالاغراور کمزور جانور جواپنے ساتھیوں کے ساتھ چل پھر نہ سکتا ہواور قصرہ وہ جانور جس کا ہاتھ پاؤں ٹوٹ گیا ہو۔اس کے علاوہ دیگر اقسام کے جانور قربانی میں جائز ہیں۔ (پھر توشک کیوں کرتا ہے؟) حضرت عبداللہ بن محد تقیلی نے کہا کہ ممیں زہیرنے کہا کہ ممیں ابو اسحاق نے شریح بن نعمان سے کہ وہ سچا آ دمی ہے۔اس روایت میں جوحضرت علیِ الرتضٰی کرم اللہ وجہہ سے ہے، انہوں نے فرمایا: کہ ہمیں رسول کریم خِلاتِنگائی ﷺ نے حکم دیا کہ ہم کان اور آئکھ کوضرور دیکھ لیا کریں۔کہیں ان میں ایسی خرابی نہ ہوجس کی وجہ سے قربانی درست نہ ہواور کانے جانور کی قربانی نہ کرنا اور اس کی بھی قربانی نہ کرنا جس کا کان اگلی طرف سے یا بچھیلی طرف سے کٹا ہوا ہویا جس کے کان گول پٹھے ہوں یا دراز چرہے ہوئے ہوں۔ زہیرنے کہا کہ میں نے ابواسحاق سے پوچھا کہ عضباء کا بھی ذکر کیا؟ کہانہیں۔ مسلم بن ابراہیم، ہشام، قادہ، جری بن کلیب حضرت علی ہے روایت کرتے ہیں کہرسول اللہ فطالی اللہ فطالی اللہ فیالی کے انہیں عضباء کی قربانی سے منع فر مایا تھا۔ (لینی سینگ ٹوٹے یا کان کٹے جانور) ابوداؤد کہتے ہیں کہ جری ،مسدوس ، بصری ، ان سے صرف قادہ نے روایت حدیث کی ہے۔مسدوس، کی ، ہشام، قادہ سے روایت ہے کہ میں نے سعید بن میتب سے پوچھا کہ عضباء کس جانور کو کہیں مے؟ انہوں نے کہا کہ جس کا کان آ و ھے سے زیادہ کٹاہوا ہو۔ (ابوداؤدج۲ص۳اباب یکرومن الضحایا مطبوعہ کراچی)

#### ابوداؤ د کی مذکورہ احادیث کی پھھوضاحت

قربانی کے جانور کے بچھ نقائص امام محمد نے موطا میں ذکر فر مائے ۔مزید بچھ نقائص ابوداؤد نے بیان کئے ۔ان میں سے ایک وہ جانور کہ جس کے دویا حاردانت نکلے ہوئے ہوں۔اسے یزید بھری نے قربانی میں دینا جائز نہ مجھالیکن حضرت عقبہ نے اسے جائز قرار دیا ۔ ناجائز جانوروں کی انہوں نے نشاندہی فرمائی۔ان میں سے مصفر ہ،متاصلہ، بہقہ،مشیہ اورقصرہ ہیں جن کی تشریح وتفصیل کاذکرہوچکاہے۔

#### کان کٹے اور سینگ ٹوٹے جانور میں فرق

سینگ اگر پوراٹوٹ گیا ،کین جڑ ہاقی ہے تو اس کی قربانی جائز ہے۔لیکن کان اگر بچھلی طرف یا آگلی طرف سے کٹا ہوا ہے ، یا چر گیا۔ چرنا خواہ گولائی میں ہویا لمبائی میں۔ بیا گرنصف کان یا اس سے زیادہ میں ہو، وہ نا جائز ہے۔ سینگ اور کان میں اس فرق کی ایک وجہ بیہ ہے کہ سینگ کے ٹوٹے سے جانور کو نکلیف نہیں ہوتی کیونکہ اس میں خون نہیں ہوتا اور نہ ہی اس کے ٹوٹے سے قیمت میں یا چر بی میں کمی واقع ہوتی ہے لیکن کان کے کاشنے سے جانور کو تکلیف ہوتی ہے جانور کی ساعت میں بھی فرق آ جاتا ہے کیونکہ کان میں تہد دارسلوٹیس آ واز کو ہوا کے ساتھ ملا کر اندر داخل کرتی ہیں۔ یہی وجہ کہ جس کے پیدائشی کان نہیں اس کی قربانی جائز ہے۔ چرجانے میں ایک اور بات پیش نظر رہنی جاہے کہ اگر مختلف جگہوں سے کان جرا ہوا ہے اور ان تمام کواگر جمع کیا جائے تو وہ نصف یا نصف سے زائد کان کے چرنے تک چہنچ جائے ،توایسے جانور کی قربانی بھی جائز نہیں ہے۔ابوداؤ دشریف میں ہے۔

بعضباء الاذن والقرن.

عن على أن النبي ضَلِيِّنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا كريم ضَلِلْتُهُا لَيْكُ اللَّهِ فَي "عضباء الاذن والقرن" كي قرباني سے

عن قتادة قال قلت يعنى لسعيد بن المسيب جناب قاده بيان كرتے ہيں كه ميں نے حضرت سعيد بن ميتب سے يو چھا:"اعضب" كيا ہے؟ فرمايا: نصف يااس سے

ماالاعضب قال النصف فما فوقها.

(ابوداؤدج ٢ص٣٦ باب ما يكره من الضحايام طبوء سعيد ايند تميني كراجي) زياده حصه خراب هو ـ

قارئین کرام! ہم نے مختلف احادیث سے وہ نقائص ذکر کئے جن کی وجہ سے قربانی کا جانور قربان کرنا ناجائز قرار دیا گیا اور صحابہ كرام كے آثار بھى پیش كئے۔اب ہارے احناف كے مسلك كى تائيدوتوثيق ملاحظ فرمائيں۔

## مذکورہ احادیث وآثار کی روشنی میں ائمہ احناف کے نزدیک عیوب کی حدود

موطا امام محمد رحمة الله عليه ميں عيب كے ساتھ اس كى صفت ' دبيّن '' مذكور ہے۔ يعنى كانا انگرايا مريض وغيرہ ہونا اس جانور ميں واصح طور پرنظر آتا ہو۔ دوسری حدیث میں سینگ کے متعلق کہا گیا کہا گروہ جڑتک نکل گیا تو اس کی قربانی ممنوع ہے ، ورنہ جائز ہے اور کان پورا نہ کٹا ہوتو وہ قربانی بھی درست ہے۔عیب وہ ہے کہ جس کی وجہ سے جانور کی قیمت میں یا اس کے گوشت پوست میں کمی واقع ہوجائے اور وہ عیب ظاہر بھی ہو۔اس قاعدہ کے پیش نظر سینگ کا ٹو شانہ قیمت میں کمی پیدا کرتا ہےاور نہ ہی اس ہے گوشت میں تکمی واقع ہوتی ہے۔اس لئے جڑباقی رہنے کی صورت میں اس کا ٹوٹ جانا قربانی میں خرابی پیدائہیں کرتالیکن کان میں منفعت ہے اور کا منے کی صورت میں بہرہ ہونے کا خطرہ ہےاورا گر کچھ باقی ہوں تو بھی ساعت میں کمی داقع ہو جاتی ہے۔امام ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنہ سے اس بارے میں چارعد دروایات آئی ہیں۔جن کی بنا پر فقہاء احناف میں مجھا ختلاف نظر آتا ہے۔ کسی نے فر مایا: کہ کان کا تیسرا

حصہ یا اس سے زائد کٹا ہوا ہونانقص وعیب ہوگا اور اس کی بنا پراہیے جانور کی قربانی نا جائز قرار دی اور کسی نے چوتھائی حصہ کٹا ہوا پیش نظر رکھا کسی نے تیسرے جھے سے زائد کو مانع کہا اور چوتھی روایت یہ کہ نصف یا نصف سے زیادہ اجزاء میں سے کسی جزو میں نقص لازم آجائے تو اس سے قربانی ناجائز ورنہ جائز۔'' موطا امام محد'' میں آخری قول کو ذکر کیا گیا ہے اور'' جامع الصغیر' میں بھی اس آخری قول کوان الفاظ سے ذکر کیا گیا۔

> وقال يعقوب و محمد رحمهما الله اذا بقي اكثر من النصف اجزاء ٥ وقال ابو يوسف رحمه الله اخبرت بقولي ابا حنيفة فقال هو قولي كذالك.

امام محمد اورامام یعقوب رحمة الله علیهانے فرمایا: جب نصف سے زائد حصہ موجود ہوتو قربانی جائز ہے اور امام ابو یوسف رحمة الله علیہ نے فرمایا: کہ میں نے اپنے قول کی خبرامام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کو (جامع الصغیرمع شرح النافع الکبیرص ۱۳۸۸ کتاب الذبائح مطبوعه کراچی) دی تو انہوں نے فرمایا: وہ میرا قول بھی اسی طرح کا ہے۔

اس عبارت سے معلوم ہوا کہ صاحبین کا فتوی اس پر ہے کہ عیب اگر نصف سے زائد نہ ہوتو اس کے ہوتے ہوئے قربانی جائز ہے اورامام ابو پوسف کوامام ابوحنیفہ نے جوفر مایا کہ میرا قول بھی تیرے قول کی طرح ہے۔اس کے دومفہوم ہوسکتے ہیں۔(1) میرا قول ان کے قریب ہے(۲) یہ کہ (جو بظاہر واضح بھی ہے) امام صاحب کا پہلاقول جو ظاہر الروایة کہلاتا ہے، وہ تیسرے حصہ کے بارے میں تھااوراس قول سے آپ نے صاحبین کے قول کی طرف رجوع فرمالیا۔علامہ سرحسی نے ''مبسوط''ج ۱۲ص ۱۲ پراسے تفصیل سے لکھا ہے اور علامہ شامی رحمة الله علیہ نے اس کی مزید وضاحت فر مائی اور لکھا کہ فتویٰ اس پر ہے۔ نیز انہوں نے اس کی اصل وجہ بھی بیان فر مائی \_ملاحظه ہو:

> والرابعة هي قولهما قال في الهداية وقالا اذا بقى الاكثر من النصف اجزاه وهو اختيار الفقيه ابي الليث وقال ابو يوسف اخبرت بقولي ابا حنيفة فقال قولي هو قولك قيل هو رجوع منه الي قول ابي يوسف وقيل معناه قولي قريب من قولك و في كون النصف مانعا روايتان عنهما وفي البزازية وظاهر مذهبهما ان النصف كثير وفي غاية البيان ووجه الرواية الرابعة وهو قولهما واليها رجع الامام ان الكثير من كل شيء اكثره وفي النصف تعارض البجانبان اى فقال بعدم الجواز احتياط (بدائع) وبه ظهر ان ما في المتن كالهداية والكنزوالمنتقي هو الرابعة وعليها الفتوى كما يذكره الشارح عن المجتبى وكانهم اختاروها لان المبادر من قول الامام السابق هو الرجوع عما هوظاهر الرواية عنه الى قولهما. والله تعالى اعلم

> > (ردالحتارج٢ص٣٢٣ كتابالاضيهمطبوعمصر)

چوتھی روایت جو صاحبین کا قول ہے ۔ ہدایہ میں کہا کہ صاحبین نے فرمایا: جب نصف سے زیادہ باتی ہوتو اس کی قربانی جائز ہےاوراسے فقیہ ابواللیث سمر قندی رحمۃ اللّٰدعلیہ نے اختیار فرمایا اورامام ابو یوسف رحمة الله علیه کہتے ہیں کہ میں نے اپ قول کی امام ابو حنیفه رضی الله عنه کوخبر دی تو انہوں نے فرمایا: میرا قول مجھی وہ تیرا قول ہے۔ کہا گیا ہے کہ امام ابوطنیفہ کا پیرجواب دینا دراصل امام ابو بوسف کے تول کی طرف رجوع کرنا ہے اور بیجھی کہا گیا ہے کہ آپ کے اس ارشاد کا مطلب میہ ہے کہ میرا قول تیرے قول کے قریب ہے۔ نصف کے متعلق مائع ہونے میں صاحبین سے دو روایتیں ہیں۔ بزازیہ اوران دونوں کے ظاہر مذہب کے پیش نظریہ کہنا مناسب ہے کہ نصف مجھی کثیر (کے علم میں) ہے اور غایة البیان میں ہے۔ چوتھی روایت جوصاحبین کا مذہب ہے اور اس کی طرف امام اعظم نے رجوع فرمالیا۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ کسی چیز کا کثیراس کا اکثر ہوتا ہے۔رہانصف کا معاملہ تو چونکہ اس میں جواز و عدم جواز میں تعارض ہے،اس لئے احتیاطاً عدم جواز کا قول کیا گیا۔ (بدائع) اوراس سے ظاہر ہوا کہ ہداہیہ، کنز اورمتقیٰ وغیرہ کےمتن

میں جو کچھ مذکور ہے وہ چوتھی روایت ہے اور اسی پرفتوی ہے۔جیسا کہ مجتبی سے شارح رحمۃ اللہ علیہ نے ذکر فرمایا کہ اسے ان حفرات نے شاید اس لئے اختیار فرمایا کہ امام صاحب رضی اللہ عنہ کے سابقہ قول سے متبادر طور پریہ معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے اپنی ظاہر الروایۃ سے صاحبین کے قول کی طرف رجوع فرمالیا۔

اگر کوئی اعتراض کرے کہتم نصف یا نصف سے زیادہ کئے

ہوئے سینگ والے جانور کی قربانی جائز قرار دیتے ہو حالانکہ

حضرت علی المرتضٰی رضی اللّٰہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ حضور ﷺ کا اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰ

والتدتعالى اعلم

اس بحث کی اصل' مجامع الصغیر' میں ہے۔صاحب مبسوط اور ردالمختار نے اس کی وضاحت کی ہے۔ہم اس قاعدہ کو کان ، آنکھ اور دُم وغیرہ سب میں جاری کر سکتے ہیں۔ یعنی ان میں سے کوئی عضونصف یا نصف سے زائد نقص والا ہو چکا ہوتو اس کی قربانی ناجائز وںنہ جائز

اعتراض

فان قال قائل فانت لاتكره نصف القرن وفي حديث جرى بن كليب عن على ان النبي ضَالِتُهُ الْمِيْرِ اللهِ عنها.

(طحاوی شریف جههم ۱۷۰)

اس حدیث پاک سے معلوم ہوا کہ نصف یا نصف سے زائد سینگ ٹوٹے ہوئے جانور کی قربانی جائز نہیں حالا نکہ احناف کہتے ہیں کہ اگر سینگ مکمل ٹوٹ گیا ہوبشر طیکہ اس کی جڑٹا نائم ہوتو اس کی قربانی جائز ہے۔ بید سلک حدیث پاک کے خلاف ہے؟ جواب: اس کا جواب بھی'' طحاوی شریف'' کے اس مقام پر لکھا ہے۔

نے اس کی قربانی سے منع فرمایا۔

اس معترض کو جواب دیا جائے گا کہ ہم نے اس روایت کواس لئے ترک کیا کہ حضرت علی الرتضای رضی اللہ عنہ نئے اس کی قربانی کرنے میں حرج نہ جانی ۔ اس کی دلیل ان کی وہ روایت ہے جوان سے جمیع بن عدی ہے مروی ہے ۔ اس روایت سے معلوم ہو گیا کہ حضرت علی المرتضای رضی اللہ عنہ نے حضور ﷺ کے وصال شریف کے بعد ایس روایت اس لئے کی کہ آنہیں کہا کی روایت کے منسوخ ہونے کا جوت ل جاتھا۔

# کان ، آئکھ، دُم اورکنگڑے بن کے بارے میں درمختار کی وضاحت

وہ لنگڑ ا جانور جو تربانی ہونے کی جگہ تک بھی نہ چل سکتا ہواوروہ کہ جس کا کان، دم اور آ کھ کٹ چکی ہواوروہ کہ جس کی آ کھ کا اکثر نور جا چکا ہویا جس کی چکی اکثر کٹ چکی ہوتو ان جانوروں کی قربانی جائز نہیں ہے اور اس پر فتو کی ہے۔ (مجتبی ) (اگر فدکورہ عیوب کم ہیں تو ایسے جانور کی قربانی جائز ہے ) اور وہ جانور کہ جس کے دانت نہ ہوں اس کی قربانی جائز نہیں۔ جس کے زیادہ دانت موجود ہیں تو قربانی جائز ہیں جس کے پیدائش کان نہ ہیں تو قربانی جائز ہے۔ بعض کا قول ہے کہ اگر جانور چارہ کھا سکے تو قربانی ہے اور اس جانور کی قربانی جائز نہیں جس کے پیدائش کان نہ ہوں اور اگر پیدائش چھوٹے کان ہوں تو جائز ہے۔ جس جانور کے بیتانوں کے سرکاٹ دیئے گئے ہوں یا خشک کر دیئے ہوں یا ناک ہوں اور اگر پیدائش چھوٹے کان ہوں تو جائز ہے۔ جس جانور کہ جس کے بیتانوں سے علاج کے ذریعہ دودھ ختم کر دیا گیا ہواس کی قربانی مجبی جائز نہیں۔ (درمخارج ۲ می ۳۲ باب کتاب الاضحیہ)

ں بوریں کے سرے کاف دیئے جائیں تو قربانی ناجائز ہے اور دو پیتانوں والے جانور کا ایک پیتان ضائع ہوجائے تب بھی قربانی ناجائز ہے اور جن کے جارپتان ہوں ان میں سے دوضائع ہوجائیں تو ناجائز ہے اور جن کے جارپتان ہوں ان میں سے دوضائع ہوجائیں تو ناجائز در نہ جائز۔(ردالحتار) فاعتبروا یا اولی الابصار قربانی ناجائز ہے اور جن کے جارپتان ہوں ان میں سے دوضائع ہوجائیں تو اس میں جارپتان ہوں ان میں متعلق

٢٧١- بَابُ لَحُوهُ الْأَضِاحِي

عَنُ عَبُدِ اللهِ مِنَ وَاقِدِ أَنَّ عَبُدُ اللهِ بَنَ عُمَرَ اللهِ بَنُ اللهِ بَنَ عُمَرَ اللهِ بَنَ اللهِ بَنَ عَبُدُ اللهِ بَنَ عَمُرَ اللهِ بَنَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْكُو فَذَكُو الضّحايا للهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

قربانی کے جانوروں کے گوشت سے متعلق باب ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں عبداللہ بن واقد نے بتایا كه اسے حضرت عبد الله بن عمر رضى الله عنهمانے بتایا كه رسول الله ضَلَقِهُ اللَّهِ عَلَى عَلَى عَلَى الورول كا كوشت تين دن كے بعد کھانے سے منع فر مادیا ۔عبداللہ بن ابی بکر کہتے ہیں کہ میں نے اس بات کا ذکر عمرہ بنت عبد الرحمٰن سے کیا۔ اس نے کہا کہ انہوں نے سے کہا ہے۔ میں نے عائشہ صدیقة ام المؤمنین رضی الله عنها سے سا فرمایا: که حضوراقدس فطالتها کی در اقدس بر مجھ دیہاتی اوگ آئے جبد قربانی کے ایام تھے تو آپ نے ارشادفر مایا: تین دن تک کے لئے گوشت رکھ کر باقی ماندہ صدقہ کر دو۔ جب اس کے بعد ایک مرتبه صحابه کرام رضی الله عنهم نے عرض کیا: یا رسول الله! لوگ اپنے قربانی کے جانوروں سے فائدہ اٹھایا کرتے تھے۔ان کی چر بی اکٹھی کرتے اوران کی کھالوں ہے مشکیزہ بناتے تھے۔حضور صَلَيْنَا لَيْنَا فِي إِلَى اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِي الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ ال فرمایا کہ میں نے تہمیں تین دن سے زائد قربانی کے جانوروں کا گوشت رکھنے سے منع کر دیا تھا۔ پھر آپ نے فرمایا کہ میں نے منع اس لئے کیا تھا کہ وہ لوگ قربانی کے دن دور دراز سے انکھے ہو مھئے تھے۔اب کھاؤ اور صدقہ کرواور (تین دن سے زائد ) ذخیرہ کرلو۔ (جازنے)

ممئں امام مالک نے خبر دی کہ میں ابوالزبیر المکی نے حضرت

٦٢١ - أَخْبُرُنَا مَالِكُ أَخْبُرُنَا أَبُو الزَّبِيرِ الْمَكِّيُّ عَنْ

جَابِرِ بِنُنِ عَبُدِ اللّٰهِ اَنَّهُ اَخْبَرَهُ اَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ <u>ضَالَّتُكُا لَيَّكُا ۖ</u> نَهْ لَى عَنْ اَكُلِ لُـحُوْمِ الصَّحَايَا بَعْدَ ثَلَثٍ ثُمَّ قَالَ بَعْدُ ذَالِكَ كُلُواْ وَتَزَوَّدُواْ وَادَّخِرُوْا.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِاذَا نَانُحُدُ لاَ بَأْسَ بِالْإِدِّحَارِ بَعْدَ ثَلْثِ وَالتَّزَوَّدِ وَقَدْ رَخَّصَ فِي ذَالِكَ رَسُولُ اللهِ ضَلَّالِثُلُكُ الْكِلِظِّ بَعْدَ إِنْ كَانَ نَهْلَى عَنْهُ فَقَوْلُهُ الْأَخِرُ نَاسِخُ لِلْلَوَّلَ فَلَا بَسَاسٌ بِسَالًا ذِّخَارِ وَالتَّزَوَّدِ مِنْ ذَالِكَ وَهُوَ قَوْلُ آبِي حَنِيْفَةَ وَالْعَامَةِ مِنْ فَقَهَائِنَا دَخْمَةُ اللهِ عَلَيْمُورْ. قَوْلُ آبِي حَنِيْفَةَ وَالْعَامَةِ مِنْ فَقَهَائِنَا دَخْمَةً اللهِ عَلَيْمُورْ.

٦٢٢ - آخُبَرُنَا مَالِكُ أَخْبَرَنَا اَبُوُ الزَّبِيْرِ الْمَكِّيُّ اَنَّ كَانَ جَابِرَيْاً اللَّهِ ضَلَّا لِلْهِ الْمَكِيِّ اَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ضَلَّا لِلْهِ كَانَ جَابِرَيْاً اللَّهِ ضَلَّا لِلْهِ كَالَّةِ اللَّهِ عَلَا اللَّهِ صَلَّالًا اللَّهِ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهِ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَالَةً اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْكُولُولَ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَا اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِ ذَانَا أَحُدُدُ لاَ بَأْسَ بِأَنُ يَأْكُلَ الرَّجُلُ هَا بَأْسَ بِأَنُ يَأْكُلَ الرَّجُلُ مِنْ أَضُحِيَتِهِ وَيَدَّخِرُ وَيَتَصَدَّقُ وَمَا نُحِبُ لَهُ أَنُ يَتَكَدَّقَ مِا قَلَ مِنَ النَّلْثِ وَإِنْ تَصَدَّقَ بِاقَلَ مِنْ ذَلِكَ جَازَ.

امام محرکتے ہیں کہ ہماراسی پرعمل ہے۔ تین دن کے بعد تک کے لئے جمع کرر کھنے اور پونجی بنانے میں کوئی گناہ نہیں۔حضور ضلا اللہ اللہ اللہ اللہ کا آخری ارشاد پہلے حکم کا ناسخ ہے اس لئے ذخیرہ کرنے اور زادراہ بنانے میں اب کوئی گناہ نہیں۔ یہی قول امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

امام مالک نے ہمیں خردی کہ ہمیں ابوالز بیر کی نے بتایا کہ حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ خبر دیتے ہیں کہ رسول کریم خطالیا کہ اللہ عنہ خبر دیتے ہیں کہ رسول کریم خطالیا کہ اللہ کے جانور کے گوشت سے تین دن سے زائد تک کھانے سے منع فر مایا کرتے تھے پھراس کے بعد فر مایا: کھاؤ، ذخیرہ بناؤاور صدقہ کرو۔

امام محرکہتے ہیں کہ ہم اس پڑمل کرتے ہیں کہ اگر کوئی شخص اپنی قربانی کے جانور کا گوشت ذخیرہ کر لیتا ہے اور صدقہ کر دیتا ہے تو ایبا کرنے میں کوئی گناہ نہیں۔ ہاں ہم اسے اچھا نہیں سمجھتے کہ تہائی سے کم گوشت کا صدقہ کیا جائے اور اگر کوئی شخص تہائی سے کم صدقہ

کرتاہے تو جائز ضرور ہے۔

بعد ثلاث فلا تاكلوها.

قربائی کے جانوروں کا موشت تین دن کے بعد کھانے سے منع فرمایا۔لہذامت کھاؤ۔

عن سالم عن ابن عمر رضى الله عنهما ان رسول الله ضَالَتُكُالِيَّ نهى ان تاكل لحوم الاضاحى بعد ثلاث قال سالم كان ابن عمر لاياكل لحوم الاضاحى فوق ثلاث.

(بیہق شریف جوص ۲۹۰ باب انہی عن اکل لحوم الفتحایا بعد ثلاث) نہیں کھایا کرتے تھے۔

ان دوصحابہ کرام کے علاوہ باقی تمام صحابہ کرام کا یہی مذہب اور عمل ہے کہ ابتدا میں تین دن سے زائد کے لئے قربانی کا گوشت رکھناممنوع تھا،کین بعد میں اس کی اجازت دے دی گئی۔موطا امام محمد میں اس بارے میں آپ روایت پڑھ بچے ہیں اور اس کے علاوہ دیگر کتب حدیث میں بھی ایس بکثرت روایات موجود ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ بیا بتدائی تھم دور رسالت میں ہی آپ نے منسوخ فرما دیا تھا۔ چندا یک روایات ملاحظہ ہوں:

عن ابن بريدة عن ابيه عن النبى ضَلِلْتُلِكُلُولَيْكُولَ قال كنت نهيتكم ان تاكلوا لحوم الاضاحى فوق ثلاث ايام وانما اردت بذالك ليتسع اهل السعة على من لاسعة له فكلوا ما بدالكم واد خروا.

حضرت ابو بریدہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ رسول کریم خطان القائد نے فرمایا: میں تمہیں قربانی کے جانوروں کا گوشت تین دن سے زائد کھانے سے منع کیا کرتا تھا۔ میرے منع کرنے سے مرادیقی کہ مالدار اور صاحب وسعت لوگ غریبوں پر کشادہ ہاتھ رکھیں ابتم تین دن کے بعد کھاؤ جوتمہیں ملے اور جمع کر سکتہ ہو

عن ابى بريدة عن ابيه قال رسول الله ضالة المسلم الله ضالة المسلم عن ثلاث وانا امركم بهن نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها فان فى الزيارة تذكرة ونهيتكم عن الاشربة ان تشربوا فى ظروف الادم فاشربوا فى كل وعاء غير ان لا تشربوا مسكرا ونهيتكم عن لحوم الاضاحى ان تاكلوها بعد ثلاث فكلوها واستنفعوا بها فى اسفاركم.

(بیمقی شریف ج۹ ص۲۹۱\_۲۹۲ کتاب الضحایا ، مجمع الزوائد جهم ۲۵ باب جواز الاکل بعد ثلاث)

حضرت ابو بریدہ رضی اللہ عنہ اپ والدسے بیان کرتے ہیں کہ دھزت رسول کریم ضلا بھائے ہے ہے نے فر مایا: میں تہمیں تین کا مول سے منع کیا کرتا تھا اور میں ہی اب ان کے کرنے کا حکم دیتا ہوں۔ میں تہمیں قبروں کی زیارت سے روکتا تھا۔ اب زیارت کو جایا کرو کیونکہ ان کی زیارت سے نصیحت اور آخرت کی یاد آتی ہے اور میں تمہمیں چڑے سے بنے برتنوں میں پینے سے منع کیا کرتا تھا۔ اب ان سمیت ہر برتن سے پینے کی اجازت نہیں) اور میں تمہمیں قربانی کوئی نشہ آور چیز پور (اس کی اجازت نہیں) اور میں تمہمیں قربانی کے گوشت سے تین دن کے بعد کھانے سے روکا کرتا تھا۔ اب کھاؤ اور اس سے اپنے سفر میں نفع اٹھاؤ۔

ان تمام روایات سے یہی نتیجہ اخذ ہوتا ہے کہ قربانی کا گوشت ابتدا میں صرف تین دن تک کے لئے کھانے اور جمع کرنے کی اجازت تھی۔ بعد میں یہ پابندی اٹھالی گئی۔امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے انہی احادیث وروایات کے پیش نظر احناف کا مسلک ذکر فرمایا۔ اب تین دن سے زائد تک کے لئے قربانی کا گوشت جمع کرنا اور کھانا جائز ہے۔فاعتبر وا یا اولی الابصار

### عید کے دن صبح سوریے کسی کا (نماز بڑھنے سے پہلے ) قربانی کردینا

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ مجھے کی بن سعید نے عباد بن تمیم سے بتایا کہ عویم بن اشقر نے عید قربان کے دن صبح سورے اپنے جانور کی قربانی کر دی پھر اس کا ذکر حضور ضلا ہے گئے ہے گیا گیا تھ کیا تو آپ نے اسے اس کی جگدا یک اور قربانی دینے کا تھم دیا۔ امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارا عمل میہ ہواور پھر وہ امام کے نماز میں رہتا ہو، جہال عید کی نماز اداکی جانور کو ذرج کر دی تو وہ ذرج شدہ برمی کا ہی گوشت قربانی کی جگہ نہیں لے گا اور جو تحض ایسے شہر میں برمتا ہو بلکہ وہ کسی گاؤں یا شہر سے دور کسی جگد آباد ہو تو اس نے اگر میں صادق کے وقت قربانی کا جانور ذرج کر لیا یا سورج طلوع ہونے صادق کے وقت قربانی کا جانور ذرج کر لیا یا سورج طلوع ہونے کے وقت ذرج کر لیا تو یہ قربانی کا جانور ذرج کر لیا یا سورج طلوع ہونے کے وقت ذرج کر لیا تو یہ قربانی کا جانور ذرج کر لیا یا سورج طلوع ہونے

۲۷۲- بَابُ الرَّجُلِ يَذْبَحُ أُضُحِيَّتَهُ قَبْلَ اَنْ يَغَدُّو يَوْمَ الْأَضْحٰى

٦٢٣ - أَخْبُونَا مَالِكُ آخْبُونِي يَخْيَى بُنُ سَعِيْدٍ عَنُ عَبَّادِ بِنُنِ تَمِيمُ أَنَّ عُويَمُو بُنَ أَشُّقُو ذَبَحَ أُضُعِيَّتُهُ قَبْلَ أَنْ يَتَعَلَّدُو يَوْمُ الْاَضْحٰى وَأَنَّهُ ذَكُو ذَٰلِكَ لِرَسُولِ اللهِ ضَلِيَّلُولَيْنِ فَامَرَهُ أَنْ يَعُودُ بِأُضْحِيَتِهِ أُخُولِي.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِ ذَانَا تُحُدُ إِذَا كَانَ الرَّجُلُ فِي مِصْرٍ يُصَلِّى الْعَيْدَ فِيهِ فَدُبِعَ قَبْلَ اَنْ يَصَلِّى الْإِمَامُ فِي الْمَادِّةِ قَبْلَ اَنْ يَصَلِّى الْإِمَامُ فَي الْمَادِدِيةِ وَمَنْ لَلْمَ مَكُنْ فِي مَصْرٍ وَكَانَ فِي بَادِيةٍ اَوْ نَحْوِهَا مِنَ الْقُرلى يَكُنْ فِي مِصْرٍ وَكَانَ فِي بَادِيةٍ اَوْ نَحْوِهَا مِنَ الْقُرلى يَكُنْ فِي مِصْرٍ وَكَانَ فِي بَادِيةٍ اَوْ نَحْوِهَا مِنَ الْقُرلى يَكُنْ فِي مِصْرٍ وَكَانَ فِي بَادِيةٍ اَوْ نَحْوِهَا مِنَ الْقُرلى النَّائِيةِ عَنِ الْمِصُّرِ فَإِذَا ذَبِحَ حِيْنَ يَطُلُعُ الْفَجُو الْوَحِيْنَ النَّائِيةِ عَنِ الْمِصْرِ فَإِذَا ذَبِحَ حِيْنَ يَطُلُعُ الْفَحَرُ اللَّهُ وَهُو قُولُ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحِمَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَنِي الْمُعَلَّى الْمَائِقَةَ رَحِمَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلِي الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلِّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعْمَلِي الْمُعَلِّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلِّى الْمُعَلَى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَّى الْمُعَلِّى الْمُعْلَى الْمُعَلَّى الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى الْمُعَلَّى الْمُعَلِّى الْمُعَلَّى الْمُعَلَى الْمُعَلِى الْمُعْلَى الْمُعَلَّى الْمُعَلَى الْمُعَلَى الْمُعَلَى الْمُعَلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعَلَى الْمُعَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْمَلِي الْمُعْلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْمِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَ

الله عنه کا بھی بہی قول ہے۔ باب میں مذکورہ مسئلہ واضح ہے کہ جہال عمید کی نماز ہوتی ہو، وہاں قربانی کا جانور نماز عمید کے بعد ذرج کرنے سے قربانی ہوگی۔ اس سے قبل ذرج کرنے سے وہ عام حلال جانور کے گوشت کی طرح کا گوشت ہے اور جہاں عمید کی نماز نہیں ہوتی وہاں صبح صادق کے وقت قربانی کا جانور ذرج کرنے کی اجازت ہے خواہ کوئی شخص صبح صادق کے فوراً بعد ذرج کرے یا سورج نکلنے کے بعد، دونوں صور توں میں قربانی ہوجائے گی۔

اعتراض

کثیر کتب احادیث میں مذکور ہے کہ نما زعید سے قبل جو قربانی کرتا ہے اس کی قربانی جائز نہیں۔ یہ گاؤں اور شہر کا فرق امام محمد رحمة اللّٰدعلیہ نے ،کہاں سے نکال لیا کہ گاؤں میں جہاں عید نہیں ہوتی ،صبح سورے ہی قربانی کرتا جائز ہے اور جہاں عید ہوتی ہے وہاں عید کی نماز کے بعد قربانی کرتا جائز ہوگی؟ یہ تقسیم یا تفریق احادیث رسول اللّٰہ ﷺ کے خلاف نظر آتی ہے۔ اس کی کوئی معقول وجہ ہونی چاہیے؟

جواب: قربانی کا اول وقت عید کے دن طلوع فجر ٹانی (صبح صادق) سے شروع ہوتا ہے۔ گرشہر والوں کے لئے قربانی سے پہلے نماز کی تقدیم شرط ہے اس لئے جس نے شہر میں ہوتے ہوئے عید کی نماز سے پہلے ہی جانور ذرج کرلیا تو شرط کے نہ پائے جانے کی وجہ سے بیقربانی جائز نہ ہوئی۔ بیاس لئے کہ اس نے بے وقت قربانی کی ہے لہذا گاؤں میں طلوع فجر کے بعد قربانی جائز ہے۔

(المبوطح ٢١٥٠ أكتاب الاضحية، ردالمختارج ٢ ص ١٦٨ كتاب الاضحية)

قربانی کی اضافت ونسبت دن کی طرف کی گئی ہے یعنی یوم الاضی اور دن کی ابتداطلوع فجر (ضبح صادق) ہے ہوتی ہے۔ گرشہر میں اس کے جواز کے لئے نماز کی ادائیگی شرط ہے۔ جب نماز کا اداکرنا قربانی سے قبل شرط ہے تو معلوم ہوا کہ نماز عیدشہر میں واجب 

### ایک سےزائدافراد کی قربانی میں شرکت کابیان

ہمیں امام مالک نے خردی کہ ہمیں عمارہ بن صیاد نے بتایا کہ انہیں عطاء بن بیار نے بتایا کہ انہیں حضور ﷺ کے صحابی حضرت ابو ایوب رضی اللہ عنہ نے خبر دی کہ ہم ایک بکری قربان کرتے تھے۔ ذرج کرنے والا اسے اپنی طرف اور اپنے اہل بیت کی طرف سے ذرج کرتا تھا پھرلوگوں نے اس کے بعد فخر کرتا شروع کر دیا اور قربانی وینا فخر کی بات بن کررہ گئی۔

امام محمد کہتے ہیں کہ ایسا شخص محتاج ہوگا جو ایک بحری کو اپنی طرف سے قربان کرتا ہوگا ہوگا اور ایخا کو شت خود بھی کھاتا ہوگا اور این اگر کوئی شخص ایک بکری دویا تین آ دمیوں کی طرف سے قربانی کے طور پر ذرج کرتا ہے (اس طرح کہ ان سب کی قربانی ہوجائے) تو یہ جا کر نہیں ۔ ایک بکری کی صرف ایک آ دمی کی طرف سے ہی قربانی دی جا سکتی ہے اور یہی قول امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہائے کرام کا ہے۔

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں ابوالزبیر کی نے حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے بتایا: فرماتے ہیں کہ ہم نے مقام حدیب میں حضور ﷺ کے ہمراہ ایک اونٹ اور ایک گائے سات سات آ دمیوں کی طرف سے قربانی دی۔

امام محمد کہتے ہیں کہ اونٹ اور گائے سات آ دمیوں کی طرف سے قربانی اور ہدی میں جائز ہے۔خواہ وہ سات ایک گھر کے افراد ٢٧٣- بَأَبُ مَايُجُزِئُ مِنَ الضَّحَايَا عَنُ ٱكْثَرَ مِنْ قَاحِدٍ

٦٢٤ - أَخْبَرُنَا مَالِكُ آخْبَرُنَا عُمَارَةً بِنُ صَيَّادٍ أَنَّ عَطَاءَ بَنَ عَمَارَةً بِنُ صَيَّادٍ أَنَّ عَطَاءَ بَنَ يَسَارٍ آخْبَرَهُ آنَّ آبَا آيُّوْبَ صَاحِبَ رَسُولِ عَطَاءَ بَنَ يَسَارٍ آخْبَرَهُ قَالَ كُنَّا نُصَحِّى بِالشَّاةِ الْوَاحِدَةِ اللَّهِ صَلَّالًا اللَّهُ حُلَّا اللَّهُ حُلَّا اللَّهُ عَلَى النَّاسُ يَنَهُ مُ مَّ تَبَاهَى النَّاسُ بَعُدَ ذَلِكَ فَصَارَتُ مُبَاهَاةً.

قَالَ مُحَمَّدُ كَانَ الرَّجُلُ يَكُونُ مُحْتَاجًا فَيَذُبِحُ الشَّاةَ الْوَاحِدَةَ يُضَحِّى بِهَا عَنْ نَفْسِهِ فَيَأْكُلُ وَيُطْعِمُ الشَّاةَ الْوَاحِدَةَ يُضَحِّى بِهَا عَنْ نَفْسِهِ فَيَأُكُلُ وَيُطْعِمُ الشَّلَهُ فَامَّا شَاةً وَاحِدَةً تُذُبِحُ عَنِ اثْنَيْنِ اوْ تَلْنَةِ الْضَحِيَّةُ الشَّلِي عَنِ الْفَاحِدِ وَهُو فَهُ لَهُ لَهُ اللَّهُ عَنِ الْوَاحِدِ وَهُو فَهُ لَهُ لَهُ اللَّهُ عَلِيْهُ وَ الْعَامَةِ مِنْ فُقَهَا يُنَادَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ وَالْعَامَةِ مِنْ فُقَهَا يُنَادَحْمَةُ اللّهُ عَلَيْهُمُ وَالْعَامِلُولُونَا وَالْعَامِلُونَا وَالْعَامِلُونَا وَالْعَامِلُونَا وَالْعَامِلُونَا وَالْعَلَمُ وَالْعَامِلُهُ وَالْعَامَةُ وَالْعَلَمُ وَالْعُمْ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعُلَمُ وَالْعُلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعُلَمُ وَالْعُلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعُلُولُونَا الْعَلَمُ وَالْعُلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَمُ وَالْعُلَمُ وَالْعُلَمُ وَالْعُلُولُونَا الْعُلَمُ وَالْعُلَمُ وَالْعُلُولُونَا الْعُلَمُ وَالْعُلُولُونَا الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ الْعُلِمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْعُلْمُ الْعُلْمُ وَالْعُلْمُ الْعُلْمُ وَالْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ وَالْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ

٦٢٥ - آخُبَرَنَا مَالِكُ آخُبَرَنَا آبُو الزَّبَيْرِ الْمَكِّقُ عَنْ جَابِرِ بِنِ عَبَدِ اللّهِ قَالَ نَحَرُنَا مَعَ رَسُولِ اللّهِ ضَلِّ اللَّهِ الْمُحَدِّنِيةِ الْبَدَنَةَ عَنْ سَبْعَةٍ وَالْبَقَرَةَ عَنْ سَبْعَةِ.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِذَانَا حُدُّ الْبَدَنَةُ وَالْبَقَرَةَ تُحُزِيُ عَلَى الْبَقَرَةَ تُحُزِيُ عَ عَنْ سَبْعَةٍ فِي الْأُضْحِيَةِ وَالْهَدَّيُ مُتَفَرِّقِيْنَ كَانُوا أَوْ مُ جُتَمِعِينَ مِنْ أَهْلِ بَيْتٍ وَ أَحِدٍ أَوْ غَيْرٍ هِ وَهُو قُولُ أَبِي ﴿ وَلَا أَبِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الرام الرام الوحنيف اور بمارے عام حَنْيْفَةً وَالْعَامِينَةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحِمَهُمُ اللَّهُ. فقهاء كرام رحمهم الله كاب

ندکورہ باب میں دومسئلے بیان ہوئے ۔ پہلا یہ کہ بمری (نراور مادہ اورمینڈ ھااور بھیٹر) صرف ایک آ دمی کی طرف سے قربان ہو سکتے ہیں۔اس میں ایک سے زائد کی شرکت جائز نہیں اور حضرت ابوایوب انصاری رضی اللہ عنہ کے قول کامعنی بھی ہی ہے کہ کوئی غریب صحابی جب این طرف سے ایک قربانی ذرج کرتا تو اس کا گوشت وہ کسی اور کو نید دیتے بلکہ خود گھر والے ہی کھالیتے 'اپنی طمرف سے اور اہل خانہ کی طرف سے قربانی وینے کا بیمطلب ہے۔ بیٹہیں کہ ایک بکری بہت سے آ دمیوں کی طرف سے قربانی کرنا جائز ہے۔ دوسرا مسئلہ بیر کہ اونٹ اور گائے (نراور مادہ اور جھینس نراور مادہ ) میں سات آ دمی شریک ہوسکتے ہیں' اس سے زائد نہیں۔ ہاں اگر کم ہوں تو کوئی حرج نہیں ۔اس میں کچھ حضرات کہتے ہیں کہ گائے میں تو سات تک ہی شریک ہوسکتے ہیں کیکن اونٹ میں دس تک کی اجازت ہے۔امام طحاوی نے اسے یوں ذکر فر مایا:

مروان بن حکم ہے مسور بن مخر مدروایت کرتے ہیں کہ حضور ضَلِّلَكُ اللَّهِ مَديبيك مال فانه كعبه كى زيارت كيلي تشريف ك گئے اور آپ نے اپنے ساتھ ستر (۷۰) اونٹ بطور ہدی گئے۔آپ فكان النساس سبع ماة رجل وكانت كل بدنة عن كساته ساته وي تقداس طرح ايك اونث وس آوميول كي

عن مسبور بن مخرمة ومروان بن الحكم قالا خرج رسول الله صَلَالَتُهُ عَام الحديبية يريد زيارة البيست وسساق معه الهدى وكان الهدى سبعين بدنة عشرة. (طحاوی شریف جهن ۲۴ باب البدئة مطبوعه بیروت) طرف سے قربان کیا گیا۔

جواب: اس روایت کا جواب ایک توبیہ ہے کہ اس کے دونوں اولین راوی لینی مسور بن مخر مداور مروان بن عظم واقعہ حدیبیہ میں موجود نہ تھے اور مؤخر الذکر ویسے ہی صحابی نہیں کہ اسے ان واقعات کاعلم ہو۔اس کئے ان دونوں کی نسبت حدیبیہ میں قربائی کی روایات ان حضرات کی معتبر ہیں، جواس میں شریک تھے۔وہ اس پر دلالت کرتی ہیں کہ اونٹ میں بھی سات سے زیادہ شریک نہیں ہو سکتے ۔دوسرا جواب یہ کہ جس طرح گائے بیل کے لئے ''برنہ'' کالفظ استعال ہوتا ہے اس طرح اونٹ کو بھی بدنہ کہا جاتا ہے لہذا دونوں کا تھم ایک ہی ہونا ضروری ہے۔امام طحاوی نے اس چیز کو بیان فر مایا:

> فان قد رايناهم قد اجمعوا ان البقرة لا تجزى في الاضحية عن اكثر من سبعة وهي من البدن باتفاقهم فانظر على ذالك ان تكون الناقة مثلها ولا تجزى عن اكثر من سبعة.

(طحاوى شريف جهم ١٤١٠ باب البدن عن كم تجزئ في الضحايا)

سات آ دمیوں سے زیادہ کی شرکت ممنوع پراحادیث

عن ابى الزبير ان جابر بن عبد الله حدثهم انهم نحروا يوم الحديبية البدنة عن سبعة والبقرة

عن جابر بن عبد الله قال نحرنا مع رسول

ہم دیکھتے ہیں کہ وہ عجیب بات کرتے ہیں۔ وہ یہ کہ گائے سات آ دمیوں سے زیادہ کی طرف سے قربانی نہیں ہو عتی حالا نکہوہ بھی ان کے نزدیک بالا تفاق'' بدنہ'' ہے۔اس برغور کروتو ادنئنی جو اس گائے کی طرح بدنہ ہی ہے وہ سات سے زیادہ آ دمیوں کی

طرف ہے قربانی نہیں ہوگی۔

جناب ابوزبیر بیان کرتے ہیں کہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ نے انسمیت بہت سے لوگوں کو بتایا کہ انہوں نے حدیبیے دن اونٹ اور گائے سات آ دمیوں کی طرف سے قربان کئے۔

حضرت جابر بن عبد الله فرماتے ہیں کہ ہم نے حضور

272

الله عنه والبقرة قال هي مثلها.

عن جابر رضى الله عنه قال نحر رسول الله صَلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الدَّهُ الدَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال يشترك منا سبعة في البدنة.

عن انس رضى الله عنه عن النبي ضَالِّلُهُ التَّهُ اللهُ عنه عن النبي ضَالِّلُهُ التَّهُ اللهُ عنه قسال الجزور عن سبعة فهذا جمابر بن عبد الله يخبرعن رسول الله صَلَّاللَّهُ اللَّهِ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلْمُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْك معه حينئذ وقد روى عن على وعبد الله رضي الله عنهما من قولهما مايوافق هذا في البدنة انها عن

عن عامر عن على وعبد الله رضي الله عنهما قالا البدنة عن سبعة والبقرة عن سبعة.

عن انس رضى الله عنه يحكيه عن اصحاب رسول الله ﷺ ورضى عنهم حدثنا ابن ابي داود قبال حيدثنيا سيليمان بن حرب قال حدثنا ابو هلال قال حدثنا قتادة عن انس رضى الله عنهم قال كان اصحاب رسول الله صَلَّاتُنَّهُ السُّولِي يشتركون سبعا في البدنة من الابل وسبعة في البدنة من البقرة فهذا مذهب اصحاب رسول الله صَلِيَّتُكُم مِنْ فَعِي البدنة يوافق ماروي عن جابر رضي الله عنه لا ماروي عن المسور والمروان فهو اولى منه.

الله صَلْ اللَّهِ اللَّهِ عَن سبعة نفر فقيل لجابر رضى فَلْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَن اللَّهُ عَن سبعة نفر فقيل لجابر رضى فَلْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَن اللَّهُ عَن سبعة نفر فقيل لجابر رضى في اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ا سے قربائی دی۔حضرت جابر سے یو چھا گیا کہ گائے ؟ تو فرمایا: وہ بھی سات کی طرف سے۔

حضرت جابر رضی الله عنه سے روایت ہے فرمایا: که حضور صَّلِلْتُنَكِّلُ عَلَيْ عَدِيدِيكِ دن ستر اونث قربان كيَّ بمين علم ديا کەایک ادنٹ میں سات آ دمی نثریک ہوجا ئیں۔

حضرت السرضى الله عنه جناب رسول كريم فطالته المالية التي التهارية بیان کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: اونٹ سات آ دمیوں کی طرف سے قربان ہوگا۔ یہ وہی جابر ہیں جوحضور ضلام المالی کی استعالی کے استعمالی کا سے مذکورہ باتیں بتاتے ہیں اور بیخود واقعہ حدیبیمیں آپ کے ساتھ موجود تھے۔حضرت علی اور عبداللہ رضی اللہ عنہما کا بھی قول ہے جواس کے موافق ہے۔ یعنی ایک اونٹ (بدنہ) سات آدمیوں کی طرف سے قربانی ہوسکتا ہے۔

حفرت على المرتضى اورعبدالله رضى الله عنهما سے جناب عامر بیان کرتے ہیں۔ دونوں نے فرمایاً: کہ اونٹ اور گائے میں سات سات آ دی شریک ہوسکتے ہیں۔

حفرت انس رضی الله عنه حضور ضَالَتُنْفِي الله عنه كرام ہے اس کی حکایت کرتے ہیں۔ ہمیں ابن ابی داؤد نے سلیمان بن حرب سے اور وہ ابو ہلال سے بیان کرتے ہیں کہ ممیں جناب قادہ نے حضرت الس رضی الله عنہ ہے بیان کیافر مایا: که حضور خَطْالَتُلْكُا الْمِيْلِيِّ کے ساتھی ایک اونٹ میں اور ایک گائے میں سات سات شریک تھے۔حضور خَلِلَّنِكُ اللَّهِ كَا كَصَابِكُرام كا''بدنہ' كے بارے ميں بيہ مذہب ہے جوحضرت جابر رضی اللّٰدعنہ کی روایت کے موافق ہے نہ کہ اس روایت کے موافق جو جناب مور اور مروان سے مروی ہے الہذاحضرت جابروالی روایت ان کی روایت سے اولی ہے۔

طحاوی شریف کی مذکورہ احادیث سے صاف ظاہر کہ بدنہ (خواہ ادنٹ ہویا گائے) میں سات اشخاص تک کی شرکت جائز ہے اور واقعہ حدیب ہے شاہد حضرت جاہر بن عبداللہ رضی اللہ عنہما یہ بیان کررہے ہیں۔ان کے مقابلہ میں اونٹ میں دس افراد کی شرکت اور وہ بھی واقعہ حدیبیمیں بیان کرنے والے جناب مسور اور مروان ہیں لیکن ان دونوں حضرات کے مقابلہ میں تمام صحابہ کرام کا بھی یہی مذہب ہے کہ سات تک شرکت ہوسکتی ہے۔اس لئے ان دونوں حضرات کی روایت کی تاویل کرنا پڑے گی۔وہ تاویل بیہ ہے کہ قربانی دینے میں تو ایک اونٹ اور ایک گائے میں سات افراد ہی شریک کئے گئے تھے لیکن ان ستر (۷۰) اونٹوں کا گوشت کھانے والے مجموعی

طور پر چونکہ سات سوآ دمی تھے۔لہٰذا سات سوآ دمیوں کوستر (۷۰) اونٹ کا گوشت جب تقسیم کر کے دیا گیا تو ایک اونٹ کے گوشت میں دس آ دمی شریک ہوئے۔صاحب البنابینے اعتراض تقل کر کے اس کا جواب جودیا اس کے بیالفاظ ہیں:"ان اشت وا کھم فسی العشرة محمول على انه في القسمة لافي التضحية". ان ميس عدس افرادكا ايك اونث ميس شريك بونا كوشت كي تقيم کے اعتبار سے تھانہ کہ دس کی طرف سے ایک اونٹ کی قربانی دی گئی۔

علاوہ ازیں حضور ﷺ نے ایک اونٹ کو ایک موقع پر سات بمریوں کے برابر قرار دیا۔ جب ایک بمری ایک کی طرف ہے ہی قربانی ہوسکتی تو جےسات بکریوں کے برابرقرار دیا گیا، وہ لاز ماسات آ دمیوں کی طرف سے ہی قربان ہو سکے گا۔اس کے لئے

> عن ابن عباس ان النبي صَلِّلَتُكُالَيْكُالَ الناه رجل فقال أن علسي بدنة وأنا موسر بها ولا اجدها فاشتريها فامره النبي ضُلِلَتُكُمُ أَيْرِي اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

سرگودها یا کستان )

حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما بیان فرماتے ہیں کہ حضور ضَلِلَتُكُولِيُّ كَيْ إِلَيْ اللهِ آدى حاضر ہوا اور عرض كرنے لگا کہ مجھ پرایک اونٹ ذبح کرنا لازم ہے اور میں اونٹ کے خریدنے کی ہمت بھی یا تا ہوں کیکن مجھے مل نہیں رہا۔ (اب میں کیا کروں؟ 🗲 (ابن ماجه ص۲۳۳ باب تم يجزئ من الغنم عن البدية مطبوعه اس كورسول كريم خُلِلَيْنَكُمْ الْمِيْرِيِّ نِهِ حَكَم ديا كدسات بكريال خريد كر

اس حدیث پاک سے معلوم ہوا کہ ایک اونٹ سات بکر بوں کے برابر ہے لہذا اونٹ میں سات تک آ دمی ہی شریک ہو سکتے ہیر کیونکہ ایک بکری صرف ایک آ دمی کی طرف سے قربان کرنا جائز ہے۔

# اونٹ اور گائے میں سات آ دمیوں کی شرکت اور بکری میں صرف ایک کیوں؟

قربانی کیا ہے؟ قربانی دراصل مخصوص عمر کے مخصوص جانوروں کا مخصوص دنوں میں ذ<sup>خ</sup>ے کرکے خون بہانا ہے اور بیسب جانتے ہیں کہ ہر جانور میں خون ایک کا ہی خون ہوتا ہے تو جب چنداشخاص قربانی دینا جاہیں تو انہیں اسی تعداد میں خون بہانا پڑے گا جس تعداد میں وہ ہیں۔اس قیاس کے پیش نظر بکری اور اونٹ میں ایک ایک جانور کا خون ہونے کی وجہ ہے ایک ایک دفعہ ہی خون بہایا جائے گا۔اس لئے جب بکری صرف ایک آ دمی کی طرف سے قربان ہوسکتی ہے تو اونٹ اور گائے بھی صرف ایک آ دمی ہی کی طرف سے جائز ہونی جاہے۔سات کی شرکت خلاف قیاس وعقل ہے۔ابیا کیوں؟

جواب: ٹھیک ہے کہ قربانی ''خون بہانے'' کا نام ہے اور ازروئے عقل وقیاس اونٹ اور گائے بھی صرف ایک آدی کی طرف سے قربان ہونے جا ہیں کیکن ان میں نص صرح نے سات تک کی شرکت روا رکھی ہے ۔لہذا نص صرح کے مقابل ہم نے قیاس کوترک کردیا۔علاوہ ازیں بکری کے بارے میں چونکہ ایک سے زائد کی شرکت پر کوئی روایت نہیں اس لئے وہ قیاس کےمطابق ہی رہی۔

اس پر کوئی بیاعتراض کرے کہا حادیث کی کتابوں میں حضرت ابو ہر رہ رضی اللّٰدعنہ کی ایک روایت موجود ہے کہ آپ نے ایک تجری قربانی کرنے کی تیاری فرمائی تو ان کی صاحبزادی آگئی اوراس نے کہا کہابا جان! میری طرف سے بھی؟ ابو ہریرہ رضی اللّٰہ عنہ نے فرمایا: ہاں تیری طرف ہے بھی۔جس کا مقصد بیہ ہوا کہ بکری ایک اوروہ دواشخاص کی طرف سے قربان کی جارہی ہے لہٰذا بکری میں شرکت ہوگئ۔ای طرح حدیث میں یہ بھی ندکور ہے کہ حضور ضلاکیا گھڑتے نے دوسینگوں والے چت کبرے بکرے ذرج فرمائے اور دعا کی۔تقب ل منا وال محمد میری طرف سے اور میری آل کی طرف سے اسے قبول فرمالے۔ایک اور روایت میں ''میری طرف سے اور میری امت کی طرف سے اسے قبول فرمالے'' کے الفاظ بھی موجود ہیں۔ان روایات سے معلوم ہوا کہ ایک بکری میں لا تعداد افراد شریک ہوسکتے ہیں؟

جواب: ان تمام اعادیث وروایات بین شرکت سے مراد ثواب مین شرکت ہے قربانی مین نہیں۔ اگراییا ہوتا تو کوئی نہ کوئی مجہداس کا ضرور قول کرتا لیکن سب کا اتفاق ہے کہ بکری صرف ایک کی طرف سے ہی قربان ہو سکتی ہے۔ صاحب البنایہ نے جو ص ۱۱۹ پر لکھا ہے: "قلت ھندا لایدل علی و قوعہ من اثنتین بل ھذا ھبة ثوابه" میں کہتا ہوں کہ بیروایت اس پر دلالت نہیں کرتی کہ یہ قربانی دوآ دمیوں کی طرف سے ہاور دوسر سے کوثواب بہہ کیا جارہ ہے۔ اور دوسر سے کوثواب بہہ کیا جارہ ہے۔ اسی طرح حضور ضرافی ایک کی طرف سے ہاور دوسر سے کوثواب ہہہ کیا جارہ ہے۔ اسی طرح حضور ضرافی الواب کی اور امت کی طرف سے تعبور وا یا اولی الابصاد قربانی میں شرکت بتائی جارہی ہے۔ فاعتبروا یا اولی الابصاد

ایک اختلافی مسکله

قربانی میں عبادت کی نیت احناف کے نزدیک شرط ہے۔ لیعنی گوشت کھانے کی نیت سے قربانی نہ کی جائے۔ امام مالک رحمة الله علیہ کے نزدیک نیت سے قربانی نہ کی جادت شرط نہیں ہے۔ احناف اپنے مسلک کے پیش نظر نوٹی دیتے ہیں کہ اگر اونٹ یا گائے میں کسی شریک کی قربانی کی نیت محض گوشت کھانا ہوتو کسی کی قربانی جائز نہ ہوگی۔ ایک اور مسئلہ جو دراصل اس کی شاخ ہے وہ یہ کہ اگر اونٹ یا گائے میں چیار حصہ دار قربانی کرنا چاہتے ہیں اور بقیہ تین عقیقہ کی نیت سے شریک ہورہ ہیں ، تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ بشرط یکہ محض گوشت کھانے کی نیت نہ ہو۔ اس طرح اگر ایک آدمی ہی گائے کی قربانی کرنا چاہتا ہے اور وہ ایک حصہ قربانی کا اور دوسرے چھے حصے عقیقے کے کر لیتا ہے تو میہ بھی درست ہے۔ بہر حال احناف کے نزدیک اونٹ یا گائے کے عقیقہ یا قربانی کے حصہ میں شرکت صرف گوشت کھانے کے لئے کی گئی تو قربانی جائز نہ ہوگی لیکن امام مالک رضی اللہ عنہ کے نزدیک چونکہ نیت عبادت شرط نہیں اس لئے ان کے نزدیک صورت نہ کورہ میں بھی قربانی جو جائے گی۔

گائے یا اونٹ میں سات آ دمیوں تک کی شرکت ہوسکتی ہے لیکن اس کا مطلب پینیں ہے کہ جب تک سات افراد پورے نہ ہوں ، قربانی ہی جائز نہ ہوگی ۔ بعض لوگوں کو دیکھا گیا کہ وہ گائے میں چار پانچ شریک ہونے کے بعد پورے سات ہونے ضروری سبجھتے ہیں اور اس وقت تک وہ اسے ذبح کرنا اور قربانی دینا جائز نہیں سبجھتے جب تک پورے سات شریک نمل جائیں۔ یہ خیال درست نہیں۔ بلکہ حقیقت حال یہ ہے کہ ایک آ دمی اگر پوری گائے قربانی کرتا ہے ، تب بھی جائز ہے۔ دویا تین یا چاریا پانچ یعنی سات تک کی شرکت ہوسکتی ہے یہ واجب نہیں۔

آخر میں ایک مسئلہ ہدی اور قربانی کے بارے میں پیش خدمت ہے۔ ہدی سے مرادوہ قربانی جو حاجی حج کے شکر یہ میں زمین حرم میں ذرج کرتا ہے اور قربانی معروف ہے۔ امام مالک رضی اللہ عنہ قربانی میں سات آ دمیوں کی شرکت تسلیم کرتے ہیں لیکن ہدی میں تسلیم نہیں کرتے ۔ قال مالک لا یہ جوز الاشتواک فی الهدی. امام مالک فرماتے ہیں کہ ہدی میں شرکت جائز نہیں لیکن احناف کے نزدیک قربانی کی طرح ہدی میں جی سات آ دمی شریک ہوجائیں تو جائز ہے۔ فاعتبر وایدا اولی الابصاد

٢٧٤- بَابُ الذِّبَائِحِ فَبِيمَ كَابِيان

ا مام محد رحمة الله عليه نے اس باب کے تحت ان جانوروں کا ذکر فر مایا جو حلال یا حرام ہیں اور حلت وحرمت کی اقسام بیان

فرمائیں۔چونکہ بیمسئلہ بڑااہم اور دقیق ہے اور مستقل قواعد پر بنی ہے۔جن کا اجمالی ذکرامام محدر حمۃ اللہ علیہ نے بھی کیا۔اس لئے اس کی تفصیل ذکر کرنا ضروری ہے۔

قرآن كريم ميں چندمقامات برحلال وحرام جانوروں كا ذكر كيا گيا۔ان ميں سے بچھآيات درج ذيل ہيں:

تم پرحرام ہے مردار اور خون اور سور کا گوشت اور وہ جانور جس کے ذرئے میں غیر خدا کا نام پکارا گیا اور جو گلا گھونٹنے سے مر جائے اور دب کر مرا ہوا لیتن ہے دھار کی چیز سے مارا ہوا اور جو گر کر مرا ہوا ور جس کو درندے مرا ہوا ور جس کو درندے نے کچھ کھالیا ہو۔ گر وہ نہیں تم ذرئے کرلو اور جو کسی تھان پر ذرئے کیا گیا ہوا در تیروں سے تقدیر کا معلوم کرنا ہے گناہ کا کام ہے۔

حُرِّمَتُ عَكَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحُمُ الْجِنْزِيْرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةَ وَالْمُوقُودَةَ وَالْمُتَرَدِّيَةَ وَالنَّطِيْحَةَ وَمَا آكُلَ السَّبُعُ إِلَّا مَاذَكَيْنُمُ وَمَا ذَبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَانْ تَسْتَقْسِمُوا بِالْاَزْلَامِ ذٰلِكُمْ فِسُقُّ. (المائدة:٣)

#### آیت کریمہ کے چندمشکل الفاظ کی وضاحت

المنخنقة: ايباجانورجس كا گلاگون كرماردياجائهالمحقوذة: وه جانورجوچوك آفى سيمراجوياكى بدوهارآله لكنے سيمرجائے جيسا كدائى پقروغيره يا مكان كے ينچ دب كرمرجائهالمحتودية: او نجى جگه سے كركرمرف والاجانور - المنطيحة: كسى دوسرے جانور فرر نے سينگ مار ماركرجس كومارديا ہو۔ مما كل المسبع :كسى درندے نے دبوچا اورمرگياياد بوچ كراس ميں ہے پچھ كاٹ كھايا اورمرگيا۔ الاماذ كيت مع . بگرجنهيں تم ذئ كرلو۔ اس كاتعلق ندكوره پاخ اقسام سے بينى ان پاخ اقسام كے جانوروں ميں سے الركسى ميں روح موجود ہو، اورائے ذئ كرلياجائے ۔ ذئ كر كرنے ہوہ بے جان ہوا تو اب اس كا كھانا حلال ہے۔ ماذب حلى النصب: وه جانور جو بتوں كے پاس لاكر بتوں كى عبادت كور برذئ كئے جائيں۔ ان تستقسمو ا بالاز لام: وه جانور جن كي تشيم تيروں سے كى كئ ہو۔ يہ طريقة كفار كمہ ميں مروج تھا۔ انہوں نے بچھ تيرر كھے ہوئے تھے جن ميں سے بعض پرح ف "لا" اور كي سيم تيروں سے كى گئ ہو۔ يہ طريقة كفار كمہ ميں مروج تھا۔ انہوں نے بچھ تيرر كھے ہوئے تھے جن ميں سے بعض پرح ف "لا" اور كي سيم نيروں سے كى گئ ہو۔ يہ طريقة كفار كمہ ميں مروج تھا۔ انہوں نے بچھ تير المحاد ہو تا تيرائل كرفال معلوم كى، تو وہ تيرنكل آيا، جس پر "لا" كھا ہوتا تو اس" نهد" كي وجہ سے وہ كام كرنے يا ندر كرنے كيا وركؤ تيرہ كي جائيں اور دور كى المدادہ كيا اور كورت تير كورت تير كل كے ان تيروں سے مدد ليت مشاخ تين آدى ايک جانورکو ذئے كرتے ہيں پھر انہوں نے اپنا حصد معلوم كرنے كے لئے تيرنكال كرفال معلوم كى، تو وہ تيرنكل آيا، جس پر "لا" كھا ہوتا تو اس انكل تو وہ آدى آدھا كر وہ آدى اللہ تو اور دور كے مرتب ہي نفسف حصد كھا ہوا نكلاتو وہ آدى آدھا كر وہا كہ ديا۔ اور تير كورور كور

فَكُلُوْا مِٰ مَنَا أَدْكِرَاسُمُ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ بِالْيَهِ مَا مُؤْمِنِيْنَ ﴿ وَمَا لَكُمْ اللهِ عَلَيْهِ ﴿ كُورُاسُمُ اللهِ عَلَيْهِ ﴿ كُورُاسُمُ اللهِ عَلَيْهِ ﴿ كُو السَّمُ اللهِ عَلَيْهِ ﴿ كُو السَّمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا ضُطُورٌ ثُنُمْ إِلَيْهِ . ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا ضُطُورٌ ثُنُمْ إِلَيْهِ . ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا ضُطُورٌ ثُنُمْ إِلَيْهِ . ﴿ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ مِنْ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْكُمْ إِلّهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

کھاؤاس میں سے جس پرالٹد کا نام لیا گیا آگرتم اللہ کی آیتوں پرایمان رکھتے ہواور تہہیں کیا ہوا کہ اس میں سے نہ کھاؤ جس پراللہ کا نام لیا گیا؟ اس نے تومفصل بیان کر دیا جو کچھتم پرحرام ہے مگر جب تم اس کی طرف مجبور ہو۔

مذکورہ آیت کا مطلب کیے ہے کہ جن حلال جانوروں کوذئ کرتے وقت اللہ کا نام لے کرذئ کیا گیا ہوا سے حلال سمجھ کر کھاؤاگر تم صاحب ایمان ہو۔ بعنی ذئ کرنے والے کا مومن ہونا شرط ہے یا ہل کتاب ہوجیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ایک اور جگہ فر مایا: "و طلعہ سام اللہ یہ نئو الکی کتاب کا اللہ اللہ کتاب کا اللہ کتاب کا اللہ کتاب کا اللہ کتاب کے حلال ہے '۔ اس جگہ طعام سے مراد ذبیحہ ہے گویا ہی کتاب کا ذبیحہ ہم مسلمانوں کیلئے اور ہمارا ذبیحہ ان کے لئے حلال ہے۔ دوسری آیت "و منا کہ کھم آلا تا کا گوئو ا" کا شان نزول ہے کہ کفار نے اعتراض کیا تھا کہ مسلمان اپ ذبیحہ کو (جونام خدا پر ذرج کیا گیا ہو) حلال سجھتے ہیں اور جس کو اللہ تعالیٰ مارتا ہے اسے حرام کہتے ہیں (یعنی ذرج کے بغیر خود بخو دمر نے والا جانور) اس اعتراض کے جواب میں یہ آیت اتری فرمایا: مؤمنو! تہمیں کیا ہوا کہ اس جانور کو کیوں نہیں گھاتے جے اللہ کا نام لے کر ذرج کیا گیا ہے حالا نکہ حرام جانور وں کو تفصیلا بیان کر دیا گیا۔ ان میں مردار کو بھی حرام تر اردیا تو جب اللہ تعالیٰ نے مردار کو خود حرام کر دیا تو اس اعتراض کی گنجائش نہ رہی۔ اس سے معلوم ہوا کہ ذبیجہ کے حلال وحرام ہونے کا دارو مدار ذرج کرتے وقت اللہ کا نام لینے یا غیر کا نام لے کر ذرج کیا اور وہ جانور خونڈ ابو گیا ، تو حلال اور اگر از خود مرگیا تو وہ حرام ہوگا۔ اس لئے ایک اور جگہ اللہ تعالیٰ نے بحیرہ ، سائبہ اور حام وغیرہ جانوروں کا ذکر کیا اور فرمایا: کہ ان کو اللہ تعالیٰ کے نام پر خور کیا جائے تو یہ حلال ہیں باوجود اس کے کہ یہ جانور ایسے تھے جو بتوں کے نام پر چھوڑے جاتے خیال میں یہ بھی جمائے سے جن کی تشریح کت تھے اور اپنے خیال میں یہ بھی جمائے بیٹھے تھے اور اپنے خیال میں موجود ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: کہ کا فران جانوروں کو حرام بچھتے تھے اور اپنے خیال میں یہ بھی جمائے بیٹھے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے بھی انہیں حرام ہی قرار دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کی تروید فرمائی اور " لیک نالہ تعالیٰ ہی جمونا بہتان باند ھتے ہیں'۔ اس آیت سے ان کے خیال باطل کو واضح کردیا۔ الکہ ذب فرمایا: کا فراللہ تعالیٰ پر جھونا بہتان باند ھتے ہیں'۔ اس آیت سے ان کے خیال باطل کو واضح کردیا۔

معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے ان جانوروں کو بھی حلال ہی قرار دیا جو بتوں کے نام پر چھوڑ دیئے جاتے تھے اور شرک انہیں حرام سیجھتے تھے لیکن ان کی حلت اس وقت ہوگی جب ان کو اللہ کا نام لے کر ذرئے کیا جائے اور مزید فرمایا کہ جولوگ ان بتوں کے نام پر چھوڑ سے جانے والے جانوروں کو اللہ کے نام پر ذرئے کرنے کے باوجود حرام کہتے یا سیجھتے ہیں وہ بے عقل اور مفتری ہیں۔ بہر حال قرآن کریم میں جن جانوروں کو حرام کہا گیا ہم نے قدر نے تفصیل بیان کردی۔ اس آیت کے ایک جملہ (ما اہل لم فیر اللہ ) میں چونکہ بعض لوگ اختلاف کرتے ہیں۔ اس لئے اس کی وضاحت ضروری ہے۔ ان مخصوص ذہنیت کے لوگوں کا خیال ہے کہ اس جملہ میں نکور حرام جانور سے مرادوہ جانور ہے جس پر غیر اللہ کا نام پکارا گیا ہو جسیا کہ کہا جائے یہ کمراغوث پاک کا ہے۔ اس اس کے بعد اگر چہ اس کو اللہ کا نام پکارا گیا ہو جس کے اس نظریہ کو ثابت کرنے کے لئے درج ذیل عبارات پیش کرتے ہیں:

والمرادهها ماذكر عليه اسم غير الله كاللات والعزى اذا كان الذابح وثنيا والنار اذا كان الذابح وثنيا والنار اذا كان الذابح مجوسيا ولا خلاف في تحريم هذا وامثاله ومثله ما يقع من المعتقدين للاموات من الذبح على قبورهم فانه مما اهل به لغير الله ولا فرق بينه وبين الذبح للوثن.

(بتفسير فتح القدريللثو كانى غير مقلدج اص • كازير آيت و مااهل يغير الله )

"وما اهل به لغیر الله" ہے مرادیهاں وہ جانور ہیں کہ جن پرغیر اللہ کا نام ذکر کیا گیا ہو۔ مثلًا لات ،عزیٰ کا نام جب ذرج کرنے والا ان کا بجاری ہو اور آگ کا نام لیا گیا ہو جب ذرج کرنے والا مجوی ہو۔ اس جانور کے حرام ہونے میں کوئی خلاف نہیں اور اس کی مثل وہ جانور حرام ہے جوفوت شدہ اولیاء کرام کی قبور پران کے معتقدین ذرج کرتے ہیں۔ یہ بھی "ما ا هل به قبور پران کے معتقدین ذرج کرتے ہیں۔ یہ بھی "ما ا هل به لسخیر الله " میں شامل ہے۔ اس میں اور بت کے لئے ذرج کرنے میں کوئی فرق نہیں ہے۔

شوکانی غیر مقلد کی ندکورہ عبارت کا بالکل صاف صاف صاف مطلب سے ہے کہ بزرگان دین کے عرس پران کے عقیدت مند جو جانور وہاں ذرج کرتے ہیں اور جنہیں تبرک سمجھ کر کھایا کھلایا جاتا ہے وہ بھی اسی طرح حرام ہیں جیسے بتوں کے لئے ذرج کیا گیا جانور حرام ہے۔ گویا اولیاء کرام کے مزارات پر جانور ذرج کرنے والے اور بتوں کے نام پر ذرج کر دیا گیا ہو۔ جس جانور کی جان کو اللہ کے سواکسی بت یا اور حرام کیا اللہ تعالیٰ نے اس جانور کو جو بقصد تقرب غیر اللہ کے نامزد کر دیا گیا ہو۔ جس جانور کی جان کو اللہ کے سواکسی بت یا کی نی یاولی کی روح کے لئے نذرکردیا جائے اوراس کی رضاوخوشنودی کے لئے اسے ذرج کیا جائے ، تو اس جانور کا کھانا حرام ہے۔
اگر چہذرج کے وقت اللہ کا نام لیا گیا ہو۔اس لئے کہ جانور کی جان صرف اللہ کی ملک ہے ، آ دمی کی ملک نہیں کہ دوسر ہے ہوئش و ہے۔
اس لئے جانور کی جان کو غیر اللہ کے نامزد کر دیا جائے تو اس شرک ہے اور ظاہر ہے کہ شرک کی نجاست اور گندگی تمام نجاستوں سے زیادہ
سخت ہے لہذا جو جانور غیر اللہ کے نامزد کر دیا جائے تو اس شرک کی نجاست اور خباشت اس جانور ش اس درجہ سرایت کر جاتی ہے کہ اگر
فرت کے وقت اللہ کا نام بھی لیا جائے ، تب بھی وہ جانور طال نہیں ہوتا جیسا کہ کتا ، سؤر خدا کا نام لے کر ذرئے کر نے سے بھی حال نہیں
ہوتا ۔ آخر مرداراتی وجہ سے تو حرام ہے کہ اس پراللہ کا نام نہیں لیا گیا۔ لہذا جو جانور غیر اللہ کے نامزد کر دیا جائے ، وہ بدرجہ او لی حرام ہو
گا۔البتہ اگر غیر اللہ کے نامزد کرنے کے بعد ذرئے سے پہلے ہی اپنی اس فاسد نیت سے تو بہ کر لے اور اس ارادہ فاسد سے جو کر ہے ، تو پھر جانور کو اللہ کنام پرون کر کرنے سے حال ہوجاتا ہے ۔ حدیث شریف میں ہے۔ "لمعن الملہ لمدن ذبح لغیر اللہ " موجواہ دنگ کے وقت اللہ کا نام لیا گیا ہو یا نہ لیا گیا ہو۔ یہ لفظ قرآن مجید میں چار جگہ آیا ہو اس محقود غیر اللہ کا نظیم ہو، وہ حرام ہے ۔ آئواہ زرک کے وقت اللہ کا نام لیا گیا ہو یا نہ لیا گیا ہو۔ یہ لفظ قرآن مجید میں چار جگہ آیا ہے اور سے محقود غیر اللہ کا نام لیا گیا ہو یا نہ لیا گیا ہو۔ یہ لفظ قرآن مجید میں چار جگہ آیا ہے اور سب جگہ "ما اہل بہ لغیو اللہ "فر مایا اور کی جگہ نہیں فرمایا "مانے باسم غیر اللہ "۔

(معارف القرآن جاص٢٦٥ زيرآيت مااهل بلغير الله)

مولوی ادریس کا ندهلوی کی تفسیر کے اہم نکات:

(1) جوجانور مقصد تقرب غیرالله نامزد کیا گیا ہووہ حرام ہے۔اگر چہ بوفت ذیج خدا کا ہی نام لے کر ذیج کیا جائے۔

(۲) جس جانور کی روح کوکسی نبی یا ولی کی روح کی نذر کر دیا گیا نبواور اس کی رضا وخوشنود کی کے لئے ذرج کیا گیا ہو، وہ حرام ہے

اگر چہ بوقت ذرج خدا کا نام لے کر ذرج کیا جائے کیونکہ جانور کی جان اللہ کی ملک ہوتی ہے اور اسے غیر اللہ کی ملک کر وینا صرح کی شرک ہے اور شرک کی نجاست سب سے بڑھ کر ہے۔ اس لئے ایسا کرنے والا صرح مشرک ہے اور وہ جانور انتہائی نجس اور خبیث ہوگیا بلکہ کتے اور خزیر سے بڑھ کرنجس ہوگیا۔ اس جانور کی حرمت کا دارو مدار ذرج کرتے وقت غیر اللہ کا نام لے کر ذرج کی نیت ہے۔ خواہ ذرج اللہ کا نام لے کر کیا جائے یا نہ اور قرآن کریم میں چار مقام میں سے کہیں بھی غیر اللہ کا نام لے کر ذرج کرنے کا لفظ نہیں آیا۔

جائے یا نہ اور قرآن کریم میں چار مقام میں سے کہیں بھی غیر اللہ کا نام لے کر ذرج کرنے کا لفظ نہیں آیا۔

نوٹ: مولوی صاحب کی مذکورہ عبارت اگر چہ عقا کد شرعیہ اور فقہاء امت کے اقوال کے سراسر خلاف ہے لیکن ہم نے کمل عبارت اس لئے نقل کر دی تا کہ جواب کے وقت کوئی وقت محسوس نہ ہو حالانکہ بیتشر تکے وتفییر ایسی ہے کہ جس میں مہمان نوازی ، ولیمہ وغیرہ سب کورگڑ او ہا گیا ہے۔

چوقی چیز جے آیت میں حرام قرار دیا گیا ہے، وہ جانور ہے جوغیر اللہ کے نامزدکر دیا گیا ہو۔ جس کی تین صورتیں متعارف ہیں اول یہ کہ کی جانور کوغیر اللہ کے تقرب کے لئے ذرئے کیا جائے اور بوقت ذرئے غیر اللہ کا نام لیا جائے ۔ بیصورت با تفاق واجہ عامت حرام ہے اور بیجانور میتہ ہے اس کے کسی جزء سے انتفاع جائز نہیں کیونکہ بیصورت آیت میا اہل به لغیر الله کا مدلول صریح ہے۔ اس میں کسی کا اختلاف نہیں ۔ دوسری صورت یہ ہے کہ کسی جانور کو تقرب اللہ کے ذرئے کیا جائے لیعنی اس کا خون بہانا تقرب الی غیر اللہ مقصود ہو، کیکن بوقت ذرئے اس پرنام اللہ ہی کا لیا جائے ۔ جیسا کہ بہت سے ناواقف مسلمان بزرگوں پیروں کے نام پران کی خوشنودی حاصل کرنے کے لئے بکرے وغیرہ ذرئے کرتے ہیں کیکن ذرئے کے وقت اس پرنام اللہ کا ہی پکارتے ہیں۔ بیصورت پران کی خوشنودی حاصل کرنے کے لئے بکرے وغیرہ ذرئے کرتے ہیں کیکن ذرئے کے وقت اس پرنام اللہ کا ہی پکارتے ہیں۔ بیصورت

با تفاق فقها عرام اور نم بوحه مردار بـ درمخار كتاب الذبائح د ذبح لقدوم الامير او نحوه كواحد من العظماء يحرم لانه اهل به لغير الله عليه واقره الشامى داور بعض حضرات نے اس صورت كومااهل به لغير الله كامدلول صريح نهيں بنايا كيونكه وہ بحثيت عربيت تكلف سے خالى نهيں مگر بوجه اشتراك علت يعنى تقرب الى غير الله كانت كاس كوبھى "مساهل به لغير الله "كساتھ محق كر كے حرام قرار ديا ہے۔ احقر كے نزديك يهى وجه احوط اور اسلم ہے۔

(معارف القرآن تصنيف مفتى محمش في ديوبندي جاص ٢٢١ ـ ٢٢٢)

قارئین کرام!مفتی محم شفیع نے ''ما اهل به لغیر الله '' کی تین صور تیں بنا 'میں ۔ان میں ہے ہم نے پہلی دوصور توں کو ذرکیا ،

تیسری کو اس لئے چھوڑ دیا کہ فی زمانہ اس کی کوئی اہمیت نہیں اور نہ ہی اس میں اختلاف کا کوئی معاملہ ہے۔ پہلی صور ت با تفاق حرام

لکھی ۔یعنی غیر اللہ کے نامزد کر دیا گیا اور بوقت ذرئے بھی اسی غیر کا نام لے کر ذرئے کیا گیا ہو۔اس کوہم بھی حرام ہی کہتے ہیں۔دوسری صورت یہ کہ غیر اللہ کے نامزد کر دیا گیا ہولیکن اس میں تقرب الله نجی پیش نظر ہو تو بیصورت بھی مفتی موصوف تمام فقہاء کر ام کے نزدی حرام اور ذبیحہ مردار ہے۔ بزرگوں کے لئے دیئے جانے والے بحر اسی صورت میں شامل ہیں۔اس کی حرمت کو درمختار کے خوالہ سے ثابت کیا اور کہا کہ شامی نے بھی اس کی تقید ہی کی مختصر سے کہ دونوں دیو بندی مولوی تقرب اللہ نی غیر اللہ کی خوش دی موسولی کے جانے کے بھی حرام ہی ہیں۔

خوشنودگی کو علت حرمت قرار دیتے ہیں جس کی وجہ سے یہ جانور باوجود اللہ کے نام پر ذرخ کئے جانے کے بھی حرام ہی ہیں۔

(مولوی سرفراز دیو بندی گھروی) نے شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوی کی تغییر سے درج ذیل عبارت نقل کی ہے اوراس سے بیٹا بت کیا ہے کہ ہروہ جانور جوانم بیاء واولیاء کے نام درکر نے کے بعداگر چالٹد کا نام لے کر ذیح کیا جائے وہ حرام ہے ۔ خواہ پیر پیغیبر کے نام زندہ جانور مقرر کردیں کہ بیسب جرام ہے اور حدیث شریف میں وارد ہے کہ جو محض مانور کو واسطے غیر اللہ کے تقرب ک ذیح کرے وہ محض ملعون ہے۔ (تغیر عزین اردوج ۲۰ س/۲۱) اور شاہ صاحب موصوف ہی بیفر ماتے ہیں کہ غیر اللہ کے واسطے جب تو وقت ذرئے کے خداکا نام مفید نہ ہوگا۔ اس واسطے کہ وہ جانور غیر اللہ کے متعلق ہوگیا اور شہرت کردی کہ بیجانور فلاں کے واسطے ہے، تو وقت ذرئے کے خداکا نام مفید نہ ہوگا۔ اس واسطے کہ وہ جانور غیر اللہ کے متعلق ہوگیا اور سے جانور غیر اللہ کے متعلق ہوگیا اور بیجانور غیر اللہ کے متاب کو میں ہور اور خیر میں شرک ہے اور جبکہ بیز جبث مؤثر ہوا تو ذکر نام خداکا اس کو حلال نہیں کر سکتا ۔ جبیا کہ کتا مؤرکہ اگر نام خدا کے نام پر ماراگیا اور بیجن میں اور مال بھی تقرب لغیر اللہ کے واسطے غیر جان پیدا کرنے والوں کے نام نیاز کر دینا درست نہیں ہور گا۔ کی اور چیزیں اور مال بھی تقرب لغیر اللہ کے واسطے خیر جان پیدا کرنے والوں کے نام نیاز کر دینا درست نہیں ہے اور کھانے بینے کی اور چیزیں اور مال بھی تقرب لغیر اللہ کے واسطے خیر جان پیدا کرنے والوں کے نام نیاز کر دینا درست نام یہ مارا گیا ہوں گے۔ کی اور چیزیں اور مال بھی تقرب لغیر اللہ کے واسطے دینا حرام اور شرک ہے۔

(تفسيرعزيزي جهم ۳۸ ، تنقيد متين مصنفه سرفراز ديوبندي ص ۱۳۲\_۱۳۲)

نوٹ: سرفراز دیو بندی نے شاہ عبدالعزیز صاحب کی عبارت کوزعم باطل کے لئے پیش کیا۔ اس عبارت کا مطلب ومقصد کیا ہے؟
خودشاہ صاحب کے فتاوی سے وہ صحیح سمجھ آتا ہے۔ اے کاش! کہ پیشخص فقاوی عزیز یہ کی عبارت کو بھی ساتھ لکھ کر طبع آز مائی کرتا۔
جس طرح اللہ تعالیٰ کی نذر میں دوصور تیں بیان ہو چکی ہیں۔ بعینہ وہی دوصور تیں خدا کے بغیر کی پیر، فقیراور پنغمبر کے لئے مانی جائیں تو وہ نذرو نیاز غیر اللہ کہلائے گی۔ اس میں اس پیر فقیر وغیرہ کو عالم الغیب اور متصرف فی الامور مافوق الاسباب ماننا پڑتا ہے۔
اس قسم کی نذرو نیاز دینا شرک ہے اس کا کھانا خزیر کی طرح حرام ہے خواہ ذیح کرتے وقت اس پراللہ کا نام لیا جائے یا نہ۔ پس آج کل اولیاء اللہ کی قبور پرعرس کئے جاتے ہیں' ان عرسوں کے لئے لوگ پہلے سے ہی غلہ، دانے اور جانور پیرکے نام پر دکھ دیتے ہیں۔ پھر عرس کے روز قبر پر پہنچ جاتے ہیں۔ یہ سب غیر اللہ کی نذر ہے اس کا کھانا حرام ہے۔ (جواہرالقرآن مصنفہ مولوی غلام اللہ خان دیو بندی نے ان جانوروں کے علاوہ ایسے غلہ جات کو بھی خزیر کی طرح حرام اور نجس عین کہا جو حضرات مولوی غلام اللہ خان دیو بندی نے ان جانوروں کے علاوہ ایسے غلہ جات کو بھی خزیر کی طرح حرام اور نجس عین کہا جو حضرات

اولیاء کرام کے عرسوں پربطور نذرانہ پیش کئے جاتے ہیں کیونکہ غیر اللہ کی نذر ہے۔ یہی نظریہ دیابنہ اور غیر مقلدوں کا گیار ہویں شریف کے نیاز کے بارے میں ہے اور ''مااہل لغیر اللہ '' کے تحت ان اشیاء کوذکر کرکے ان کی حرمت کے فقے جڑے ہیں۔ حالانکہ یہ اشیاء اس بزرگ کے لنگر خانہ کے اخراجات پورا کرنے اور صاحب عرس کے ایصال ثواب کی خاطر لائی جاتی ہیں۔ چونکہ فہکورہ تمام عبارات کا بنیادی مفہوم تقریباً ماتا جلتا ہے۔ اس لئے ان کے الگ الگ جوابات کی ضرورت نہیں۔ ہم نے اس لئے ان کو پہلے اکھاذکر کردیا۔ ان کی قدر مشترک اور بنیادی مرادیہ ہے کہ:

''کوئی جانورغیراللہ کے نامزد کیا جائے خواہ وہ ولی ہویا پیغیبر پھراس کواگر چہاللہ کے نام پر ذکح کیا جائے تب بھی حلال نہیں ہوگا کیونکہ اس میں تقرب لغیر اللہ ہوتا ہے اور بزرگوں کی خوشنو دی ہوتی ہے'۔

جواب: آیت "مااهل به لغیر الله" میں صرف چندتم کے جانوروں کی حرمت ندکور ہوئی ہے۔ جس پر گفتگوہم چند سطور کے بعد کریں گین کی جوادر بھی جانور ہیں جن کی حرمت کی مختلف صور تیں ہیں۔ (1) کا فراور مرتد کا ذیجہ (۲) جان ہو جھ کر بسم اللہ کوترک کرنے والے کا ذیجہ الاحت کے فرد کی خیر اللہ کے نام زر دیا گیا ہو۔ خواہ پھراسے ذی عبادت کے لئے ذیح کیا گیا جانور (۵) تقرب بطور عبادت کے طریقہ پر کی جانور کو غیر اللہ کے نام زرکر دیا گیا ہو۔ خواہ پھراسے ذی کے وقت اللہ کا نام کے کربی ذیح کر بی جا جا کہ اور ذیج کر بی جا والوہ پھراسے ذی کے وقت اللہ کا نام کے کربی ذیح کیا جائے اور ذیج کرنے والاوہ پھراسے خص ہوجس نے اس کو غیر اللہ کے لئے بطور تقرب عبادت نام در کیا گیا ہو کہ ہو جو غیر اللہ کے لئے بطور تقرب عبادت نام در کیا گیا ہو کو کی اور مسلمان بطریقہ شری ذیح کردے، تو اس کے حلال ہونے میں کوئی شک نہیں۔ در اصل بی صورت متنازعہ فیہ ہے جس کو دیا بنہ اور غیر مقلد حرام کہتے ہیں۔ صاحب تقید امین اور مفتی شفتے نے اس کی حرمت بیان کرتے ہوئے شاہ متنازعہ فیہ ہے جس کو دیا بنہ اور غیر مقدر اللہ کی عبادات کا مہارالیا لیکن ان لوگوں کی آنکھوں پر حقائق دیکھے سے پر دہ پڑار ہا۔ کیونکہ ان میں حرمت قرار دینا ہے اصل اور غلا ہے۔ کے نزد یک اس حرمت کی وجہ (علت ) تقرب فیر اللہ سے اللہ کوئی اللہ لاق علت حرمت قرار دینا ہے اصل اور غلا ہے۔ کے نزد یک اس حرمت کی وور اعلی کی قبر اللہ کوئی اللہ لاق علت حرمت قرار دینا ہے اصل اور غلا ہے۔ گزد یک اس حرمت قرار دینا ہے اصل اور غلا ہے۔ ایک کی ذور قسل میر کی عبادت مقصود و مرادن ہو۔ آئے ہم پہلے آپ کوئقر ب کی خرکورہ دونوں اقسام ہونی اللہ می کوئی میں آسانی ہو سکے۔

مطلّق تقرّب كامفَهوم ومعني ازقر آن وحديث وكتب لغت

القرب نقيض البعد قرب الشيئ بالضم يقرب قربا وقربانا وقربانا.

(لسان العرب ج اص ۲۹۲ حرف قاف)

اقــارب الــرجــل واقــربــوه عشير تــه الاولون. والتقرب الى الشيء.

" قرب الني كا فقض ہے يعنى نزديك ہونا۔ قرب الني كا معنى كسى چيز كا نزديك ہونا۔ قرب، قُر بان اور قربان اس كے

مصادر ہیں۔

آ دمی کے قریبی اور قرب والے وہ لوگ کہلاتے ہیں جواس کے رشتہ میں نز دیک ہوں۔ نیز لکھا:

تقرّب کامعنی کسی چیز کے نزدیک اور قریب ہونا۔

''لسان العرب'' میں اس لفظ کی تحقیق کے عمن میں احادیث اور قر آن سے اشنباط کیا گیا۔ ملاحظہ ہو: از احادیث۔

حدیث قدسی میں آتا ہے جوشخص میری طرف ایک بالشت قریب ہوامیں اس کے ایک ہاتھ قریب ہوں گا۔ اس قریب ہونے سے مراد ذکر اور نیک اعمال سے قریب ہونا ہے نہ کہذات اور مکان وفي الحديث من تقرب الى شبرا تقربت اليه ذراعا المراد بقرب العبيد من الله تعالى القرب بالذكر والعمل الصالح لا قرب الذات والمكان

لان ذالك من صفات الاجسام والله يتعالى عن ذالك ويتقدس. (المان العربج اص٢٢٣)

جاء في الخبر اتقوا قراب المومن اوقرابته فانه ينطر بنورالله يعني فراسته.

#### (لسان العرب ج اص ۲۲۸)

#### (لسان العرب ج اص ٢٦٩)

وفى التنزيل وانذر عشيرتك الاقربين. وجاء فى التفسير انه لما نزلت هذه الاية صعد الصفا ونادى الاقرب فالاقرب فخذا فخذا يابنى عبد المطلب يا بنى هاشم يا بنى عبد مناف يا عباس يا صفية انى لا املك لكم من الله شيئا سلونى من مالى ما شئتم.

قىل لا استىلىكىم عىلىسە اجرا الا الىمودة فى القربى. اى ان الا ان دونى فى قرابتى. وبالوالدين احسانا وذى القربى.

(لسان العربج اص ٢٦٥ ـ ٢٢٢)

کے اعتبار سے قرب کیونکہ قرب ذاتی اور مکانی کا تعلق اجسام سے ہوتا ہے اور اللہ تعالی جسم اور اس کی صفات سے بلندو پاک ہے۔
حدیث پاک میں ہے کہ مؤمن کی قراب یا قرابت سے چوکنے رہو کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ کے نور سے دیجھا ہے یعنی اس کی فراست سے بچو۔

حضرت ابو ہریرہ بیان کرتے ہیں کہ میں تہاری نبیت حضور ضلاتیکا ایک نماز کے بہت زیادہ قریب ہوں۔ یعنی میں تہہیں ایسی نماز کے بہت زیادہ قریب ہوں۔ یعنی میں تہہیں ایسی نماز پڑھ کے دکھا سکتا ہوں، جوحضور ضلاتیکا ایک نماز سے بہت نبیت زیادہ ملتی جو اور اس کے قریب قریب ہو۔ دوسری حدیث میں یوں فر مایا: کہ میری نماز کی حضور ضلاتیکی آتیکی کی نماز سے بہت مشابہت ہے۔

قرآن کریم میں ارشاد ہوا: اے محبوب ضلاکیا گیری اآپ اسے قریب والوں کو ڈارئیں۔اس کی تفییر میں ندکور ہے کہ جب سے آیت کریمہ نازل ہوئی تو آپ صفا پر چڑھے اور آ واز دی اے میر حقر ابت دارو! اے بنی عبد المطلب! اے بنی ہاشم! اے بنی عبد مناف! اے عباس! اور اے صفیہ! ۔ میں اللہ تعالی سے تمہاری عبد مناف! اے عباس! ور اے صفیہ! ۔ میں اللہ تعالی سے تمہاری کسی چیز کا مالک نہیں ہوں ۔میرے مال میں سے جو چاہو ما گو۔ کہ میں تم سے اس قرآن کی تبلیغ پرکوئی اجرت نہیں طلب کرتا صرف اپنی قرابت سے محبت ومودت چاہتا ہوں۔ ملل کرتا صرف اپنی قرابت داروں سے احسان کرو۔

شرک نہیں ہوسکتا تو معلوم ہوا کہ تقرب علی وجہ العبادت شرک ہے۔مطلق تقرب شرک نہیں ہے لہذا جب کوئی شخص قربانی حضور ضلام النہ المجاری کے طرف سے کر دیتا ہے تو اس کی مراد یہی ہوتی ہے کہ مجھے اس طریقہ سے حضور ضلام النہ المجاری کی فرشنودی عاصل ہو جائے ، جو کہ عین عبادت ہے اور اسے شرک کہنا نری جہالت ہے۔اگر یہی شرک ہے تو پھررسول کریم ضلام النہ المجاری کے جواپی است اور آل بیت کی طرف سے قربانی دی ،اس پر آپ کو کیا کہا جائے گا؟ کسی کا کسی چیز کونا مزد کر دینا وہ بھی اس کی خوشنودی کے لئے اسے قر آن وحدیث نے درست قرار دیا ہے۔خود شاہ عبد العزیز صاحب اپنے فقاوی میں لکھتے ہیں:

لیکن حقیقت ایس نذر آنست که اهدی ثواب طعام و انفاق و بدل مال بروح میت که امریست مسنون واز روئے احادیث صحیحه ثابت است مثل ماوردفی الصحیحین من حال ام سعد وغیره این نذر مستلزم می شود پس حال این نذر آنست که اهدی ثواب هذا القدر الی روح فلان و ذکر ولی برائے تعین عمل منذر راست نه برائے مصروف و مصرف این نذر نزد ایشان متوسلان آن ولی می باشند از اقارب و خدم و هم طریقان و امثال ذلک. وهمین است مقصود نذر کندگان بلاشبه و حکمه انه صحیح یجب الوفاء به لانه قربة معتبرة فی الشرع۔

(فاوى عزيزى جاص ١٢ اسوال كائے احد كبير مطبوعد يوبند بص١٢٢مطبوعد كوئد ياكتان)

اس نذری حقیقت یہ ہے کہ کھانے کا تواب ، مال و دیگراشیاء کے خرج کرنے کا تواب میت کی روح کوبطور ہدید دینا ہے اور یہ منسون کا م ہے اورا حادیث صحیحہ سے ثابت ہے جسیا کہ بخاری و مسلم میں حضرت سعدرضی اللہ عنہ کی والدہ کا واقعہ وارد ہے ۔ الہذا یہ نذر لازم ہو جاتی ہے اس لئے اس نذر کی حالت ہیہ ہے کہ اتنا تواب فلال کی روح کوبطور ہدیہ ہے اور ولی مخصوص کا ذکر اس عمل کی تعیین کے لئے ہوتا ہے جس کی نذر مانی گئی اس لئے نہیں ہوتا کہ وہ ولی اس کا مصرف ہے ۔ نذر دینے والوں کے نزدیک اس کا مصرف وہ لوگ ہوتے ہیں جن کا اس ولی کے ساتھ تعلق ہوتا ہے ۔ خواہ وہ اس ولی کے قریبی رشتہ دار ہوں یا خادم دربار ہوں یا ان کی طرح اور لوگ ہوں اور اندر مانے والوں کا بلا شبہ یہی مقصود ہوتا ہے اور اس قبی نذر کو پورا کرنا واجب ہوتا ہے کیونکہ یہ شریعت میں ایک معتبر ذریعہ قریت ہے۔

طعام که ثواب آن نیاز حضرت امامین نمایند و برآن فاتحه و قل و درود خواندن تبرك مي شود. و خوردن بسيار خوب است ـ ( فاول اين اص ۱۸ مطوع ديوبند )

'' وہ کھانا کہ جس کا تواب حضرات امام حسن اور حسین رضی اللہ عنہما کی نیاز کیا جاتا ہے اور اس پر فاتحہ ،قل اور درو دشریف پڑھنا اسے متبرک کر دیتا ہے۔اس قتم کے کھانے کو کھالینا بہت بہتر ہے''۔

شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوی کے دونتو ہم نے ذکر کئے۔ان میں حدیث پاک سے مثال دے کر سمجھایا گیا کہ حضرت سعد رضی اللہ عنہ کی والدہ کے تواب کی خاطر جوانہوں نے کنوال کھود کر وقف کر دیا تھا ، یہ طریقہ خود حضور ضلا ہے گئے گئے گئے گئے گئے گئے کا فرمودہ اور پہندیدہ تھا لہٰذا میت کے ایصال تواب کے لئے کئی خام کردیا تھا ، یہ طریقہ خود حضور ضلاح گئے گئے گئے گئے کئواں کھدوا کوئی نذر مانی تو وہ نذر پوری کرتا واجب ہے۔اس لئے کئی جانور کوکسی ولی کے نام کردیا گیا ہویا میت کے ثواب کے لئے کنوال کھدوا دیا ہویا دودھ وغیرہ کوئی اور چزکسی بزرگ کے نام کردی ہو ،تو ان تمام سے مراد مقصود یہ ہوتا ہے کہ ان کا ثواب میت کو ملے۔ یہ امر احدیث صححہ سے ثابت ہونے کی وجہ سے جائز ہے نہ کہ حرام ۔ یہی تقرب کی تیم جائز ہے اور اگر ایصال ثواب کی بجائے ان میں سے کوئی چیز تقرب بوجہ العبادت کے لئے عمل میں لائی جائے گئو اس سے وہ چیز حرام اور اس نذر کا مانے والا خارج از اسلام ہو جائے گوئوں سے وہ چیز حرام اور اس نذر کا مانے والا خارج از اسلام ہو جائے

گا۔ یہاں کوئی مخالف کہہ سکتا ہے کہ تقرب بوجہ العبادت ہے کسی معتبر فقیہ نے ذکر نہیں کیا۔ اس لئے بیابل سنت کی اختر اع ہے۔ تو ہم اس بارے میں بھی وضاحت کئے دیتے ہیں کہ جن کتب فقاویٰ سے مخالفین نے مطلقاً تقرب لے کر ہر نذر کو اور ہر نامزدگی برائے خوشنودی کوحرام کہا ہے۔ انہی میں ان کی تصریح موجود ہے۔ ملاحظہ ہو:

قولمه ان يتقرب الى الادمى اى على وجه العبادة لانه المكفر وهذا بعيد من حال المسلم.

(ردالمخارشامي ج٢ص٠١٣ كتاب الذبائح مطبوعمصر)

واتفق عامة اصحابنا فان قصد مع ذالك لغير الله والعبادة له كان ذالك كفرا فان كان الذابح مسلما قبل ذالك صار بالذبح مرتدا وذكر الشيخ ابراهيم المروزى عند اصحابنا ان يذبح عند استقبال السلطان تقربا اليه أنه افتى اهل بخارى بتحريمه لانه مما اهل به لغير الله وقال الرافعى هذا انماي ذبحونه فهو كذبح العقيقة لولادة المولود لمثل هذا لا يجرى فيه التحريم والله اعلم.

(فتاویٰ عزیزی جاص ۲۲ سوال گائے احمد کبیر فاری مطبوعہ چوک گوالمنڈی کوئٹہ یا کستان)

آ دمی کے تقرب کا مطلب ومقصدیہ ہے کہ بیتقرب علی وجہ العبادة ہو۔ کیونکہ اس سے آ دمی کا فر ہوتا ہے اور ایسا تقرب مراد لینا ایک مسلمان کے لئے بہت دور کی بات ہے۔

ہمارے عام اصحاب کا اتفاق ہے کہ اگر کسی نے اس تعظیم کے ساتھ ساتھ اس غیر اللہ کی عبادت کا قصد کر لیا تو یہ اس کا کفر ہو جائے گا۔ لہذا اگر ذرئ کرنے والا اس سے قبل مسلمان تھا تو اب ذرئ کے ساتھ مرتد ہو گیا۔ شخ ابراہیم مروزی نے ہمارے اصحاب سے بیان کیا کہ وہ جانور جو کسی بادشاہ وقت کے استقبال میں ذرئ کیا جائے۔ اہل بخاری نے اس کی حرمت کا فتو کی دیا ہے کیونکہ وہ '' ما اہل بہ لغیر اللہ'' میں شامل ہے اور رافعی کہتے ہیں کہ بادشاہ کے استقبال کی خاطر ذرئ کیا جانے والا جانوراسی لئے ذرئ کیا جاتا ہے کہ اس کی خوشی کا اظہار ہولہذا یہ ذبیحہ اس ذبیحہ کی طرح کے جو کسی نو مولود کے عقیقہ کے طور پر کیا جاتا ہے۔ ایسے ذبیحہ میں حرام کہاں سے آگیا؟

ان دونوں فناوی میں شاہ صاحب نے اس جانورکوحرام کہاجوغیر اللہ کی عبادت کے پیش نظر ذرج کیا گیا ہو۔ایبا کرنے والا مرتد اوراس کا ذبیحہ مردار ہونا ہم بھی تسلیم کرتے ہیں لیکن جس میں صرف غیر اللہ کی خوشنودی اور تعظیم کا معاملہ ہووہ بلا شبہ جائز اور حلال ہے اوراس کی مثال عقیقہ ہے جوامر مباح و جائز ہے۔ یہ بھی کسی بچے کی آمد (پیدائش) کی خوش میں کیا جاتا ہے اوراس پر بھی غیر اللہ کا نام لیا جاتا ہے۔ یعنی کہتے ہیں کہ فلاں کے عقیقہ کے لئے بکراہے 'یہ عقیقہ کا گوشت ہے۔ جب اس کی اباحت و جواز احادیث سے ثابت ہے تو پھر صرف تعظیم یا خوشنودی کی خاطر ذرج کئے جانے والے جانور کی حرمت کا قول آخر کون می شریعت ہے؟

یادرہے کہ جب کوئی شخص کسی جانور کو کسی کے نامزد کرتا ہے اور بینامزدگی بطور تقرب بوجہ العبادت ہوتو بیذ بیجہ مردارہے کیونکہ ایسا کرنے والامرید ہوگیا اور مرید کا ذبیحہ جرام ہوتا ہے۔ خواہ وہ بوقت ذبح اللّٰد کا نام ہی لے کر کیوں نہذ کے کرے۔ شاہ عبدالعزین صاحب نے جہاں غیر اللّٰہ کے لئے نامزد کئے گئے جانور کی حرمت بیان کی ، اور اسے خزیر و کتے کی طرح نجس کہا۔ اس سے مراد بھی تقرب بوجہ العبادت ہے اور بات بالکل واضح ہے کہ جس شخص نے کسی کا تقرب بوجہ العبادت چاہا وہ دائرہ اسلام سے خارج ہوگیا۔ مرید ہونے کی وجہ سے اس کی خباشت جانور میں بھی رچ بس جائے گی اور خدا کا نام لے کر ذبح کر نے کر نے سے بھی بینجاست ختم نہ ہوگی اور اگر اس جانور کی میں کو نامزد کرنے والے کے سواکوئی دوسرا مسلمان اللّٰہ کا نام لے کر ذبح کرتا ہے تو بید ذبیحہ خالص حلال اور طیب ہے۔ قرآن کر یم میں بعض ان جانوروں کا (بحیرہ ، سائبہ، وصیلہ ، حامی) ذکر آیا ہے جنہیں کفار اپنے بتوں کے نام کر دیتے ہیں اور وہ بھی نامزدگی بوجہ العبادت ہوتی تھی۔ ان مخصوص جانوروں کو جب مسلمانوں نے ذبح کیا تو ان کو حلال سمجھ کرکھایا گیا اور کفار کی فدمت کی گئی جوان کو کھانا

حرام بحصة تصدفر مايا:"ما لكم الا تاكلوا مما ذكراسم الله عليه تمهيل كيابوا كراس جانوركوكيون نبيل كهات جس يرذيح ك وقت الله كانام ليا كيا" تفير الوسعود ميں ہے۔" انكر لان يكون لهم شيء يدعوا الى الاجتناب عن اكل ماذكر عليه اسم الله تعالى من البحائر والسوائب ونحوها لعني الله تعالى في الله تعالى من البحائر والسوائب وفي چيزان جانوروں کے کھانے سے روک نہ دے جن پر ذ نج کے وقت اللّٰہ کا ٹام لیا گیا۔وہ بحیرہ سائبہ وغیرہ ہیں'۔آیت'' یا ایھا الذین امنوا کلوا من طيبت مارزقنكم" كتحت للاجيون رحمة الله عليه فرماتي بين: "وقد فسر بعضهم بالبحيرة والسائبة والحامي يعني كها والبحيرة والسائبة واحواتها بعض مفسرين نے كہاكة يت مذكوره مين لفظ 'طيبات' سے مراد بحيره اورسائبه وغيره بين يعني بحيره اورسائبہ وغيره کو کھاؤ''۔قرآن کريم کی ان آيات ہے اوران کی تشريح وتفسير ہے معلوم ہوا کہ بحيرہ اورسائبہ وغيرہ ايسے جانور جو کفار ومشرکین اینے بتوں کے نام نامز دکر دیا کرتے تھے اور بینامز دگی تقرب بوجہ العبادت تھی۔ان جانوروں کو کتے اور خزیر کی طرح تجس نہیں کہا گیا۔ درندان کے طیب وحلال ہونے کا سوال ہی پیدا نہ ہوتا۔ جب مسلمانوں نے شرائط ذرج پوری کرتے ہوئے ان نا مز د جانوروں کو ذبح کیا تو اللہ تعالیٰ نے ان کو طیب وحلال فر ما کر کھانے کی ترغیب دی۔لہذا معلوم ہوا کہ شاہ عبدالعزیز صاحب نے جن جانوروں کی حرمت کو کتے اور خزیر سے مشابہت دی وہ وہی جانور ہیں، جوغیر اللہ کے نامز دہوں اور نامز دگی تقرب بوجہ العبادت کے طور پر ہو کیونکہ ان کی نامزدگی کرنے والافور أمرتد ہو گیا اور مرتد کا ذبیح بحس ہے اور اگر ان نامز د جانوروں کو نامز د کرنے والے کے سوا کوئی دوسرامسلمان ذبح کرتا ہےتو وہ بحیرہ اورسائبہ کی طرح حلال وطیب ہےاوراس کو کھانا بالکل جائز ہے۔ان جانوروں کوحرام کہنا اور سمجھنا دراصل ان مشرکین کا نظریہ تھا، جوان کو بتوں کے نامزد کر کے حرام تھر الیا کرتے تھے۔غیر اللہ کے نام پرمع قصد العبادت کسی جانور کومشہور کرنا خبث ہے اور یہ خبث عقیدہ کا خبث ہے ۔ پس جس شخص کا یہ عقیدہ ہوگا اس کے عقائد میں خبث آ جائے گا۔ جانور میں اس کے خبث کی سرایت تب ہی ہو گی جب وہ خبیث اسے اپنے ہاتھوں سے ذرج کرے ۔ ورنہ اس کی خباشت اپنی ذات تک محدود رہے گی۔ ہمارے نزدیک شاہ صاحب کی ندکورہ عبارت کا سیجے محل یہی ہے یعنی مرتد کی خباشت اس کے ذبیحہ میں سرایت کرنے کی وجہ ہے وہ ذبیحہ کتے اور خنزیر کی طرح ہو جائے گا۔اس کا کھانا قطعاً حرام ہے۔ دوسری وجہ جواس کے حرام ہونے کی شاہ صاحب نے بیان کی ، وہ بیر کہ جس جانور کوغیر اللہ کے نام پرمشہور کیا گیا اور اس کے ذبح کے دفت اس کی جان اس غیر اللہ کو پیش کرنا ہو۔ یہ ذبیحہ بھی کتے اور خزیر کی طرح حرام ہے کیونکہ بیٹمل بھی کفار کا سائمل ہے۔ وہ بھی اپنے جانوروں کوبطور عبادت بتوں کی جھینٹ جڑھایا کرتے تھے۔ پس میمل کفار دمشرکین کے ممل کی بعینہ مطابقت رکھنے کی وجہ سے عین شرک و کفر ہوا۔ ( نتاویٰ عزیزی جاس ۵۱ ) سے بیخلاصہ پیش کیا گیاہے۔

شاہ صاحب کی اس دوسری دجہ میں اگر ہم غور کریں تو اس نتیجہ پر پنجیں گے کہ کوئی جانور جس کو کسی پیر پنجیبر کے نام منسوب کیا جاتا ہے اس سے کسی مسلمان کی بھی بیمراز نہیں ہوتی کہ میں اس جانور کی جان درد ح اس ولی کو پیش کرر ہا ہوں بلکہ مقصود یہ ہوتا ہے کہ اس اللّٰہ کا نام لے کر ذرج کیا جائے اس کا گوشت و پوست اس ولی کے متوسلین اپنے استعال میں لا کیں اس کے دائرین اسے کھا کیں اور اس کا ثواب صاحب قبر کو ملے۔ بیطریقہ وہ بی ہے جسے شاہ صاحب نے مسئون فر مایا ادرا حادیث صححہ سے اس کا اثبات پیش فر ما کر اس کا کھانا نہایت بہتر قر اردیا۔ اس طرح کہ نذرع فی مانے والے محض کے جانور کو آج تک کسی نے حرام نہیں کیا۔ دیو بندی اور غیر مقلد زبرد سی اس تقرب کو تقرب بوجہ العبادت میں شار کر کے حرمت کا فتو کی جڑ دیتے ہیں حالا نکہ عام مسلمانوں کا عقیدہ اس کے بالکل ملاف ہواں کے اس کے مطرف کہنا کہاں تک درست ہوا؟ مسئلہ مذکورہ میں ہم نے جو کلیہ اور ضابط تحریر کیا ہے اگر یہ پیش نظر رہتو دیو بندیوں اور غیر مقلدوں کے کھڑے کے سوالات کے مسئلہ مذکورہ میں ہم نے جو کلیہ اور ضابط تحریر کیا ہے اگر یہ پیش نظر رہتو دیو بندیوں اور غیر مقلدوں کے کھڑے کے سوالات کے مسئلہ مذکورہ میں ہم نے جو کلیہ اور ضابط تحریر کیا ہے اگر یہ پیش نظر رہتو دیو بندیوں اور غیر مقلدوں کے کھڑے کے سے سوالات کے مسئلہ مذکورہ میں ہم نے جو کلیہ اور ضابط تحریر کیا ہے اگر یہ پیش نظر رہتو دیو بندیوں اور غیر مقلدوں کے کھڑے کے سے سوالات کے مسئلہ مذکورہ میں ہم نے جو کلیہ اور ضابط تحریر کیا ہے اگر یہ پیش نظر دیں ہو دیو بندیوں اور غیر مقلدوں کے کھڑے کے سوالات کے سے سال میان کیا کہ مسئل کیا گوئی کوئی میں ہو کہ کے سے سال کا جو کیا کے اس کوئی کوئی کے کہ کے سوالوں کے کھڑے کیا کے کہ کوئی کوئی کے کا کے سے کوئی کوئی کے کہ کی کی کوئی کے کہ کی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کے کہ کی کی کوئی کی کوئی کوئی کوئی کوئی کی کوئی کے کا کوئی کوئی کی کوئی کے کا کوئی کی کی کی کوئی کے کا کوئی کوئی کی کوئی کی کوئی کے کا کوئی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کے کا کوئی کی کوئی کی کوئی کے کا کی کوئی کے کا کی کی کی کی کی کی کی کوئی کے کا کوئی کی کوئی کوئی کی کوئی کی کوئی کی کی کوئی کے کا کی کوئی کے کوئی کی کوئی کوئی کی کوئی کی کوئی کے کا کوئی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کے کوئی کی کوئی کی

مکان بالکل ریت کے گھر وندے نظر آئیں گے اور شاہ صاحب ودیگر حضرات کی عبارتوں سے سیحے مفہوم سمجھ آجائے گا۔

"وما اهل به لغير الله" كااستعال" ماذبح باسم غير الله " مين بلااختلاف مستعمل ب

بعض دیوبندی مثلاً سرفراز ککھودی وغیرہ کواصرارہے کہ آیت فدکورہ کالفظ"اہل" ازروئے لغت وعرف "ذہبے" کے معنی میں استعال نہیں ہوتا اور بعض تو یہاں تک دعو کی کر بیٹھے کہ "اہل "کو دخیجے" کے معنی میں لیا تحریف قرآن ہے۔ ہم اہل سنت کہتے ہیں کہ اگراس آیت کا معنی وہی لیا جائے جو دیوبندی اور غیر مقلد لیتے ہیں کہ جس جانور رپغیر اللہ کا تام لیا گیا ہووہ حرام ہے تو اس معنی کی وجہ سے کوئی بھی جانور (پالتو) حرمت سے نہیں نئے سکتا کیونکہ ہر دور میں مسلمان اپنے اپنے جانوروں کو اپنے تام سے بتلاتے اور پکارتے چلے آرہے ہیں۔ بیغلام رسول کا اون سے جو دو فالم حدر کا تیل ہے وہ اشرف علی کی بحری ہے کہ بیر فراز کی مرفی ہے۔ ای طرح کے سیس جرام ہوجا میں گے۔ خواہ انہیں ان لوگوں کے بقول اللہ کا نام لے کر ہی کیوں ذکتے نہ کیا گیا ہواور اگر کسی جانور رپر اللہ کا ہی نام موجا میں جو بانور ہے جوان دیو بندیوں اور دہابیوں کے نزد یک صرف اللہ کے نام پر شہور کیا گیا حالانکہ وہ بھی اسے مردار کہتے ہیں تو معلوم ہوا کہ اصل بات جس پر حالت وحرام ہوگا۔ خواہ ذکتے معلوم ہوا کہ اصل بات جس پر حالت وحرام ہوگا۔ خواہ ذکتے معلوم ہوا کہ اصل بات جس پر حالت وحرام ہوگا۔ اس کی دورت اس کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی نام کی ن

واصل الاهلال رفع الصوت وكل رافع صوته فهو مهل وكذالك قوله عزوجل وما اهل لغير الله بسه هو مسا ذبح للالهة وذالك لان الذابح كان يسميها عند الذبح فذالك هو الاهلال.

(لسان العرب ج ااص ا • ح حرف هل مطبوعه بيروت)

(علامه ابوالفضل جمال الدین محمد بن مکرم ابن منظور صاحب اسان العرب کہتے ہیں) اہلال کاحقیقی اور اصلی معنی "آ واز بلند کرنا" ہے اور ہرخض جواپنی آ واز کو بلند کرنے والا ہو۔اسے "مہل" کہتے ہیں۔ای طرح اللہ به" ہے۔یہ وہ جانور ہے جسے معبود ان باطلہ کے لئے ذریح کیا گیا ہو۔ یہ اس لئے کہ بتوں کے بجاری اپنے باطل معبودوں کا نام لے کران کوذری کیا کر تے تھے۔یہ ہالل کامفہوم ومطلب۔

"ما اهل به لغیر الله" امام اصمعی نے کہا کہ "الاهلال"
کا اصل معنی بلند آواز کرنا ہے اور بلند آواز کرنے والا ہر شخص
"مهل" کہلاتا ہے۔ یہ "الا هلال" کالغت میں معنی ہے پھرمحرم
کومل کہا گیا کیونکہ وہ احرام باند صفح وقت بلند آواز سے تلبیہ کہنا
ہے اور ذریح کرنے والے کوبھی "مهل" کہتے ہیں کیونکہ عرب ذریح
کرتے وقت بتوں کے نام لیتے اور ان کی آوازیں بلند ہوتیں۔

جب وہ بتوں کا نام لے کر ذبح کرتے۔

وقت الله كانام بلندآ وازے نه بھی نكالے۔

جبتم یہود ونصاریٰ سے بیسنو کہ انہوں نے غیر اللہ کے نام

یر کسی جانورکوذنج کیا ہے تواہے ہرگز نہ کھاؤاورا گرتم بیندین یاؤتو

ان کا ذبیحہ کھانے کی اجازت ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ان کا ذبیحہ

الله المسئلة الثالثة مطبوعه مصر)

امام رازی الی شخصیت اور پھرامام اصمعی جیسا ماہرلغت جب"الاهسلال" کامعنی" ذبح کرنا" کے رہے ہیں جواس بات کی دلیل ہے کہ عرب میں اس کامفہوم یہی تھا۔ لیجئے حضرت علی الرتضی رضی اللہ عنہ سے اس کامعنی سنیئے جوفصاحت وبلاغت کے امام ہیں۔ان کے اقوال کوعلاء اور فقہاء نے حجت وسند مانا ہے۔

> اذا سمعتم اليهود والنصاري يهلون لغير الله فلا تاكلوا واذالم تسمعوهم فكلوا فان الله قد احل ذبائحهم وهو يعلم مايقولون.

> > (فتح البيان جام ٢٢٢)

اصل الاهلال رفع الصوت حتى قيل لكل ذابح مهل وان لم يجهر بالتسمية. (خازن جاص۲۲۱)

علامه السيوطي في حضرت ابن عباس رضي الله عنهمات "اهل" كامعني ذبح تقل كيا به اورامام مجابد في اس كامعني "ماذبح لغير الله "كيا ب علامه ثناء الله يانى يق في و "تفيير مظهرى" مين اس لفظ ك تحقيق كرت موئ لكها: قال الوبيع بن انس يعنى ماذكر عند ذبحه اسم غير الله يعنى ربيع بن انس نے كہا كه ذبح كوفت جوغير الله كا تام ليا جائے۔

"وما اهل به لغير الله" عصمرادوه جانور بين جومعبودان يعنى ماذبح للالهة والاوثان يسمى عليه بغير باطلہ اور بتول کے نام پر ذبح کئے جائیں کیونکہ مشرکین جب سے اسمه. لانهم كانوا اذا ارادوا ذبح ماقربوه لالهتهم ارادہ کرتے کہ اس جانور کو ذبح کریں ، جو انہوں نے اسینے سموا اسم الهتهم التي قربوا ذالك لها وجهروا معبودوں کے تقرب کے لئے مقرر کئے ہوتے توان معبودوں کا نام بذالك اصواتهم فجري ذلك من امرهم على کے کر ذبح کرتے جن کے تقرب کی نبیت ہوتی تھی اور اس وقت وہ ذالك حتى قيل لكل ذابح يسمى اولم يسم این آواز خوب بلند کر کے ان کا نام لے کرؤنج کرتے تھے۔لہذا میہ جهر بتسمية اولم يجهر مهل فرفعهم بذالك معاملہ ان کے اس عمل پر بیان کیا گیا یہاں تک کہ ہر ذرج کرنے اصواتهم هو الاهلال.... عن قتادة وما اهل به لغير والے کومبل کہتے ہیں۔وہ اگر چہ اللہ کا نام لے یا نہ لے۔ بلند آواز الله قال ما ذبح لغير الله قال ابن جريح. قال ابن ے کے یا آ ستہ پڑھے۔ان کااس جانور پرآ واز بلند کرنا"اہلال" عباس في قوله وما اهل به لغير الله قال ما اهل به کہلاتا ہے۔۔۔۔ جناب قادہ سے منقول ہے کہ اہلال سے بھی لطواغيت.... عن الضحاك قال وما اهل به لغير غیراللہ کے لئے ذیج کیا گیا جانور مراد ہے۔ ابن جریج نے کہا کہ الله قال ما اهل به للطواغيت.... حدثنا عبد الله الله تعالى ك قول "ما اهل به لغير الله "ك بارك مين حفرت بن صالح قال حدثني معاوية عن على عن ابن عباس ابن عباس رضی الله عنهمانے فرمایا: وہ جانور جو بنوں کے لئے ذرج کیا وما اهل به لغير الله يعنى ما اهل للطواغيت كلها جائے۔۔۔۔فیماک سے روایت ہے۔فرمایا:"ومسا اهل بسه يعنى ماذبح لغير الله من اهل الكفر غير اليهود لسغيسر الله " كامفهوم بيب كدحوجانوربتول ك لئ ذرج كيا والنصاري عن عطاء في قول الله تعالى وما اهل به جائے۔۔۔۔عبداللہ بن صالح نے ہمیں بتایا کہ مجھے مفرت امیر لغير الله قال هو ما ذبح لغير الله. اخبرنا ابن وهب

حلال قرار دیا ہے اور وہ خوب جانتا ہے جووہ بوقت ذیح کہتے ہیں۔ "الاهلال" كالغوى معن" آواز بلندكرتا" بيات ك كه برذي كرنے والے كو "مبل" كيا كيا ہے اگر جه وہ ذي كے

قال قال ابن زيد وسألته عن قول الله وما اهل به لغير الله قال ما يذبح لالهتهم الانصاب التي يعبدونها ويسمون اسماء ها عليها قال يقولون باسم فلان كما تقول انت باسم الله قال فذالك قوله وما اهل به لغير الله.

(تفيرابن جريرطبري ج٢ص ٥٠ زيرة يت مااهل بلغير الله سورة

معاويه رضى الله عنه نے حضرت على المرتضى رضى الله عنه اور ابن عباس رضى التدعنمات بتاياكه"ما اهل به لغير الله كامطلب ييب کہوہ جانور جو بتوں کے نام پر ذرج کیا جائے اور ذرج کرنے والے کا فرہوں۔ یہودی اور نصاریٰ نہ ہوں۔ جناب عطاء نے اللہ تعالیٰ کے اس قول کے بارے میں کہا کہوہ جانور مراد ہیں جوغیر اللہ کے لئے ذیج کئے جائیں۔ہمیں ابن وہب نے خبر دی کہ ابن زیدنے كها: ميس في ان سالله تعالى كاس قول" ما اهل به لغير السلمه" كے بارے ميں يو جھا - كہا كدوه جانور مزاد بي جومشركين اینے بتوں کے نام پرذ بح کیا کرتے تھے،جن کی وہ پوجا کرتے تھے اوران جانوروں بران بتوں کا نام لیا کرتے تھے۔کہا کہ یوں کہتے تھے۔فلاں بت کے نام پر ذرج کررہا ہوں۔جیسا کہ تو (مسلمان) کہے کہ میں اللہ تعالیٰ کے نام کے ساتھ ذبح کرر ماہوں ۔ کہا کہ اللہ تعالی کے قول "ما اهل به لغیر الله "كايم مطلب ہے۔

قارئین کرام! جلیل القدر صحابه کرام نے''الا هلال' سے مراد ذبح کے وقت غیر خدا کا نام لینا ذکر فر مایا اور پچھآ ثار بھی آپ نے ملا حظہ فر مائے۔ بیان حضرات کے ارشادات عالیہ ہیں کہ دنیا جن کی ثقابت و فقاہت کوشلیم کرتی ہے۔ تفاسیر مذکورہ کے علاوہ تفسیر جلالین، بیضاوی، جمل تفسیرات احمد بیه، روح البیان، مدارک وغیره نے بھی اس کامعنی" ذبیع عملی اسم غیر الله" ہی کیا ہے۔ گویاتمام فسرین اور تابعین وصحابه کرام کاای پراتفاق ہے کہ'ما اهل به لغیر الله ''سے مرادغیر خداکے نام پر ذبح کرنا ہے۔اب سسی دیوبندی یا وہابی کا یہ کہنا کہ "الاھلال" کامعنی ذیح کرنا قرآن کریم کی تحریف کے برابراورلغت وعرف کے خلاف ہے اسے کون ذی ہوش شلیم کرے گا؟

> وما اهل به لغير الله ولا خلاف بين المسلمين ان المراد به ذبيحة اذا اهل به لغير الله عند الذبح.

(احكام القرآن ج اص ١٣٥ زيرآيت و ما اهل بلغير النّدسورة البقره)

ابوبکر جصاص وہ معتمد اور باوثو ق آ دمی ہیں کہ ان کی بات پر کسی کواعتر اض نہیں ہوسکتا۔ آخر میں ہم وہابیوں کے سرکر دہ مصنفین ''شوکانی''اور''وحیدالزمان''کی کتب ہے ایک دوا قتباس پیش کرتے ہیں:

> اخرج ابن المنذر عن ابن عباس في قوله (وما اهل) قال ذبيح واخرج ابن جرير عنه قال (ما اهل به) للطواغيت واخرج ابن ابي حاتم عن مجاهد قال ماذبح لغير الله.

(تفيير فتح القديرج اص+ ٧ اسورة البقره زيرآيت ما هل بلغير الله) ا (فائده) شاع بين الناس في زمننا انهم يطبخون

لین تمام سلمانوں کامتفق علیہ فیصلہ ہے کہ "ما اھل ب لغیر الله " ہےمرادوہ ذی شدہ جانور ہے جس پرذی کے وقت غيرخدا كانام ليا گيا هو\_

حضرت ابن عباس رضی الله عنهما ہے ابن منذر نے بیان کیا کانہوں نے "ما اھل" کے بارے میں فرمایا کہ ذیج کیا گیامراد ہے۔ابن جریر نے ان سے بی بیان کیا کہ "مسا اهل به" کامعتی

بتوں کے لئے ذریح کیا گیا جانور ہے اور ابن ابی حاتم نے مجاہد سے اس کامعنی پیقل کیا کہ جوغیراللہ کے لئے ذبح کیا جائے۔

(وحید الزمان اہل حدیث نے مذکورہ بحث کا فائدہ بیان

الطعام او يصنعون الحلاوة ويقولون هذا نياز فلان من الاولياء اوالانبياء فان كان معنى النياز التحقة اوالهدية ولا يقصدون النذر لغير الله بل ايصال الشواب المي روحيه فيحسب فبالراجيح حلته كما ذكرنا من قبل والا فالراجح حرمته اما علماء مكة فقالوا في رسالتهم الى محمد بن عبد الوهاب ان كان النذر لله وذكر النبئ والولى لبيان المصرف اوبطريق التوسل بان يقول يا الله ان قضيت حاجتي اتصدق على خدام قبر فلان النبي او الولى او اطعم الفقراء على بابه او يقول يا الله ان قضيت حاجتي ببركة فلان اتصدق كذا اى اهدى ثوابه له اويقول يا نبى الله يا ولى الله ادع في قضاء حاجتي من الله ان قبضي الله حاجتي اهدى لك ثواب صدقة كذا فالنذر في هذه الصور كلها جائز واما مايقولون هذا ننذر النبيي وهنذا نذر الولى فليس بنذر شرعي ولا داخلا في النهي وليس فيه معنى النذر الشرعي وما يهدى الى الاكابريقال له في العرف النذر انتهى. (بدية المهدي ص ٢٠٨ مصنفه وحيدالزمان فصل مدخل تحت الشرك)

کرتے ہوئے فرمایا کہ ) ہمارے زمانے میں مشہور ہو چکا ہے کہ لوگ طعام پکاتے ہیں اور حلوہ تیار کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بیہ فلاں نبی کی یا فلاں ولی کی نیاز ہے۔اگر نیاز کامعنی تحفہ یا ہدیہ ہے اور وہ غیر اللہ کی نذر کا ارادہ نہ کریں بلکہ اس کی روح کے لئے ایصال تواب کا فقط ارادہ کریں اس کا حلال ہونا قوی ہے جیسا کہ اس کا پہلے ہم نے ذکر کیا ہے اور اگر (غیر اللہ کی نذر بطور عبادت ہو) تو اس کی حرمت قوی ہے اور علمائے مکہ نے اپنے خطوط میں محمد بن عبدالوہاب کولکھا اگر نذراللہ کے لئے ہواور نبی اور ولی کا ذکر مصرف کے بیان کے لئے ہو یا بطریق توسل ہواس طرح کہ اگر کوئی کھے اے اللہ! اگر تونے میری حاجت کو بورا کر دیا تو میں فلاں نی یا ولی کی قبر پر جو خدام ہیں ان پر صدقہ کروں گا یا اس کے دروازے پر جوفقراء بیٹھے ہیں ان کو کھانا کھلاؤں گایا یوں کہتا ہے کہ اے اللہ! اگر تونے فلاں (نبی یا ولی) کی برکت سے میری حاجت بوری کردی تو میں اس صدقے کواس کے لئے ایصال تواب کروں گایا یوں کہتا ہے کہا ہے اللہ کے نبی! یا اے اللہ کے ولی! تو میر ہے لئے وعا کر اللہ تعالیٰ سے میری حاجت کے بوری ہو جانے میں تو اگراللہ تعالیٰ نے میری حاجت کو پورا کر دیا تو میں تیرے لئے اس صدقہ کوایصال تو اب کروں گا،تو ان تمام صورتوں میں نذرجائز ہے اور جولوگ کہتے ہیں کہ پہنڈر نبی کی ہے یا پہنذرولی کی ہے تواس سے مراد نذر شرعی نہیں ہوتی اور نہ ہی بین کے پنیجے داخل ہے اور نہ ہی اس میں نذرشرعی کامعنی یایا جاتا ہے اور عرف میں جوا کابر کے کئے ہدیہ پیش کیا جاتا ہے اس کونذر کہتے ہیں۔

وحیدالز مان غیر مقلد وہابی کی فدکورہ عبارت نے مسئلہ کو واضح کر دیا کہ انبیاء واولیاء کے لئے جونذر مانی جاتی ہے، پینذر شری بمعنی عبادت نہیں ہے تا کہ غیر کی عباوت کرنے سے شرک لازم آئے بلکہ پینڈرعرفی ہے کہ بزرگوں کے لئے جو تخداور نذرا نہ پیش کیا جاتا ہے۔ یعنی گائے ، بکراوغیرہ تو اس کوعرف میں نذر کہہ دیتے ہیں لیکن بینذر بمعنی عبادت نہیں ہوتی بلکہ حقیقت میں بیایصال تو اب ہدیہ اور نذرا نہ ہوتا ہے۔ قار مین کرام! ہم نے دوعد دعلائے اہل صدیث کی عبارات نقل کی ہیں جن میں دوعد دمعر کہ الآرااختلافی مسائل کا کافی اور شافی حل پایا جاتا ہے۔ پہلامئلہ تو بیہ کہ وہابی غیر مقلد اور علائے دیو بندیہ کہتے ہیں کہ جس جان پر غیراللہ کانام بی کول نہ لیا جائے۔ اس کا جواب شوکانی کی عبارت میں پایا گیا کہ حرمت کا دارو مدار وقت ذیح اللہ کانام لینے اور دوسرا مسئلہ کہ نذرعبادت ہے اور غیر اللہ کی عبادت شرک ہے۔ اس کا جواب وحیدالز مان غیر مقلد کی عبارت میں پایا گیا کہ اس کی عبارت نے واضح کر دیا کہ ولیوں کے نام جومنت مانی جاتی ہے پیشر کی نذر نہیں وحیدالز مان غیر مقلد کی عبارت میں پایا گیا کہ اس کی عبارت نے واضح کر دیا کہ ولیوں کے نام جومنت مانی جاتی ہے پیشر کی نذر نہیں وحیدالز مان غیر مقلد کی عبارت میں پایا گیا کہ اس کی عبارت نے واضح کر دیا کہ ولیوں کے نام جومنت مانی جاتی ہے پیشر کی نذر نہیں

ہے جو کہ جمعنی عبادت ہوتی ہے بلکہ اس سے مراد نذر عرفی ہوتی ہے۔ جو تحفہ، ہدیداور ایصال ثواب کے لئے ہوتی ہے جس کی وضاحت ابھی ہم کر چکے ہیں۔ فاعتبر وا یا اولی الابصار

علاوہ ازیں ہم آخر میں ایک ضابطہ بیان کر کے بحث کوختم کرتے ہیں۔وہ ضابطہ منحواور علم معانی کا ہے جس سے "ما اہل به لغیبر الله" کی مرادواضح ہوجائے گی اور پتہ چل جائے گا کہ اگر اس سے مراد مطلقاً کسی چیز پرکسی کا نام آ جانا ہے۔خواہ وہ موت کے وقت یا زندگی میں ہواور اس طرح وہ خنزیر کی طرح حرام ہوجاتی ہے۔ یہ درست ہے یانہیں؟

علمنحواورمعاتي كاايك قاعده

جب چند جملے باہم معطوف اور معطوف علیہ کی صورت میں ذکر ہوں تو ان کا حکم ایک ہوتا ہے۔مثلاً "جساء نسی زیباد و عمرو بکو" ۔اس جملے میں زیداورعمراور بکرسب کے لئے آنے کا حکم ایک ہی ہےاوریہ بات بھی پیش نظررہے کہ اگر معطوف علیہ مقید ہوگا تو معطوف بھی مقید ہوگا اورا گروہ مطلق ہوگا تو یہ بھی مطلق ہی رہے گا۔اب اس قانون کےمطابق مذکورہ آیت کود کیھتے ہیں۔"انسمہ حرم عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير وما اهل به لغير الله" مردار، فون، فنزيركا گوشت اورما اهل به لغير الله تم پر حرام قرار دے دیے گئے۔ یہ چار چیزیں باہم معطوف اورمعطوف علیہ ہیں ۔سب سے اول مر دار کو ذکر کیا گیا۔ یہ بھی مطلق نہیں کیونکہ دوسم كمردارطال كردئ كئے "شوكاني" في القدير"جاص ٥٩ ايرلكها:"احلت لنا ميتتان و دمان جارے لئے دوسم ك مر دار اور دوتتم کے خون حلال کر دیئے گئے''۔لہذامعلوم ہوا کہ مر دار اور خون مطلق نہیں بلکہ مقید ہیں۔ دومر داریہ ہیں مجھلی اور مکڑی (ٹڈی ول) اور دوخون میہ ہیں ،جگر اور تلی کا خون ۔ تیسرا جانور خزیر ذکر کیا گیا۔ شوکانی نے اس کے متعلق بھی لکھا کہ ابن قاسم نے کہا: وانا اتقیه و لا اراه حِراما یعن میں دریائی خزیرے کھانے سے بچتا ہوں لیکن اس کوحرام نہیں سمجھتا۔ لہذا شوکانی کے نزد یک خزیر سے مراد ہر خنز برنہیں بلکہ خشکی کا خنز بر مراد ہے اور دریائی خنز براس حکم میں شامل نہیں تو یہ بھی مقید نہوا۔ شوکانی کے بیالفاظ قابل غور ہیں۔ "جملة الخنزير محرمة الا الشعر فانه تجوز الخزازة به يعن خزير (خشكى كريخوال) كى برايك چيزحرام بمربال حرام نہیں کیونکہ ان کے ساتھ کیڑے سینا جائز ہے'۔ جب بیتنوں اشیاء مقید ہوئیں، تو پھران کامعطوف (ما اهل به لغیر الله) کیونکرمطلق ہوگا؟ لہذاتشلیم کرنا پڑے گا کہ رہجی مقید ہے اور وہ وہی ہے جس پر بوقت ذبح غیراللہ کا نام لیا گیا ہو۔ رہبیں کہ خواہ ذبح کے وقت یا ذرج سے قبل غیر اللہ کا نام اِسِ پرلیا گیا ہو۔ لہذا ذبیحہ وہ جس کو باسم غوث اعظم ، باسم محمد رسول اللہ وغیرہ غیر خدا کے نام پر ذرج کیا گیا، وہ حرام ہے اور اگر ذنے سے قبل کسی بحرے کوغوث یا ک کا بکرا کہا جاتا رہا اور ذنج کرتے وقت اللہ کا نام لے کر ذنج کیا گیا تو اس كى حلت مين كوئى شك وشبه بين \_ ملاجيون رحمة الله عليه صاحب نور الانوار " « تفسيرات احمديي " مين فرمات بين \_ " ان البقرة المنفورة للاولياء كما هو رسم في زماننا حلال طيب طيب الي كائع جوبهار وورمين اولياء كرام كے لئے نذر مانى جاتی ہے، وہ حلال اور پا کیزہ ہے''۔اس عبارت نے فیصلہ کر دیا کہ وہ جانور جوغیر اللہ کے نامز دکر دیئے جا کیں اس سے وہ حرام نہیں ہو جاتے بلکہ ان کی حرمت وحلت کا تعلق ذیج کے وقت نام لئے جانے پر ہوتا ہے۔اس تمام بحث سے معلوم ہوا کہ دیو بندیوں اور و ہا ہوں کا جو یہ عقیدہ ہے کہ'' ہروہ جانور جسے غیراللہ کے نامز د کر دیا جائے ، وہ نجس وحرام ہے جبیبا کہ خزیر اور کتااگر چہ بوقت ذبح اس کوالٹد کا نام لے کر ذبح ہی کیوں نہ کیا جائے''۔ بیمن گھڑت عقیدہ اور کتاب وسنت اور آثار کے بالکل خلاف ہے۔امید ہے کہ قارئین کرام حقیقت مئلہ مجھ چکے ہوں گے۔لہذااب ان لوگوں کے دھو کے میں نہیں آئیں گے جو گیارھویں شریف کوحرام کہتے ہیں۔ ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں زید بن اسلم نے جناب ٦٢٦ - ٱنْحَبَوْنَا مَالِكُ ٱخْبَرَنَا زَيْدُوْنِ ٱسْلَمَ عَنْ عَطَاءَ بن يَسَارِ آنَّ رَجُلًا كَانَ يَرْعلى لِفُحَةً لَّهُ بِالْحُدِ عطاء بن ابي يبارت بتايا كه ايك تخص ابي اونتني احديبار برجرار با

خُلِلَّتُنْهُ اللَّهِ عَنْ ٱكْلِهَا فَقَالَ لَابَأْسٌ بِهَا كُلُوهَا.

٦٢٧ - ٱخْبَرَنَا مَالِكُ ٱخْبَرَنَا نَافِعٌ عَنْ رَجُلٍ مِّنَ الْاَنْصَارِ أَنَّ مَعَا ذِي بُنُ سَعَدٍ أَوْ سَعَدُ بَنَّ مُعَاذٍ أَحْبَرُهُ أَنَّ جَارِيَةً لِكُعَبُ بُنِ مَالِكٍ كَانَتُ تَرْعَى غَنَمًا لَّهُ بِسَلِّع فَأُصِيبَتُ مِنْهَا شَاةً فَادْرَكَتُهَا ثُمَّ ذَبَحَتُهَا بِحَجْرٍ فَسُئِلَ رَسُولُ اللهِ صَلَّاتُهُ اللَّهِ عَلَى أَلْهِ عَلَى أَلْهِ كَ فَقَالَ لَا بَأْسَ بِهَا

قُالَ مُحَمَّدُ وَبِهِلْذَا نَأْحُلُهُ كُلِّ شَيْءٍ افْرَى الْأَوْدَاجَ وَانَهُ رَاللَّهُ فَذَٰبِحَتْ بِهِ فَلَا بَأْسٌ بِذَٰلِكَ إِلَّا السِّنَّ وَالطُّفُرُ وَالْعَظَّمُ فَإِنَّهُ مُكُرُوهُ أَنْ تُذَّبِّحَ بِشَيْءٍ مِّنَهُ وَهُوَ قُولُ إِبِّي حِنِيْفَةً وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحْمَةُ اللَّهِ

٦٢٨ - ٱخْجَبُونَا مَالِكُ ٱخْبَرَنَا يَحْيَى بُنُ سَعِيْلٍ عَنُ سَعِيْدَةِ بِنِ الْمُسَيِّبِ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ مَا ذُبِحَ بِمِ إِذَا بَضَّعَ فَلاَ بَأْسٌ بِهِ إِذَا اضْطُرِ زْتَ إِلَيْهِ.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِٰذَا نَأْحُذُ لَا بَأْسُ بِذٰلِكَ مُكِلِّهِ عَلَى مَافَسَّرْتُ لَكَ وَإِنْ ذُبِحَ بِسِنِّ أَوْ ظُفْرٍ مَنْزُوْعَيْنِ فَ أَفُرَى الْأَوْدَاجَ وَأَنْهُرَ اللَّهَ أَكِلَ آينُضًّا وَذٰلِكَ مَكُووُهُ فَإِنْ كَانَا غَيْرُ مَنْزُوْعَيْنِ فَإِنَّمَا قَتَلَهَا قَتَلًا فَهِي مَيْنَةً لا تُؤْكُلُ وَهُوَ قَوْلُ آبِي حَنِيْفَةَ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهُ.

فَجَاءَ هَا الْمَوْتُ فَذَكَّاهَا بِشِظَاظِ فَسَأَلَ رَسُولَ اللهِ تَهَا استاجا تك موت نے آدبوجا تواس مخص نے ايك كرى كى تيز وهارے اسے ذرج کردیا چراس نے رسول کریم خالینگائی ہے اس كا گوشت كھانے كے متعلق دريافت كيا تو آب نے ارشادفر مايا: اں میں کوئی گناہ نہیں اس کا گوشت کھاؤ۔

ہمیں امام مالک نے خرروی کہ ہمیں جناب نافع نے ایک انصاری مرد سے خبر دی که حضرت معاذبن سعدیا سعد بن معاذرضی الله عنه نے بتایا کہ کعب بن مالک کی ایک لونڈی سلع میں بکریاں چرایا کرتی تھی۔ان میں سے ایک بکری کوموت نے آد بوجاتو اس لونڈی نے فور ایسے پھر سے ذبح کر دیا۔ پھر رسول کریم خُطِلْتُنَا کُیٹِیجا اِ ہے یو حیھا' آپ نے فر مایا:اس میں کوئی حرج نہیں'اسے کھاؤ۔

امام محمر کہتے ہیں کہ ہمارا عمل میہ ہے کہ ہروہ چیز جو جانور کی رکیں کاٹ دے اور خون بہا دے۔ اگر اس سے جانور کو ذبح کیا گیا تو اس میں کوئی حرج نہیں مگر دانت اور ناخن اور ہڑی ہے ذبح کرنا کروہ ہے۔ یہی امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنه کا فیصلہ اور دیگر فقہائے کرام کا قول ہے۔

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں کی بن سعید نے حضرت سعید بن المسیب رضی الله عنه سے بتایا کہوہ کہا کرتے تھے: کہ جس چیز ہے کسی جانورکو ذیج کیا گیااگروہ اسے کاٹ سکے تو اس سے ذیج کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے لیکن یہ مجبوری کے وقت ہے۔

امام محرکتے ہیں کہ جاراای برعمل ہے۔ابیا کرنے میں کوئی حرج نہیں جیبا کہ ہم پہلے اس کی تفسیر کر چکے ہیں اور اگر کسی نے ناخن یا دانت ہے ذرج کیا، جوجسم سے علیحدہ ہو چکے تھے پھران ہے رگیں کٹ گئیں اورخون بہہ نگلا ،تو اسے بھی کھایا جائے گا اور پیر مکروہ ہے اور اگر دانت اور ناخن الگ نہ ہوں (بلکہ جسم کے ساتھ لگے ہوں پھران ہے کسی جانور کوذیج کرنے کی کوشش کی گئی) توان ہے ذبح کرنا ایک طرح جانور کومردار کر دینا ہے لہذا اسے نہیں کھایا جائے گا اور یہی امام ابوحنیفہ رحمة الله علیه کا قول ہے۔

اس باب میں امام محمد رحمة الله علیہ نے جانور کو ذرج کرنے کے آلات کا ذکر فرمایا۔ پہلی حدیث میں تیز دھار والی لکڑی سے ذرجح کرنے کواور دوسری میں پھرسے ذبح کرنے کوحضور ضلا الکھا گئے گئے جائز قرار دیا۔ تیسری روایت میں حضرت سعید بن میتب رضی الله عنه کاعمل وارشاد ذکر کیا که بوقت ضرورت ہراس چیز سے ذبح کرنا جائز ہے جورگیں کاٹ سکتی ہو۔اس کے بعدامام محمد نے ان

ارشادات کی روشی میں ایک دو باتیں بطوراجتہاد ذکر فر مائیں۔ایک بیہ کہ دانت اور ناخن اگر چہالیی چیزیں ہیں جن سے ذبح کیا جانا ممکن ہے لیکن اس کی دوصورتیں ہیں۔ایک یہ کہ دانت اور ناخن جسم سے الگ ہو چکے ہوں۔اس صورت میں ان سے ذبح کرنا جانورکو حلال کردے گا اورا گرجسم میں پیوست ہوں ،تو پھران سے ذبح کیا ہوا جانورمر دار کے علم میں ہو گالہٰذا اسے کھانا جائز نہیں ہوگا۔ ذبح کے بارے میں قانون یا قاعدہ کلیہ بیہ ہے کہ ہروہ چیز جس سے رکیس کٹ جانمیں اورخون بہہ جائے' اس سے ذبح کرنا درست ہے۔ جيها كهايك حديث مين آتاب:

> عن رافع بن حديج رضى الله عنه قال قلت يا رسول الله ضَلَّالُهُمُّ أَيُّهُ إِنَّا لا قوا العدو غدا وليست معنا مدى انزكى بالليط فقال النبي صَلِّلَتُكُالَيُّكُ مَاانهر الدم وذكر عليه اسم الله فكلوا الا ماكان من سن اوظفر فان السن عظم من الانسان واظفر مدى

(بیهبی شریف ج۹ص ۲۴۷مطبوعه حیدرآ با درکن ، بخاری شریف ج اص ۱۹۸)

#### اعتراض

ا مام محمد رحمة الله عليه نے ناخن كى ايك صورت سے ذبيحہ كوحلال و درست قرار ديا ہے۔ يعنى جبكہ وہ جسم سے الگ ہو چكے ہول كيكن حضور ﷺ سے مذکورہ روایت میں ناخن اور دانت ہے مطلقا ذبیجہ کو ناجائز فرمایا۔لہٰذا امام محمد رحمۃ اللہ علیہ کا دانت اور ناخن میں دوصورتیں بنا کرایک ہے ذرج کرنا درست قرار دینا ندکورہ حدیث کےخلاف ہے؟

**جواب** ِ: امام طحاوی نے حضور ﷺ کی ایک حدیث ای موضوع پر جو بیان کی ۔اس میں دانت اور ناخن کومشنیٰ نہیں کیا گیا بلکہ آپ ضَلِّالْتُهُالِیَوْلِیِّ نے ہراس چیز سے ذک کرنے کی اجازت دے دی جورکیس کا اعلیٰ ہو۔ یعنی خون بہہ جائے۔اس عموی علم میں دانت اور ناخن بھی شامل ہیں۔لہٰذااگراس حدیث پاک کو دیکھا جائے ،تو دانت اور ناخن سے بہرصورت ذ<sup>رج</sup> کیا ہوا جانو رحلال ہوگا۔ حديث ياك ملاحظه مو:

> عن عدى بن حاتم قال قلت يا رسول الله صَّلِلْتُكُالِيَكُمُ ارسل كلبي فياخذ الصيد فلا يكون معي مايذكيه الا المروه والعصا فقال انهر الدم بما شئت واذكراسم الله عزوجل.

> > (طحاوی شریف جهم ص۱۸۳)

حضرت عدی بن حاتم رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صَلِيَّتُهُ اللَّهِ اللهِ عَلَيْنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله سدھایا ہوا کتا شکار کے بیچھے چھوڑتا ہوں تا کہ وہ اسے پکڑلے اور میرے پاس کوئی چیز نہیں ہوتی کہ جس سے ذبح کر سکوں؟ آپ نے ارشاد فرمایا: اس جانور کا خون بہا دوخوا ہ جس چیز سے جا ہواور الله كانام ذكر كرليا كرو (وہ حلال ہے)۔

حضرت راقع بن خدیج رضی الله عنه بیان فرماتے ہیں کہ میں

نے حضور ضَالِيَّتُكُنُ الْيَعْلِيُّ سے عرض كيا يا رسول الله! ہم كل وتمن سے

مقابله کرنے والے ہیں اور ہمارے یاس چھری نہیں ۔ کیا ہم کانے

ے ذرج کر سکتے ہیں؟ حضور ضَالِتَنْكُ الْتِيْكُ الْتُيْكُ الْتُنْكُ الْتُيْكُ الْتُيْكُ الْتُيْكُ الْتُيْكُ الْتُنْكُ الْتُنْكُ الْتُعْلَقُ الْتُنْكُ الْتُنْكُ الْتُنْكُ الْتُنْكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ 
دے اور اس جانور پر اللہ کا نام لے کرذ کے کیا گیا ہوا سے کھاؤ۔ (وہ

حلال ہے) مگر دانت اور ناخن ہے ، ( ذبح نہ کرنا اور نہ ہی ان ہے

ذبح کیا ہوا حلال ہے) کیونکہ دانت انسان کی ہی ایک ہڑی ہے اور

ناخن حبشہ کے رہنے والوں کی حپھری ہے۔

بیصدیث یاک ہرخون بہانے والی چیز سے ذرج کی اجازت دیتی ہے اس سے متعلق امام طحاوی نے اس کے ذیل میں یوں لکھا: امام طحاوی کہتے ہیں کہ ایک جماعت کا مذہب یہ ہے کہ جو جانور دانت اور ناخن سے ذبح کیا جائے خواہ وہ جسم سے الگ ہوں

قال ابـو جعفر فذهب قوم الى ان اباح ماذبح بالسن والظفر المنزوعين وغير المنزوعين

واحتجوا في ذالك بهذا الحديث وخالفهم في ذالك اخرون فكرهوا ماذبح بهما اذا كانا غير منزوعين وابا حوا ماذبح بهما اذا كانا منزوعين.

یا ساتھ لگے ہوں وہ مباح ہے۔ان لوگوں کی دلیل یہی حدیث یاک ہےاور کچھ دوسر بےلوگوں نے اس بارے میں ان سےخلاف کیا ہے۔انہوں نے ان دونوں سے ذبح کئے گئے جانورکومکروہ کہا جب کہ بید دونوں جسم سے پیوست ہوں اور جب الگ ہو چکے ہوں تو پھران ہے ذبح کیا ہوا جانورمباح قرار دیا۔

امام طحاوی رحمة الله علیه کی دونوں احادیث (لینی رافع بن خدیج رضی الله عنه اور عدی بن حاتم رضی الله عنه والی ) کو جب ہم د کیھتے ہیں ،تو پہلی حدیث مطلقاً دانت اور ناخن سے ذبح کئے گئے جانور کو جائز قرار نہیں دیتی اور دوسری حدیث مطلقاً جائز قرار دیتی ہے اس لئے دونوں میں تطبق کا پیطریقہ ہوسکتا ہے کہ حضرت رافع بن خدیج والی حدیث سے مراد ایسے دانت اور ناخن ہوں، جوجسم ہے متصل ہوں لہذاجسم سے متصل دانت اور ناخن سے ذبح کیا گیا جانور حلال نہ ہوا اور دوسری حدیث یعنی حضرت عدی بن حاتم رضی الله عنه والی سے مراد وہ ناخن یا دانت شامل ہوں، جوجسم سے الگ ہو چکے ہوں۔خلاصہ بیہ ہوا کہ حدیث نہی کوبھی مقید اور حدیث اباحت كوبهي مقيدكيا جائے تو تطبق ہوجائے گی۔اس تطبق کی گواہی بھی موجود ہے۔ملاحظہ ہو:

> فصاد رجل من القوم ارنبا فذبحها بظفره فشواها فاكلوها ولم اكل معهم فلما قدمنا المدينة سالت ابن عباس رضى الله عنهما فقال لعلك اكلت معهم فقلت لا قال اصبت انما قتلها حنقًا. (طحاوی شریف جهم ص۱۸۸)

عن ابسی رجاء العطاردی قال خرجنا حجاجا جناب ابو رجاء عطاردی سے روایت ہے کہ ہم عج کے ارادے سے نکلے تو ہم میں سے ایک شخص نے خرگوش کا شکار کیا پھر ا سے اپنے ناخن سے ذرج کیا اور اسے بھون کرسب نے کھایالیکن میں نے ان کے ساتھ اسے نہ کھایا کھر جب ہم مدینہ منورہ واپس آئے تو میں نے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے اس بارے میں یو چھا' انہوں نے فرمایا: شایدتو نے بھی ان کے ساتھ کھایا ہوگا؟ میں نے عرض کیا بنہیں فرمایا: تو نے اچھا کیا وہ تو گلا گھونٹ کر مارا گیا تھا۔

امام طحاوی رحمة الله علیه اس روایت کو ذکر کرنے کے بعد دانت یا ناخن کی دوصورتوں کے بارے میں ایک تحقیق پیش فرماتے ہیں۔ لکھتے ہیں:

> فدل ذالك مانهي عنه ما ذالك من الذبح بالسن فانما هو على السن المركبة في الفم لان ذالك يكون عضا واما السن المنزوعة فلاوهذا قول ابى حنيفة ومحمد وابى يوسف رحمه الله عليهم اجمعين.

یعنی حضرت ابن عباس رضی الله عنهما کا بیدارشاد اس بات بر دلالت كرتا ہے كەحضور فظالتنگار في جال دانت (اور ناخن) سے ذبح کرنے سے منع فرمایا وہاں وہ دانت ہے جوآ دی کے منہ میں ہیں کیونکہ اس سے ذبح کرنا دراصل چبانا ہو گالیکن وہ دانت جو الگ ہو چکا ہو،اس سے ذبح کرنا (ذبح کرنا ہی ہوگا) چبانا نہ ہوگا۔ يمي قول امام ابو حنيفه، امام محمد اور امام ابو يوسف رضي التُدعنهم الجمعين

قارئین کرام! کس خوبصورت اوراعلیٰ فقاہت ہے امام طحاوی نے احادیث مٰدکورہ میں تطبیق کی شہادت پیش فرمائی۔اللہ تعالی أنهين جزا خيرعطا فرمائ فاعتبروا يا اولى الابصار

### ٢٧٥- بَابُ الصَّيْدِ وَمَا يُكْرَهُ ٱكُلُهُ مِنَ السِّبَاعِ وَغَيْرِه

٦٢٩ - أَخْبُرُنَا مَالِكُ أَخْبَرَنَا أَبُنُ شِهَابِ عَنْ آبِي إِدْرِيْسَ الْخُولَانِيِّ عَنْ أَبِي ثَعْلَبَةَ الْحُشَنِيِّ أَنَّ رَسُولَ اللُّهِ صَٰ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَى اكْلِ كُلِّ ذِي نَابٍ مِّنَ

٠٦٠ - ٱنْحَبَسَوْنَا مَالِكُ حَدَّثَنَا إِسْمُعِيْلُ بُنُ آبِي حَكِيْمِ عَنْ عُبَيْدَةً بُنِ سَفِيْنِ الْحَضْرَمِيّ عَنْ آبِي هُرَيْرَةً عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ضَالَّتِهِ اللَّهِ خَالَتُهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ خَالَتُهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهِ عَلْمَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلْمِ عَلَى اللّهِ عَلَّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ نَابِ مِّنَ السِّبَاعِ حَرَاهُ.

قَالَ مُحَمَّدُ كُوبِهِ ذَا نَأْخُذُ يُكُرُهُ آكُلُ كُلِّ ذِي نَابِ مِّنَ السِّبَاعِ وَكُلِّ ذِي مِخْلَبٍ مِّنَ الطَّيْرِ وَيُكُرُّهُ مِنَ الطَّيْرِ آيْضًامًا يَأْكُلُ الْجِيْفَ مِمَّا لَهُ مِخْلَبُ آوْليَسَ لَهُ مِخْلَبُ وَهُوَ قُوْلُ آبِي خَنِيْفَةً وَالْعَامَةِ مِنْ فُقَهَائِنَا وَإِبْرَاهِيمَ النَّخْعِيّ رَحِمَهُمُ اللهُ عَلَيْهُمْ

ممیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں ابن شہاب نے ابوادریس خولانی سے بتایا انہیں ابو تعلبہ حشنی نے بتایا کہ رسول کریم صَلِلْتُهُ اللَّهِ عَلَيْهِ فَي ورندول ميں سے ذي ناب كے كھانے سے منع

شکاراور جنگی جانوروں میں سے کون سے

کھانے مکروہ ہیں؟

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں اساعیل بن ابی حکیم نے عبیدہ بن سفیان حضرمی سے بتایا کہ حضرت ابو ہرریہ رضی اللہ عنہ حضور خَلِلْتُفَاتُ عَلِي سے بیان کرتے ہیں ۔فرمایا: که درندول میں سے ہرذی ناب کا کھانا حرام ہے۔

امام محمد کہتے ہیں ہماراعمل سے ہے کہ ہر ذی ناب درندے کا کھانا مکروہ ہے اور ہر پنج والے پرندے کا کھانا بھی مکروہ ہے اور ہر ینج والا ایبا پرندہ کھانا بھی مکروہ ہے جومردار کھاتا ہو۔ یہی قول امام اعظم ابوحنیفه، ہمارے عام فقہاء کرام اور ابراہیم تخعی کا ہے۔

جانوروں کی حلت وحرمت بڑا معرکۂ الآرامسکہ ہے اور اس میں اجتہاد کی راہ بہت کشادہ ہے کیونکہ قر آن کریم میں محدود جانوروں کی حرمت ندکور ہوئی اورحضور ﷺ کی احادیث میں ان کی حلت وحرمت کے پچھ تواعد وضوابط مذکور ہوئے جن کی مدد سے ائمہ مجتبدین نے ازروئے قیاس جانوروں کی حلت وحرمت میں مختلف اقوال فرمائے۔اس مسئلہ کو سبجھنے سے قبل قرآن کریم کی وہ آیات جن کا'' کتاب الذبائح'' میں ذکر ہو چکا ، ان کوسامنے رکھنا اور یا در کھنا ضروری ہے پھر حضور ﷺ کے فرمودہ کلیات کو بھی بیش نظر رکھنا ضروری ہے۔حضور خُلاکٹیکا کیٹی نے جن تواعد کا ذکر فر مایا وہ یہ ہیں:

(1) حرام وہ جسے اللہ نے حرام قرار دیا حلال وہ جسے اللہ نے حلال کہا اور جن کی حلت وحرمت بیان نہ فرمائی وہ اباحت کے درجہ

(۲) ہرذی ناب درندہ حرام ہے۔

امام محمد رحمة الله عليه نے ايك اورتسم كا ذكر فرمايا ليعنى جو پرندے پنج سے شكاركر نے والے مول اور مردار كھاتے مول وہ بھى حرام ہیں۔ بیشم اگر چہامام محمد نے کسی اثر میں نقل نہیں کی بلکہ خوداس کا ذکر فرمایالیکن پھر بھی بیامام محمد رحمة الله علیہ کی اپنی اختر اع نہیں بلکہ اس کا ذکر بہت سی احادیث میں ہے لہذا یہ بھی ایک ضابطہ وقاعدہ خود حضور ﷺ کا ارشاد فرمودہ ہے۔

نھی رسول الله صَلِيَّتُكُ اللَّهِ عَن كل ذى ناب من صفور صَلَّتُكُ اللَّهُ اللَّهُ عَن كِير ندول مِن برينج سے شكار كرنے السباع وكل ذي مخلب من الطير.

(صحیح مسلم ج۲ص ۱۹۷۷ کتاب الصید )

والے پرندے کا گوشت کھانا حرام قرار دیا اور درندوں میں سے ہر

ذى ناب كا كھانامنع فرمايا۔

فقہاء امت نے ان قواعد کو مدنظر رکھتے ہوئے حلت وحرمت کے مسائل بڑی خوبی اور عمدہ ترتیب سے استنباط فرمائے۔ ایک

عمارت ملاحظه مو:

الحيوان في الاصل نوعان نوع يعيش في البحر ونوع يعيش في البر اما الذي يعيش في البحر فجميع مافي البحر من الحيوان يحرم اكله الا السمك خماصة فانه يحل اكله الا ماطفامنه واما الذى يعيش في البر فانواع ثلاثة ماليس له دم اصلا. وما ليس له دم سائل. وما له دم سائل. فما لا دم له كالجراد والزنبور والذباب والعنكبوت والجنفاء والعقرب والببغاء ونحوها لايحل اكله الاالجراد خاصة وكذالك ماليسس له دم سائل مثل الحية والوزغ وسام ابرص وجميع الحشرات وهوام الارض من الفار والبحراد والقنافذ والضب واليربوع وابن عرس ونحوها ولا خلاف في حرمة هذه الاشيباء الا في الضب فانه حلال عند الشافعي رحمة الله عليه. وما له دم سائل نوعان مستانس ومتوحس اما المستانس من البهائم فنحوالابل والبقر والغنم يحل بالاجماع واما المتوحش نحو النظباء وبقرالوحش وحمرالوحش وابل الوحش فحلال باجماع المسلمين واما المستانس في السباع وهو الكلب والفهد والسنور الاهلى فلا يحل وكذالك المتوحش فمنها المسمى بسباع الوحش والطير وهو كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير فذو الناب من السباع الوحش مشل الاسد والذئب والضبع والنمر والفهد والثعلبة والسنور البرى والسنجاب والسمور والدلق والمدب والقرد ونحوها فلا خلاف في هذه الجملة الا في الضبع فانه حلال عند الشافعي رحمه الله عليه وذو المخلب من الطيور كالبازى والباشق والصقر والشاهين والحداءة والبغاث والنسر و العقاب وما اشبه ذالك وما لامخلب له من الطير

اصل میں حیوان کی دواقسام ہیں۔ایک قتم وہ جو یانی میں زندگی گزارتی ہے اور دوسری قتم وہ جو خشکی میں رہتی ہے۔ جو یانی میں رہتے ہیں ان تمام حیوانات کا کھانا حرام ہے،صرف مجھلی جائز ہے اس کا کھانا حلال ہے کیکن وہ مجھلی جواینے آپ مرکر یانی پر تیر رہی ہووہ بھی حرام ہےاور جوحیوانات خشکی پررہتے ہیں۔ان کی پھر تین اقسام ہیں۔(۱) جن میں بالکل خون نہیں (۲) خون ہے کیکن بہنے والانہیں (۳) جن میں بہنے والاخون ہے۔ پہلی قشم کہ جن میں بالکل خون نہیں ہوتا جبیبا کہ مکڑی ، بھڑ ، مکھی، عنکبوت، ٹڈیاں، بچھو وغیرہ ۔ان میں سے صرف کڑی (ٹڈی دل) کا کھانا حلال ہے بقیہ تمام حرام ہیں۔ یونہی جن میں بہنے والا خون نہیں ۔ جیما کہ سانب ، چھکی ، گرگٹ اور زمین کے تمام کیڑے مکوڑے ، چوہے، ٹڈی دل، سیہہ جس کے جسم پر کاننے ہوتے ہیں وغیرہ۔ان تمام کی حرمت میں کوئی اختلاف نہیں۔ گوہ کوصرف امام شافعی رحمة الله عليه نے حلال كہا ہے۔ وہ جانور كەجن ميں بہنے والاخون ہوتا ہے۔ان کی پھر دوقتمیں ہیں۔ یالتو اور وحشی۔ یالتو جاریائے مثلاً اونٹ، گائے، بکریاں وغیرہ بالا تفاق حلال ہیں اور وحشی حیار پائے مثلًا ہرنی ، نیل گائے ، جنگلی گدھا، جنگلی اونٹ بی بھی با تفاق مسلمین حلال ہیں اور یالتولیکن مھاڑ کر کھانے والے حیوان مثلاً کتا، چیتا، گھر بلو بلی پیرحلال نہیں ہیں۔اسی طرح یہ دحشی ہوں تب بھی حلال نہیں ۔ وحثی کچھ تو درندے کہلاتے ہیں اور کچھ برندے۔ وحثی درندے ان کو کہا جاتا ہے جو نیجے والے ہوں اور وحثی برندے جو میرهی چونج والے ہوں۔ لہذا وحثی درندوں سے میر هے ناخنوں والے جبیہا کہ شیر ، بھیڑیا ، بجو، چیتا ، لومڑی اور جنگلی بلے وغیرہ ان تمام کے حرام ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ماسوا بجو کے کہ امام شافعی رحمة الله علیه کے نز دیک پیرحلال ہے اور برندوں میں میرهی چونچ والے مثلاً باز،شکرا، چیل، گدھ، عقاب اور جوان کے مشابہ ہیں اور وہ پرند ہے جن کی چونجیں میڑھی نہیں ہوتیں اوریالے جاتے ہیں۔جیسا کہ مرغی ، لطخ اور جوغیر یالتو ہوتے ہیں جیسا کہ کبوتر، فاخته، چڑیااوروہ کواجودانے کھاتا ہو۔ بالا جماع جائز ہیں۔

والمستانس منه كالدجاج والبط والمتوحش كالحمام والفاختة والعصافير و. (ناوئ عالكيرى)

ذبح کے احکام اور ان کی اقسام

ازروئے شرع شریف ذرئ کی دواقسام ہیں۔اختیاری اوراضطراری۔وہ جانور جوزیر قبضہ اور تحت القدرت ہوں۔ان کو ذرئ کرنے کا طریقہ اختیاری کہلاتا ہے، جو یہ ہے۔جانور کے سینہ کے اوپر سے لے کرتا ابتداء کچیہ (جبڑہ) یہ پوری جگہ ذرئ کا مقام ہے۔
لیکن کلے کی گھنڈی سے پنچ والی جگہ سے ذرئ کرنا اصل اور سیح ہے کیونکہ اس جگہ سے چاروں رگیں بقینی کٹ جاتی ہیں اورا گرفطی سے گھنڈی کے اوپر سے ذرئ کر دیا گیا تو بھی جائز ہوگا۔ دو مرا طریقہ اضطراری ہے اور میطریقہ ان جانوروں کے لئے ہوگا جوزیر قدرت گھنڈی کے اوپر سے ذرئ کر دیا گیا تو بھی جائز ہوگا۔ دو مرا طریقہ اضراری ہے اور میطریقہ ان جانوروں کے لئے ہوگا جوزیر قدرت لئے ایسے جانورکا خون نکالنا ضروری ہے۔خواہ وہ جسم کے کسی حصہ سے نکل کر بہہ جائے۔ اس کے چند طریقے ہیں۔ پہلا طریقہ یہ کسی سدھاتے ہوئے گئے وغیرہ کو اللہ کانام لے کراس وحثی طال جانور پرچھوڑا جائے اور وہ اسے دیوج کرزخی کر دے۔ بیحل فی ہو جائے گا۔ دو سرا طریقہ یہ کہ تیر مارا اور جانور زخمی ہو کرگر گیا اور پہنچنے سے پہلے گر جائے۔جبکہ تیر چلاتے وقت اللہ کانام لے کر جائے ۔ جبکہ تیر چلاتے وقت اللہ کانام لے کر جائے ۔ یہ می طال ہو جائے گا۔ ذرئ کی بیاقسام قرآن وحدیث سے ماخوذ ہیں۔ان کی پچھ شرائط ہیں جو ہم انتاء اللہ تفصیلی طور پر جبلا کے۔ یہ میں طال ہو جائے گا۔ ذرئ کی بیاقسام قرآن وحدیث سے ماخوذ ہیں۔ان کی پچھ شرائط ہیں جو ہم انتاء اللہ تفصیلی طور پر جبلا کے۔ یہ میں طال ہو جائے گا۔ ذرئ کی بیاقسام قرآن وحدیث سے ماخوذ ہیں۔ان کی پچھ شرائط ہیں جو ہم انتاء اللہ تفصیلی طور پر ہی دوبراس اس کے متعلقات کا بھی ذرکرہ وگا۔

یبال یہ بات ذہن نشین رکھنی چا ہے کہ حضور ضلا الیکھ الیکھ کے جانوروں کے لئے تواعد وکلیہ ارشاد فرمائے ہیں اور بعض کی حرمت و سے بھی اور طریقہ ہے بیان فرمائی جیسا کہ گھر بلوگرھا کے معلق آپ نے حرمت کا ارشاد فرمائی۔ جس ہے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کریم میں جن جانوروں کی حرمت آئی ہے ان کے علاوہ حضور ضلا الیکھی گئی گئی گئی گئی ہے کہ حدیث میں آیا ہے کہ حرمت بیان فرمائی کہ وہ جانور و کی حرمت آئی ہے ان کے علاوہ حضور ضلا الیکھی کے حدیث میں آیا ہے کہ بعض جانور ایسے ہیں کہ حضور ضلا بیکھی ہے تواعد اور بعض کی انفرادی کہ بعض جانور کے خبیث ہونے کی ایک علامت ہیان فرمائی کہ وہ جانور جو کی قوم کی صورتوں کو مین کر کے بنائے گئے ۔ بیعلامت اس جانور کے طبع خبیث ہونے کی ہے ۔ مثلاً بندر، خزیر ۔ اس سے ثابت ہوا کہ یہ دو قسمیں کو مین کر کے بنائے گئے ۔ بیعلامت اس جانور کے خبیا کہ بھیڑیا وغیرہ جس کا کام ہی دومرے حیوان کو چیر چھاڑ کر کھانا ہے ۔ بالطبع خبائث میں دومرے حیوان کو چیر چھاڑ کر کھانا ہے ۔ بالطبع خبائث میں دومرے حیوان کو چیر چھاڑ کر کھانا ہے ۔ جان کا کام ہی دومرے حیوان کو چیر چھاڑ کر کھانا ہے ۔ بالدار اشیاء وہ ہیں جو چھاڑ تی جو چھا۔ آپ نے فرمایا: کیا کوئی انسان اسے کھانا پیند کرتا ہے؟ ای طرح کھیٹر یے کے بارے میں کسی نے حضور ضلا گئی گئی تھوں ہے دشانا بچیوں سانپ وغیرہ یا وہ جانور کہ جن کی طبیعت میں جو درندوں یا پرندوں سے تعلق رکھی ہوں ، جین اور باز وغیرہ یا وہ جانور کہ جن کی طبیعت میں کہ میں گھاڑی کھیں اور باز وغیرہ یا وہ جانور کہ جن کی طبیعت میں حرمت خصوصیت کے ساتھ حضور ضلائی گئی ہے نہ بیان فرمائی ۔ وہ اس باب کے بعد چنر ضلوں میں امام محمد رحمۃ اللہ علیہ ذکر کر رہ ج

#### ٢٧٦- بَابُ آكُلِ الضَّبِّ

٦٣١ - ٱخُبَرَ نَا مَالِكُ ٱخُبَرَ نَا ابْنُ شِهَابٍ عَنْ آبِي الْمُامَةَ بَنِ سَهُلِ بِنَ عُنَا مَالِكُ آخُبَرَ نَا ابْنُ شِهَا إِلَى عَنْ الْمَامَةَ بَنِ سَهُلِ بَنِ مَنْ عُنَدُ عَبُدِ اللهِ بَنِ عَبَّاسٍ عَنَ خَالِي بَنِ الْوَلِيَدِ بَنِ الْمُغِيْرَةِ آنَة وَخَلَ مَعَ رَسُولِ اللهِ صَلَالِيُهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

٦٣٢ - أَخُبَرَنَا مَالِكُ آخُبَرَنَا عَبْدُ اللهِ بُنُ دِيْنَارٍ عَنُ عَبْدُ اللهِ بُنُ دِيْنَارٍ عَنُ عَبْدِ اللهِ بَن دِيْنَارٍ عَنُ عَبْدِ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَلَى رَجُلُ رَسُولَ اللهِ خَلَامًا لَيْنَا لَا اللهِ خَلَامً كَيْفَ تَرَاى فِي اَكُلِ الضَّيِّ قَالَ لَسُتُ بِاكْلِهِ وَلَامُ حَرِّمِهِ.

قَالَ مُحَمَّدٌ قَدْجَاءَ فِيْ آكُلِهِ اِخْتِلَافٌ فَامَّا نَحْنُ فَكُر نَرَى آنُ يُّوْكُل.

#### گوہ کھانے کا بیان

دينے والا نہوں۔

امام محد کہتے ہیں کہ گوہ کے کھانے میں اختلاف آیا ہے کیکن ہم (احناف) اس کو کھانانہیں جائے۔

ہمیں امام ابو صنیفہ نے حماد سے وہ ابراہیم نحفی سے اور وہ ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے بیان کرتے ہیں کہ انہیں کسی نے گوہ بطور ہدیہ بھیجی پھر حضور ضلا بھی آپ کے گھر تشریف لائے۔ میں نے اس کے کھانے کے بارے میں آپ سے بوچھا: آپ نے منع فرما دیا پھر ایک مانکنے والی آئی تو میں نے اسے وہ کھانے کے لئے دینی چاہی تو حضور ضلا بھی کے نے فرمایا: کیا تو وہ چیراسے کھلانا چاہتی ہے جوخود نہیں کھانا چاہتی؟

٦٣٤ - آنُحبَوْنَا عَبُدَ الْجَبَّادِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ الْهَدَ الْجَبَّادِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ الْهَدَّ مَدُ الْهَدَّ عَنْ الْمَدِينِ الْحَادِثِ عَنْ عَلِيّ فَلَيْ الْهُدَّ وَجُهَدُ اَنَهَ نَهَى عَنْ اكْلِ اللهُ وَجُهَدُ اَنَهَ نَهَى عَنْ اكْلِ الضَّبِ وَالضَّبُعِ. الضَّيِّ وَالضَّبُعِ.

الضَّبِّ وَالضَّبِعِ. قَالَ مُحَمَّدُ فَتَرْكُهُ آحَبُّ إِلَيْنَا وَهُو قَوْلُ آبِي

حَنِيْفَةَ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ.

ہمیں عبدالجبار نے ابن عباس ہمدائی سے اور انہیں عزیز بن مرشد نے حارث سے اور وہ حضرت علی المرتضٰی رضی اللہ عنہ سے بیان کرتے ہیں: کہ انہوں نے گوہ اور بجو کھانے سے منع فر مایا ہے۔ امام محمد کہتے ہیں کہ اس کا نہ کھانا ہی ہمیں پسند ہے اور یہی قول امام ابو حذیفہ رحمہ اللہ علیہ کا ہے۔

حدثنا الحصيب بن ناسخ قال حدثنا يزيد بن عطساء عن الاعسس عن زيد بن وهب عن عبد الرحمن بن حسنه قال نزلنا ارضا كثيرة الضباب فاصابتنا مجاعة فطبخنا منها فان القدور لتغلى بها اذ جاء رسول الله صليحاً المناسخة فقال ما هذا فقلنا ضباب اصبناها فقال ان امة من بنى اسرائيل مسخت دوابا في الارض وانى اخشى ان تكون هذه فاكفئوها.

(طحاوى شريف جهم ١٩٧٠ باب اكل الضباب)

عن عبد الرحمن بن شبل ان رسول الله ضَلِيَّا لَيْ الله عن اكل لحم الضب.

(ابوداؤ دشريف ج٢ص ١٤١)

اخبرنا ابوحنيفة عن حماد عن ابراهيم عن عائشة رضى الله عنها انه اهدى لها ضب فسالت النبى ضَالَتُهُ عَن اكله فنهاها عنه فجاء سائل فارادت ان تطعمه اياه فقال اتطعمينه مالا تاكلين

ملاوہ چنداوراحادیث ای بارے میں پیش خدمت ہیں۔
عبدالرحمٰن بن حسنہ کہتے ہیں کہ ہم نے ایک ایس جگہ قیام کیا
جہاں کوہ بکثرت تھیں۔ ہمیں سخت بھوک گی تو ہم نے انہیں کھانے
جہاں کوہ بکثر کر پکایا۔ ہماری ہنڈیاں ان سے بھری ابل رہی تھیں کہ
اچا تک رسول اللہ ضلا ہے گئے تشریف لے آئے 'پوچھا یہ کیا ہے؟
ہم نے عرض کیا گوہ پکار ہے ہیں جنہیں ہم نے شکار کیا آپ نے
ارشاد فرمایا: کہ بنی اسرائیل کا ایک گروہ سنح کر دیا گیا تھا اور ان کی
شکلیں زمین کے اوپر چلنے والے جانوروں کی ہی بناوی گئی تھیں اور
مجھے اندیشہ ہے کہ یہ گوہ ہی ہو کہ جس کی شکل میں ان کوسنح کیا گیا،
لہذا اس سے بچو (اور ہنڈیا سے آئیس نکال بھینکو)۔

مَ مِن اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ  اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَالِمُ اللهِ اللهِ اللهِ

ام المؤمنین سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ کسی نے انہیں گوہ بطور ہدیہ بھیجی تو میں نے رسول اللہ ﷺ اللہ اللہ ﷺ کے کھانے کے بارے میں پوچھاتو آپ نے اس سے روک دیا پھر ایک سائل آیا تو مائی صاحبہ نے اسے وہ کھانے میں دینا جاہی جس پر

قال محمد وبهذاناخذ وهو قول ابي حنيفة رحمه الله تعالى.

اخبر نبى ابو الزبير قال سمعت جابر بن عبد الله يقول اتبى النبى ضَالِيَّا الله الله يقول اتبى النبى ضَالِيَّا الله الله يقول الدرى لعله من القرون الاولى التبى مسخت.

(مصنف عبدالرزاق جهص ۱۵۲ باب الفب)

عن الاسود عن عائشة عن النبى ضَالَّتُهُا الله الله الله الله عائشة من النبى ضَالِتُهُا الله عائشة من الله عائشة رضى الله عنها ان تعطيه فقال لها النبى ضَالِتُهُ العطينه مالا تاكلين قال محمد رحمه الله تعالى فقددل ذالك على ان رسول الله ضَالِتُهُ الله كُول النبي كره لنفسه ولغيره اكل الضب قال فبذالك ناخذ.

حضور ضلاتین ایکی نے فرمایا: کیا تو وہ چیز کھانے کے لئے دینا چاہتی ہے جوخو زنہیں کھانا چاہتی ۔امام محمد کہتے ہیں ہمارااسی پڑمل ہے اور یہی قول امام ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ کا ہے۔

مجھے ابوز بیر نے خبر دی کہ میں نے حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ کو یہ کہتے سنا کہ ایک دفعہ حضور ضلا اللہ اللہ اللہ عنہ کو یہ بنجائی تو آپ نے اس کے کھانے سے انکار کر دیا اور فر مایا: نہ معلوم شاید یہ بہلی قوموں میں سے کوئی مسخ شدہ قوم ہو۔

قارئین کرام! ندکورہ احادیث سے صراحۃ ٹابت ہوگیا کہ گوہ کا کھانا مکروہ تحریک ہے کیونکہ اس سے حضور ضلایا کہ گوہ کا کھانا مکروہ تحریک ہے کیونکہ اس سے حضور ضلایا کہ گوہ کا کھانا کر وہ تحریک گئی اور اس کے مٹانے کے لئے انہوں نے گوہ لکائی لیکن اس مجبوری کے عالم میں بھی حضور ضلایا کہ انہیں اجازت دینے کی بجائے فرمایا: ہنڈیاں خالی کر کے بھینک دو۔ اگر گنجائش ہوتی تو فرماتے: اب کھالولیکن بچنا بہتر ہے لیکن کوئی گنجائش نہ دی پھر سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کو جومنع فرمایا اور سائل کو دینے سے بھی روک دیا۔ اس سے صاف ظاہر کہ نہ خود کھانا جائز اور نہ کسی دوسرے کو کھلانا جائز ہے۔ اس لئے گوہ کی کراہت تحریمی احادیث سے روک دیا۔ اس سے صاف ظاہر کہ نہ خود کھانا جائز اور نہ کسی دوسرے کو کھلانا جائز ہے۔ اس لئے گوہ کی کراہت تحریمی احادیث سے

عتراض

طحاوی شریف کی فدکورہ روایت سے گوہ کھانا مکروہ تح کی ثابت نہیں ہوتا بلکہ خلاف اولی بنتا ہے کیونکہ اس میں منع کالفظ تو ہے نہیں اور حضور ضلا اللہ اللہ خلاف اور اس طرح سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کو جو آپ نے روکا تو اس لئے کہ یہ کوئی عمدہ اور اچھی چیز نہیں ہے جو سائل کو دے رہی ہو۔ اس لئے کہ اسے رہے دو۔ گویا آپ کا روکنا ''لن تنالوا البر حتی تنفقوا مما تحبون'' کے قبیلہ سے تھا۔ اس لئے اس روایت سے گوہ کے مکروہ تح کی ہونے پر استدلال ٹھیک نہیں ہے۔ جو اب اول: ٹھیک ہے کہ طحاوی شریف میں منع کالفظ فدکو نہیں ۔ لیکن یہی روایت ''کتاب الآثار'' میں منع کے لفظ سے فدکور ہے۔ جو اب اول: ٹھیک ہے کہ طحاوی شریف میں نے حضور ضلا تھا ہے گئے سے اس کے بارے میں پوچھا تو آپ نے منع فرما دیا''۔ البراعدم حرمت کے لئے طحاوی شریف کا حوالہ دینالا یعنی ہے کیونکہ دوسری جگہاتی روایت میں منع کالفظ موجود ہے۔ البراعدم حرمت کے لئے طحاوی شریف کا حوالہ دینالا یعنی ہے کیونکہ دوسری جگہاتی روایت میں منع کالفظ موجود ہے۔

جواب دوم: طحاوی شریف میں روایت ذکر کرنے کے بعد خودامام طحاوی نے امام محمد رحمة الله علیه کا مسلک ذکر فرمایا:' 'کو و لنفسه ولغيره آپ نے گوه کھانا اپنے لئے اور دوسروں کے لئے مکروہ جانا۔'' فقہاء کرام کی اصطلاح میں' مکروہ''سے مراد مطلقاً مکروہ تحریمی ہوتا ہے۔جبیبا کہ بحرالرائق میں اس کی تصریح فر ما دی ہےلہذا عدم حرمت پراستدلال طحاوی کی روایت سے بے معنی ہوا۔

\_\_\_\_ ابوداؤد کی حدیث کوامام بیہ قی نے قتل کر کے آخر میں اس کے متعلق لکھا ہے:"و ہذا یہ نفر دبه اسماعیل بن عیاش و لیس بـ حجة اس روایت کوروایت کرنے والا تنها اسمعیل بن عیاش ہے اس کئے بیروایت ججت نہیں''۔لہذا گوہ کی حرمت اس سے ثابت

جواب: اسمعیل بن عیاش کے اسلے ہونے کی بنا پراہے جہت تسلیم نہ کرناضچے نہیں کیونکہ امام بخاری نے اس کی توثیق کی ہے کہ یہی اسمعیل جب شامی شیوخ سے روایت کرے تو اس کی روایت صحیح ہوتی ہے اور مذکورہ روایت میں اسمعیل کے شامی شیوخ موجود ہیں۔

> وقد جاء عن النبي ضَلَّاتُكُا لَيْكُمُّ انه نهي عن الضب اخرجه ابوداؤد بسند حسن فانه من رواية اسماعيل بن عياش عن ضمضم بن زرعة عن شريح بن عتبة عن ابي راشد الحبراني عن عبد الرحمن بن شبيل وحمديمث عمن الشاميين قوي وهولاء شاميون ثقات. فانه رواية اسماعيل عن الشاميين قوية عند

> > (فتح الباري جوص ١٩٨٤ باب الضب كتاب الذبائح)

اسماعيل بن عياش روى عنه ابن المبارك قال ابو عبد الله ماروى عن الشاميين فهو اصح.

(تاریخ الکبیرمصنفه امام بخاری ج اص ۱۹۹۹–۱۱۲۹)

یعنی اسمعیل بن عیاش سے روایت کرتے ہیں ابن مبارک اورامام بخاری نے فرمایا جوروایت (اسمعیل بن عیاش) شامیوں ہے کرے وہ چیج ترین ہوتی ہے۔

فرمایا۔اس روایت کوابوداؤد نے سندھیج بے ساتھ روایت کیا ہے۔

کیونکہ بیرروایت اسمعیل بن عیاش نے صمضم بن زرعہ سے اور

انہوں نے شریح بن عتبہ سے اور انہوں نے ابور اشد حبر انی سے اور

انہوں نے عبد الرحن بن شبل سے روایت کی ہے اور روایت

اسمعیل ابن عیاش کی شامیوں سے قومی ہوتی ہے اور بیسب راوی

تقہ ہیں اور امام بخاری کے نزد یک اسمعیل کی روایت شامیوں سے

قارئین کرام! آپ نے دیکھ لیا کہ اسمعیل بن عیاش کی مذکورہ روایت اس پرشامی شیوخ سے مروی ہے۔ لہذا بیحدیث سیحی ترین ہے جبیبا کہاس کی تصدیق امام ابن حجرعسقلانی اورامام بخاری نے کی ہے۔

قوی ہوتی ہے۔

موطا امام محمہ کی پہلی روایت میں گوہ کے متعلق حضور ﷺ نے فرمایا:حرام نہیں کیکن میری قوم کی زمین میں نہیں یائی جاتی ۔ اس لئے میں اس کے کھانے سے بچتا ہوں لیکن خالد بن ولیدآپ کے سامنے کھاتے رہے اور آپ نے منع نہ فر مایا اور دوسری روایت میں بھی پوچھنے والے کوآپ نے فر مایا کہ میں اسے حرام نہیں جانتا۔ان دونوں روایتوں کا مفاد صریح بیہ ہے کہ گوہ حرام نہیں کیکن امام ابوحنیفہ اس کی حرمت کے قائل ہیں کیونکہ مکروہ تحریمی اور حرام ملتی جلتی اصطلاحیں ہیں ۔لہذاان کا مسلک ان احادیث کے بالکل خلاف

جواب: ٹھیک ہے کہان احادیث میں گوہ کی حرمت دوٹوک انداز میں بیان نہیں کیکن موطا امام محمد کی آخری روایات اور ہم نے پانچے

عد دمزید جوروایات ذکر کیس ان میں اور ان میں تنافض نظر آتا ہے،مثلاً ایک روایت درج ذیل سے موازنہ کریں۔

عن عبد الرحمن بن حسنة قال كنت مع رسول الله صَلَّالِيَّهُ فَي سفر فاصبنا ضبابا فكانت القدور تغلى فقال رسول الله صَلَّالَيْهُ مَاهذا فقلنا اصبناها قال ان امة من بنى اسرائيل مسخت وانا احشى ان تكون هذه قال فاكفاناها وانا لجياع.

عبد الرحمٰن بن حسنہ کہتے ہیں کہ میں حضور ضلافیا ایک گئی کے ساتھ ایک سفر میں تھا۔ ہم نے ایک گوہ شکار کی اور اسے پکانے کے ساتھ ایک میں ڈالا۔ ہنڈیا ابل رہی تھی تو حضور ضلافیا گئی گئی گئی گئی گئی گئی کے ہنڈیا میں ڈالا۔ ہنڈیا ابل رہی تھی کہ یہ گوہ کا شکار ہے۔ فرمایا: بنی اسرائیل کے ایک گروہ کی شکلیں مسلح کردی گئی تھیں۔ مجھے خطرہ ہے کہ کہیں یہ گوہ ہی نہ ہو۔ راوی کہتے ہیں کہ بیس کر ہم اس کے کہیں یہ گوہ ہی نہ ہو۔ راوی کہتے ہیں کہ بیس کر ہم اس کے کہیں یہ گوہ ہی نہ ہو۔ راوی کہتے ہیں کہ بیس کر ہم اس وقت انتہائی سخت بھو کے تھے۔

قارئین کرام! سخت بھوک کے عالم میں بھی حضور خلاہ گھا نے صحابہ کرام کو گوہ کھانے کی اجازت نہ دی جس سے صاف ظاہر ہے کہ اس کی حلت کی کوئی گنجائش نہتی ۔اب جبکہ اس حدیث میں اس کی حرمت ثابت ہور ہی ہے اور موطا امام محمد کی پہلی دوروا بتوں میں حلت نظر آتی ہے تو اس تناقض کوختم کرنے کے لئے فقہاء کرام نے بیطریقہ اختیار فرمایا کہ گوہ شروع میں حلال تھی۔ گوخود حضور خلاہ ایک گھانے کی دوسرول کو بھی اجازت خلاہ کہ گھانے کی دوسرول کو بھی اجازت ندرے کر پہلی حلت کو مندو خرما دیا۔ یعنی جب آیت "ویحرم علیهم المحبائث" نازل ہوئی تو آپ نے گوہ کھانے سے منع فرمادیا۔ یعنی جب آیت "ویحرم علیهم المحبائث" نازل ہوئی تو آپ نے گوہ کھانے سے منع فرمادیا۔ یعنی جب آیت "ویحرم علیهم المحبائث" نازل ہوئی تو آپ نے گوہ کھانے سے منع فرمادیا

الجواب عن حديث جابر رضى الله عنه انه قال في الابتداء ثم نسخ بقوله سبحانه وتعالى ويحرم عليهم الخبائث.

(البناية شرح الهداية جوص ١٤ فصل نيما يخل اكله)

علامہ بینی نے ''بنایہ' میں ایک حدیث نقل فر مائی جس میں ندکور ہے کہ حضور ﷺ نے دونجد یوں کو گوہ کھانے کی اجازت دی اور دوسری حدیث سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا والی ذکر فر مائی ۔ جس میں حضور ﷺ نے نہ انہیں گوہ کھانے دی اور نہ سائل کودینے کی اجازت بخشی ۔ پھران دونوں احادیث میں تطبیق دیتے ہوئے علامہ موصوف لکھتے ہیں:

> والجواب عن هذا انه يدل على الاباحة وما اسند لعائشة يدل على الحرمة والتاريخ مجهول فيجعل المحرم موخرا عن المبيح فيكون ناسخا له تعليلا للنسخ.

> > (البنايةشرح الهداية جوص ۷۵)

اس کا جواب میہ ہے کہ حدیث میں گوہ کھانے کی اجازت وینا اس کے مباح ہونے پر دلالت کرتا ہے اور جو روایت سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے وہ گوہ کی حرمت پر دلالت کرتی ہے اور دونوں کی تاریخ نہ معلوم ہے لہذا حرمت والی روایت کو مؤخر اور حلت والی کو مقدم کیا جائے گا تا کہ بعد والی پہلی کی ناسخ بن جائے اور نسخ کی تعلیل ہو جائے۔

حفرت جابر رضی الله عنه کی حدیث کا جواب سے ہے کہ حضور

خَلِلْتُكُنِّ الْبِيْرِيِّ نِهِ ابتداء مِين گوہ كے متعلق اجازت دى تھى كہ كھالى

جائے پیراللہ تعالی کے اس تول "ویحرم علیهم الحبائث" کے

نازل ہونے کے بعداس کومنسوخ کر دیا گیا۔

علامہ عینی کے اس جواب کا خلاصہ یہ ہوا کہ گوہ کی حلت اور حرمت کے بارے میں متضاد روایتیں موجود ہیں لیکن ان میں سے پہلے دور کی کونسی روایات ہیں اور بچھلے دور کی کونسی؟ اس کے متعلق یقین سے بچھ بھی معلوم نہیں۔اب دوہی صور تیں بنتی ہیں۔اول یہ کہ

فاعتبروا يا اولى الابصار

## مری ہوئی بیار مجھلی وغیرہ کہ جس کو دریا کا یانی باہر بھینک دیے کا بیان

امام ما لک نے خبر دی کہ میں جناب نافع نے بتایا کہ جناب عبدالرحمٰن بن ابی ہریرہ نے حضرت عبداللہ ابن عمر رضی اللہ عنہم سے پوچھا کہ کیا جسے دریا کا پانی باہر پھینک دے (اسے کھا تا جا تزہے؟) تو انہوں نے اسے منع کر دیا پھر وہ بلٹے اور قر آن کریم منگوایا۔اس کی بیآیت پڑھی۔احل لکم یعنی تمہارے لئے دریائی شکار حلال کردیئے گئے ہیں۔نافع کہتے ہیں کہ حضرت ابن عمر نے مجھے اس کردیئے گئے ہیں۔نافع کہتے ہیں کہ حضرت ابن عمر نے مجھے اس رعبد الرحمٰن بن ابی ہریرہ) کی طرف یہ پیغام دے کر بھیجا کہ اس میں کوئی حرج نہیں اسے کھا سکتے ہو۔

امام محمد کہتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کے دوسر نے قول پر ہماراعمل ہے کہ جس کو دریانے باہر پھینک دیایا اس سے پانی ہٹ گیا ہو، تو اس کے کھانے میں کوئی گناہ نہیں۔ مکروہ اگر ہے تو وہ جو بیاری کی وجہ سے مرجائے اور یہی قول امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام رحمہم اللہ کا ہے۔

۲۷۷- بَابُ مَالَفَظَهُ الْبَحُرُمِنَ السَّمَكِ الطَّافِيِّ وَغَيْرِهٖ

٦٣٥ - أَخُبَرُ نَا مَالِكُ حَدَّثُنَا نَافِعٌ إَنَّ عَبْدَ الرَّحْمُنِ بِنَ آبِئَ هُرَيْرَةً سَأَلَ عَنْ عَبُدِ اللهِ بِنَ عُمَرَ عَمَّا لَفَظَهُ الْبَحُرُ فَنَهَاهُ عَنْهُ ثُمَّ انْقَلَبَ فَدَعَا بِمُصْحَفٍ فَقَرَأَ اجْلَ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ قَالَ نَافِعُ فَارَسُلَنِيْ إلَيْهُ اَنْ لَيْسَ بِهِ بَأْسٌ فَكُلُهُ .

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِقَوْلِ ابْنِ عُمَرَ الْأَخِرِ نَأْخُذُ لَابَأْسَ بِمَا لَفَظَهُ الْبَحُرُ وَبِمَا حَسَرَ عَنْهُ الْمَاءُ إِنَّمَا يُكُرَهُ مِنْ ذَالِكَ الطَّافِي وَهُوَ قَوْلُ آبِي حَنِيْفَةَ وَالْعَامَةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحِمَهُمُ اللهُ.

امام محدر حمة الله عليہ نے حصرت ابن عمر رضی الله عنها کا ایک اثر ذکر فر ماکر اس سے چند مسائل بیان فر مائے۔ وہ یہ کہ دریا میں سے مجھلی حاصل ہونے کی صورت میں دیکھا جائے گا کہ یہ مجھلی کس طرح دستیاب ہوئی اگر کسی نے اسے پکڑنے کی کوشش کی اور اس میں کا میاب ہوکر ہاتھ آگئ تو بہر صورت اس کا کھانا حلال ہے۔ خواہ وہ جال لگا کر پکڑے یا کسی دوائی کے ذریعہ انہیں مار کر باہر نکا لا اور اگر پکڑنے کی کوشش کے بغیر دریانے باہر بھینک دی اور خشکی پر آکر مرگئ یا پانی خشک ہوگیا اور دریا میں ریت پر پڑی مرگئ یا سردی یا گری وجہ سے مرکز پانی پر تیرنے گئی۔ ان تمام صور توں میں اس کا کھانا جائز ہے۔ ہاں اگر کسی بیاری کی وجہ سے پانی میں مرکز تیرنے گئی تو اس کو کھیا نا مروہ تھی ہو ہوا کہ مجھل کے حرام ہونے کی صرف ایک ہی صورت ہے۔ وہ یہ کہ جب ناک کی موت مرکز میں پر تیر جائے۔ اس کے سوام بھلی کی تمام صور تیں جائز اور حلال ہیں۔

#### اختلاف مذهب

قال اصحابنا لا يوكل من حيوان الماء الا السمك وهو قول الشورى رواه عنه ابو اسحاق الفرازى فقال ابن ابى ليلى لاباس ياكل كل شىء يكون فى البحر من الضفدع وحية الماء وغير ذالك وهو قول مالك بن انس. وروى مثله عن الشورى قال الشورى وينذبح وقال الاوزاعى صيد البحر كله حلال ورواه عن مجاهد وقال الليث بن البحد كله حلال ورواه عن مجاهد وقال الليث بن سعد ليس بميتة البحر باس وكلب الماء والذى يقال له فرس الماء ولا يوكل انسان الماء ولا خنزير الماء وقال الشافعى ما يعيش فى الماء حل اكله واخذه زكاته ولا باس بخنزير الماء واحتج من اباح حيوان الماء كله بقوله تعالى احل لكم صيد البحر وطعامه الخ وهو جميعه اذ لم يخصص شيئا منه.

(احكام القرآن ج٢ص ٩٧٩ زيرآيت احل لكم صيد البحرسورة المائده آيت ٩٦ ذكرالخلاف في ذالكمطبوعه بيروت)

مارے اصحاب (احناف) کا قول ہے کہ دریائی جانوروں میں سے صرف مجھلی کھائی جائے گی اور یہی تول سفیان توری رضی الله عنه كا باور ابواسحاق فرازى نے ان سے روايت كيا باور ابن ابی لیک کا قول ہے کہ دریائی ہر جاندار کا کھانا جائز ہے۔مینڈک اور دریائی سانپ وغیرہ۔ بہ قول حضرت مالک بن انس کا ہے اور اس کی مثل جناب توری سے بھی مروی ہے ۔توری کہتے ہیں کہ انہیں ذرج کیا جائے گا اور اہام اوز اعی کا قول ہے کہ یانی کے تمام شکار حلال ہیں اور جناب مجاہد سے یہی مروی ہے اور لیث بن سعد نے کہا کہ دریائی جاندار میتہ کے کھانے میں حرج نہیں ہے اور دریائی کتااور دریائی گھوڑا بھی کھانا جائز ہے۔ ہاں دریائی انسان اور دریائی خزیر نہیں کھایا جائے گا۔ امام شافعی فرماتے ہیں کہ ہروہ جاندار جویانی میں گزراوقات کرتا ہے اس کا کھانا حلال ہے اوراس کا پکڑنا ہی اس کا ذرج کرنا ہے اور دریائی خزیر میں بھی کوئی حرج نہیں ہے۔انہوں نے دریائی ہر جاندار کے حلال ہونے پر بیدلیل پیش فرمائی ہے۔ اللہ تعالی کا قول ہے۔ احسل اسکے صید السحرالغ اس میں چونکہ کسی دریائی جانور کی تخصیص نہیں ہوئی۔ اس کئے بیتمام پانی میں رہنے والی جاندار اشیاء کوشامل ہے۔

ندکورہ عبارت سے آپ نے اختلاف مذاہب جان لیا ہوگا۔امام مالگ بن انس اور امام شافعی رضی اللہ عنها کا مسلک ملتا جلتا ہے۔وہ تمام پانی کے جانوروں کو حلال فرماتے ہیں۔امام اوز اعی کا بھی یہی مسلک ہے اور جناب لیٹ بن سعد بھی یہی فرماتے ہیں۔ صرف دو چیز وں کو مخصوص کرتے ہیں۔ایک دریائی انسان اور دوسرا دریائی خزیر اور احناف کے نزدیک صرف مجھلی حلال ہے۔ مسلک احناف کے ولاکل

ولیل اول: امام شافعی رحمة الله علیه نے دریائی جانوروں کی عموی حلت کے لئے قرآن کریم کی بیآیت پیش فرمائی ہے۔ "احسل لکھم صید البحو تمہارے لئے دریائی شکارطال کردیا گیا''۔اس آیت کریمہ کے بارے میں احناف بیہ کہتے ہیں کہ الله تعالیٰ نے اس آیت کریمہ میں محرم کے لئے دریائی جانوروں کے شکار کی اجازت دی ہے دریائی جانوروں کی حلت وحرمت بیان نہیں فرمائی ۔گویا فرمایا گیا کہ اگر محرم کی دریائی جانورکو مارتا ہے ،خواہ وہ حرام ہویا حلال ،اس پرکوئی فدیہ یا سزانہیں ہے۔اس مرادکو آیت کا اگلاحمہ واضح کرتا ہے۔ "حرم علیکم صید البر مادمتم حرما جب تک تم محرم ہوتہارے لئے خطکی کا شکار حرام کردیا گیا ہے''۔ خطکی کا شکار کرنا ممنوع ہے۔مثل مکارعام مراد ہے۔ جے امام شافعی بھی تسلیم کرتے ہیں ۔خواہ وہ حلال ہویا حرام دونوں کا حالت احرام میں شکار کرنا ممنوع ہے۔مثل ایک شخص گیدڑکا شکار کرتا ہوتاس کی قیمت دینالازم آئے گی حالانکہ بیحرام جانور ہوتا معلوم ہوا کہ آیت "احسل لیکسم صید البحد" میں دریائی یا پانی کے جانوروں کی حلت وحرمت بیان فرمائی البحد" میں دریائی یا پانی کے جانوروں کی حلت وحرمت بیان فرمائی

گئے۔ کسی جانور کے شکار کا جواز اور بات ہے اور اس کا کھانے کے لئے حلال وحرام ہونا دوسری بات ہے۔

دليل سوم:

عن سعيد بن المسيب عن عبد الرحمن بن عشمان قال ذكر طبيب الدواء عند النبي صَلَّلْتُهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ال

(احكام القرآن ج٢ص ٩ ٢٤ سورهُ ما كده آيت ٩٦)

جب اس روایت نے واضح کر دیا کے مینڈک حلال نہیں تو امام شافعی وغیرہ کا وہ عمومی قول کہ ہر دریائی جانور حلال ہے ٔ درست نہ رہااس لئے صرف مچھلی کو ہی حلال کہنا پڑے گا۔

ولیل چہارم: بحوی کا ذبیحہ بالا تفاق حرام ہے کیونکہ وہ کا فرہوتا ہے اور ذائح کا مسلمان ہونا ضروری ہے۔ لہذا اگر مجوی اللہ کا نام لے کر بھی ذکح کرے گاتو بھی حلال نہ ہوگا۔اس پرسب ائمہ کا اجماع ہے لیکن یہی مجوی اگر مجھلی پکڑ کر لاتا ہے اور بیچیا ہے تو وہ حلال ہے اور اس کا کھانا جائز ہے۔ اس پر تمام ائمہ کا اجماع ہے۔ ملاحظہ ہو:

مجوی کا شکار اور ذہبے نہیں کھایا جائے گا۔ ہاں صرف مجھلی کھانا جائز ہے کیونکہ اس کو ذرئے کرنے کی ضرورت نہیں پر تی ۔ تمام اہل علم کا اجماع ہے کہ مجوی کا شکار اور ذبیحہ حرام ہوتا ہے مگر وہ جانورجس کو ذرئے کئے بغیر کھانا جائز ہے، جیسا کہ مجھلی اور ٹدی دل۔ تمام اہل علم نے مجوی کی ان دواشیاء کو کھانا جائز قرار دیا ہے۔ مجوی آگر مجھلی شکار کر کے لاتا ہے تو اس کے مباح ہونے میں کوئی خلاف نہیں ہے۔ امام حسن بھری رضی اللہ عنہ سے حکایت کی گئی کہ فرمایا:

ولا يوكل صيد المجوس وذبيحته الا ماكان من حوت فانه لا زكوة له اجمع اهل العلم على تحريم صيد المجوس وذبيحته الا ما لا زكوة له كالسمك والجراد فانهم اجمعوا على اباحته. ولا خلاف في اباحته ماصادوه من الحيتان حكى عن الحسن البصرى انه قال رايت سبعين من الصحابة يا كلون صيد المجوسي من لا يختلج في صدورهم

شيىء من ذالك رواه سعيد بن المنصور والجراد كالحيتان في ذالك لانه لازكوة له ولا نه تباح ميتة فلم يحرم بصيد المجوس كالحوت.

(المغنی ج ااص ۳۹٬۳۹ مسئله ۷۷۵۲)

میں نے ستر صحابہ کرام کو دیکھا کہ وہ مجوسی کی شکار کر دہ مجھلی کو کھالیا کرتے تھے اور اس بارے میں ان کے دلوں میں پچھ بھی کھٹکا نہ ہوتا تھا۔ اسے سعید بن منصور نے روایت کیا اور ٹڈی دل مثل مجھلی کے ہے کیونکہ اس کی طرح اسے بھی ذبح کرنے کی ضرورت نہیں پڑتی اور اس لئے بھی کہ ٹڈی کا بھی مردہ مباح ہے لہذا مجوسی کے شکار کرنے سے وہ حرام نہ ہوگی جس طرح مجھلی نہیں ہوئی۔

قارئین کرام! ندکورہ مسئلہ سے معلوم ہوا کہ دومردارحلال ہیں۔ایکٹڈی دل اور دوسری مجھلی۔اس لئے انہیں کوئی مسلم پکڑے یا غیر مسلم، دونوں کی شکار کی ہوئی حلال ہے کیونکہ ان کو ذرج کرنے کی ضرورت نہیں۔اگر مجھلی کے علاوہ دیگر آبی جانور بھی مجھلی کی طرح حلال ہوتے تو ان کا ذکر بھی مجھلی کے ساتھ آتا۔ تو معلوم ہوا کہ بری جانوروں میں ٹڈی دل اور بحری میں صرف مجھلی حلال ہے۔ باقی کوئی مردار حلال نہیں ہے۔

دليل پنجم:

عن ابن عباس قال صیده ماصید وطعامه مالفظ به البحر وفی روایة ماقذف به یعنی میتا.
(تفیر درمنثورج۲۳۳۳سورة ماکده آیت ۹۲)

حفرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهمانے فرمایا: که دریائی شکار سے مراد وہ جسے شکار کیا گیا اور اس کے طعام سے مراد وہ که جس کو دریا باہر پھینک دے۔ ایک روایت میں ہے "قسذف بسه البحر" یعنی مردہ حالت میں دریا اس کو باہر پھینک دے۔

سیدنا حضرت ابن عباس رضی الله عنهمانے "احسل لیکم صید البحو و طعامه متاعا لیکم" کی تفسیر بیان فر مائی که دریائی صید سے مراد وہ مجھلی جو دریانے خود باہر پھینک دی ہو۔ گویا دونوں سے مراد وہ مجھلی جو دریانے خود باہر پھینک دی ہو۔ گویا دونوں سے مراد مجھلی ہی ہے اس لئے ثابت ہوا کہ پانی کے جانوروں میں سے مجھلی حلال ہے اور اس کے حصول کی دوصور تیں ہیں۔ایک بذریعہ شکار اور دوسری دریا کا باہر پھینک دینا۔

ليل ششم:

اخرج ابن ابى شيبة وابن جرير وابن ابى حاتم وابو شيخ عن ابى مجلز فى الاية قال ما كان من صيد البحر يعيش فى البر والبحر فلا يصيده وما كان حياته فى الماء فذالك له.

(تفییر درمنثورج ۲ص۳۳)

ابن ابی شیبه، ابن جریر، ابن ابی حاتم اور ابوضخ نے ابو مجلز سے
آیت "احل لکم صید البحر" کی تفییر میں ذکر کیا۔ انہوں نے
فرمایا: کد دریا کا وہ جاندار جو خشکی اور ترکی دونوں میں زندگی بسر کرتا
ہے اس کا شکار نہ کیا جائے اور وہ کہ جس کی زندگی صرف پانی میں
گزرتی ہے، وہ درست ہے۔

یا اُڑجے بہت سے محدثین نے ذکر فرمایا۔اس نے صراحت کے ساتھ بیٹا بت کر دیا ہے کہ بچھوااور مینڈک وغیرہ دریائی جانور مجھلی کے حکم میں نہیں کیونکہ دریائی سے مرادوہ ہے جو باہر خشکی میں زندہ نہ رہ سکتا ہواور یہ وصف مجھلی میں ہی پایا جاتا ہے۔ جب اسے خشکی پر ڈالا جاتا ہے تو بیتا ب ہو جاتی ہے کین مینڈک اور کچھوا وغیرہ خشکی پرادھرادھر پھرتے رہتے ہیں اس لئے انہیں مچھلی کے حکم میں نہیں رکھا جائے گا۔

دليل هفتم:

عن ابن عباس احل لكم صيد البحر قال الطرى. عن سعيد ابن جبير احل لكم صيد البحر قال السمك الطرى. عن السدى احل لكم صيد البحر اما صيد البحر فهو سمك الطرى. عن ابن ابى نجيح عن مجاهد فى قول الله احل لكم صيد البحر قال حيتانه.

حفرت ابن عباس آیت احل لکم صید البحو کے متعلق فرماتے ہیں کہ یہال شکارسے مراد'' مجھلی'' ہے۔حفرت سعید ابن جبیر نے اس سے مراد تازہ مجھلی لی ہے۔ جناب سدی نے فرمایا کہ تر و تازہ مجھلی مراد ہے اور ابن الی کچے جناب مجاہد سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے بھی''صید البحو'' سے مراد مجھلیاں ہی لی ہیں۔

(تفيرابن جريرج عص عهم زيرآيت احل لكم صيدالبحر) `

ابن جریر نے مختلف اسناد سے "صید البحر" کے بارے میں فیصلہ فرمادیا کہ اس سے مراد محچلیاں ہیں۔ان تمام دلائل سے یہ نتیجہ سامنے آتا ہے کہ "صید البحر" سے پانی کا ہر جانور مراذ ہیں بلکہ صرف اور صرف مجھلی مراد ہے۔اگر مجھلی کی طرح دیگر دریائی اور آئی جانور حلال ہوتے تو"صید البحر" کی تفییر میں ان کا ذکر بھی ہوتا۔لہذا معلوم ہوا کہ آئی جانوروں میں سے صرف مجھلی حلال ہے جے ذرج کرنے کی ضرورت بھی نہیں پڑتی۔فاعتبروا یا اولی الابصاد

اعتراض

راحکام القرآن'ج۲ص ۴۸۰ زیرآیت''احل لسکم صید البحر" ایک مدیث تحریر کی گئی ہے جس کے الفاظ یہ ہیں المطھود ماء ہ الحل میته دریا اور سندر کا پانی پاک ہے اور اس کا مردار طلال ہے'۔مردار میں تمام آبی جانور داخل ہیں لہذا آبی جانوروں میں سے صرف مجھلی مردار کو حلال قرار دینا اس مدیث کے خلاف ہے۔ جواب بھی مرقوم ہے۔ پوری عبارت ملا حظہ ہو: جواب: احکام القرآن میں جہاں ندکورہ مدیث کھی گئی۔ اس کے ساتھ ہی اس کا جواب بھی مرقوم ہے۔ پوری عبارت ملاحظہ ہو:

عن سعيد بن سلمى الازرقى عن المغيرة بن ابى بردة عن ابى هريرة عن النبى المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية ا

 اذ قدعلم انه لم يو د به العموم و لا يصح اعتقاده فيه. (احكام القرآن ج٢ص ٨٠٠ ذكر الخلاف في ذالك زيرآيت احل لكم صيد البحر مطبوعه بيروت)

بات کرتی ہے کہ آپ نے یہاں صرف آبی جانوروں کو خاص کر ذکر نفر مایا اور کی نفی نہ فر مائی۔ آپ نے فر مایا: ''جو پانی میں مرگیا ہو'' اور پانی میں مرئیا ہو' اور پانی میں مرنے والے حیوان عام ہیں۔ وہ خشکی کے رہنے والے اور تری کے رہنے والے بھی کوشامل ہیں تو معلوم ہوا کہ آپ کا یہ ارادہ نہیں۔ لہٰذا ثابت ہوا کہ آپ کی مرادصرف مجھل ہے۔ اس کے علاوہ کوئی دوسرا جانور مراد نہیں۔ کیونکہ یہ معلوم ہو چکا ہے کہ عموم مراد نہیں اور نہ ہی عموم کا اعتقاد مجھے ہے۔

صاحب احکام القرآن نے نذکورہ اعتراض کا دراصل دوطرح جواب ذکر فرمایا۔ پہلے تو یہ جواب دیا کہ روایت کا راوی مجبول ہے جس کی بنا پراس کی روایت سے جمت نہیں پکڑی جاسکتی۔ دوسرا جواب اس تعلیم پر ہے کہ روایت کوشیح اور قابل جمت تسلیم کر لیتے ہیں۔
الفاظ روایت اگر چہ عام ہیں لیکن بیا ہے عموم پڑہیں بلکہ "احلت لمنا میستنان" کی تفییر کے طور پر بیان کئے گئے۔ جس کا منہوم یہ ہوگا کہ امت مجدیہ کے لئے دوسر دار حوال کر دیئے گئے۔ ان میں سے ایک ٹاڈی دل خطاب کا جانور ہے اور دوسرا مجھلی آبی جانور ہے۔ لہذا اللہ حل میستدہ" سے مراد صرف مجھلی ہوگی اور بیالفاظ "احلت لمنا میستان" کا بیان بن جا کیں گے۔ اگر یہ منہوم نہ لیا جائے بلکہ "المحل میستدہ" کو عموم پر بی رکھا جائے گئے ہوگی کہ پانی میں مراہوا جانو رحال ہے۔ خواہ وہ خشکی پر رہنے والا تھا کہ پانی میں ڈوب کر مر جائے تو اسے کوئی بھی حلال نہیں کہتا۔ میں ڈوب کر مر جائے تو اسے کوئی بھی حلال نہیں کہتا۔ علی حالان نہیں کہتا۔ کر دیا ہے۔ لہذا ثابت ہوا کہ "الحل میستدہ" سے مراد صرف پھلی ہی ہوا کہ یہ دریائی مردار حلال ہے اس کے علاوہ مردہ جانور قطعاً کی حلال نہیں ہیں۔ فاعتبروا یا اولی الابصاد

اعتراض

عن جابر قال قال رسول الله صَلَّالِيُّهُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ اللهُ عَلَيْكُ اللَّهِ اللهُ لَا مَن دابة في البحر الاقد زكاه الله لبني ادم.

(دارقطنی جهص ۲۷۷ باب الصید والذبائح) فرخ گرویات

حفرت جابر رضی الله عنه بیان کرتے ہیں که رسول کریم حضرت جابر رضی الله عنه بیان کرتے ہیں که رسول کریم حضالیا ہے ﷺ کی کی کے لئے نے فرمایا: ہرآئی جانور کو الله تعالیٰ نے آدمی کے لئے دی 
جواب: الله تعالی نے آدی کے لئے تمام آبی جانوروں کا تزکیفر مادیا ہے۔ کیا واقعۃ ایساہی ہے؟ ہم جب آبی جانوروں پرنظر ڈالتے ہیں تو ان میں سے صرف مجھلی ایک ایسا جانورنظر پڑتا ہے جس کے گلے پرتز کیہ کے آثار موجود ہیں۔ اس کے علاوہ دیگر جانوروں مثلاً مینڈک کچھوا وغیرہ کے گلے پر قطعاً کوئی آثار تزکینہیں نظر آتے۔ اگر الفاظ حدیث اپنے عموم پر ہوتے تو مچھلی کی طرح دوسرے آبی جانوروں کے گلے اور گردن پر ذریح کے آثار ہوتے ۔ البذا ندکورہ روایت کی تاویل کرنا پڑے گی کہ ہر جانور سے مرادمچھلی کی مختلف اقسام ہیں۔ اس تاویل کی تاکیداور توثیق درج ذیل روایات سے ہوتی ہے۔

جناب عبدالله بن سرجس پرانے بزرگ ہیں۔فرماتے ہیں

عن عبد الله بن سرجس كان شيخا قديما

كهرسول الله فَطَالِتُنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ تعالى في درياكي تمام محھلیاں بنی آ دم کے لئے ذرج کر دی ہیں۔

فرمایا که ٹڈی دل اور مچھلی کی تمام اقسام ذبح شدہ ہیں۔انہیں کھالیا

حضرت جابر بن زید بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر نے فر مایا: مجھلی کی تمام اقسام ذبح شدہ ہیں اور ٹڈی کی تمام اقسام ذبح شدہ

ان دونوں روایتوں نے واضح کر دیا کہ چھلی اورٹڈی کی جملہ اقسام ذبح کئے بغیر حلال ہیں ۔لہذار وایت مذکورہ سے مرادمچھلی کی جملہ

اقسام ہیں نہ کہ ہرآئی جانورمردارمراد ہے کیونکہ اگر تمام آئی جانورمردارمراد ہوتے توان کی گردن پر آثار ذبح ہونے جا ہے تھے لیکن وہ صرف مجھلی کے گلے پرنظرا تے ہیں۔ لہذا ٹابت ہوا کہ آبی جانوروں میں سے صرف مجھلی اپنی تمام اقسام سمیت ذرح کئے بغیر حلال ہے۔ یانی میں مری ہوئی مچھلی

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں زید بن اسلم نے سعید جاری بن جار سے خبر دی کہ میں نے حضرت عبداللہ بن عمر رضی الله عنهما سے ان مجھلیوں کے بارے میں یو چھا جو آپس میں ایک دوسری کو ماردیں یا محسنڈک ہے مرجائیں۔ ابن الصواف کی اصل میں یموت صرداکی بجائے تموت برداآیا ہے۔حضرت ابن عمرنے فرمایا: اس (کے کھانے) میں کوئی حرج نہیں ہے۔ راوی بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عمروا بن العاص بھی ایبا ہی کہا

امام محد فرماتے ہیں کہ ہمارا اس برعمل ہے کہ جب محصلیاں گرمی یا تھنڈک سے مرجائیں یا ایک دوسری کو مار دیں تو ان کے کھانے میں کوئی حرج نہیں ہے لیکن اگر خود بخو دمر جائیں اور پانی پر تیرنے لگیں تو میر مروہ ہیں۔اس کے علاوہ ہرفتم کی چھلی کے کھانے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

پانی میں چونکہ چھلی کے مرنے کے مختلف اسباب ہیں۔اس باب میں ان میں سے چند کا ذکر کیا گیا ہے ۔ مجھلی پانی میں مرگئی کیکن وہ خود بخو دطبعی موت نه مری ہو بلکہ پانی کی حرارت یا ٹھنڈک کی وجہ سے مری ،اسے کھانا حلال ہے۔خواہ اس طریقہ سے مرکروہ پانی کے او پر تیرنی ہو یا پائی نے اسے باہر مشکی پر بھینک دیا ہو یا پائی ہٹ گیا ہو اور وہ وہیں مری پڑی ہو۔ صرف اپنی موت مرنے والی جسے

قال قال رسول الله صَلَّاتُهُ اللَّهِ إِنَّا اللَّهُ قَد ذبح كل الله قد ذبح كل نون في البحر لبني ادم.

(دارقطنی جهم ۲۷۷ بابالصید والذبائع)

عن مكحول قال قال رسول الله صَلَّلْتُهُالُّتُكُمُّالُّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّ الجراد والنون زكى كله فكلوه.

عن جابر ابن زيد قال قال عمر الحيتان زكى كلها والجراد زكي كله

(مصنف ابن الى شيبة ٥٥ م ٢٥ في صيد الجراد والحوت)

٢٧٨- بَابُ السَّمَكِ يَمُوُتُ

٦٣٦ - أَخْبَوْنَا مَالِكُ أَخْبَوْنَا زَيْدُيْنُ أَسُلُمَ عَنْ سَعِينُهُ الْجَارِيِّ بِنُ الْجَارِ قَالَ سَأَلُتُ ابْنَ عُمَرَ عَن الْحِيتَانِ يَقْتُلُ بَعْضُهَا بَعْضًا وَيَمُونُ صُرَدًا وَفِي آصُلِ ابْنِ السَّوِّاف وَتَـمُوْثُ بَرَدًا قَالَ لَيْسَ بِهِ بَأَشُّ قَالَ وَكَانَ عَبُدُ اللَّهِ بِنُ عَمْرِ إِبِينِ الْعَاصِ يَقُونُ مِثْلَ ذالك

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِٰذَانَأُحُدُ إِذَا مَاتَتُ الْجِيتَانُ مِنْ حَرِّاوَبَرَدٍ أُوْقَتُلِ بَعُضِهَا بَعُضًا فَلاَ بَأُسَ بِأَكُلِهَا فَامَّا إِذَا مَاتَتُ مَيْتَةً نَفْسُهَا فَطَفَّتُ فَهَذَا يُكُرَهُ مِنَ السَّمَكِ فَأَمَّا سِوَا ذٰلِكَ فَلاَ بَأْسَ بِهِ. '' طافی'' کہتے ہیں۔اس کےعلاوہ دیگراقسام کی مردہ مجھلی کھانا حلال ہے۔ پانی میں مرنے کی چندصورتیں صاحب درمختارنے ذکر کیس جو درج ذیل ہیں:

یانی کی گرمی یا سردی ہے مجھلی مرگئی یا مجھلی کو ڈور کے ساتھ باندھ کریانی میں ڈالا اوروہ مرگئی یا جال میں پھنس کر مرگئی یا یانی میں کوئی ایسی چیز ڈال دی جس سے محصلیاں مرکئیں ،اور بیمعلوم ہے کہ محصلیاں اسی چیز کے ڈالنے کی وجہ سے مریں یا گڑھے میں محصلی ڈالی اوریانی تھوڑا ہونے یا جگہ کی تنگی کی وجہ سے وہ مرگئی ۔ان سب صورتوں میں وہ مری ہوئی مچھلی حلال ہے۔

(ردالحتارج٢ص٤٠٠ كتاب الذبائح)

ابومعشر ابراہیم سے روایت کرتے ہیں کہ وہ اس مجھلی کو مکروہ سمجھتے تھے جو پانی میں اپنے آپ مرجائے مگر کوئی شخص جب محیلیاں كرنے كے لئے دريا وغيرہ سے نالى كے ذريعہ چھوٹا سا تالاب بنا لیتا ہے پھر جومحھلیاں اس میں داخل ہو کر مرجائیں تو ان کے کھانے میں وہ کوئی حرج نہیں جانتے۔

عن ابسى معشر عن ابراهيم انه كره من السمك ما يموت في الماء الا ان يتخذ الرجل حظيرة فما دخل فيها فمات لم يربه باسا.

(مصنف ابن الى شيبهج ۵ص ۱۳۸۷ باب السمك)

مخضریہ کہ جب مجھلی اپنی طبعی موت مرجائے۔اہے کسی طریقہ سے مارانہ گیا ہو، وہ حلال وجائز نہیں۔اس کے علاوہ ہر مری ہوئی مچھلی حلال ہے اور اس کا کھانا جائز ہے۔ یہی احادیث وروایات سے ماخوذ ہے اور یہی امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے احناف کا مسلک قرار دیا ہے۔فاعتبروا یا اولی الابصار

> ٢٧٩- بَابُ زَكُوةِ الْجَنِيْن زَكُوةً أُمِّهِ

عُمَرَ كَانَ يَقُولُ إِذَا نُحِرَتِ النَّاقَةُ فَزَكَا ﴾ مَافِي بَطْنِهَا زَكَاتُهَا إِذَا كَانَ تَمَّ خَلْقُهُ وَنَبَتَ شَعْرُهُ فَإِذَا خَرَجَ مِنْ بَطُنِهَا ذُبِحَ حَتَّى يَخُرُجُ الدُّمُ مِنْ جَوْفِهِ.

٦٣٧ - أَخُبَونَا مَالِكُ آخُبُونَا نَافِعُ أَنَّ عَبْدَ اللهِ بْنَ

٦٣٨ - ٱخُبَرُنَا مَالِكُ ٱخْبِرَنَا يَزِيْدُ بُنُ عَبْدِ اللَّهِ ابْنِ قُسيَطٍ عَنْ سَعِيْكِ بُنِ الْمُسَيِّبِ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ زَكَاةً مَسَاكَسَانَ فِسِنَى بَسَطُنِ اللَّهِ بِيُحَةِ زَكَاةُ أُمِّهِ إِذَا كَانَ قَدْنَبِتُ شَعْرُهُ وَتُمْ خُلُقَهُ.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِذَانَا مُحُدُ إِذَا تَمَّ خَلُقَهُ فَرَكَاتُهُ فِي زُكَاةٍ أُمِّهِ فَلَا بَأْسٌ بِٱكْلِهِ فَآمَّا ٱبْوُ حَنِيْفَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَكَانَ يَكُرُهُ أَكُلُهُ حَتَّى يَخُرُجَ حَيًّا فَيُزَّكِّي وَكَانًا

مال کے ذریح ہونے سے اس کے بیٹ کا بچہی ذبح کیا گیا تصور ہوگا' کا بیان

ہمیں امام مالک نے جناب نافع سے خبر دی کہ حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما فر ما یا کرتے تھے کہ جب اونٹنی کو ذرج کر دیا گیا تواس کے ذرئ کرنے سے اس کے پیٹ کا بچہ بھی ذرج ہو گیا۔جبکہ اس کی تخلیق مکمل ہو چکی ہواور اس کے بال اُگے ہوئے ہوں پھراگروہ اپنی ماں کے پیٹ سے باہر آ جائے تو اسے ذرج کیا جائے گاحتیٰ کہ خون اس کے پیٹ سے نکل آئے۔

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہمیں یزید بن عبداللہ بن قسیط نے جناب سعید بن میتب رضی اللہ عنہ سے خبر دی۔ وہ فر مایا کرتے تھے کہ جس مادہ کو ذبح کیا جائے تو اس کا ذبح کیا جانا اس کے اس یجے کا بھی ذبح ہو جانا ہے جواس کے بیٹ میں ہو جبکہ وہ بچہ ایسا ہو کہاں کے بال اُگے ہوئے ہوں اور اس کا جسم مکمل بن چکا ہو۔ امام محدر حمة الله عليه كہتے ہيں كه جارااس يرعمل ہے كه جب پیٹ میں موجود بچہ تام الخلقت ہوتو اس کی ماں کا ذبح کیا جانا اس یجے کا بھی ذرج ہو جانا ہے۔ لہذااس نیچ کے کھائے جانے میں کوئی

يَـرُوِى عَـنُ حَـمَّادٍ عَنْ اِبْرَاهِيْمَ اَنَّهُ قَالَ لَا تَكُوُنُ زَكَ نَفْسٍ زَكَاةَ نَفُسُيْنِ.

اَنَّهُ فَالَ لاَ تَكُونُ ذَكَاةً حرج نہيں ہے ليكن امام ابوحنيفہ رضى اللہ عنہ ايسے بچے کے کھائے جانے کو مکروہ سجھتے تھے۔ وہ تب حلال و جائز کہتے تھے جب وہ اپنی مال کے پیٹ سے زندہ باہر آ جائے پھر اسے بھی ذرئے کیا جائے۔ آپ جناب حماد اور وہ ابر آ جائے پھر اسے بھی ذرئے کیا جائے ۔ آپ جناب حماد اور وہ ابراہیم نخعی سے روایت کرتے تھے کہ انہوں نے فر مایا کہ کسی ایک جانور کا ذرئے کیا جانا دوسرے کا ذرئے ہو جانا فر میں ہوسکتا۔

باب کے تحت امام محر رحمۃ اللہ علیہ نے دوروایات ذکر فرما ئیں۔ جن کا خلاصہ یہ ہے کہ کی مادہ کو ذیح کرنے کے بعداس کے پیٹ میں موجود بچہ بعدائ جو گیا۔ لہٰذااسے کھانا جائز ہے۔ روایت اولی میں اس قدر زائد بات مذکور ہے کہ اگر وہ اپنی ماں کے ذرئح ہو جانے کے بعداس کے پیٹ سے زندہ نکا تو اب اسے بھی ذرئے کیا جائے گا۔ اس مسئلہ میں امام محمد رحمۃ اللہ علیہ اپنا مؤقف ومسلک وہی بیان فرماتے ہیں جو بظاہران روایات سے ماخوذ ہے لیکن اپنے شیخ اور استاد حضرت امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا مسلک اس کے خلاف بیان فرمایا اور اس کوامام اعظم کے شیخ حضرت جماد اور ان کے شیخ حضرت ابراہیم نحفی رضی اللہ علیہ قرار دیا۔ ہم اس اختلاف کی حقیقت اور تفصیل بیان کرتے ہیں تا کہ مسئلہ زیر بحث کی کافی وشافی تحقیق سامنے آئے۔ و باللہ المتو فیق مسئلہ مذکورہ کی حقیقت اور تفصیل

کی مادہ کو جب ذبح کیا جائے تو اس کے پیٹ میں موجود بچے کی عام طور پر دوحالتیں ہوسکتی ہیں یاوہ زندہ ہوگا یا مرا ہوا ہوگا۔
اگر وہ زندہ ہے تو تمام ائم متفق ہیں کہ اسے ذبح کیا جائے گا، تب وہ حلال ہوگا ور نہ وہ حرام ہوجائے گا۔ یعنی زندہ نکا اور ذبح نہ کیا گیا کہ اپنی موت مرکیا۔اس صورت میں وہ مردار شار ہوگا اور اگر مرا ہوا تھا تو امام محمر، امام شافعی، امام ابو یوسف وغیر ہم روایات مذکورہ کے فاہری الفاظ کے مطابق بہی فتوئی دیتے ہیں، کہ اس کی مال کے ذبح کے جانے کی وجہ سے وہ بھی ذبح ہو گیا ہے لہذا اس کا کھانا جائز ہے۔ان حضرات کا قاعدہ یہ ہے کہ "ذبح ہوجانا ہی ہوجانا ہی ہوجانا ہی ہی مورت میں قائم نہیں رہ سکتا کیونکہ اس کا مفادیہ ہے کہ بچہ کی مال کو ذبح کر دینے سے اس کے بیٹ کے بچہ کا ذبح ہوجانا لا م ہوخواہ وہ بچہ مردہ فکلے یا زندہ۔حالا تکہ یہ حضرات اس بات کے قائل ہیں کہ اگر بچہ زندہ فکلے تو اس کو اگر ذبح نہ کیا گیا تو وہ حلال نہیں۔اس لئے مغنی میں ابن قد امہ نے اسے ایک مستقل فصل میں ذکر کیا ہے۔

فان خرج حیا حیوة مستقرة یمکن ان یزکی فلم یو که حتی مات فلیس بزکی قال احمد ان خرج حیا فلا بدمن زکاته لانه نفس اخری.

(المغنى مع شرح الكبيرج ااص ٢٥ مئله ٢٧٧) فن كيا جانا جا جي كيونكه وه ايك مستقل جان ہے۔

اگر بیٹ سے بچہ زندہ نکا کہ اس کی زندگی بالکل سالم تھی اور اس کو ذنح کرناممکن بھی تھا پھر ذرج نہ کیا گیا حتی کہ وہ مرگیا تو وہ ذرخ شدہ شار نہ ہوگا۔امام احمد نے فرمایا:اگر بچہ زندہ نکلا تو اس کوضرور ننجی ایال میں کرنے سے مستقل اللہ میں

اس سے ثابت ہوا کہ ماں مذبوحہ کے بیٹ سے زندہ نکنے والا بچہ بالا تفاق تب کھایا جائے گا جب اس کومت قل طور پر ذرج کے کیا جائے۔ اگر صورت مذکورہ میں وہ اپنی موت آپ مرگیا لیمنی ذرج نہ کیا گیا تو وہ مردار ہوگا۔ لہذا معلوم ہوا کہ حدیث پاک ہر بچہ کے بارے میں نہیں بلکہ وہ صرف اس صورت میں معتبر ہے۔ جب ماں کے بیٹ سے ذرج کے بعد بچہ زندہ نہ نکلے۔ لہذا حدیث مذکور مطلق نہیں بلکہ مقید ہوئی۔

ا مام ابوحنیفه رضی الله عند نے اجماع کی مخالفت کی ۔وہ یوں کہان سے قبل تمام علاء کا اتفاق واجماع تھا کہ ماں کا ذریح کیا جانا ہی اس کے بیٹ کے بچہ کا ذبح ہوجانا ہے کیکن امام صاحب نے اسے علی الاطلاق تسلیم نہیں کیا۔ ابن قدامہ کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

309

كان اصحاب رسول الله صَلَّالِلْكُ اللَّهِ عَلَا يَعُولُون اذا شعر الجنين فركاته زكاة امه وهذا اشارة الى جميعهم فكان اجماعا وقال ابوحنيفة لايحل الاان ينخرج حيا فينزكى لانه حيوان ينفرد بحيوته فلا يزكى بزكاة غيره كما بعد الوضع قال ابن المنذر كان الناس على اباحته لانعلم احدا منهم خالف ماقالوا البي ان جاء النعمان فقال لايحل لان زكاة نفس لا تكون زكاة نفسين.

(المغنى مع شرح الكبيرج ااص۵۲)

حضور خُلِلَيْكُ اللَّهِ كَالْمُ كَالِيمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالِمُ كَلَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ پیٹ کا بچہ بالوں والا ہو چکا ہوتو اس کی ماں کا ذبح کرنا ہی اس کا ذ کے ہوجانا ہے۔ یہ اس طرف اشارہ ہے کہ تمام صحابہ کرام کا اس پر اتفاق واجماع تھا اور امام ابوحنیفہ نے کہا کہ جب ماں کے پیٹ سے نکلنے والا بچہ زندہ ہوتو وہ مستقل طور پر ذبح کئے بغیر حلال نہ ہوگا کیونکہ وہ علیحدہ ایک زندہ حیوان ہے۔لہذا دوسرے زندہ جانور کے ذی کرنے سے بیاذ کے متصور نہیں ہوسکتا جب کہ بیانی مال کے بیٹ سے زندہ نکلا ہے۔ ابن المنذر نے کہا کہ تمام لوگ صورت مٰدکورہ میں بچہ کوحلال کئے بغیر حلال سمجھتے تھے اور اس کومباح سمجھتے تھے ۔ کسی ایک کی بھی مخالفت کاعلم نہیں۔ یہاں تک کہ امام ابو حنیفہ نعمان بن ثابت آئے تو انہوں نے فر مایا: کہ اگر زندہ برآ مد ہوا ، تو بدوں ذبح کئے حلال نہ ہوگا کیونکہ کسی ایک جاندار کو ذبح کردیئے سے دوسرا جاندار ذبح نہیں ہوجاتا۔

جواب: امام اعظم رضی الله عنه کوہی مخالف اجماع کہنا درست نہیں بلکہ اس مسئلہ میں بہت سے دیگرائمہ مجتهدین بھی آپ کے ہم نواو ہم خیال ہیں۔امام اوزاعی بخعی ،ابراہیم ،امام زفر ،حسن بن زیاد وغیرہ سمی امام صاحب کے ساتھ اس مسئلہ میں متفق ہیں اور پیر بات مسلمہ ہے کہ جناب ابراہیم تخعی اپنی رائے سے فتو کی نہیں دیا کرتے تھے بلکہ وہ کسی نہ کسی اثریرعمل پیرا ہوتے۔ان کا قول دراصل حضرت عبدالله بن مسعوداوران کے اصحاب کا ہی قول ہوتا تھا۔ یوں کہہ لیجئے کہ ان کی زبان سے حضرت عبداللہ بن مسعود رضی الله عنہما ہی گفتگوفر مارہے ہیں۔ پھرامام اوزاعی ،ابراہیم تخعی اورامام ابوحنیفہ ایسے ائمہ ہیں جوحدیث ضعیف کے مقابلہ میں بھی اپنے رائے لانے سے گریز کیا کرتے تھے۔اجماع کی مخالفت اور وہ بھی صحابہ کرام رضی اللّٰعنہم کے اجماع کی ،ان حضرات سے اس کی تو قع کیونکر کی جا سکتی ہے؟ اجماع کوان سے زیادہ جاننے والا اور کون ہوگا؟ پھر یہ بھی واضح ہے کہ صحابہ کرام کے اجماع پر تابعین کرام کا اجماع لازماً ہوتا ہے کیکن یہاں تابعین کرام سے اقوال مختلف نظر آتے ہیں۔اب دیکھئے کہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کی موافقت ابراہیم مخعی اور امام اوزاعی وامام ما لک وغیرہ کے بعض اقوال ہے بھی ہمیں ملتی ہے۔عبارت بطور ثبوت ملاحظہ ہو:

> محمد قال اخبرنا ابوحنيفة عن حماد عن ان البجنيين اذا ذبيحت امه لم يوكل حتى يدرك زكاته قبال محمد ولسناناخذ بهذا زكاة الجنين زكاة امه اذا تم خلقه وقال ابوحنيفة يقول ابراهيم

امام محمد بیان کرتے ہیں کہ ہمیں امام ابوحنیفہ نے جناب حماد ابواهیم قال لا تکون زکاہ نفس زکاہ نفسین یعنی سے وہ ابراہیم کخی سے خردیے ہیں کہ ایک جاندار کا ذبح کیا جانا وو جانوں کا ذبح ہوجانانہیں ہوسکتا۔ یعنی ماں کے بیٹ کا بچہ جب اس کی ماں کو ذبح کر دیا گیا تو اس بچہ کو اس وقت تک نہیں کھایا جائے گا جب تک اس کوذیج نه کیا جائے گا۔امام محمد کہتے ہیں ہمارا پیمسلک

هكذا.

(كتاب الآثارص ١٤٨ باب زكاة الجنين مطبوعه كراجي)

قال ابن حزم نفسه روى من طريق ابى ذرعه هو عبد الرحمن بن عمرو النصرى حدثنا عبد الله الناقة بن حيان قلت لمالك بن انس ياابا عبد الله الناقة تذبح وفى بطنها جنين يرتكض فيشق بطنها فيخرج جنينها ايوكل قال نعم قلت ان الاوزاعى قال لا يوكل قال اصاب الاوزاعى فهذا قول لمالك ايضا.

(المحلى لا بن حزم ج عص ٢٢٠ مسّلة ١٠١٧)

قال ابوحنيفة لا يحل اكل الجنين الا ان يخرج حياويذبح قال الشمنى ولا يحل جنين ميت وجد في بطن امه سواء اشعر او لم يشعر وهذا عند ابى حنيفة وزفروحسن ابن زياد.

(مرقات ج٨ص١٢٢ على الباب كتاب الصيد فصل ثاني)

قلت ذكر عبد الحق في الاحكام ان اسانيده لايحتج بها ولو خرج حيا يجب تزكيته باتفاق العلماء فقد ترك عمومه.

(جو ہرائقی بر خاشیہ یہتی جوس ۳۳۵ باب ز کا ۃ ما فی بطن ذبیحہ )

نہیں کہ ماں کے ذبح کرنے سے اس کے پیٹ کا زندہ بچہ بھی ذبح ہوجا تا ہے۔ امام ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ فر ماتے ہیں کہ جناب ابراہیم نخعی بھی یہی فرمایا کرتے تھے۔

ابن حزم نے ابو ذرعہ کے طریق سے روایت کی کہ ہمیں عبداللہ بن حیان نے بتایا کہ میں نے جناب مالک بن انس رضی اللہ عنہ سے بوچھا۔ اے ابوعبداللہ! ایک اوراس کے پیٹ میں بچر کت کررہا تھا پھر ذرئے کے بعداس کا پیٹ چاک کیا اور اس سے بچہ نکالا گیا۔ کیا اسے کھانا جائز ہے؟ جناب مالک نے فرمایا: ہاں جائز ہے۔ میں نے عرض کیا کہ امام اوزائ فرمایا: ہاں جائز ہے۔ میں نے عرض کیا کہ امام اوزائ فرمایا: جناب اوزائی درست فرماتے ہیں۔ یہ امام مالک کا بھی قول ہے جناب اوزائی درست فرماتے ہیں۔ یہ امام مالک کا بھی قول ہے کا اوزائی درست فرماتے ہیں۔ یہ امام مالک کا بھی قول ہے کھانا جائے گا۔ امام مالک کا بھی قول ہے کھانا جائے گا۔ کیا ایک کا بھی قول ہے کھانا جائے گا۔ کیا بھی قول ہے کھانا جائے گا۔ کیا بھی قول ہے کھانا جائے گا۔ کیا ہم کا کہ کئے بغیر نہیں کھانا جائے گا۔

امام ابوحنیفه رضی الله عنه نے فرمایا: مال کے پیٹ کا بچہ کھانا حلال نہیں مگریہ کہ وہ زندہ پیدا ہواور ذرج کیا گیا ہو۔ شمنی کہتے ہیں جنین جومر دہ حالت میں مال کے پیٹ سے باہر نکلے وہ حلال نہیں۔ خواہ اس پر بال اُگے ہول یا نہ۔ یہ مذہب امام ابوحنیفہ ٔ زفر اور حسن بن زیاد کا ہے۔

میں کہتا ہوں کہ محدث عبدالحق نے احکام میں ذکر فر مایا ہے کہ (حدیث 'زکو ہ ام زکو ہ الجنین'') کی اسانید قابل جمت نہیں ہیں۔ اگر مال کے ذرئے کرنے کے بعد اس کے بیٹ کا بچہ زندہ نکلے، تو تمام علاء کا اتفاق ہے کہ اس کو ذرئے کیا جائے گا۔ (تب اس کا کھانا حلال ہوگا) لہذا معلوم ہوا کہ علاء نے متفقہ طور پر فدکورہ روایت کے عموم کورک کردیا ہے۔

یہ چندحوالہ جات ہے، جن سے یہ واضح ہوگیا کہ امام اعظم ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ مسلک نہ کور میں تنہا نہیں بلکہ بہت سے دوسر سے جلیل القدرائمہ بھی اس مسئلہ میں آپ کے ساتھ متفق ہیں۔ جن میں امام اوزاعی، امام ابراہیم نحعی، امام زفر، امام حسن بن زیاد وغیرہ بھی ہیں۔ اس لئے امام صاحب پر''ا جماع صحابۂ' کی مخالفت کا الزام دھرنا درست نہ رہا۔ اس کے بعد اب ہم دوسری طرف آتے ہیں۔ یعنی ذکو قالہ جنین ذکو قامہ' حدیث پاک کا کیا مطلب ومفہوم ہے؟ یا اس کے متعلق علماء نے کیا جواب دیئے؟ اس کی کے تفصیل ملاحظہ فرمائے۔

"زكوة الجنين زكوة امه"ك چنرجوابات

جواب اول: حدیث مذکور مجروح ہے کیونکہ اس کے جمیع طریق منقولہ کوامام حافظ نورالدین علی بن ابی بکر اہیتی نے مجمع الزوائد کرنے کے بعد انہیں مجروح قرار دیا۔ ملاحظ ہو:

> عن ابى الدرداء وابى عمامة قالا قال رسول الله صَلِلَّتُكُالِيُّكُو رَكاة الجنين زكاة امه رواه البزار والطبراني في الكبير وفيه بشر بن عمارة وقد وثق وفيه ضعف وعن جابر عن النبي ضَالَّتُكُما اللَّهِ قَال زكاة الجنيس زكاة امه اذا اشعرقلت رواه ابوداود خلا قـولـه اذا اشـعر رواه ابو يعلى وفيه حماد بن شعيب وهو ضعيف وعن ابن عمر قال قال رسول الله صَّلَلَّتُهُ اللَّهِ إِلَى اللَّهِ السَّجِبُ بِين رَكَّاةَ امه اذا اشعو رواه الطبرانيي في الاوسط والصغير خلا قوله اذا اشعر وفيمه ابىن اسحاق وهو ثقة ولكنه مدلس بقية رجال الاوسط ثقمات عن كعب بن مالك عن النبي صَّلَاتَنُكُ اللَّهِ فِيهِ زِكاةِ البحنين زِكاةِ امه رواه الطبراني في الكبير والاوسط وفيه اسمعيل بن مسلم وهو ضعيف وعن ابي ايوب ان النبي ضَلِّلْكُلُو قَالَ زكوة الجنين زكاة امه رواه الطبراني في الكبير وفيه محمد بن ابى ليلى وهو سيئ الحفظ ولكنه ثقة وعن ابى ليلى ان رسول الله صَّالَّتُكُا الَّيْكُ السَّلِيِّ سئل عن زكاة الجنين فقال زكاته زكاة أمه رواه الطبراني في الاوسط وفيه حليس بن محمد وهو متروك.

(مجمع الزوائد جهم ۳۵مطبوعه بيروت، باب زكوة الجنين)

ابوداؤداورابوعمامه دونوں بیان کرتے ہیں کہ حضور ضلاتُلگا التي عليہ نے فرمایا: جنین کی زکوۃ اس کی مال کی زکوۃ سے ہو جاتی ہے۔ اسے بزار نے اورطبرانی نے کبیر میں ذکر کیا۔اس روایت کا ایک راوی بشرین عمارہ ہے جس کی توثیق کی گئی ہے لیکن اس میں ضعف ہے۔حضرت جابر رضی اللہ عنہ جناب رسول کریم سے روایت کرتے ہیں۔آپ نے فرمایا: کہ جنین کی زکو ۃ اس کی ماں کی زکو ۃ سے ہو جاتی ہے کیکن اس وقت جب اس جنین پر بال اُگے ہوں۔ میں کہتا ہوں اس کو ابوداؤ دنے روایت کیالیکن بال اُ گئے والی بات ذکر نہیں کی۔اس روایت کوابویعلیٰ نے ذکر کیا اوراس کا ایک راوی حماد بن شعیب ضعیف ہے۔حضرت عبد الله بن عمر رضی الله عنهما روایت کی مال کی زکوۃ سے ہی ہو جاتی ہے۔ جب کہ اس پر بال اُگ آئے ہوں۔ اس روایت کوطبرانی نے اوسط اورصغیر میں بھی ذکر کیا۔لیکن اس میں بال اُگنے والی بات مذکورنہیں۔اس روایت کا ایک راوی ابن اسحاق اگر چہ ثقہ ہے لیکن مدلس ہے۔اوسط کے بقیہ رجال ثقد ہیں۔ جناب کعب بن مالک ،حضور ضَالَتَلْفُالَیُّولِیَّ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: جنین کی زکوۃ اس کی مال کی ز کو ہے۔ اس طبرانی نے کبیر اور اوسط میں ذکر کیا۔ اس روایت میں ایک راوی اسمعیل بن مسلم ضعیف ہے۔ حضرت ابو ابوب روایت کرتے ہیں کہ حضور خلاتی ایک نے فرمایا جنین کی زکو ۃ اس کی ماں کی زکو ہے۔اسے طبرانی نے کبیر میں ذکر کیا۔اس روایت کا ایک راوی محمد بن ابی لیلی حافظہ کے اعتبار سے خراب ہے ،کیکن تقہ ہے۔حضور ضلاتہ کا المجالی سے ابولیل روایت کرتے ہیں کہ آپ ہےجنین کی زکو ہ کے بارے میں یو چھا گیا تو فرمایا: اس کی مال کی ز کو ہی اس کی زکو ہے۔اسے طبرانی نے اوسط میں ذکر کیا۔اس کاایک راوی حکیس بن محمہ ہے جومتر وک ہے۔

صاحب مجمع الزوائد نے مذکورہ روایت کے چھطرق ذکر کرکے ہرایک میں ضعیف راوی کی نشاندہی کی جس سے ثابت ہوا کہ

روایت مذکورہ مجروح ہے لہذا قابل حجت ندر ہی۔

جواب دوم: جنین کی حرمت نصوص قطعیہ سے ہے اور خبر واحد نص قطعی کابدل نہیں ہوسکتی۔اس جواب کی تفصیل یہ ہے کہ حدیث جنین بہر حال حدیث ہو جو بختلف طرق سے مروی ہے۔ایک مشہور قانون کے مطابق (ضعیف حدیث جب مختلف طرق سے مروی ہوتو اس کاضعف ختم ہو جاتا ہے) اس کاضعف آگر چہ جانا مسلم ہے اور درجہ صحت بانا درست ہے لیکن آخر خبر واحد ہی ہے تو خبر واحدا گرچہ درجہ صحت تک پہنچ جائے پھر بھی قرآن کریم کی نصوص قطعیہ کے مقابل نہیں لائی جاسکتی۔امام اعظم رضی اللہ عنہ نے حرمت جنین جن نصوص قرآنیہ سے ثابت کی۔وہ کھی درج ذیل ہیں:

- (۱) انما حرم علیکم المیتة والدم الایة \_الله تعالی نے تم پرمردارحرام کردیا ہے۔مردہ جنین بہرحال مردہ ہے اس لئے اس کی حرمت اس آیت قرآ نیہ سے صراحة ثابت ہوئی۔
- (۲) الا ما زکیت مدیعن سینگ وغیرہ لگنے سے زخمی ہونے والا جانوراگر ذخ کئے بغیر مرجائے تو حرام اوراگراسے ذخ کرلیا گیا تو حلال ہوگا۔ اس آیت سے معلوم ہوا کہ زندہ جانوراگراپنی موت آپ مرجائے (ماسوامتنٹی جانوروں کے) تو وہ حلال نہیں۔ جنین اگر زندہ باہر آیا اور اسے ذخ نہ کیا گیا تو وہ اس آیت کی روسے حلال نہ ہوا۔
- (٣) المسنخنقة الموقو فة النح مال كے پيٹ ميں جنين كر م نے كى دوصورتيں ہيں۔ايك يدكروہ مال كے ذرج كرنے سے قبل هي مر چكا تھا۔دوسرايد كہ مال كے ذرج كرنے كے بعد وہ دم گفنے سے مرگيا۔ پہلی صورت ميں جبداس كى مال ابھى ذرج ہى نہيں كى گئی۔ مذكورہ روايت كے خلاف ہے كيونكہ اس ميں مال كا ذرج ہونا اس كے جنين كے ذرج ہونے كے لئے كانی ذكركيا گيا اور يہال مال كے ذرج ہونا اس كے ذرج ہونا اس كے ذرج ہونے ہے كہ ہے ہى وہ مر چكا ہے۔دوسرى صورت ميں يعنی جب وہ ذرج كے وقت زندہ تھا اور مال كے ذرج ہوجانے كے بعد مال كے بيك ہى وہ مر چكا ہے۔دوسرى صورت ميں يعنی جب وہ ذرج كے وقت زندہ تھا اور مال كے ذرج ہوجانے كے بعد مال كے بيك ميں ہى مرگيا۔اس كا اب مرنا دراصل دم گھنے سے ہوا۔ جو المسنخ فقة كے تحت آتا ہے۔لہذا علی جا كہ مردہ جنين قر آئی آيت كے مطابق حرام قرار ديا گيا۔ان دلائل سے امام اعظم رضى اللہ عنہ نے مردہ جنين كی حرمت پر استدلال فر مایا۔لہذا آپ كا استدلال نصوص قر آنیہ كے مطابق وموافق ہے اور مردہ جنین كو حلال قرار دینا نصوص قطعیہ كے خلاف ہے۔

جواب سوم: حدیث مذکور کا ظاہری حقہ چونکہ نصوص قطعیہ کے خلاف ہاس لئے بیا پنے ظاہری معنی پر باتی نہیں رہی۔اس کا درست مفہوم جوحضرت امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے پیش نظر ہے۔اسے ملاعلی قاری نے''مرقات'' میں یوں ذکر فرمایا ہے:

امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ جنین زندگی کے معاملہ میں مستقل احکام رکھتا ہے اس کئے اس کی کسی کو وصیت کرنا ازروئے شرع شریف درست ہے لہذا اس جنین کو بھی مستقل طور پر ذرئے کیا جانا چاہیے تا کہ اس کا خون بہہ فکے اور اس کا گوشت حلال ویا کیزہ ہو جائے اور اسے اس کی ماں کے تابع کر کے ذرئے شدہ قرار نہ دیا جائے کیونکہ ذرئے کرنے کا مقصد یعنی خون نکار کا ذرئے سرہ فکا اس کے ذرئے کرنے سے حاصل نہیں ہوسکتا۔ بخلاف شکار کو ذئے کر دینے کئے کیونکہ اس زخم کی وجہ سے اس شکار کا خون بہہ نکاتا ہے۔ لہذا یہ اس کے ذرئے کے قائم مقام کیا جا سکتا ہے۔

ولابى حنيفة ان الجنين اصل فى حق الحياة ولهذا تصح الوصية به فيجب افراده بالزكاة ليخرج دمه فيطيب لحمه ولا يجعل تبعا لامه فيها لان المقصود من زكاته وهو اخراج دمه لا يحصل بذبحها بخلاف جرح الصيد فانه مخرج لدمه فيقول مقام ذبحه ومعنى الحديث كزكاة امه والتشبيه بهذا الطريق كثير قال الله تعالى وجنة عرضها السموات والارض ويدل على هذا انه روى زكاة امه بالنصب اى يزكى زكاة مثل زكاة امه.

(مرقات شرح مشكوة ج٥ص٢٣ أفصل دوم)

حدیث پاک کامعنی اور مفہوم ہے ہے کہ جنین کی زکو ہ کا وہی طریقہ ہے جواس کی ماں کا ہے اور اس طرح کی تشبیہ قرآن و حدیث میں بکثرت وارد ہے۔ مثلاً ارشاد باری تعالی ہے: جنت کی چوڑائی آسانوں اور زمین کی چوڑائی جیسی ہے۔ اس مفہوم پر حدیث مذکور کی وہ روایت بھی دلالت کرتی ہے۔ جس میں ''زکا ہ امہ'' کو منصوب پڑھا گیا ہے جس کامعنی ہے ہے کہ جنین کے ذکے کا طریقہ اس کی ماں کے ذکے کے طریقہ کی طرح ہی ہے۔

جواب چہارم: بعض روایات میں آیا ہے کہ جنین اگر چہمردہ ہی باہر آئے پھر بھی اس کوذئ کردینا چاہیے۔حوالہ ملاحظہو:

حفرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے حاکم نے روایت کیا جس کے الفاظ یہ ہیں: جنین کی زکوۃ جبکہ اس کے جسم پر بال اگ چکے ہوں، اس کی مال کی زکاۃ ہی ہے لیکن اسے بھی ذرج کیا جائے گا تا کہ اس میں موجود خون بہہ نکلے۔ ہم بسا اوقات مذکورہ جانوروں کے بیٹ میں مردہ بچہ پاتے ہیں تو کیا ہم اس کو بھینک دیں بہال تک کہ مر جائے یا وہ خودمردہ ہویا ہم اس کو کھا لیس ۔ اس طرح کہ ہم اس کو ذرج کریں اس کی مال کے ذرج کرنے پر اکتفا کریں۔ (نبی علیہ السلام نے فرمایا: اس کو کھاؤ) امر اباحت کے کریں۔ ہوتو بھر اس کے ذرج کرنے ہوتو بھر اس کے ذرج کرنے ہوتو بھر اس کے ذرج کرنے کی مارج ہوتو بھر اس کے ذرج کرنے کی مارج ہوتو بھر اس کے ذرج کرنے کی مارج ہوتو بھر اس کے ذرج کرنے کی احتال حدیث میں موجود ہے۔ جیسا کہ ملاعلی قاری فرکے کردیا ہے۔ نہ کورہ عبارت میں اس احتال کو واضح کردیا ہے۔

ابوعبد الله اس بات کو پہند فرماتے تھے کہ جنین کو ذبح کیا جائے اگر چہوہ مردہ ہی باہر کیوں نہ آئے تا کہ ذبح کرنے سے اس میں سے وہ خون بہہ جائے جو اس کے پیٹ وغیرہ میں جمع ہے اور اس لئے بھی کہ حضرت عبد الله بن عمر رضی الله عنهما جنین کا خون بہانا پہند فرمایا کرتے تھے اگر چہوہ مردہ ہی ہو۔

روی الحاکم عن ابن عمر ولفظه زکاة الجنین روی الحاکم عن ابن عمر ولفظه زکاة الجنین اذا اشعر زکاة امه لکنه یذبح حتی ینصاب مافیه من الدم. (فنجد ای) احیانا (فی بطنها) ای المذکورات (الجنین) ای المیت. (انلقیه) ای حتی یموت اولانه میت (ام ناکله) بان نذبحه او نکتفی بذبح امه (قال کلوه) الامر للاباحة لقوله (ان شئتم).

(مرقات شرح مشكوة ج ٥٩ ١٢٣ باب الصيد والذبائح فصل دوم)

واستحب ابو عبد الله ان يذبحه وان خرج ميت ليخرج الدم الذي في جوفه ولان ابن عمر كان يعجبه ان يريقوا من دمه وان كان ميتا.

(المغنی ج ۱۱ص ۵ مسئله ۲۹ یا کامطبوعه بیروت)

ان دوعددحوالہ جات سے معلوم ہوا کہ جنین کو ذرح کیا جانا پہندیدہ امر کہا گیا ہے۔ اگر چہدہ اپنی مال کے پیٹ سے مردہ ہی برآ مد ہوا ہو۔ اس سے پتہ چاتا ہے کہ حدیث 'زکاۃ المجنین زکاۃ امہ'' جہال ازروئے اسنادضعف ہے وہال ازروئے الفاظ مضطرب بھی ہے۔ علاوہ ازیں فدکورہ روایت میں جو بیالفاظ منقول ہیں۔ 'نزئ کیا جائے گاتا کہ اس کے اندر کاخون بہہ جائے''۔ بیذئ دراصل ایک مردہ جانورکوذئ کرنا ہی ہے اور مردہ جانورمر نے کے ساتھ ہی حرام ہوجاتا ہے۔ اب اسے ذبح کرنا ''حسر مست علیکم السمیتة'' کے دائرہ سے ہرگز نہیں نکال سکتا۔ لہذا اس فرخ کافائدہ کچھنہ ہوا۔ جانور ذبح کیا جاتا ہے تا کہ اس میں موجود'' دم مسفوح'' نکل جائے اور مرے ہوئے جانور میں دم مسفوح رہتا ہی نہیں ، کہ جس کے اخراج کے لئے ذبح کیا جائے اور دم مسفوح کے اخراج

کے بعد اگرخون جسم کے کسی حصہ میں ہے تو وہ اس ذرئے شدہ جانور کی حلت میں اثر انداز نہیں ہوتا اور نہ ہی وہ نجس ہوتا ہے۔ اس کا مشاہدہ قصاب کی دکان پر کیا جاسکتا ہے۔ متن میں اضطراب کے ساتھ ساتھ کچھالی زیادتی الفاظ بھی ہے، جن کا کوئی مفہوم پی نہتا ۔ ان حالات کے پیش نظر ہی امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ نے جنین کے زندہ برآ مدہونے کی صورت میں اسے ذرئے کرنا ضروری قرار دیا تاکہ اس کا گوشت حلال ہو جائے ۔ تو معلوم ہوا کہ امام صاحب کا مسلک و مذہب از روئے عقل وفقل صحیح ہے اور قوی دلائل پر موقوف ہے۔ اس لئے حدیث 'زکاۃ المجنین ذکاۃ امد'' نہ اپنے عموم پر ہے بلکہ اس سے مرادایک خاص صورت ہو سکتی ہے اور بیتاویل کی گنجائش کے اعتبار سے مؤولہ قرار پائے گی اور اس کی تاویل وہی جوگزشتہ اور اق میں ہم بیان کر چکے ہیں۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

### مٹری ول کے کھانے کا بیان

امام مالک نے جمیس عبداللہ بن دینار سے اور وہ حضرت ابن عمرضی اللہ عنہما سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے ٹلای دل کے بارے میں (حلال وحرام ہونے کے متعلق) بوچھا گیا' آپ نے فرمایا: میں پسند کرتا ہوں کہ میرے باس ٹلای دل سے بھراایک تھیلہ ہواور میں اس میں سے کھاؤں۔ باس ٹلای دل سے بھراایک تھیلہ ہواور میں اس میں سے کھاؤں۔ امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارا اسی پڑمل ہے۔ ٹلای ذرح شدہ ہے۔ اس کے کھانے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ وہ زندہ پکڑی گی ہویا مردہ ۔ وہ بہرصورت حلال و پاک ہے اور یہی قول امام ابو حنیفہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

#### ٢٨٠- بَابُ أَكُلِ الْجَوَادِ

٦٣٩ - آخُبَرَ نَا مَالِكُ حَدَّثَنَا عَبُدُ اللهِ بَنُ دِيْنَارِ عَنَ عَبُدُ اللهِ بَنُ دِيْنَارِ عَنَ عَبُدُ اللهُ عَبُدُ اللهِ بَنِ عُمَرَ عَنَ عُمَرَ بَنِ الْحَطَّابِ رَضِى اللهُ عَنَهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْدِى قَفْعَةً عَنْهُ اللهِ عَنْهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ اللهِ عَنْهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

يس بر المراسطة المسترسطة والمنطقة والمرادة والمردة والمرادة والمرادة والمرادة والمرادة والمرادة والمرادة والمرادة والمرادة والمر

ٹڑی دل ایک اڑنے والا کیڑا ہے۔ جے کڑی بھی کہتے ہیں اور ہرے کھرے گیت اس کا نشانہ بنتے ہیں۔ یہ ہزاروں کی تعداد میں ایک جگہ سے دوسری جگہ جاتی ہے اور جس فصل پر بیٹھ جائے ،اسے تباہ کرڈالتی ہے۔ اڑنے والے جانداروں میں یہ ایک ایسا پرندہ ہے جو ذبح کئے بغیر حلال ہے اور اس کا کھانا ہر طرح جائز ہے۔ "و ما اہل بعد لغیر الله" کی بحث میں ہم ذکر کر چکے ہیں کہ قرآن کر میم نے جومردار کی حرمت بیان فرمائی "حرمت علیکم المیتة" اس سے دوسم کے مردار مشتیٰ کئے گئے ہیں۔ ایک کا تعلق خشکی اور دوسرے کا تعلق بین ہے۔ یہ دونوں ذبح کئے بغیر حلال ہیں۔

فاعتبروايا اولى الابصار

عرب عیسائیول کے ذرج کردہ جانورول کا بیان ہمیں امام مالک نے توربن زیدالدیلی سے خبر دی۔ وہ عبداللہ بن عباس سے خبر دیتے ہیں کہ ان سے ایک مرتبہ کسی نے عربی عیسائیوں کے ذرج کردہ جانور کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے فرمایا: ان کے کھانے میں کوئی حرج نہیں ہے اور پھر یہ آیت تلاوت فرمائی: ''جوان سے دوستی رکھے گاوہ ان میں سے ہی ہے'۔ اہام محمد کہتے ہیں ہمارا بھی اسی برعمل ہے اور یہی قول امام

٢٨١- بَابُ ذَبَائِج نصَارَى الْعَرَبِ

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بَنِ عَبَّاسِ اَنَّهُ سُئِلَ عَنْ ذَبَائِحِ اللَّيْلِيِ عَنْ ذَبَائِحِ اللَّيْلِي عَنْ خَبَائِعِ اللَّيْلِي عَنْ خَبَائِعِ اللَّيْدِ اللَّيْلِي عَبَّاسِ اَنَّهُ سُئِلَ عَنْ ذَبَائِحِ نَصَارَى الْعَرَبِ قَالَ لَابَاشَ بِهَاوَتَلا هٰذِهِ الْأَيْةُ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمُ مِنْهُمْ فَانَّهُ مِنْهُمْ .

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِذَا نَاخِذُ وَهُوَ قَوْلُ آبِي حَنِيْفَةً

ابوحنیفہ اور ہمارے عام فقہائے کرام کا ہے۔

وَ الْعَامَةُ وَمِنْ فُقَهَائِنَا رَحْمَة الله عَلَيْهِم.

''نصاری العرب''کون ہیں؟ اس بارے میں بعض حضرات کا خیال ہے کہ یہ لوگ بنی اسرائیل میں سے نہ ہونے کی وجہ سے ''اہل کتاب' میں شامل نہیں ہیں اور قر آن کریم میں ''وطعام المذین او تو الکتاب حل لکم'' کے تھم میں یہ لوگ شامل نہیں۔ الن کے اہل کتاب نہ ہونے کی وجہ سے ان کے ہاتھ کا ذرح کیا ہوا جانور کھا نا جا تر نہیں۔ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہمانے ان کے ذبیحہ کو حلال قر اردیا اور آپ کے استدلال ''ومن یہ ولھم منکم فانہ منہم'' ہے۔ یعنی نصاری العرب اگر چہ خود اہل کتاب نہ ہوتے ہوئے بھی اہل کتاب میں شامل کر دیے سے سہی لیکن ان کی اہل کتاب بنی اسرائیل سے دوئی ہے اور اس بنا پر وہ اہل کتاب نہ ہوتے ہوئے بھی اہل کتاب میں شامل کر دیے گئے۔ دوئی بھی اور ان کا ذبی انہوں نے قبول کر لیا۔ اس لئے ان کے ساتھ معاملہ وہی اور ویہ ہی کیا جائے گا جو اہل کتاب سے کرنے کا تحکم ہے۔ جب اہل کتاب کا ذبیحہ حلال ہے، تو ان' نصاری العرب'' کا بھی ذبیحہ حلال ہوا۔ امام محمد نے آخر میں فر مایا کہ حضرت ابن عباس کے فق کی پہم سب کا تمل ہے۔ اس مسئلہ کی توضیح و تفصیل ضروری ہے۔ لہذا ہم اہل کتاب کے ساتھ تکا ح کے جواز دران کے ذبیحہ کے حلال ہونے پنفیل گھٹاؤ کرتے ہیں تا کہ مسئلہ کی حقیقت سامنے آجائے۔ و باللہ المتو فیق

# اہل کتاب کا ذبیحہ حلال اور ان کی عور توں سے نکاح احناف کے نز دیک جائز ہے

اہل کتاب کا ذبیحہ حلال اور ان کی عورتوں سے نکاح کرنے کے متعلق علاء اسلام کے چند قول ہیں: ایک پیہ کہ عربی بنی تغلب کتابیوں کا ذبیحہ حرام ہےاور باقی اہل کتاب کا ذبیحہ حلال بی قول حضرت علی المرتضٰی رضی اللہ عنہ کا ہے۔ دوسرایہ کہ اہل کتاب کا ذبیحہ مطلقاً حلال ہے۔خواٰہ وہ اللّٰہ کے نام پر ذبح کریں یاکسی اور کے نام پر ،جبیبا کہ حضرت میے ،حضرت مریم یا حضرت عزیر کے نام ہر۔ بیہ قول امام شعنی اورعطا کا ہے۔تیسرایہ کہ کتابیوں کا ذبیحہ مطلقاً حرام ہے،خواہ اللہ کے نام پر ذرج کریں یاکسی اور کے نام پر \_ بیر دافض کا مذہب ہے۔ان کے ہاں اس آیت میں طعام سے مراد غلہ دانہ ہے نہ کہ ذبیجہ۔ چوتھا یہ کہ سارے کتابیوں کا ذبیجہ حلال ہے اگر وہ اللہ کے نام پر ذنج کریں اورا گرغیرخدا کے نام پر ذنج کریں یا بغیر کچھ پڑھے ذبح کریں تو حرام ہے۔ بیقول عام علاء دین کا ہے اور یہی احناف کا قول ہے۔اس طرح کتابیہ عورتوں کے ساتھ نکاح کے چارقول ہیں۔ایک پیر کہ کسی کتابیہ عورت سے مسلمان کا نکاح درست نہیں خواہ ذمیہ ہویا حربیہ، آزاد ہویالونڈی بیقول سیدناعبداللہ بن غمر رضی الله عنهما کا ہے۔ان کے نزدیک بیآیت منسوخ ہے۔اس کی نائخ وہ ہے:ولا تسنک حوا المشركات حتى يومن \_وه فرماتے ہيں كه كتابي ذبل مشرك ہے كيونكه عام شرك تو خداكا شريك مانتے ہیں۔ بیرخدا کا شریک بھی مانتے ہیں اور اس کا بیٹا ، بیٹی اور بیوی بھی۔وہاں فقط شرک ہے یہاں شرک بھی ہے اورنسبی وسسرالوی رشتہ بھی نعوذ باللہ۔حضرت عطاء کہتے ہیں کیے بیغورت اس وقت کی ہے۔ جب مسلمان عورتیں کم تھیں ۔ تب کتابیع ورتیں حلال کر دی گئی تھیں۔ جب مسلمان عورتیں کثرت سے ہو گئیں تو بہ تھم ختم ہو گیا کیونکہ کفار سے محبت بھکم قر آن حرام ہے ۔ کفار کومشیر بنانا مجکم قر آن حرام ہےاور بیوی محبوبہ بھی ہوتی ہے اور مشیر بھی ،اس لئے کتابیہ سے نکاح حرام ہے۔ دوسرایہ کیدذ میہ کتابیہ سے نکاح حلال ہے، حربیہ كتابيے سے حرام ہے۔ تيسرايد كم زاد كتابيے سے نكاح حلال ہے اورلونڈى كتابيے سے نكاح حرام ہے۔ يقول امام شافعي كا ہے۔ان كے ہاں محصنات سے مراد آزاد کتابیہ ہیں۔ چوتھا یہ کہ مطلقاً کتابیہ عورتوں سے نکاح حلال ہے۔ آزاد ہوں یا لونڈی ، ذمیہ ہوں یا حربیہ ، عفیفہ ہوں یا فاسقہ۔ یہی قول عام علاء اسلام کا ہے۔ یہی ہمارا حنفیوں کا مذہب ہے۔تفسیر کبیر، روح المعانی ، خازن وغیرہ (زیرآیت وطعام الذين اوتوا الكتاب حل لكم وطعامكم حل لهم سورة الماكده)

امام اعظم کا قول نہایت قوی ہے، کیونکہ یہ پوری آیت محکم' ہے منسوخ نہیں۔ کسی آیت کو بغیر دلیل منسوخ نہیں کہہ سکتے۔ نیز احادیث سے ثابت ہے کہ حضور ﷺ کی ایل کتاب کا ذبیحہ گوشت قبول فرمایا ہے' کھایا ہے۔ خیبر میں ایک یہودیہ نے جس کا

بہر حال ذہب احناف نہایت قوی ہے۔خیال رہے کہ اگر چہ کتابی عورت سے نکاح درست ہے مگروہ مسلمان جو اپنے ایمان اور احتیاطوں پر قابو نہ رکھتا ہودہ ہرگز ہرگز کتابیہ سے نکاح نہ کرے۔اس نکاح میں چار باتوں کا لحاظ ضروری ہے۔اول بید کہ اپنا ایمان بچا سکے۔اس کی صحبت سے خود یہودی یا عیسائی نہ بن جائے۔دو سرایہ کہ اپنے بچوں اور گھروالوں کو بھی نفر سے بچا سکے اور ایمان پر قائم رکھ سکے اور تیسرایہ کہ اس کتابیہ سے ولی محبت کا اس کی طرف میلان پیدا نہ ہو۔رب تعالی فرما تا ہے:و لا تو کنوا الی الذین ظلموا اللح اور نہ جھکوان لوگوں کی طرف جنہوں نے اپنے نفوں پر ظلم کیا، جہنم میں لے جانے کی وجہ سے۔ چوتھا ہے کہ اس کتابیہ کوا پنی قوم اپنی ملک کے راز نہ بتائے۔جن سے وہ ہمیں نقصان پہنچا ہیں۔ جو تحض اتن احتیاطیں کر سکے وہ اس سے نکاح کی جرائت کرے۔ور نہ یہ نکاح اس کے دین وایمان، قوم وملک کے لئے زہر قائل ہوگا۔ (تغیر نعیی پارہ ۲ ص ۲۱۲)

قارئین کرام! اہل کتاب کا ذبیحہ اور ان کی عور توں سے نکاح کرنے کے بارے میں جو تحقیق مختلف کتب میں بھری پڑی تھی۔ حکیم الامت مفتی احمد بارخان صاحب مرحوم نے اسے ایک جگہ جمع فرمادیا اور اس کا خلاصہ تمام شرائط و پابندیوں کے پیش نظر ذکر فرمایا۔ ان چند سطور کو مذکورہ مسئلہ میں کافی ووافی سمجھا جائے۔ فاعتبروا یا اولی الابصاد

اہل کتاب کا ذبیحہ حلال اور ان سے نکاح کے جواز کی حکمت و حقیقت

اہل کتاب نے اگر چہاہیے دین میں بہت ی تبدیلیاں کیں جن پرقر آن کریم شاہد ہے لیکن ذبیحہ اور نکاح ہے ایسے دومسکے ہیں ، جن میں ان کا ندہب،اسلام سے بہت ماتا جاتا ہے۔ یعنی ذبح کرتے وقت وہ جانور پراللہ کا نام لیتے اور ذبح کرتے ہیں۔ نام خدا لئے بغیر ذبح ہونے والے جانور کووہ مردار اور حرام ہی سمجھتے ہیں۔مسکلہ نکاح میں بھی وہ جن عورتوں کوحرام قرار دیتے ہیں،اسلام میں بھی وہ بی حرام ہیں۔ نکاح کے لئے گواہوں کی موجودگی بھی ان کے ہاں ضروری ہے۔ حضرات صحابہ کرام کا یہی مسلک ابن کیشر نے ذکر کیا۔

ایکم) قال ابن (اہل کتاب کا طعام تم مسلمانوں کے لئے حلال ہے) میں وعکومة حفرت ابن عباس ، ابوا مامہ ، مجاہد ، سعید بن جبیر ، عکرمہ ، عطاء ، حسن ، کمول ، ابرا جیم تحفی ، سدی ، مقاتل ابن حیان بھی کہتے ہیں کہ طعام علمہ وهذا امر سے مرادا ہل کتاب کا ذبیحہ ہاور سے بات تمام علماء اسلام کے مابین مائحہ محلال منفق علیہ ہے کہ اہل کتاب کا ذبیحہ ، مسلمانوں کے لئے حلال ہے۔ فیر الله کیونکہ غیر اللہ کی نام پر ذرج کرنے کو وہ بھی ازروئے عقیدہ حرام وان اعتقدوا قرار دیتے تھے اور اللہ تعالی کا نام ذبیحہ پر نہ لینا اسے بھی وہ نا جائز وان اعتقدوا کہتے تھے۔ اگر چہ خود اللہ تعالی کے بارے میں ان کے کچھ عقائد ایسے تھے۔ اگر چہ خود اللہ تعالی بیا ہے۔

(وطعام الذين اوتوالكتاب حل لكم) قال ابن عباس وابوامامة ومجاهد وسعيد بن جبير وعكرمة وعطاء والحسن ومكحول وابراهيم نخعى والسدى ومقاتل ابن حيان يعنى ذبائحهم وهذا امر مجمع عليهم بين العلماء ان ذبائحهم حلال للمسلمين لانهم يعتقدون تحريم الذبح لغير الله ولا يذكرون على ذبائحهم الااسم الله وان اعتقدوا فيه تعالى ماهو منزه عنه تعالى وتقدس.

(تفسيرابن كثيرج ٢ص ١٩سورة المائده آيت ٥)

حفرات صحابہ کرام اور تابعین کی اکثریت اسی پر شفق ہے کہ اہل کتاب کا ذبیحہ طلال ہے کیونکہ وہ بھی اللہ کے نام پر ہی ذرخ کرتے ہیں۔ یہ اور بات ہے کہ انہوں نے پچھ شرکیہ اعتقاد اپنالئے جن کا قرآن پاک نے ذکر کیا۔ مختصریہ کہ ذبیحہ کے متعلق قرآن پاک کی تمام آیات جوسورہ بقرہ اور آل عمران میں ہیں، وہ تمام محکمات قرآن بیں اور غیر اللہ کے نام پر ذرخ کیا جانے والا جانور یا بغیر نام لئے وہ مرگیا، یہ تمام احکامات اپنی اپنی جگہ معمول بہا ہیں اور اس طرح و طعام الذین او تو الکتب حل لکم المنح بھی تحکم آیت ہے تو اہل کتاب کے ذبیحہ کو حلال کہا گیا ہے کیونکہ کوئی بھی ان میں ذرح کرتے وقت کسی بت یا پنجیبر کا نام لے کر ذرئے نہیں کرتے ۔ بائل کتاب کے بعض جاہلوں کی بیروش قطعاً بائل اور انجیل کے نیخہ جات جو ان دنوں موجود ہیں۔ ان میں بھی اسے تسلیم کیا گیا ہے۔ اہل کتاب کے بعض جاہلوں کی بیروش قطعاً توجہ کی محتاج نہیں جس میں وہ ذرئے کرتے وقت حضرت عیسی علیہ السلام آپ کی والدہ محترمہ کا نام لے کر ذرئے کرتے ہیں۔ مسلک احتاف بھی یہی ہے کہ اگر کوئی مسلمان کسی ذمی کوغیر خدا کا نام لے کر ذرئے کرتے دیکھے تو فور آ اس کو حرام جانتے ہوئے اس سے دور رہے جوالہ ملاحظہ ہو:

ایک جماعت اس بات کی طرف گئی ہے کہ یہ آیت محکم ہے۔ لہذا ہمارے لئے جائز نہیں کہ ہم ان کے ذرج کئے ہوئے کو کھائیں مگر اس کو جس پر اللہ کا نام لیا گیا ہواور یہی روایت حضرت علی اور حضرت عائشہ اور حضرت ابن عمر وغیرہ رضی اللہ عنہم سے مروی ہے۔

وذهب جماعة الى ان الاية محكمة ولا يحوزلنا ان ناكل من ذبائحهم الاماذكر عليه اسم الله وروى ذلك عن على وعائشة وابن عمر انتهى.

معلوم ہوا کہ غیراللہ کے نام پر ذنح کرنا یا اللہ تعالیٰ کا قصداً نام نہ لینا اور ذنح کر دینا اسے اہل کتاب نا جائز اور حرام سجھتے تھے۔ ذبیحہ کی طرح نکاح کے احکام میں بھی وہ ہمارے ساتھ ملتے جلتے ہیں۔ان میں جوغلط با تیں آگئیں وہ دراصل ان کے ندہب کے جاہلوں کی پیداوار ہیں۔موجودہ تو رات وانجیل میں بھی ہمیں ان دونوں باتوں میں اسلام کے ساتھ موافقت ملتی ہے۔

#### ذبیحہ کے کچھاحکام بائبل کے عہدنامہ قدیم وجدیدسے

- (۱) جو جانورخود بخو دمر گیا ہواور جس کو درندوں نے بچاڑا ہو۔ان کی چر تی اور کام میں لاؤ تو لاؤ تم اسے کسی حال میں نہ کھانا۔ (اخیار ۲۳/۷)
- (۲) پر گوشت کواپنے سب بھائکوں کے اندراپنے دل کی رغبت اور خداوند کی دی ہوئی برکت کے موافق ذرج کر کے کھا سکتے ہولیکن تم خون کو بالکل نہ کھانا۔ (بائبل کتاب استثناء ۱۲۔۱۵)
  - (٣) تم بنوں کی قربانیوں کے گوشت اور لہواور گلا گھونے ہوئے جانوراور حرام کاری سے پر ہیز کرو۔

(عهدنامه جديد كتاب اعمال ۱۵\_۲۹)

- (٤) عیسائیوں کا سب سے بڑا پیثوا پولس کر پنتھوں کے نام پہلے خط میں لکھتا ہے کہ جو قربانی غیر تو میں کرتی ہیں، شیطان کے لئے کرتی ہیں نہ کہ خدا کے لئے اور میں نہیں چاہتا کہتم شیطان کے لئے شریک ہو۔تم خداوند کے بیالے اور شیاطین کے بیالے دونوں میں نہیں پی سکتے۔(کرینتھوں۱۔۲۰۔۲۰)
- (۵) کتاب اعمال حوارمین میں ہے۔ہم نے یہ فیصلہ کر کے لکھا تھا کہ وہ صرف بتوں کی قربانی سے اور لہواور گلا گھونے ہوئے جانوروں اور حرام کاری سےاپنے آپ کو بچائے رکھیں۔ (کتاب الاعمال ۲۵-۲۱)

ندکورہ چندحوالہ جات تورات وانجیل کی وہ تضریحات ہیں۔جوان دنوں بائبل سوسائٹ نے چھپوائی ہیں۔ان کتابوں میں تحریفات کے ہوتے ہوئے بھی مذکورہ دومسکلوں میں ان کے متعلق وہی تجھ موجود ہے جوقر آن کریم میں ہے: حرمت علیکم المیتة المخ میں ان جانوروں کا ذکر ہے۔ان میں سے اگر فرق ہے تو صرف خزیر کے بارے میں ہے۔ بقیہ حرام جانوروں میں قر آن کریم اور کتب سابقہ متفق ہیں۔خود بخو دمرنے والے یا گلا گھونٹ کر مارنے والے جانوروں میں وہ بھی داخل ہیں ، جو چوٹ لگنے یا او بجی جگہ سے کر کر مرنے والا ہواور جن جانوروں کواللہ کے نام پرذرج کیا گیا ہو۔قرآن کریم ان کے بارے میں کہتا ہے:''وما لیکم ان لا تا کلوا مسما ذكراسم الله عليه جن يرالله كانام ليا كياتم أنبيس كول تبيل كهات مهيل كيام وكيا بي؟ "اورنام خداك بغيريا غيرالله كانام 'کے کرذ بح کئے جانے والے کے متعلق ارشاد ہوتا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے: '' لا تساک لموا مما لم یذکر اسم الله علیه ۔جس پر الله کا نام نہیں لیا گیا اسے مت کھاؤ''۔اس طرح محرمات نسبی وغیرہ کی تفصیل جوا خبار ۱۸-۲'۱۹ دی گئی ہےان میں بیشتر وہی عورتیں ہیں جنہیں قر آن کریم نے بھی حرام کہا ہے۔ دو بہنوں کا نکاح میں جمع کرنا ،مشرک اقوام اور بت پرستوں سے شادی بیاہ کی حرمت جیسے قرآن كريم ميں ہے، ويسے ہى تورات ميں موجود ہے۔استناء كى ايك عبارت ملاحظہ ہو:

''ان سے بیاہ شادی بھی نہ کرتا نہان کے بیٹوں کواپنی بیٹیاں دینا اور نہاسے بیٹوں کے لئے ان کی بیٹیاں لیٹا کیونکہ وہ میرے بیٹوں کومیری پیروی سے برگشتہ کر دیں گی تا کہوہ اور معبودوں کی عبادت کریں'۔ (استثنایہ۔۔۔)

ان عبارات کے پیش نظر خلاصہ میں ہوا کہ اہل کتاب کے ذبیحہ کو حلال قرار دیا جائے اوران کی عورتوں سے شادی جائز ہو۔جس طرح مسلمان ذبح کرتے وقت اللّٰہ کا نام کیتے ہیں وہ بھی اس طرح ذبح کرتے ہیں۔جیسا کہ ابن جریر نے لکھاہے:

حداثنی ابن شہاب عن ذہیعة نصاری ابن شہاب نے مجھے نصاری عرب کے ذہیجہ کے متعلق بیان العرب قال توكل من اجل انهم في الدين اهل كتاب كياكه است كهايا جائے گا، كيونكه وه وين بيس ابل كتاب كے حكم بيس

ویذ کرون اسم الله. (تفیرابن جریطبری ۲۶ ص ۲۵ زیرآیت میں اور ذبح کرتے وقت نام بھی الله کا ہی لیتے ہیں۔ وطعام الذين اوتواالكتاب الخ)

قرآن کریم نے بھی دوسرے کفار کی بہنسبت اہل کتاب سے نکاح کو جائز قرار دیا ہے جس کی وجہ یہی ہے کہ اہل کتاب اور مسلمانوں کا اس مسئلہ میں کافی حد تک اتفاق ہے۔جومخالفت یا اختلاف دونوں میں پھیلایا گیایا موجود ہے۔وہ جہلاء کی غلطیاں ہیں۔ ان کا اصل مذہب نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جمہور صحابہ اور تابعین کرام وغیرہ ائمہ مجتہدین کے نزدیک سورہ بقرہ ، انعام اور مائدہ کی تمام آيات مين كوئي تضاد يأتخصيص يالنخ نهين \_ فاعتبروا يا اولى الابصار

نصاری عرب کو بنی اسرائیل میں شامل کر کے ان کا ذبیحہ حلال قرار دینا بروایت ابن جریر حضرت علی الرتضی اور حضرت عبداللہ بن عباس رضی الله عنهم درست تہیں ہے۔حوالہ ملاحظہ ہو:

> عن محمد ابن سيرين عن عبيد قال سألت عليا عن ذبائح نصارى العرب فقال لا توكل ذبائحهم فانهم لم يتعلقوا من دينهم الابشرب

حدثناجرير عن ليث عن سعيد بن الجبير عن ابن عباس قال لا تأكلوا ذبائح نصارى العرب. (تفسيرابن جريرج٢ص ٦٥ زيرآيت وطعام الذين اوتو االكتاب الخ)

جناب عبیدے محدابن سیرین بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے حضرت علی الرتضی رضی اللہ عنہ سے نصاری عرب کے ذبیحہ کے متعلق سوال کیا تو آپ نے فر مایا: ان کا ذبیحہ نہیں کھایا جائے گا کیونکہ وہ اینے دین سے سوائے شراب یینے کے اور کوئی تعلق نہیں رکھتے۔ جریر نے لیٹ اور وہ سعید بن جیر سے روایت کرتے ہیں كه حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنهما نے فرمایا: نصاري عرب کے ذبیحہ کومت کھا ؤ۔

جواب: یہ دونوں روایات قرآن کریم کی ان آیات کے مقابلہ میں نہیں لائی جاسکتیں جواہل کتاب کے ذبیحہ کو حلال قرار دیتی ہیں اور حضرت ابن عباس رضی الله عنهما ہے موطا میں بھی آپ نے ایک روایت ملاحظہ فر مائی جس میں آپ نے نصاری عرب کے ذبیحہ کوایک قرآنی آیت کے حوالہ سے حلال فرمایا اور ابن جربر سے مذکورہ روایت (جس میں نصاری العرب کا ذبیحہ نہ کھانے کا حکم ہے ) کا ایک راوی 'لیث' نامی ہے۔جس کی کنیت' ابن ابی سلیم' ہے۔اسے کمزوری حافظہ کی بنا پر بہت سے ناقدینِ حدیث نے ضعیف کہا ہے۔ للبزااس كاكوئي وزن ندر ہا۔

قرآن كريم مين مسئله مذكوره كے لئے لفظ ' طعام' اله يا ج ل طعام الذين او توا الكتاب حل لكم و طعامكم حل لهم ـ یہاں ذبیحہ کا ذکر نہیں ۔ لہٰذااس آیت سے'' ذبیحہ' کے حلال ہونے پر استدلال درست نہیں کیونکہ مطلق طعام اور ذبیحہ میں بڑا فرق ہے۔کھانے پینے کی اشیاءاگر چہ کفار کی ہوں ان کا کھانا حلال ہے۔اس طرح اگر ان کا کوئی کھانا بسم اللہ پڑھے کھایا جائے تو اس میں کوئی قباحت نہیں لیکن ذبیحہ اگر بسم اللہ کے بغیر ذبح کیا جائے تو وہ قطعاً حلال نہیں۔لہٰذا'' طعام'' سے مراد ذبیحہ لینا تفسیر بالرائے کے ضمن میں آئے گااورتفییر بالرائے حرام ہے؟

جواب: "طعام" ہے مراد ذہیجہ بکثرت احادیث ہے ثابت ہے۔جن میں سے چند درج ذیل ہیں:

عن ابن ابىي نجيح عن مجاهد وطعام الذين اوتوا الكتاب حل لكم. قال ذبيحة اهل الكتاب.

عن ابراهيم في قولمه وطعام الذين اوتوا الكتاب الخ قال ذبائحهم.

عن ابن عباس وطعام الذين اوتوا الكتاب حل لكم الخ قال ذبائحهم

عن قتاده قوله وطعام الذين اوتوا الكتاب حلّ لكم الخ اى ذبائحهم.

عن السدى وطعام الذي اوتوا الكتاب حل لكم الخ قال حل الله لنا طعامهم ونساء هم.

(تفسیرابن جربرج ۴مس۲۲)

تو معلوم ہوا کہ طعام سے مراد ذبیح محض رائے سے نہیں لیا گیا بلکہ حضرات صحابہ کرام کے آثار سے ثابت ہے۔جن کے اساء گرامی آپ پڑھ چکے ہیں۔ان کی فقاہت وثقاہت پرشک وشبہ کی گنجائش نہیں ہے۔اس لئے موطا امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے اہل کتاب کے ذبیحہ کو جو حلال لکھا ہے اور نصاری عرب کے ذبیحہ اور ان سے شادی بیاہ کو جائز کہا ہے، وہ صرف عقلی اعتبار سے نہ تھا بلکہ اس کا دارومدارعقل وقل دونول پرے۔فاعتبروا یا اولی الابصار

بتقر ماركرجس جانوركو مارا گيااس كاحكم ٢٨٢- بَابُ مَاقَتِلَ بِالْحَجَرِ ٦٤١ - ٱخْجَبُونَا مَالِكُ ٱخْبُونَا نَافِعٌ قَالَ رَمَيْتُ طَائِرَيْنِ بِحَجَرٍ وَانَا بِالْجُرْفِ فَأَصَبُتُ هُمَا فَامَّا تے ایک مرتبہ دو پرندوں کو پھر مارا جبکہ میں مقام جرف میں تھا۔وہ

امام مالک نے ہمیں خروی کہ جناب نافع نے بتایا کہ میں

ابن انی مجمی ، ابراہیم ، ابن عباس ، قمادہ اور سدی بیان کرتے

ہیں کہ طبعیام الذین اوتوالکتاب النخ میں طعام سے مراد ذبیحہ

ہے۔لہذا اللہ تعالیٰ نے ہارے لئے اہل کتاب کا ذبیحہ اور ان کی

عورتوں سے شادی کرنا حلال فرما دیا ہے۔

آحَدُهُمَا فَمَاتَ فَطَرَحَهُ عَبَدُ اللهِ بُنْ عُمَرَ وَامَّا اللَّحَرُ اللهِ بُنْ عُمَرَ وَامَّا اللَّحَرُ فَكَدَ اللهِ يُنَكِيَهُ فِقَدُوهِ فَمَاتَ قَبْلَ انْ يُنَكِيّهُ فَطَرَحَهُ ايَضًا.

قَالَ مُحَمَّدٌ وَبِهِذَانَا حُدُ مَارُمِي بِهِ الطَّيْرُ فَقْتِلَ بِهِ الطَّيْرُ فَقَتِلَ بِهِ الطَّيْرُ فَقَتِلَ بِهِ قَبْلَ اَنْ يُخْزَقَ اَوْ يَبِهِ قَبْلَ اَنْ يُخْزَقَ اَوْ يُبَضَّعَ فَلَا بَأْسُ بِاكْلِهِ وَهُو قَوْلُ اَبِي حَنِيْفَةً وَالْعَامِّةِ مِنْ فَقَهَائِنَا رَحِمَهُمُ اللهُ تَعَالَى.

پھر انہیں جاکر لگا۔ ان میں سے ایک تو فوراً مرگیا جے حضرت عبداللہ بن عمر نے بھینک دیا اور دوسرے کو انہوں نے چھری سے ذرج کرنا جاہا، لیکن وہ بھی ذرج کرنے سے پہلے مرگیا۔ اس پر آپ نے اسے بھی بھینک دیا۔

امام محمد کہتے ہیں ہمارا یہ فدہب ہے کہ جس پرندہ کوکوئی چیز کھینک کر مارا جائے اور وہ ذرئے سے پہلے ہی مر جائے تو اسے نہیں کھایا جائے گا۔ ہاں اگر اس کا خون بہد نکلے یا اس کے جسم کا کوئی حصہ کٹ جائے تو اس کے کھانے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ یہ قول امام ابو حنیفہ اور ہمارے عام فقہائے کرام رحمہم اللہ تعالیٰ کا ہے۔

ندکورہ اثر میں حضرت عبداللہ بن عمرضی اللہ عنها کا ایک فعل یا فتو کی ذکر کیا گیا۔ پھر مارنے سے جو جانور مرگیا۔ اسے آپ نے حرام سمجھ کر بھینک دیا اور جس میں ابھی جان تھی ، اسے ذک کرنا چاہاتو وہ بھی ذک کرنے سے قبل مرگیا، اسے بھی حرام کہا گیا۔ اس سے معلوم ہوا کہ پھر مارنے وقت تکبیر پڑھی جائے یا نہ پڑھی جائے۔ امام محمد معلوم ہوا کہ پھر مارنے وقت تکبیر پڑھی جائے یا نہ پڑھی جائے۔ امام محمد رحمۃ اللہ علیہ اس اثر کے بعد فرماتے ہیں کہ اگر پھر مارکسی جانور کو زندہ پکڑ کر ذیح کر دیا تو وہ حلال ہے۔ حضرت عبداللہ بن عمرضی اللہ عنہما کا ذکر شدہ فعل من وعن 'میں بھی شریف' ، جو ص ۲۳۹ پر بھی موجود ہے۔ جن آلات سے شکار کرنے سے جانور کے زخی ہوجانے کی صورت میں اس کا کھانا حلال ہے۔ ان آلات کے بارے میں ایک ضابطہ اور کلیہ قاعدہ ہے جو درج ذیل ہے:

6.

کیا۔ایے ثقل کی وجہ سے قبل کر دیا ، بیمباح نہیں کیونکہ نبی علیہ السلام نے فرمایا: آلہ جس کو چیر دے اسے کھا لو لیکن مذکورہ صورتوں میں اس نے بھاڑ انہیں بلکھ آگی وجہ سے مار دیا تو بیاس کے مشابہ ہو گیا، جس کواس نے عرض کے ساتھ شکار کیا۔

(مغنى مع شرح كبيرج ااص٢٦ ـ ٢٤ مسكله ٣٠ ٤ واذا صار بالمعراض الخ مطبوعه بيروت)

قارئین کرام!مغنی کی ندکورہ عبارت کا خلاصہ یہ ہے کہ ہراہیا آلہ کہ جس سے جانور کا جسم کٹ جائے ،خواہ وہ لکڑی کا بنا ہوا ہویا لوہے کا جب اس آلہ کو جانور پر مارتے وفت''بسم اللہ اکبر'' پڑھ کر مارا گیا اور جانوراس سے زخمی ہوا اوراس کا خون بہہ نکلا ،تو وہ جانور حلال ہے۔اس کے علاوہ تمام صورتوں سے شکار کیا گیا جانور حرام ہوگا۔اس کی تائید میں چندا حادیث ملاحظہ ہوں:

> عن ابن عمر انه كان لا ياكل ما اصابت البندقة و الحجر .

عن القاسم وسالم انهما كانا يكرهان البندقة الا ما ادركت زكاته.

عن ابراهيم قال لا تاكل مااصيبت بالبندقة اوبالحجر الا ان تزكى.

(مصنف ابن الي شيبه ج ٥ص ١٣٥٨ كتاب الصيد في البندقة والحجر)

عن ابن بريده قال راى عبد الله بن مغفل رضى الله عنه رجلا من اصحابه يخذف فقال لا تخذف فان رسول الله صَلَّاتُهُ كَانِي كَان يكره اوقال ينهيي عن الخذف فانه لايصطاد به الصيد ولا ينكنا بــه الـعــدو ولـكنه يكسرالسن ويفقاالعين ثم راه بعد ذالك يخذف فقال له اخبرك ان رسول الله ضَلِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ كَان يكره او ينهي عن الحذف ثم اراك تخذف لا اكلمك كلمة كذا وكذا. رواه مسلم فى الصحيح عن عبيد الله من معاذ وابي داود سليمان بن معبد عن عشمان بن عمر واخرجه البخارى من وجه الاخر عن كهمس.

(بيهي شريف ج٢ ص ٢٥٦ باب الصيد ريى بالحجر الخ مطبوعه حيدرآ باددكن)

حضرت ابن عمر رضی الله عنهما ہے روایت ہے کہ آپ بندوق اور پھر سے مرا جانور نہیں کھاتے تھے۔

جناب قاسم اورسالم دونوں ، بندوق سے مرے ہوئے جانور کا کھانا مکروہ سمجھتے تھے۔ ہاں اگر اس کوشری طریقہ سے ذبح کر لیا جائے تو حلال سمجھتے تھے۔

جناب ابراہیم سے منقول ہے کہ وہ بندوق سے اور پھر سے مرا جانورشری طریقہ سے ذبح کئے بغیرٹہیں کھایا کرتے تھے۔

جناب ابن بریدہ سے روایت ہے کہ حضرت عبد الله بن مغفل رضی الله عنه نے اپنے کسی ساتھی کو پتھر پھینک کرشکار کرتے د يما تو فرمايا: يقر مار كرشكار مت كرو \_ كيونكه رسول كريم خَالْتَكُفُاكَةِ عِلْقَ اسے مکروہ یا اس سے منع فرمایا کرتے تھے کیونکہ نہ تو اس سے شکار کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی اس ہے کسی دشمن کوٹل کیا جا سکتا ہے۔ ہاں اس سے دانت ٹوٹ سکتا ہے اور آنکھ پھوٹ سکتی ہے۔حضرت عبدالله بن مغفل رضی الله عنه نے اس شخف کو پھر دیکھا کہ وہ بیتھر مار رباہے، تو فرمایا کہ میں نے تجھے بتا دیا تھا کہ رسول الله خِلاَتُلْعُا اَتَّعُا اَلَّا اللهِ خِلاَتُلْعُا اَتَّ اسے ناپسندیامنع فرمایا کرتے تھے۔ پھر میں مجھے بھر پھینکتے دیکھ رہا ہوں۔ میں تجھ سےاتنے عرصے تک گفتگو نہ کروں گا۔اس روایت کو ا مام مسلم نے اپنی سیجے میں حضرت عبید اللہ بن معاذ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے اور ابو داؤ دیے سلیمان بن معبدعن عثان بن عمر سے روایت کیا ہے اور امام بخاری نے ایک اور طریقہ سے ای روایت کو کھمس سے ذکر کیا ہے۔

اس روایت نے بات واضح کر دی کہ کنگریاں یا پھر مارنے سے مرنے والا جانور حلال نہیں ہوسکتا اور اس کے حلال نہ ہونے کا استدلال خودحضور ﷺ کے ارشادگرامی ہے ہے۔ای لئے حضرت عبداللہ بن مغفل رضی اللہ عنہ نے اپنے کسی ساتھی سے گفتگو کرنا بندکر دی تھی۔ بہر حال اس بارے میں یہ بات ذہن نشین ہونی جاہیے کہ جن آلات سے مارے جانے پر جانور حلال سمجھا گیا ہے۔ ان میں ایک احتیاط بیضروری ہے کہ اس آلہ کو مارتے اور بھینکتے وقت ''بہم اللہ اللہ اکبر' پڑھنا ضروری ہے۔ اگر اس طریقہ سے آلہ جانور پر مارا گیا اور ابھی وہ زندہ تھا کہ شکاری نے اسے جالیا تو اب اسے شرعی طریقہ کے مطابق ذرج کرنا پڑے گا۔ اگر زندہ کپڑے جانے کے باوجود شکاری نے اسے ذرج نہ کیا اور وہ مرگیا تو حرام ہو جائے گا کیونکہ قر آن کریم میں آیا ہے۔ الا ماذکیتم لینی جوزندہ جانور پکڑے گئے وہ ذرج کئے بغیر حلال نہیں ہوں گے۔ اس شمن میں تیرسے شکار کرنے کی چندصور تیں ہم ذکر کرتے ہیں جوفقہ حفی کے مطابق اور احادیث سے مؤید ہیں۔ ملاحظ ہوں:

#### تیرے شکار کرنے کی چند صورتیں

" فقاوی عالمگیری" وغیرہ میں تیر کے ساتھ شکار کرنے کی چند باتیں بیان کی گئی ہیں۔جو یہ ہیں:

(۱) اگر کسی نے بہم اللہ پڑھ کر جانور کو تیر مارا اور وہ جانوراس کی نظروں سے اوجھل ہوگیا۔ جب اسے پایا تو تیراس میں پیوست تھا۔

اس صورت میں اگر شکاری اپنے تیر کو پہچان جائے اور یہ بھی جان جائے کہ کسی دوسر سے شکاری کا اس میں کوئی عمل دخل نہیں تو

اس کا کھانا جائز ہے۔اگر صورت مذکورہ میں جانور کو پانی میں یا پہاڑ پر کسی جگہ مرا ہوا پایا ، تو نہ کھائے۔ کیونکہ اب ممکن ہے کہ اس
کی موت پانی میں گرنے کی وجہ سے ہوئی ہے یا تیر لگنے کے بعد پہاڑی پر چڑھتے ہوئے گر کر مرگیا ہوتو جب اس کی موت پانی
میں گرنے یا پہاڑ سے گرنے کی وجہ ہے ممکن ہے تو اب تیر سے ہی اس کی موت یقینی نہ ہوئی۔ لہٰذا اسے نہیں کھایا جائے گا۔

میں گرنے یا پہاڑ سے گرنے کی وجہ سے ممکن ہے تو اب تیر سے ہی اس کی موت یقینی نہ ہوئی۔ لہٰذا اسے نہیں کھایا جائے گا۔

(۲) اسی طرح اگر کسی نے شکار کو پالیا اور اس میں تیر پیوست تھا اور وہ مرا پڑا تھا۔ یہ پانے والاخود تیر چلانے والانہیں۔اب اسے اس پیوست شدہ مردہ شکار کو کھانانہیں چاہیے کیونکہ اسے کیا معلوم کہ تیر چلانے والے نے بسم اللہ پڑھ کرتیر مارا تھایا ویسے ہی ماردیا یا شکار کرنے والامؤمن ہے یا کا فرے۔

(٣) شکاری نے شکار کو تیر مارا اور اس سے اس شکار کے جسم کا کوئی حصہ کٹ کرعلیحدہ ہو گیا۔ اب دیکھا جائے گا کہ وہ عضو کیسا ہے؟ اگر ایسا ہے کہ اس کے کٹنے اور علیحدہ ہونے کے باوجود جانور مرتانہیں تو اس صورت میں اس کا کھانا حرام ہے اور اگر اس کے بغیر جانورزندہ نہیں رہ سکتا ، تو وہ عضواور جانور دونوں کا کھانا جائز ہے۔

## مسائل مذکوره کی تا ئید میں احادیث وآثار

عن زياد بن أبى مريم قال اتى رجل الى النبى ضَلِيَّا اللهِ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلْمُ عَلَيْنَا اللهُ عَلْمُ عَلَيْنَا عَلَيْنِ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَا عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنَا عَلْمُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلْمُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلْمُ عَلَيْنِ اللهُ عَلْمُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَيْنِ الللهُ عَلْمُ عَلَيْنِ اللهُ عَلْمُ عَلَيْنِ الللهُ عَلْمُ عَلَيْنِ الللّهُ عَلَيْنِ اللّ

زید بن ابی مریم بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص حضور ضلاَ اللہ علی ایک شخص حضور ضلاَ اللہ علی خدمت عالیہ میں حاضر ہوا۔عرض کرنے لگایار سول اللہ ضلاَ اللہ ضلاَ اللہ ضلاَ اللہ ضلاَ اللہ ضلاَ اللہ علی ایک شکار کو تیر مارا تھا بھر وہ ایک رات کہ تک مجھے نمل سکا۔ (بعد میں بل گیا اور مرا ہوا تھا تو کیا میں اسے کھا سکتا ہوں؟) حضور ضلاَ اللہ اللہ اللہ اسے فرمایا : کہ رات کے کی موری کوڑے ہیں۔ (ہوسکتا ہے کہ ان کے کا شنے سے اس کی موت واقع ہوئی ہو، لہذا نہیں کھانا چاہیے) اور امام عبدالرزاق اسی یمل کرتے ہیں۔

جناب عکر مدفر ماتے ہیں کہ جب تو کسی شکار میں چلایا ہوا تیر یائے اور وہ مرچکا ہوتو اسے نہ کھانا کیونکہ تجھے کیا خبر کہ اس پر کس

عن عكرمة يقول اذا وجدت سهما في صيد وقد مات فيلا تباكيليه فانك لاتدرى من رماه ولا

تدری اسم ام لم یسم.

عن عدى بن حاتم قال قلت يارسول الله ضلاً الله عنى ليلة فقال اذا وجدت فيها سهمك ولم تجد فيه اثرا غيره فكله.

عن زيمد بن وهب قال سالت ابا الدرداء عن صيمد رميته فتغيب عنى ليلة فوجدت فيه سهمى لم اجد فيه شيئا غيره فقال اما انا فكنت اكله.

عن ابن مسعود قبال اذا رمى احدكم طائرا وهو على جبل فسمات فيلا ياكله. فانى اخاف ان يكون قتله ترديه او وقع فى ماء فمات فلا ياكله فانى اخاف ان يكون قتله الماء.

عن عكرمة قال اذا رميت طائرا فوقع في الماء قبل ان تزكيه فلا تاكله.

نے تیر چلا یا اور می بھی تجھے علم نہیں کہ تیر چلانے والے نے ہم اللہ یر حکر تیر چلا یا یا بغیر بڑھے چلا دیا؟

جناب عدی بن حاتم سے روایت ہے کہ میں نے حضور خوالین کیا گئی ہے عرض کیا یا رسول اللہ! میں نے ایک شکار پر تیر فارا وہ رات بھر مجھ سے غائب رہا۔ (پھر مرا ہوا ملا) آپ نے فرمایا: کہ جب تو نے اس میں اپنا تیر لگا پہچان لیا اور اپنے علاوہ کی اور کا اس شکار میں اثر نہیں یا تا تو پھر اس کا کھانا تیرے لئے جائز

حضرت زید بن وہب سے روایت ہے کہ میں نے جضرت ابوالدرداء رضی اللہ عنہ سے بوچھا کہ میں ایک شکار کو تیر مارتا ہوں پھر وہ مجھے ایک رات بعد مرا ہوامل جاتا ہے اور اس میں لگا ابنا تیز بھی میں پہچان لیتا ہوں اور کسی دوسرے کا کوئی اثر بھی نظر نہیں آتا۔ (تو کیا اس کا کھانا جائز ہے؟) فرمانے لگے: بہر حال میں تو ایسے شکار کو کھا لیتا ہوں۔

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ جب تم میں سے کوئی شخص کسی پرندے کو تیر مارے اور وہ بہاڑ پر ہو پھر وہ مر جائے تو وہ اسے نہ کھائے کیونکہ مجھے خدشہ ہے کہ کہیں وہ پرندہ پہاڑ پرسے گر کر نہ مرا ہویا پانی میں گر کر مرگیا ہو۔ ہاں اگر اس کوذیح کرلوتو کھانا جائز ورنہ نا جائز ہے۔

حضرت عکرمہ سے روایت ہے اگر تو پرندے کو تیر مارے اور وہ یانی میں گر جائے تو' تو اس کو ذریج سے پہلے نہ کھا۔

ابن جری جناب عطاء سے بیان کرتے ہیں کہ میں نے ان

جناب معمر ہمیں اس راوی سے بیان کرتے ہیں جس نے

ے عرض کیا کہ میں بعض دفعہ شکار پر تیر چلاتا ہوں۔ وہ پرندہ

میرے سامنے گر کریا یائی میں ڈوب کر مرجاتا ہے۔ آپ نے فر مایا:

حضرت عکرمہ سے سنا۔وہ فر ماتے تھے کہ جب تو کسی شکار کو مارے

پھراس کے جسم کا کوئی حصہ الگ ہوکر گریڈے اور وہ شکار زندہ

بھاگ نکلے تو اس کے جسم کا وہ عضو نہ کھانا اور بقیہ تمام حصہ جو کہ

سرکے ساتھ ہے، اس کو کھالیا جائے اور اگر وہ تیرے مارنے کے

ساتھ ہی مرگیا تھا،تو پھروہ عضواور دیگر تمام جانور کا کھانا جائز ہے۔

اسےنہ کھانا۔

عن ابن جريح عن عطاء قال قلت له رميت صيدا فاصبت مقتله فتردى وقع في ماء وانا انظر اليه فمات فقال لا تاكل.

اخبرنا معمر عمن سمع عكرمة يقول اذا ضربت الصيد فسقط عنسه عضوا ثم عداحيا فلاتاكل ذالك العضو وكل سائره الذي فيه الراس فان مات حين ضربته فكل كله ماسقط منه وما لم يسقط. (مصف عبدالرزاق جهم ١٠٠٥ ٣٦٣ باب الصيدلغيب مقتله مكتبه اسلامی بیروت)

مصنف عبدالرزاق کے حوالہ جات سے ثابت ہوا کہ:

- (1) تیر مارتے وقت بھم اللہ پڑھ لی کئی اوراس سے جانورمر گیا تواس کا کھانا حلال ہے۔
  - (٢) اگر تير لکنے كے بعد زندہ بكڑا گيا تو شرى طريقہ سے ذرئ كئے بغير حلال نه موگا۔
- (٣) اگر تیراگا تواس کے بعدامکان ہو کہ بہاڑ پر سے گر کریا یائی میں ڈوب کرمرا ہوگا تواس کا کھانا جائز نہیں۔
- (٤) تیر لگنے کے بعد شکار غائب ہو گیا بعد میں ملاتو اگر اس کے بارے میں کسی علامت کی وجہ سے یہ یقین نہ ہو سکے کہ یہ میرے ہی تیر مارنے سے مرایا کسی اور کا بھی دخل ہے تو اسے بھی نہیں کھانا جا ہیے۔
  - (۵) اگریہ یقین ہوجائے کہوہ اپنے ہی تیرے مراتواں کا کھانا جائز ہے۔
- (٦) اگرتیر لکنے سے جانور کی گردن جدا ہوگئی تو اس صورت میں گردن اور بقیہ جانور دونوں حلال ہیں کیونکہ بیا ایساعضو ہے کہ جس کے علیحدہ ہونے سے جانورزندہ نہیں رہتا۔

گھر بلو (پالتو) جانوراگروحش بن جائیں توان کے لئے ذیح اضطراری ہی کافی ہے۔

عن حبيب بن ابى ثابت قال جاء رجل الى على فقال ان بعيرا لى ند فطعنته فقال على اهدلى

(مصنف عبدالرزاق جهم ص ٤٦٥ باب صيدالحرم يدخل الحل والدهل يتوحش مطبوعه بيروت)

عن ابن عباس قال اذا ندالبعير فارمه بسهمك واذكر اسم الله وكل.

عن ابن عباس ماعجزك من البهائم فهو بمنزلة الصيد. (مصنف عبدالرزاق جهص ٢١٥)

حبیب بن الی ثابت بیان کرتے ہیں کدایک دفعہ حضرت علی المرتضى رضی اللہ عنہ کے پاس ایک شخص آیا اور کہنے لگا کہ میرااونٹ وحشی ہو گیا تھا اور میں نے اسے (ذیح کرنے کے ارادے سے ) زخمی کر دیا۔ (اور وہ مرگیا) فرمایا: اس کی بچھلی ٹائلوں کا اوپر

حضرت ابن عباس رضی الله عنهما ہے مروی ہے فر مایا کہ جب اونٹ وحشی ہو جائے تو اسے اپنے نیزے سے مار اور اللہ کا نام لے اوراس کو کھالے۔

والا گوشت مجھے بھی پہنچا دینا۔

حضرت ابن عباس رضی الله عنهما ہے روایت ہے کہ ہریالتو حار پایہ جووحش ہوجائے وہ شکار کی مانند ہوجا تا ہے۔ جانوروحشی ہو جانے کی صورت میں اس کو جنگلی جانوروں کی طرح شکار کر کے کھانا جائز ہے۔ نیز اسی صورت میں یہ بھی داخل ہے کہ اگر کوئی پالتو جانورکسی الیمی جگہ یا حالت میں مرنے لگا کہ وہاں وحشی طریقہ سے ذبح کرنا بہت مشکل ہے تو اس وقت بھی اضطراري ذبح يوعمل كرنا جائز ہے۔حواله ملاحظه ہو:

> عن ابن عباس قال اذا وقع البعير في البئر فطعنه من قبل خاصرته واذكر اسم الله وكل.

> عن ابى الضحى ان قالحا سئل عن تردى في بئر فقال مسروق ذكوه من قبل خاصرته.

> عن الشعبي قال ذكه من حيث قدرت على

(مصنف عبدالرزاق جهم ۲۸ باب ذبیة الغبث)

مخضریه که پالتو جانوراگر بے قابوہوجائے یا اس کو ذرج شرعی کرسکنا مشکل نظر آتا ہو، تو الیی صورت میں ذبح اضطراری سے وہ حلال ہوجائے گا اور اس کا کھاتا ہر طرح جائز ہے۔فاعتبروا یا اولی الابصار

> ٢٨٣- بَاكِ الشَّاةِ وَغَيْرُ ذَالِكَ تُذَكِّي قَبْلَ اَنُ تَمُوُّتَ

٦٤٢ - أَخْبُرُ فَا مَالِكُ أَخْبُرُنَا يَخْيَى بُنُ سَعِيْلٍ عَنْ اَبِيُ مُرَّةَ انسَّهُ سَأَلَ ابَا هُـرَيْرَةَ عَنْ شَاةٍ ذَبَحَهَا فَتَحَرَّكَ بَعُصُهَا فَامَرَهُ بِٱكْلِهَا ثُمَّ سَأَلَ زَيْدَيْبُنَ ثَابِتٍ فَقَالَ إِنَّ الْمُيتَةُ لَتَتَحَرُّكُ وَنَهَاهُ.

قَالَ مُحَمَّدُ إِذَا تَحَرَّكَتُ تَحَرُّكُ أَكْبُرُ الرَّأَيِ فِينُهِ وَالطُّنُّ أَنَّهَا حَيَّةً أُكُلِتُ وَإِذَا كَانَ تَحَرُّكُهَا شَبِيهًا بِالْإِخْتِلَاجِ وَٱكْبُرُ الرَّآئِي وَالظَّنَّ فِي ذَٰلِكَ إِنَّهَا مُيْتَةً ۗ

حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ جب اونث کنویں میں گر جائے تو اسے اس کی جانب پشت سے نیزہ مار اور بھم اللہ یڑھاوراہے کھالے۔

ابواضحیٰ ہے روایت ہے کہ جناب قالح سے یو چھا گیا کہ آگر کوئی چار پایپکنویں میں گر جائے تو فرمانے لگے کہ جناب مسروق نے کہا ہے کہ اسے اس کی پشت کی جانب سے ذبح کر دو۔

شعمی سے روایت ہے کہ ایس حالت میں جہال سے بھی تمہیں ذبح کرنے کی طاقت ہو۔ وہیں سے ذبح کر دو (وہ حلال

بکری وغیرہ کے بیان میں جومرنے سے بل ذنج کردی جائے

امام مالک نے ہمیں کیچیٰ بن سغید سے اور وہ ابومرہ سے خبر دیتے ہیں کہ انہوں نے ایک مرتبہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے الی بکری کے بارے میں دریافت کیا کہ جس کوئسی نے ذبح کیا پھر اس کے کسی حصہ نے حرکت کی۔ (کیا وہ حلال ہے؟) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے اس کواس کے کھانے کا تھم دیا۔ پھراس متخص نے حضرت زید بن ثابت سے یہی مسئلہ یو جھا تو انہوں نے فرمایا کهمرا ہوا جانور ہلتا ہے اور آپ نے اس کے کھانے سے اسے

امام محمر کہتے ہیں کہ جب ذبح شدہ جانور حرکت کرے اور عالب رائے اورظن اس کے متعلق بیہو کہوہ ذبح کے وقت زندہ تھا تواسے کھایا جائے اور جب اس کی حرکت آنکھ پھڑ کنے یا دل کی حرکت کےمشابہ ہواورظن غالب اورا کبررائے بیہو کہ وہ مردہ تھا تو

اس باب میں جومسکلہ مذکور ہوا وہ ذبح کئے جانے والے جانور کی موت وحیات کے متعلق ہے۔ لیعنی ذبح کرتے وقت جانور کا

اسے نہ کھایا جائے۔

زندہ ہونا ضروری ہے۔ جو ذراع سے پہلے ہی مر چکا ہواور شنڈا ہو چکا ہووہ میتہ (مردار) کے حکم میں ہوجا تا ہے۔ جانور کی زندگی دوشم کی ہوتی ہے۔ مستقرہ اور اصلی ۔ مستقرہ اوہ حیات ہے جس میں زندگی ثابت کرنے کے لئے کسی علامت کی ضرورت نہ ہو بلکہ جانور کی ظاہری شہادت ہی اس کی زندگی پر دلالت کرتی ہواور اصلی حیات وہ ہے کہ جس میں نفس حیات کا جُبوت پایا جائے۔ یعنی علامات کے ذریعہ معلوم کی جاسے ۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے نزدیک ذرج کئے جانے والے جانور میں نفس حیات ہی کا فی ہے۔ یعنی جس کو علامات کے ذریعہ معلوم کیا جاسکے لیکن حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کے نزدیک حیات مستقرہ کا پایا جانا ضروری ہے۔ اسی فرق کے پیش نظر ایک ہی مسئلہ میں حضرت ابو ہریرہ نے اسے کھانے کا حکم دیا کیونکہ جانور نے ذرئے ہونے کے بعد ہاتھ پاؤں ہلائے متع اور پیچرکت اس کی زندگی کی علامت ہے۔ لہذا زندہ جانور کی حالت خود بتاتی ہو، کہوہ زندہ ہے۔ ان دونوں اقوال میں سے مستقرہ کا پایا جانا ضروری ہے۔ یعنی ذرئے کئے جانے والے جانور کی حالت خود بتاتی ہو، کہوہ زندہ ہے۔ ان دونوں اقوال میں سے اعزاف کے نزدیکے قول ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ معمول ہے۔ اس کی تائیداور بھی بہت سے آثار کرتے ہیں:

عن ابن طاوس عن ابيله قبال اذا ذبحتها فمصعت ذنبها اوتحركت فحسبك.

عن جعفر ابن محمد عن ابيه ان عليا قال اذا ضربت بذنبها او رجلها او طرفت بعينها فهي ذكي.

عن معمر عن قتاده قال لى الموقوذة و المتردية والنطيحة وما اكل السبع منها قال اذا ذكيتها وعينها تطرف اوقائمة من قوائمها فلاباس مها.

عن ابن جریح قال اخبرنی ابو الزبیر انه سمع عبید بن عمیر یقول اذا طرفت او مصعت بذنبها او تحرکت فقد حلت.

(مصنف عبدالرزاق جهم ۴۹۹٬۰۰۹ باب ز کا ة البيهمة وهي تخرک)

ندکورہ آثاراس بات کی تائید کررہے ہیں کہ جانور میں اصل حیات کا ہونا ضروری ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت زید بن ثابت رضی اللّٰہ عنہ کے قول صرف ان کی ذات تک محدود ہے۔اس کی تائید کسی اور صحابی سے نہیں ملتی۔علامہ زرقانی نے اس لئے ککہرا: تناف

قال ابو عمر لااعلم احدا من الصحابة وافق زيدا على ذالك. وقد خالفه ابوهريرة وابن عباس وعليه الاكثر. (زرقاني شرح موطاامام مالك جسم ٨٥٠ مديث ١٣٥٥ من الذبحة في الزكاة)

طاؤس فرماتے ہیں کہ جب بکری وغیرہ ذیج کی جائے پھر اس کی دم نے حرکت کی تو اس کے حلال ہونے کے لئے اتن زندگی ہی کافی ہے۔

حفرت علی المرتضی رضی الله عنه نے فرمایا: جب ذری شدہ جانوردم ہلائے یا ٹانگوں کو حرکت دے یا اس کی آنکھیں ادھر ادھر پھریں تو وہ جانورذ نے ہوگیا اور حلال ہے۔

جناب قادہ فرماتے ہیں کہ پھینکنے یا گرنے یا سینگ سے مرے ہوئے اور جمے درندے نوج ڈالیں ان سب کے متعلق فرمایا کہ جب تو ان میں سے کسی کو ذرخ کرے اور اس کی آنکھیں ادھر ادھر پھریں یا اس کی ٹاگوں میں سے کوئی ٹا نگ کھڑی ہو جائے تو اس کے کھانے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

عبید بن عمیر کہتے ہیں کہ جب ذبح کئے گئے جانور کی آنکھیں ادھرادھر پھریں یا اس کی دم نے حرکت کی یا کوئی اور جگہ پھڑکی تو وہ یقنینا حلال ہے۔

(ابوعمرولیعنی ابن عبدالبر) نے کہا کہ میں کسی ایک صحابی کو بھی حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کے قول کے موافق قول کرنے والانہیں یا تا حالانکہ مخالفت میں حضرت ابو ہریرہ، ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہم ہیں اور اکثر کا یہی مسلک ہے۔

علامہ زرقانی نے فہ کورہ صفحہ پراہام مالک رضی اللہ عنہ سے ایک سوال کے شمن میں لکھا کہ ان سے کسی نے پوچھا: ایک بحری گرگئی اور اس کا کوئی حصہ ٹوٹ گیا۔ اس کے مالک نے اسے جالیا اور ذیح کر ڈالا۔ اس میں سے خون تو نکالیکن اس نے حرکت نہ کی۔ کیا اس کا کھا نا حلال ہے؟ امام مالک نے فر مایا: ''اذا کان ذبحہ او نفسہا یہ جری وہی تطوف فلیا کل۔ جب اسے اس نے ذرج کر ڈالا اور اس کا خون بہہ نکلا اور وہ آئکھیں ادھر ادھر پھیرتی تھی تو وہ کھالے'۔ بہر حال ان تمام آثار سے یہی معلوم ہوا کہ حیات اصلی کا جانور میں ہونا ضروری ہے حیات مستقرہ نہیں اور یہی اکثر حضرات کا مسلک و نہ جب ہے۔ حیات اصلیہ کی علامات کے متعلق'' قاوئ عالمگیری'' کی ایک عبارت ذکر کر دینا ضروری ہے تا کہ اس بارے میں مزید تملی وشفی ہوجائے۔

گری ہو جانور میں بوقت ذی اصل حیات ہی کانی ہے۔ کم ہو یا زیادہ امام ابوصنیفہ کے نزد کیہ کین صاحبین کے نزد کیہ اصل حیات کانی نہیں بلکہ حیات مستقرہ کا اعتبار کیا جائے گا۔ جیسا کہ' بدائع' میں ہے کہ گری ہوئی، گلا گھوٹی ہوئی، چینے کی ہوئی اور مریفسہ کری، سینگ سے ماری ہوئی، چیخے ہوئے بطن والی جب ذی کی جائے تو دیکھا جائے کہ اگر اس میں حیات مستقرہ ہے تو حلال ہوگی ذی کے ساتھ بالا جماع۔ اگر اس میں حیات مستقرہ پائی جائے یانہ ذی کے ساتھ بالا جماع۔ اگر اس میں حیات مستقرہ پائی جائے یانہ پائی جائے۔ امام ابو صنیفہ کے نزد یک بہی جی ہو اور ای پر فتوئی ہے۔ جیسا کہ مزحی کی محیط میں ہے۔ بعض فرآوئی جات میں یوں فہ کور ہوئی جائے۔ امام ابو صنیفہ کے نزد کے گئی بکری یا گائے تو اس سے خون نگلا، کین حرکت نہ کی اور اس کا کہی خون اس طرح نگلا، کین حرکت نہ کی اور اس کا گئی بکری یا گائے تو اس سے خون نگلا، کین حرکت نہ کی اور اس کا گئی ہی خون اس طرح نگلا، کین حرکت نہ کی اور اس کا گئی ہی ہی نہ پائی جائے تو اس سے خون نگلا، کین حرکت نہ کی اور اس کا گئی ہی ہی نہ پائی جائے ہوئی کا اور اس بری ہم احزان کا ممل ہے۔ ایک اگر اس نے مؤن کی کو اس کی مذکول دیا تھا تو کھائے جائے۔ اگر اس نے مناکول دیا تھا تو کھائی جائے۔ اگر اس نے بال کھڑے نہ بہوں تو نہائی جائے۔ اگر اس کے بال کھڑے سے مول دیا تھا تو کھائی جائے۔ اگر اس نے بال کھڑے نہ بہوں تو نہ کا کہ بی ال کھڑے دیل بن جائیں اور جب بوقت فری تھے اس کی زندگی بھین سے معلوم ہے تو ہر حال میں اس کا کھا تا مائز ہے۔ اگر اس کی دندگی بھین سے معلوم ہے تو ہر حال میں اس کا کھا تا حائز ہے۔

علائے احناف نے حیات اصلی کے لئے علامات ذکر فرمائی ہیں جن کا مشاہدات سے تعلق ہے۔ بوقت ذکے منہ بند کر لینا ، آئکھیں ادھرادھر پھیرنا، پاؤں اپنی طرف کھنچنا وغیرہ۔ان کا تعلق چونکہ روح کے ساتھ ہے۔لہذا معلوم ہوا کہ ابھی روح باقی تھی کہ ذکح کردیا گیا۔اس لئے ان تمام علامات کے پائے جانے سے حیات ٹابت ہوتی ہے اس لئے اس جانور کا کھانا بھی جائز ہوا۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

گوشت خرید نے والانہیں جانتا کہ جانورکو شرعی طریقہ سے ذرج کیا گیا یانہیں،اس کا کیا تھم ہے؟

 ٢٨٤- بَابُ الرَّجُلِ يَشْتَرِى اللَّحْمَ فَلَا يَدُرِى اَذَكِى هُوَامَ غَيْرُ ذَكِي هُوَامَ

٦٤٣ - ٱخْجَبُرُنَا مَالِكُ ٱخْبَرُنَا هِشَامُ بُنُ عُرُودَةً عَنُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُ ا

فَلَا نَدُرِى هَلَ سَمُّواً عَلَيْهَا اَمْ لَا قَالَ فَقَالَ رَسُولَ اللهِ فَلَا فَكَالَ رَسُولَ اللهِ فَكَالَ اللهِ فَكَالَ اللهِ فَكَالَ اللهِ فَكَالَةُ اللهِ فَكَالَةُ اللهُ عَلَيْهَا ثُمَّ كُلُوهَا قَالَ وَذٰلِكَ فِي وَلَا اللهُ عَلَيْهَا ثُمَّ كُلُوهَا قَالَ وَذٰلِكَ فِي اللهِ اللهِ سُلَامِ.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِٰذَانَا حُدُ وَهُو قَوْلَ آبِنَ حَنِيْفَةَ إِذَا كَانَ الَّذِي يَاتِّنَ بِهَا مُسْلِمُ أَوْمِنُ آهُلِ الْكِتَابِ فَإِنْ اتنى بِنْلِكَ مَجُوسِتُ وَذَكَرَ اَنَّ مُسُلِمًا ذَبَحَهُ اَوُ رَجُلًا مِّنَ آهُلِ الْكِتَابِ لَمْ يُصَدَّقُ وَلَمْ يُوكَلْ بِقَوْلِهِ.

مدیند منورہ کے گرد و نواح میں رہنے واتے دیہاتی یا بدوی لوگ چونکہ نئے شخصلمان ہوئے تھے اس لئے جب وہ حلال جانوروں کا گوشت نیچنے کی خاطر مدیند منورہ میں لاتے تو صحابہ کرام نے اس میں دلچی نہ لی کیونکہ وہ جانتے نہ تھے کہ گوشت لانے اور ذرج کرنے والوں نے اللہ کا نام لے کر ذرج کیا تھایا و لیے ہی لہذا جب حضور ضلا بھا تھے ہی ہوت بھی ہوت بھی ہوت بھی اللہ کا نام لے کراسے پکا کرکھالیا کرو۔اس حدیث کے بارے میں امام مالک کہتے ہیں کہ سیا جازت ابتدائے اسلام میں تھی۔ یعنی 'ولا قبا کے لوا مما لم یذکر اسم اللہ علیہ'' آیت اتر نے سے بل سے مسلمة اس اس کہ ہے اس بارے میں بارے میں فرمایا: کہ اگر جا ہودہ بات ختم ہوگی لیکن امام محمد کہتے ہیں کہ ہم احناف کا مسلک اب بھی اس آیت کے موافق ہے۔اس بارے میں فرمایا: کہ اگر باہر دیہات سے گوشت لانے والاسلمان یا کتابی ہے ، تو اس کا کھانا جا کڑے اور اس سے گوشت لے کرنہیں کریں گے اور اس سے گوشت لے کرنہیں کھانمیں گریں گے اور اس سے گوشت لے کرنہیں کھانمیں گے۔

ال گوشت کو کھایا نہ جائے گا۔

یہاں ایک اور مسئلہ چھٹرا گیا۔وہ یہ کہ ذرکورہ روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ بوقت ذرج ''بسسم السلمہ اللہ اکبر'' پڑھنالازم اور شرط نہیں کیونکہ اگر شرط ہوتا تو حضور ﷺ کی آئی کی ایک کی اجازت عطانہ فرماتے۔ یہ استدلال''محلب'' کا ہے جس کی اصل عبارت کا ترجمہ درج ذیل ہے:

#### قول محتب

یہ حدیث اس بات میں اصل ہے کہ بوقت ذکے ہم اللہ پڑھنا واجب نہیں ہے کیونکہ اگر واجب ہوتا تو ہر حال میں شرط ہوتا حالانکہ اس بات پرسب کا اجماع ہے کہ کھانے کے وقت ہم اللہ فرض نہیں ہے تو جب کہ حدیث پاک میں کھانے کے وقت ہم اللہ کوذئے کے وقت ہم اللہ کوذئے کے وقت ہم اللہ کرنے ہے کہ اللہ کوذئے کے وقت ہم اللہ پڑھنا مقام قرار دیا گیا ہے تو اس سے معلوم ہوا کہ بیصدیث پاک اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ بوقت ذکے ہم اللہ پڑھنا واجب یا فرض بوقت ذکے ہم اللہ پڑھنا واجب یا فرض ہوتا تو کھانا کھاتے وقت ہم اللہ پڑھنا واجب یا فرض ہوتا تو کھانا کھاتے وقت ہم اللہ پڑھنا جوسنت ہے اس کے قائم مقام نہ ہوتا۔

(اوجزالسالک شرح موطاامام مالک جوص ۱۲۰ کتاب الزکاة ،مطبوعه ملتان) جواب اول: بوقت ذرح الله به مطبوعه الله برط نه موتاته به مطبوعه الله برط نه موتاته براد تن الله برط نه موتاته براد تن الله برط نه موتات درج الله برط نه موتات درج الله برط نه موتات درج الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم اله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برسم الله برس

شرطنہیں ہاں گئے جو چیز شرطنہیں اس کے بارے میں شکوک وشبہات کول کرتے ہو؟ لیکن جو جواب آپ نے عنایت فرمایا۔ اس میں آپ نے ان کے سوال کور دنہیں فرمایا۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ذبح کے وقت بسم اللہ پڑھنا ضروری ہے۔
جواب دوم: قرآن کریم کی آیت "لا تا کلوا مما لم یذ کر اسم الله" نصقطعی ہے کہ وہ ذبیحہ مت کھاؤ جس پر بوقت ذبح اللہ کا منہیں لیا گیا۔ نص قطعی کے ہوسکتا ہے؟
نام نہیں لیا گیا۔ نص قطعی کے ہوتے ہوئے اسے (بسم اللہ پڑھنے کو) سنت قرار دینا کس طرح صبحے ہوسکتا ہے؟
جواب سوم: " تر مذی شریف" اور" ابو داؤ د' کے حوالہ سے" مشکوۃ شریف" میں روایت ہے اور" متدرک " میں یوں موجود ہے کہ حضور ضالتنگیا ہے گئے ارشاد فرمایا:

اذا دخل احدكم على اخيه المسلم فلياكل من طعامه ولا يسئل ويشرب من شرابه ولا يسئل رواه البيهقى فى الشعب وقال هذا ان صح فلان الظاهر ان المسلم لا يطعمه ولا يسقيه الا ما هو حلال عنده.

(متدرک جهم ۱۲۶ کتاب الاطعمه، مجمع الزوائدج ۸ص۱۸۰ فیمن قدم الیه الطعام)

جب کوئی مسلمان اپنے مسلمان بھائی کے پاس جائے تو اس
کے تیار کردہ کھانے سے یہ بھی کھالے اور بوچھ کچھ نہ کرے اور اس
کے پینے کی چیز کو پی لے اور اس کے بارے میں بھی بوچھ کچھ نہ
کرے۔اسے امام بیہ بی نے شعب الایمان میں روایت کیا اور کہا
کہ اگر یہ ایسے ہی روایت صححہ ہے تو اس لئے کہ بظاہر یہی نظر آتا
ہے کہ کوئی مسلمان کی ساتھی کو صرف وہی چیز کھانے اور پینے کو
دے گاجے وہ حلال سمجھتا ہے۔

اس حدیث نے موطا کی وضاحت کردی کہ جب مسلمان لے کرآئے ہیں توبیگان کیوں کرتے ہو کہ وہ اپنے مسلمان بھائیوں کو حرام کھلائیں گے۔اس لئے اسے بسم اللہ پڑھ کر کھالیا کرو۔ بیاس لئے نہیں فر مایا کہ بسم اللہ بوقت ذرج شرطنہیں بلکہاس لئے فر مایا کہ تتہمیں اپنے مسلمان ساتھیوں کے بارے میں بینہیں سوچنا چاہیے کہ انہوں نے بسم اللہ پڑھی یا نہ پڑھی۔

جواب جہارم: علامہ زرقانی نے یہاں لکھا کہ 'محلب'' نے جوقیاس کیا۔ (کہ کھانے کے وقت بسم اللہ پڑھنے کے قائم مقام ہے بوقت ذرئے بسم اللہ پڑھنا) وہ درست نہیں۔ زرقانی کے اپنے الفاظ یہ ہیں:

ليس المراد ان تسميتهم على الاكل قائمة مقام التسمية الفائتة على الذبح بل طلب الاتيان بالتسمية على الاكل قال الطيبي هذا من اسلوب الحكيم كانه قيل لهم لاتتهموا بذالك ولا تسئلوا عنها والذي يهمكم الان ان تذكروا اسم الله عليه قال ابن عبد البر فيه ان ماذبحه المسلم ولم يعلم هل سمى عليه ام لا يجوز اكله حملا على انه سمى اذ لا يظن بالمومن الا الخير.

(زرقانی شرح موطا امام ما لک جسم ۸۱ کتاب الذبائح مطبوعه بیروت،حدیث۳۳۳)

حضور فرالی کا گھانے کے وقت ہم اللہ بڑھ لینا اس ہم اللہ کے قائم مقام ہوجائے گاجو ہوفت ذرج نہ بڑھ گیا اس ہم اللہ کے قائم مقام ہوجائے گاجو ہوفت ذرج نہ بڑھی گئی۔ بلکہ مرادیہ ہے کہا بیہ متہیں کھاتے وقت ہم اللہ بڑھ کر کھانا چاہیے۔ طبی نے کہا :یہ حکیمانہ اسلوب بیان ہے۔ گویا آئیس فرمایا گیا کہ تم ان بدووں پر کیوں شک واتہام لگاتے ہواوران کے گوشت کے بارے میں نہ پوچھو۔ ہاں جو تہام لگاتے ہواوران کے گوشت ہے دہ تم کھاتے وقت اس پر اللہ کا نام لے لینا۔ ابن عبد البر نے کہا: اس حدیث معلوم نہ ہو کہ اس نے بوقت ذرج ہم ماللہ بڑھی یا نہ بڑھی۔ تو اس معلوم نہ ہو کہ اس نے بوقت ذرج ہم اللہ بڑھی یا نہ بڑھی۔ تو اس فریحہ کا کہ اس نے بوقت ذرج ہم اللہ بڑھی یا نہ بڑھی۔ تو اس نہم اللہ بڑھی یا نہ بڑھی۔ تو اس نہم اللہ بڑھی کے بارے میں ظن فریحہ کیا ہوگا کہ اس نے بسم اللہ بڑھ کرئی فرنج کیا ہوگا کہ کی مومن کے بارے میں ظن

خیر ہی ہونا جاہیے۔

جواب بیجم: احادیث کی بہت می کتب میں حضور خلاکی کی ایدار شادگرای موجود ہے: ''المحلال بیسن و المحسوام بین و مسا سقسط عند فہو عفو حلال بھی واضح ہے اور حرام بھی واضح ہے اور جس کی وضاحت نہیں وہ معاف ہے''۔مطلب بیر کہ تمام حلال و حرام اشیاء اللہ اور اس کے رسول نے بیان فر مادیں۔ ان کا دوٹوک ذکر فر ما دیا اور جواشیاء دوٹوک حلال وحرام میں شامل نہیں وہ معاف ہیں۔ یعنی ان کا کھانا بینا جائز ہے۔حضور خلاکی کی گئی گئی گئی کے اس بیان کردہ ضابطہ کے مطابق مسئلہ زیر بحث کو لیجئے۔ اگر بسم اللہ پڑھ کر ذرح کیا گیا تو یقینا حلال اور اگر جان ہو جھ کر بسم اللہ کو ترک کر کے ذرح کیا گیا تو حرام اور اگر معلوم نہ ہوتو معاف ۔ یعنی اس کا کھانا جائز ہوگا۔خاص کر جب لانے والامسلمان ہو۔ تو ثابت ہوا کہ مسلمان کا لایا ہوا گوشت بہرصورت جائز ہے۔

جواب سيسم : مُركوره حديث كامفهوم كتب اصول فقد مين يون مُركور عديد

ان التصرفات والافعال تحمل على الصحة الا ان يكون دليل الفساد.

(لینی ندکورہ حدیث اس بات کی دلیل ہے) کہ تمام تصرفات اور افعال درست اور صحیح ہونے پرمحمول کئے جائیں گے مگریہ کہ کوئی فساد کی دلیل یائی جائے۔

ابن تیمیہ نے ایک قاعدہ ادراصول کی نشاندہی کی جواصول فقہ کی کتب میں موجود ہے۔ یعنی اشیاء میں اصل اباحت ہوتی ہے۔

می چیز کے ناجائز وحرام ہونے کے لئے دلیل کی ضرورت ہے۔ بلا دلیل کوئی حرام نہیں ہوسکتا بلکہ وہ ''عنو' کے تحت آتا ہے۔ اس قاعدہ سے بہت سے اعتراضات خود بخو داٹھ جاتے ہیں۔ جوبعض نا دان لوگ اہل سنت کے مختلف معمولات پر کرتے ہیں۔ مشلا ایصال ثواب کے لئے کسی چیز کو کسی بزرگ کے نام در کر دینا۔ جب اس کی حرمت کی کوئی دلیل نہیں تو پھر اس کو نا جائز وحرام کہنا محض ہے دھری ہے۔ پھر عجیب چال چلتے ہیں اور کہتے ہیں کہ قرآن و حدیث میں اس کا ثبوت و کھاؤ خالا نکہ کسی چیز کے مباح اور جائز ہونے دھری ہے۔ پھر عجیب چال کے تا مور کہتے ہیں کہ قرآن و حدیث میں اس کا ثبوت و کھاؤ خالا نکہ کسی چیز کے مباح اور جائز موردت ہے۔ فلا صہ جواب یہی ہوا کہ سلمان کے ہاتھوں بکنے والی اشیاء کو بلا دلیل حرام نہیں کہنا چاہیے۔ اس حدیث پاک سے یہ ضرورت ہے۔ فلا صہ جواب یہی ہوا کہ مسلمان کے ہاتھوں بکنے والی اشیاء کو بلا دلیل حرام نہیں کہنا چاہیے۔ اس حدیث پاک سے یہ فاکدہ حاصل ہوا کہ مسلمانوں کے بازار میں مسلمان تا جرجن اشیاء کی خرید وفروخت کرتے ہیں وہ جائز اور حلال ہوتی ہیں کیونکہ غالب فاکدہ حاصل ہوا کہ اور جائز اور حال اس کی خرول سے جن کوئی اللہ عند کی اسمالہ میں محرف سنت ہے۔ یہ استعمال کیا تھا کہ بوقت و فرق جو گئی۔ البند پڑھنا کوئی ضروری اور شرطنہیں تو بیقول ضعیف تول ہے۔ اس کی در اس ماللہ اس کی دیا ہوازت ختم ہوگئی۔ اس آیت کے انتر نے کے بعدا جازت ختم ہوگئی۔ البندا اس کی ان کی جہ بھی کھی ہے:

ایس میں تو بی تول ضعیف تول ہے۔ اس کاضعیف ہونا امام زرقانی نے بیان کیا ہے اور اس کی دھم بھی کھی ہے:

قال ابن عبد البر هذا قول ضعيف لادليل عليه ابن عبد البرخ ولا يعرف وجهه والحديث نفسه يرده لانه امرهم نبين اورنه بى اس كى و فيه بالتسمية على الاكل فدل على ان الاية كانت روكرتى به يونكم حضور نزلت واتفقوا على انها مكية وان هذا الحديث يربم الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربع الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح الله يربح ا

(زرقانی جسم ۱۸ کتاب الذبائع)

بات واضح ہے کہ حضرات صحابہ کرام کو جو جھبک محسوس ہوئی کہ نہ معلوم ان لوگوں نے ان جانوروں کو ذرج کرتے وقت بہم اللہ پڑھی یا نہ پڑھی ۔ان حضرات کا بیمسوس کرنا اس بنیاد پرتھا کہ وہ جانتے تھے کہ ذرج کرتے وقت اللہ کا نام لینا ضروری ہے اور بی تھم انہیں معلوم ہو چکا تھا حالا نکہ اس حکم کا تذکرہ نہ کورہ آیت میں ملتا ہے تو بہت یہ چلا کہ آیت نہ کورہ بہت پہلے نازل ہو چکی تھی جس کی وجہ سے معلوم ہو چکا تھا حالا نکہ اس حکم کا تذکرہ نہ کورہ آیت میں امام مالک رضی اللہ عنہ کے قول کا ضعف خود بخو دواضح ہے ۔اس لئے اسے تسلیم نہ کیا گیا۔ صحابہ کرام نے دریافت کیا۔ان حالات میں امام مالک رضی اللہ عنہ کے قول کا ضعف خود بخو دواضح ہے ۔اسی لئے اسے تسلیم نہ کیا گیا۔ فاعتبروا یا اولی الابصاد

٢٨٥- بَابُ صَيْدِ الْكَلْبِ الْمُعَلَّمِ
٦٤٤ - آخُبَرُ نَا مَالِكُ آخُبَرُنَا نَافِعُ آنَّ عَبْدَ اللّهِ بُنَ
عُمَرَ كَانَ يَقُولُ فِي ٱلْكَلْبِ الْمُعَلَّمِ كُلْ مَا اَمْسَكَ
عَلَيْكَ إِنْ قَتَلَ اَوْلَمَ يَقُتُلْ.

سدھائے ہوئے کتے (وغیرہ) کے شکار کا بیان امام مالک نے ہمیں جناب نافع سے اور وہ حفزت عبداللہ بن عمر سے بیان کرتے ہیں کہ فر مایا کرتے تھے: سدھائے ہوئے کتے نے جوشکار تیرے لئے پکڑااسے تو کھالے۔اس نے اگر مارایا

نه مارا ( یعنی زنده بکر کر لے آیا یا مارکر لایا )۔

امام محرکہتے ہیں کہ ہماراای برعمل ہے کہ کھالے خواہ وہ زندہ
لے آئے یا مارکرلائے جب تونے اس کوشری طریقہ سے ذرج کرلیا
اوراس کتے نے اس شکار میں سے بچھ بھی نہ کھایا ہواوراگراس نے
اس میں سے بچھ کھالیا تو اس سے معلوم ہوا کہ اس نے وہ شکار
صرف اپنی خاطر پکڑا تھا۔ اس طرح بید مسئلہ ہم تک حضرت ابن
عباس رضی اللہ عنہما سے پہنچا اور امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے
عام فقہائے کرام کا یہی قول ہے۔

ندکورہ باب میں حضرت عبداللہ بن عمرضی اللہ عنہما کا ایک قول''شکاری کتے' کے شکار میں ذکر کیا گیا جس کا خلاصہ یہ کہ شکاری کتے کا بکڑا ہوا شکار حلال ہے۔ اس کے بعدامام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے اسی مسئلہ کے بارے میں اپنا مؤقف و ندہب بیان کیا اور اس کی تائید میں حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہما کا حوالہ دیا۔ وہ یہ کہ اگر شکاری کتے نے اس میں سے کھایا نہ ہوتو حلال اور اگر کھا لیا تو بھرنا جائز۔ ہاں اگر زندہ بکڑا گیا تو اسے شرعی طریقہ سے ذکے کرنے پر وہ حلال ہوجائے گا۔ شکاری کتے سے شکار کرنا قرآن کر یم اور بھرت احادیث میں ندکور ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ باز کے ذریعہ شکار کرنا بھی ذکر کیا گیا۔ اس مسئلہ کی تفصیل کے لئے ہم پہلے قرآن کر یم کی آیات اور ان کی تفصیل کے لئے ہم پہلے قرآن کر یم کی آیات اور ان کی تفصیل کے لئے ہم پہلے قرآن کر یم کی آیات اور ان کی تفصیل کے لئے ہی

يَسْنَكُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ لَهُمْ قُلُ أُحِلَّ لَكُمْ اللهُ الْحُلَّ لَكُمْ اللهُ الْحُلَّ لَكُمْ اللهُ وَمَا عَلَمْتُمُ مِّنَ الْجَوَارِحِ مُكَلِّمِيْنَ تُعَلِّمُونَهُنَّ السَّطَيِّاتُ وَمَا عَلَمْتُمُ مِّنَ الْجَوَارِحِ مُكَلِّمِيْنَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَمْكُمُ وَالْمُوارِحِ مُكَلِّمِيْنَ تُعَلِّمُونَهُنَ مِمَّا عَلَمْكُمُ وَالْمُحُووا مِمَّا عَلَمْكُمُ عَلَيْكُمْ وَالْدُكُووا اللهُ اللهُ مَسْرِيْعُ الْحِسَابِ ٥ اللهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ ٥ اللهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ ٥ اللهُ اللهُ مَسْرِيْعُ الْحِسَابِ ٥ (المائدة: ٣)

اے محبوب! آپ سے پوچھے ہیں ان کے لئے کیا حلال ہوا؟
آپ فرما دیں کہ حلال کی گئیں تمہارے لئے پاک چیزیں اور جو شکاری جانورتم نے سدھالئے انہیں شکار پر دوڑاتے ہو۔ جوعلم تمہیں خدانے دیا اس میں سے انہیں سکھلاتے ہو۔ کھاؤاس میں سے جووہ مارکر تمہارے لئے رہنے دیں اور اس پر اللہ کا نام لواور اللہ تعالیٰ سے جووہ مارکر تمہارے لئے رہنے دیں اور اس پر اللہ کا نام لواور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو۔ بے شک اللہ کو حساب کرتے دین ہیں گئی۔

اس آیت مبار که کاشان نزول مختلف تفاسیر ،مثلاً''روح المعانی''،''خازن''،''احمد' وغیره میں یوں مذکور ہے۔

شکاری کتے کی شرائط تین ہیں

کتاالیا ہوکہ مالک کے چھوڑنے پرشکار کی طرف دوڑ پڑے اور روکنے سے رک جائے ۔ بلانے پر واپس آ جائے اور شکار میں سے خود کچھے نہ کھائے۔

بان يىرتىسل بارىسال صاحبه وينزجوبزجره وينصرف بدعائه ويمسك عليه الصيد ولا ياكل منه. (روح العانى ج٢ص٣٢ سورة المائده مطبوعه بيروت)

- (1) شکارکود کھے کرخود نہ دوڑیڑے بلکہ مالک کے دوڑانے سے دوڑے۔
  - (۲) ڈانٹنے اور رو کئے پررک جائے اور بلانے پرواپس آ جائے۔
    - (٣) شكار پکڑ كركھائے بغير مالك كے پاس كے آئے۔

#### شکار کے حلال وطیب ہونے کی شرا نط

- (۱) جس جانور سے شکار کیا جائے وہ شکاری جانور ہو۔اگر غیر شکاری جانور ہوگا تو اس کا پکڑا ہوا شکار اس حکم میں شامل نہ ہوگا۔مثلاً بلی کا پکڑا ہوا شکار۔
  - (٢) وه شكارى جانورسدهايا گيا موللنداعام كتے كاشكار حرام موگا۔
  - (٣) سدهایا ہوا جانورکسی مسلمان کا ہولہٰذا کسی غیرمسلم کا سدهایا ہوا جانور جو پکڑ کراور مارکر لے آئے وہ حلال نہ ہوگا۔
  - (٤) اس نے شکارکوزخی کر کے مارا ہو۔اگر گلا گھونٹ کر مارایا وہ خود دہشت سے مرکبیا یا گر کر مرکبیا۔ان صورتوں میں وہ حرام ہوگا۔
    - (۵) اس شکاری جانورکوبسم الله پر هر کرچهوز اگیا ہو۔اگر جان بوجھ کربسم الله ترک کی گئی تو بھی شکار حرام ہوگا۔
      - (٦) اگرشکارزندہ پکڑ کرلے آیا،تواہے شرعی طریقہ سے ذیج کیا گیا ہو۔
      - (۷) شکاری جانورمثلا کتے کے ساتھ غیرشکاری کتایا غیرمسلم کا کتاشریک کارنہ ہو۔
        - (٨) شكاركيا مواجانورياني مين دُوبا موانه ملے۔

نوٹ: تیرے شکار کرنے کی بحث ہم تفصیل سے بیان کر چکے ہیں۔جس میں پانی میں گرا ہوا (تیر لکنے کے بعد ) اور مرا ہوا جانور حرام لکھا تھا۔ شکاری جانور کے ذریعہ شکار کرنے میں اگر چہ بینا درالوقوع ہے لیکن پھر بھی ممکن ہے۔اس لئے ہم نے اسے یہاں بھی ذکرکردیا۔ نیز کتے اور باز کی شرائط اگر چیمشتر کہ ہیں لیکن ایک شرط میں کچھفرق ہے لہذا''روح المعانی'' کے حوالہ سے ہم اسے درج کر دیتے ہیں:

قال ابوحنيفة و اصحابه اذا اكل الكلب من الصيد وهو غير معلم لا يوكل صيده ويوكل صيدالبازى ونحوه وان اكل لان تاديب سباع الطير الى حيث لا توكل متعذر وروى ذلك عن ابن عباس رضى الله عنهما فقد اخرج عبد بن حميد عنه انه قال اذا اكل الكلب فلا تاكل واذا اكل الصقر فكل لان الكلب تستطيع ان تضربه والصقر لا تستطيع ان تضربه والصقر لا تستطيع ان تضربه.

(روح المعانى ج٢ م ٢٠ زيرآيت قل اهل لكم الطيبات مطبوعه بيروت)

امام ابوحنیفہ اور ان کے اصحاب نے فرمایا: کہ جب کتا شکار میں سے کھا لے اور وہ سدھایا ہوا نہ ہوتو اس شکار کو نہیں کھایا جائے گا۔ اگر چہ انہوں نے اس میں اور باز وغیرہ کا شکار کیا ہوا کھایا جائے گا۔ اگر چہ انہوں نے اس میں پرندے کو اتنا سدھانا کہ وہ کھانے سے بازر ہے بہت مشکل ہے اور حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے اس بارے میں روایت بھی حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے اس بارے میں روایت بھی ہے۔ عبد بن حمید نے ان سے بیر روایت بیان کی فرمایا: جب کتا، شکرا وغیرہ کھا کیوں ہو تو تم اسے نہ کھانا اور اگر باز ، شکرا وغیرہ کھا کیوں ہو تو تم اسے نہ کھانا اور اگر باز ، شکرا وغیرہ کھا کیونکہ کتے کو ایسا کرنے پرتم مار سکتے ہواور باز شکرا وغیرہ کو ڈانٹ ڈ بٹ اور مارنا ناممکن ہے۔ (یعنی کتا اگر شکار کو کیوں کو ڈونٹ ڈ بٹ اور مارنا ناممکن ہے۔ (یعنی کتا اگر شکار ہوا کیوں کو ڈونٹ ہو شکار ہوا میں باز وغیرہ تو شکار ہوا میں بی فرق ہونا چا ہے ان کوروکنا بہت مشکل ہے لہذا مون میں بی فرق ہونا چا ہے )۔

#### کتے سے شکار کرنے پر چندا حادیث

عن عدى بن حاتم قلت يا رسول الله في عدى بن حاتم قلت يا رسول الله في السلك السلك واسمى فقال اذا ارسلت كلبك وسميت فاخذ فقتل فكل فان اكل منه فلا تاكل فانه ما امسك على نفسه قلت انى ارسل كلبى فاجده معه كلبا اخر لا ادرى ايهما اخذه فقال لاتاكل فانك اذا سميت على كلبك ولم تسم على كلب اخر.

(نصب الرايدج ٢٥ س١٨ كتاب الذبائح الحديث الرابع)

جناب عدی بن حاتم کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ کا نام لے کراپ کتے کو شکار پرچھوڑتا ہوں۔ (اس بارے میں کیاارشادے؟) فرمایا: جب نواہم اللہ پڑھ کراپ کتے کو شکار پرچھوڑتا ہے پھراس نے شکار پکھوڑتا ہے پھراس نے شکار پکھا لیا کہ واوراگر کتا خود بھی اس میں سے کھالے تو نہ کھانا کیونکہ اس صورت میں اس نے شکار کوصرف اپنے لئے پکڑا نہ کھانا کیونکہ اس صورت میں اس نے شکار کوصرف اپنے لئے پکڑا ہوں نہ کھانا کیونکہ اس کے ساتھ ایک اور کتا بھی نظر آتا ہے۔ میں یہ فیصلہ نہیں کر سکتا کہ شکار کو دونوں میں سے کس نے پکڑا ہے۔ اس کے ساتھ ایک اور کتا بھی نظر آتا ہے۔ میں یہ فیصلہ نہیں کر سکتا کہ شکار کو دونوں میں سے کس نے پکڑا ہے۔ (اس کے بارے میں کیاارشاد ہے؟) فرمایا: نہ کھانا کیونکہ جب تم نے اپنے بارے میں کیاارشاد ہے؟) فرمایا: نہ کھانا کیونکہ جب تم نے اپنے وقت نہیں پڑھی تق دوسرے کتے کو چھوڑتے وقت نہم اللہ پڑھی تھی تو دوسرے کتے کو چھوڑتے وقت نہم اللہ پڑھی تھی تو دوسرے کتے کو چھوڑتے وقت نہیں پڑھی تھی۔

توث : يهى مديث وصيح بخارى "كتاب الـذب ائــح و الـصيـد بـاب اذا وجد مع الكلب كلبا اخر ج٢ص ٨٢٨ براور وصيح

مسلم" ج٢ص١٣٦ كتاب الصيد والذبائح بإب الصيد بالكلاب المعلمه كتحت ندكور --

محمد قال اخبرنا ابوحنيفة عن حماد عن ابراهيم قال اذا امسک عليک کلبک المعلم فکل فان امسک عليک غير المعلم فلا تاکل قال محمد وبه ناخذ وهو قول ابي حنيفة رحمة الله عليه.

محمد قال الحبرنا ابوحنيفة عن حماد عن ابراهيم عن عدى بن حاتم رضى الله عنهم انه سال رسول الله ضَالَيْنِيُ اللهِ عَن الصيد اذا قتله الكلب قبل ان يدرك زكاته فامر النبي ضَالَيْنُ اللهِ الله عنها الكله اذا كان عالما قال محمد وبه ناخذ وهو قول ابى حنيفة رحمة الله عليه.

محمد اخبرنا ابوحنيفة عن حماد عن سعيد بن جبيس عن ابن عباس رضى الله عنهم قال ماامسك عليك كلبك ان كان عالما فكل فان اكل فلا تاكل منه فانما امسك على نفسه واما الصقر والبازى فكل وان اكل فان تعليمه اذا دعوته ان يجيبك ولا يستطيع ضربه حتى يضع الاكل قال محمد وبه ناخذ وهو قول ابى حنيفة رحمة الله

محمد قال اخبرنا ابوحنيفة عن حماد عن ابراهيم في الذي يرسل كلبه وينسى ان يسمى فاخذه فقتل قال اكره اكله وان كان يهوديا او نصرانيا فمثل ذالك قال محمد ولسنا ناخذا بهذا لاباس باكله اذا ترك التسمية ناسيا وهو قول ابى حنيفة رحمة الله عليه.

(كتاب الآثارص ١٨١ مرا ١٨٠ باب صيد الكلب مطبوعه دائرة

امام محمد کہتے ہیں کہ ممیں امام ابو صنیفہ نے حضرت حماد سے اور وہ جناب ابراہیم سے بیان کرتے ہیں فرمایا: جب تیراسد ھایا ہوا کتا تیرے لئے شکار کو پکڑ لائے تو اسے کھالیا کر اور اگر ایسے کتے نے پکڑا جو سدھایا ہوا نہ تھا۔ (اور شکار مرگیا) تو اسے نہ کھانا۔ اسی پر ہمارا ممل ہے اور یہی قول امام اعظم ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کا ہے۔ ہمارا ممل ہے اور یہی قول امام اعظم ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کا ہے۔

امام محمر کہتے ہیں کہ ہمیں امام ابو حنیفہ نے جناب حماد سے وہ حضر ت سعید بن جہیر سے اور وہ حضر ت ابن عباس رضی اللہ عنہم سے بیان کرتے ہیں ۔ فر مایا: کہ تیر سر سر حائے ہوئے کتے نے جو شکار تیر ہے گئے پڑا اسے تو کھا سکتا ہے اور اگر کتے نے خود بھی کھا لیا تو پھر نہ کھا تا کیونکہ اس صورت میں اس نے شکار کو حض اپنے لئے پڑا ہے لیکن باز اور شکر اپکڑ ہے تو کھا لیا کراگر چہ بی بھی اس میں پڑا جایا کریں لیکن تو انہیں مار نے کی طاقت نہیں رکھتا کہ وہ اس ڈر پر آ جایا کریں لیکن تو انہیں مار نے کی طاقت نہیں رکھتا کہ وہ اس ڈر سے کھا نا مجھوڑ دیں ۔ امام محمد کہتے ہیں یہی ہمارا مسلک ہے اور یہی امام اعظم کا قول ہے۔

امام محد کہتے ہیں کہ ہمیں امام ابوضیفہ نے جناب جماد سے اور وہ حضرت ابراہیم سے بیان کرتے ہیں کہ جس نے اپنا سدھایا ہوا کتا شکار پر چھوڑ ااور بسم اللہ پڑھنا بھول گیا۔اس کتے نے شکار کو مارڈ الاتو اس بارے میں فرمایا میں اس کا کھانا مکروہ سمجھتا ہوں اور اگر کتے کا مالک یہودی یا عیسائی ہے،تو بھی مسئلہ یہی ہے۔امام محمد کہتے ہیں کہ ہم اس پر عمل نہیں کرتے ۔ ہمارے نزویک بسم اللہ بھول کر چھوڑ نے پر کھانے میں کوئی حرج نہیں ہے اور یہی قول امام محمول کر چھوڑ نے پر کھانے میں کوئی حرج نہیں ہے اور یہی قول امام

اعظم ابوحنیفہ رحمۃ اللّٰدعلیہ کا ہے۔

القرآن كراچي)

ان احادیث وروایات میں ان تمام شرا کط کا کسی نہ کسی طریقہ سے ذکر آجا تا ہے۔ جو کتے کے ذریعہ شکار کرنے میں ضروری بیں ۔ بعض شرا کط صراحة ندکور بیں اور بعض کا ذکر قرآن وحدیث میں اشارۃ انص کے طور پر ہوا۔ جس کی تفصیل ہم نے مختلف تفاسیر سے ذکر کر دی ہے اور بھی کتب تفسیر میں وضاحت ندکور ہے لیکن ہم نے طوالت کے خطرہ کے بیش نظران کوترک کر دیا ہے۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

#### عقیقہ کے بیان میں

ہمیں امام مالک نے زید بن اسلم سے وہ ایک بنی ضمرہ کے آدمی سے بیان کرتے ہیں اور وہ اپنے باپ سے اور ان کے باپ حضور ضَالِتُنَا اَلَیْکُ سے بیان کرتے ہیں کہ ایک دفعہ جناب رسول کریم ضَالِتُنَا اَلَیْکُ اِلَیْکُ اِلَیْکُ اِلَیْکُ اِلْکُ کُلِیْکُ اِلْکُ کُلِیْکُ 
ہمیں امام مالک نے اور انہیں جناب نافع نے حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنهما سے خبر دی کہ جب بھی کوئی ان کے خاندان کا ایک آدمی ان سے عقیقہ کے لئے کہنا تو آپ ضرور عقیقہ کرتے ۔ آپ این بچول کی طرف سے ایک بکری کا عقیقہ کیا کرتے تھے،خواہ وہ لڑکا ہوتا یا لڑکی ۔

ہمیں امام مالک نے جعفر بن محمد بن علی سے اور وہ اپنے ماپ سے روایت کرتے ہیں کہ سیدہ فاطمہ زہراء رضی اللہ عنہا دختر رسول کریم ضلاکتی کی نے حسن وحسین، زینب اور ام کلثوم کے سرکے بالوں کا وزن کر کے اس کے برابر جاندی کوصد قد کیا۔

ہمیں امام مالک نے اور انہیں رہیعہ بن ابی عبد الرحمٰن نے محمد بن علی بن حسین سے خبر دی ۔ فر مایا کہ سیدہ خاتون جنت فاطمہ زہرارضی اللہ عنہا بنت رسول نے حضرت حسن وحسین کے بالوں کا وزن کر کے ان کے برابر چاندی کا صدقہ کر دیا۔

امام محمد کہتے ہیں کہ عقیقہ کے بارے میں ہمیں مہیں میروایات پہنچیں کہ بیددور جاہلیت میں تھااورا بتدائے اسلام میں بھی اسے کیا گیا پھر قربانی نے ہر جانور کا ذبح کرنا منسوخ کر دیا، جوقربانی سے

#### ٢٨٦- بَابُ الْعَقِيْقَةِ

7٤٥ - آخُبَر نَا مَالِکُ حَدَّثَنَا زَيْدُ بِنُ اَسْلَمَ عَنُ رَبَّهِ بِنُ اَسْلَمَ عَنُ رَجُلٍ مِّنَ النَّبِيّ ضَلَاّتُهُ النَّيْ ضَلَاّتُهُ النَّهُ عَنِ النَّبِيّ ضَلَاّتُهُ النَّهُ وَلَاللَّهُ الْمُعُوْقَ فَكَانَةُ النَّمَا كُرِهُ سُئِلً عَنِ الْعَقِيْفَةِ قَالَ لَا أُحِبُّ الْعُقُوقَ فَكَانَةُ النَّمَا كُرِهُ الْمِسْمَ وَقَالَ مَنْ وَلِدَلَهُ وَلَدُّ فَاحَبُ اَنَ يَنْسُكَ عَنْ الْإِسْمَ وَقَالَ مَنْ وَلِدَلَهُ وَلَدُّ فَاحَبُ اَنَ يَنْسُكَ عَنْ وَلِدَه فَلْيَفْعَلُ.

٦٤٦ - أَخُبَرَنَا مَالِكُ أَخُبَرَنَا نَافِعٌ عَنُ عَبْدِ اللَّهِ بَنِ عَمَرَانَةَ لَمْ يَكُنُ يَسْالُهُ أَحَدٌ مِّنَ اَهْلِهِ عَقِيْقَةً إِلَّا اَعْطَاهُ اِسَّاةً وَكَانَ يَعُقَّ عَنْ وَلَهِ بِشَاةٍ شَاةٍ عَنِ الذَّكِرِ اِسَّاةٍ شَاةٍ عَنِ الذَّكِرِ وَالْأُنشَى.

٦٤٧ - أَخْبَرَ نَا مَالِكُ آخُبَرَنَا جَعْفَرُ بَنُ مُحَمَّدٌ بَنِ عَلِتٍ عَنُ آبِيهِ آنَهُ قَالَ وَزَنَتُ فَاطِمَةُ بِنْتُ رَسُولِ اللّهِ ضَلَاَتُكُ لَيَكُمْ شَعَرَ حَسَن وَحُسَيْنِ رَضِى اللّهُ عَنْهُمَا وَزَيْنَتَ وَأُمْ كَلُثُومْ فَتَصَدُّقَتُ بِوَزُّنِ ذَٰلِكَ فِضَّةً

مُ عَبُدِ السَّحَبُ وَنَّا مَالِكُ اَخْبَرُ نِيْ رَبِيْعَةُ بْنُ آبِي عَبْدِ السَّحْ مُنْ أَبِي عَبْدِ السَّحْ مُنْ أَبِي عَلِيٍّ بْنِ عُلِيٍّ بْنِ حُسَيْنِ اَنَهُ قَالَ وَرَنْتُ فَاطِمَةُ بِنْتُ رَسُولِ اللَّهِ ضَلَّاتِهُ أَيْنَا اللَّهِ صَلَّالِتُهُ أَيْنَا اللَّهِ صَلَيْ اللَّهِ عَلَيْكُ أَيْنَا اللَّهِ عَلَيْكُ أَيْنَا اللَّهِ عَلَيْكُ أَيْنَا اللَّهِ عَلَيْكُ أَيْنَا اللَّهِ عَلَيْكُ أَيْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ أَيْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ أَيْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ أَيْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ أَيْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ أَيْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ أَيْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ أَيْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ أَنْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ أَنْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ أَنْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ أَنْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ أَلِينَا اللَّهُ عَلَيْكُ أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا اللَّهُ عَلَيْكُ أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أُنْنَا أَنْنَا أَنْنَا أُلَانَا أَنْنَا أُنْنَا أَنْنَا أُنْنَا أَنْنَا أُنْنَا أَنْنَا أُنْنَا أُنْنَا أُنْنَا أَنْنَا أُنْنَا أُنْنَا أَنْنَا أُنْنَا قَالَ مُحَمَّدُ أَمَّا الْعَقِيفَةُ فَبَلَغَنَا اَتَّهَا كَانَتُ فِي الْبَحَاهِ لِيَّةِ وَقَدْ فُعِلَتُ فِي الْإَسُلَامِ ثُمَّ نَسَخَ الْبَحَاهِ لِيَّةِ وَقَدْ فُعِلَتُ فِي اَوَّلِ الْإِسُلَامِ ثُمَّ نَسَخَ الْإَصْلَامِ ثُمَّ نَسَخَ الْإَصْلَامِ ثُمَّ نَسَخَ الْإَصْلَامِ مُثَمَّ اللهَ وَنَسَخَ صَوْمُ شَهْرِ

رَمَضَانَ كُلُّ صَوْمٍ كَانَ قَبْلَهُ وَنَسَخَ غُسُلُ الْجَنَابَةِ كُلَّ غُسْلِ كَانَ قَبُلُهُ وَنَسَخَتِ الزَّكُوةُ كُلَّ صَدَقَةٍ كَانَ قَبْلُهَا كُذٰلِكَ بَلَغَناً.

قبل کسی طور پر کیا جاتا تھا اور رمضان کے مہینہ کے روز وں نے اپنے سے سلے کے ہرروزہ کومنسوخ کردیا اور جنابت کے عسل نے ہر پہلے سے چئے آرہے مختلف عسل منسوخ کردیئے اورز کو ہ نے پہلے تمام صدقات منسوخ کردیئے ۔ ہمیں یونہی روایات پہنچیں ۔

عقیقہ کے بارے میں حضرات ائمہ مجتہدین کا اختلاف ہے۔بعض واجب اور دوسرے بعض اس کی سنیت کے قائل ہیں اور اسے متحب اورمباح قرار دیتے ہیں۔صاحب ہدایۃ انجہد نے اس اختلاف کو یوں ذکر کیا ہے:

عقیقہ کا حکم یہ ہے کہ ظاہر یہ کا ایک گروہ اس کے وجوب کا قائل ہےادرجمہوراہےسنت کہتے ہیں اورامام ابوحنیفہ کا مذہب میہ ہے کہ بین نہ قرض ہے اور نہ ہی سنت ۔ بیان کیا گیا ہے کہ آپ کے ندہب کا ماحصل یہ ہے کہ عقیقہ ان کے نزدیک تطوع (مستحب)

فاما حكمها فذهب طائفة من الظاهرية الى انها واجبة وذهب الجمهور الى انها سنة وذهب ابو حنيفة الى انها ليست فرضا ولا سنة وقد قيل ان تحصيل مذمبه انها عنده تطوع.

(مدلية المجتبدج اص ٣٣٩ كتاب العقيقه مكتبه علميه لامور)

قارئین کرام! عقیقہ کے بارے میں علاء احناف کی مختلف آرا، اور اقوال ہیں۔ بظاہر الروایات کے بارے میں تشریح کے ضمن میں بیاختلا ف رونما ہوا۔ امام محدر حمة الله علیہ نے '' کتاب الآثار' میں اس بارے میں دواحادیث ذکر فرمانی ہیں:

> محمد قبال اخبرنا ابوحنيفة عن حماد عن ابىراهيم قال كانت العقيقة في الجاهلية فلما جاء الاسلام رفضت.

محمد قال اخبرنا ابوحنيفة قال حدثنا رجل عس محمد بن حنفية ان العقيقة كانت في الجاهلية فلما جاء الاسلام رفضت قال محمد وبه ناخذ وهو قول ابي حنيفة.

(كتاب الآثارص ١٤٨٠ باب زكوة الجنين والعقيقة حديث ١٠٨٠) عقیقہ کے منسوخ ہونے کی روایات

عن الشعبى عن على رضى الله عنه قال قال رسول الله ضَلِلَتُهُ اللَّهِ عَلَيْتُهُ اللَّهِ عَلَيْتُهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ ع كان قبله وذكر صوم رمضان والزكوة والغسل من الجنابة بمثل ذلك.

عن عامر عن مسروق عن على قال قال رسول الله صَلِلْتُهُ اللَّهُ وصوم رمضان كل صوم والغسل من الجنابة كل

امام محمد بیان کرتے ہیں کہ ہمیں امام ابوحنیفہ نے جناب حماد سے اور وہ جناب ابراہیم سے بیان کرتے ہیں انہوں نے فرمایا: کہ عقیقه دور جاملیت میں تھا پھر جب اسلام آیا تواسے ختم کر دیا گیا۔ امام محمد بیان کرتے ہیں کہ ہمیں امام ابوصنیفہ نے خبر دی کہ

ہمیں ایک شخص نے محمد بن حنفیہ سے بیان کیا کہ عقیقہ جاہیت کے دور میں تھا پھر جب اسلام آیا تواہے ختم کردیا گا۔امام محمد کہتے ہیں یمی ہمارا ندہب ہے اور یہی امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کا قول ہے۔

حضرت علی المرتضی رضی الله عنه سے جناب شعبی بیان کرتے ہیں کہ رسول کریم خُلِلِتُلْکِا اُنْ اِلْمَا اِلْمُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰ اللّٰٰ للّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰٰ اللّٰٰ ا ذ بح ہونے کے حکم نے ہراس ذبح کوفتم (منسوخ) کر دیا۔ جواس ہے قبل تھے اور رمضان شریف کے روز وں ، زکو ۃ اور جنابت کے عسل کوجھی اس طرح (ناسخ ہونا) ذکر کیا۔

جناب مسروق حفرت على المرتضى رضى الله عنه سے بیان كرتے بين كەرسول الله فَطَلِينَا اللهِ فَاللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَل کومنسوخ کر دیا اور رمضان شریف کے روزہ نے ہر روزہ کو اور طرح ہی کیا۔

غسل والزكوة كل صدقة.

64

(دارقطنی جهص ۲۷۸ باب الصید والذبائح)

عن ابى رافع قال لما ولدت فاطمة حسنا رضى الله عنه ما قالت يا رسول الله صلاح الله صلاح الااعق عن ابنى بدم قال لا ولكن احلقى شعره وتصدقى بوزنه من الورق على الاوقاص اوعلى المساكين. ففعلت ذالك فلما ولدت حسينا ففعلت مثل ذالك.

عن ابى رافع ان الحسن بن على عليهما السلام حين ولدت امه ارادت ان تعق عنه بكبش عظيم فاتت النبى ضَالَالْهُ الله فقال لهالا تعقى عنه بشىء ولكن احلقى شعر راسه ثم تصدقى بوزنه من الورق فى سبيل الله اوعلى ابن السبيل وولدت الحسين من العام المقبل فصنعت مثل ذالك.

(بيبق شريف جوص ٢٠٠١ باب ماجاء في التصدق بزينة شعره نضة )

جنابت کے غسل نے ہرغسل کواور ز کو ۃ نے ہرصدقہ کومنسوخ کر

جناب ابورافع بیان کرتے ہیں کہ جب حسن بن علی رضی اللہ عنہ کوان کی والدہ نے جنا تو ان کے عقیقہ میں ایک بڑا مینڈ ھا دینے کا ارادہ فر مایا۔ جب آپ حضور ضلا اللہ اللہ اللہ کے ارشاد فر مایا: اس کی طرف سے کسی چیز کا عقیقہ نہ کرنا۔ ہاں اس کے سرکے بال اتر واکر اس کے ہم وزن جا ندی فی سببل اللہ یا مسافروں کو بطور صدقہ دے دینا اور جب دوسرے سال انہوں نے امام حسین کوجنم یا تو اس دفعہ بھی وہی بچھ کیا جو امام حسین کوجنم یا تو اس دفعہ بھی وہی بچھ کیا جو امام حسین کی ولادت برکیا تھا۔

 54

عطا کرے اور وہ اس کی طرف سے جانور ذبح کرنا چاہے تو کر ئے۔ آپ کے اس ارشاد سے بعض حضرات نے بیٹمجھا کہ عقیقہ مباح ہے مندوب نہیں ہے کیونکہ آپ کے ارشاد کا مطلب ہے ہی ہے کہ جانور ذبح کرے یا نہ کرے اسے اختیار ہے لیکن جب ہم دوسری احادیث میں خودحضور خلاکی التیاری کا عمل شریف دیکھتے ہیں کہ آپ نے حسن وحسین کاعقیقہ خود دیا اور قولی طور پر آپ سے بہت سی الیمی احادیث مروی ہیں، جن میں عقیقہ کی ترغیب دی گئی۔ جن کا ذکر عنقریب آر ہاہے۔ فقہائے احناف کے مختلف اقوال اور ابن رشد کی تحریجی آی نے پڑھی۔ان تمام کوسامنے رکھ کرخلاصہ یہذ کرفر مایا:''ان تحصیل مذھبہ انھا عندہ تطوع امام اعظم کے ندہب کا ماحصل یہ ہے کہ عقیقہ ان کے نز دیک تطوع ہے''۔ابن رشد نے جو بہلکھا ہے کہ امام اعظم کے نز دیک عقیقہ نہ فرض ہے اور نہ ہی سنت۔ تویہ بات اس کے'' تطوع'' ہونے کےخلاف نہیں ہے۔لینی امام صاحب عقیقہ کو نہ فرض سمجھتے ہیں اور نہ سنت مؤکرہ بلکہ اسے مشحب قرار دیتے ہیں۔علامہ بدرالدین عینی اورصاحب ردالمحتارابن عابدین بھی مذکورہ حدیث سے عقیقہ کومتحب سمجھتے ہیں۔ملاحظہ ہو:

امام اعظم نے عقیقہ کے متعلق فر مایا کہ وہ سنت نہیں ہے۔اس سے ان کی مرادیہ ہے کہ عقیقہ سنت مؤکدہ یا سنت ٹابتہ ہیں ہے۔ یس آپ کا پیکہنااس پر دلالت کرتا ہے کہ عقیقہ ستحب ہے اور علامہ عینی نے عقیقہ کے استخباب کومختار فر مایا اور ابن عابدین نے فر مایا کہ جس کے ہاں کوئی بچہ بیدا ہواس کے لئے مستحب ہے کہ ساتویں دن اس کا نام رکھے اور اس کے سرکے بال منڈوا کر اس کے بالول کے ہم وزن جاندی یا سونا ائمہ ثلاثہ کے نزدیک صدقہ کرہے پھر سر منڈوانے کے وقت بطریقہ اباحت عقیقہ کرے جبیبا کہ'' جامع الحوبی "میں ہے یابطریقہ تطوع عقیقہ کر ہے جیسا کہ "شرح طحاوی" میں ہے۔

بعض لوگوں نے امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا مسلک اس بارے میں درست نہ سمجھا۔ جیسا کہ توضیح تلویح والے نے اسے بدعت کہہ ڈالا۔امام صاحب نے عقیقہ کے سنت ہونے کی نفی فر مائی لیکن کسی کا سنت نہ ہونا اور بدعت ہوجانا دونوں میں بہت فرق ہے۔اسی لئے احناف کے علاوہ دیگر مذاہب کے فقہائے کرام نے بھی امام صاحب پر عقیقہ کے بدعت ہونے کے الزام پر تنقید کی۔ بہر حال تمام احادیث و آیثاراور آراء کو پیش نظر رکھا جائے ،تو عقیقہ بدعت نہیں۔امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے اس کے اس کوتطوع فر مایا اور ابن رشد نے بھی اس کی صحیح کی ۔

موطا کی حدیث اول میں عقیقہ کے جواب میں حضور ضَالَتَهُمُ اللَّيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّ نے یہ جواب عقیقہ کے متعلق فرمایا (نہ کہ والدین کی نافر مانی وغیرہ کے مسئلہ میں ) اس سے معلوم ہوا کہ آپ نے عقیقہ کو نا پسند فرمایا ہے۔ جب حضور خُلِلَتُكُمُ ﷺ نے اسے ناپند فر مادیا تو اس کی اباحت یا استخباب کہاں رہی؟

جواب اول:

تور پتتی نے کہا کہ حدیث مذکور کی جوراوی نے تاویل کی وہ درست نہیں ہے کیونکہ حضور ضَالِتُلْفُالْتِيْفِي نے بہت سی احادیث میں عقیقہ کا ذکر فر مایا ہے۔ اگر آپ اس اسم کونا پند فر ماتے تو اسے یا تو تبدیل فرما دیتے یا اس کے ناپند ہونے کے لئے نہی فرما دیتے۔ جیما کہ آپ نے انگوروں کے متعلقِ فرمایا کہ انہیں''الکرم''نہ کہا کرو۔ ہاں وجہ اس حدیث کی بیہ ہوسکتی ہے کہ کہاجا سکتا ہے کہ دریافت کرنے والے نے اس کے بارے میں اس لئے یو حیصا ہو کہ

قال التور بشتي هو كلام غير سديد لان النبي صَلَّاتُكُا لَيْكُم لَكُم العقيقة في عدة احاديث ولوكان يكره الاسم لعدل عنه الى غيره ومن عادته تغيير الاسم اذا كرهيه او يشير الى كراهيته بالنهي عنه كقوله لاتقول للعنب الكرم ونحوه من الكلام وانما الوجه فيه ان يقال يحتمل ان السائل انما ساله عنها لاشتباه تمداخله من الكراهية والاستحباب

اوالوجوب والندب واحب ان يعرف الفضيلة فيها ولما كانت العقيقة من الفضيلة بمكان لم يخفى على الامة اوقعه من الله واجابه بماذ كرتنبيها على ان الـذي يبغضه الـلـه من هذا الباب هو العقوق لا

(مرقاة شرح المشكؤة ج٨ص١٥٩ باب العقيقة فصل ثاني مكتبه امدادیه ملتان یا کستان )

اسے عقیقہ کے مکروہ ،مستحب ، واجب یا مندوب ہونے میں اشتباہ ہوا ہواوراس نے اس کی فضیلت جاننا جاہی ہواور جبکہ عقیقہ فضیلت کا وہ درجہ رکھتا ہے جوامت پرمخفی نہیں ہے کہاسے اللہ تعالیٰ شرف قبولیت سے نواز تا ہے تو آپ ضَالَتُنَا اُلِیْنَا کُلِیْنِی کُلِی نے سائل کو جواب عطا فرما کریہ تنبیہ فرمائی کہ اللہ تعالیٰ کو اگر کوئی بات اس بارے میں نالبند ہے تو وہ''عقوق''ہے'عقیقہ ہیں۔

خلاصة جواب بير كه سائل كوعقيقه اورعقوق ميں لفظي مشاركت كى بنا پرشبه تھا كەنهيں دونوں كاحكم ايك سانه ہواور وہ جانتا تھا كه ونوں كااستعال الگ الگ ہے۔اللہ تعالى كو معقوق 'ناپندہ اور عقیقہ تو اللہ كو بہت محبوب ہے حتی كه آپ نے ارشاد فر مایا: 'المغلام مرتهن بعقیقة لركاعقیقہ كے ساتھ رہن ركھا گيا ہے'۔اس كى مزيد وضاحت عنقريب آئے گا۔

جواب دوم:

ويحتمل ان يكون العقوق في هذا الحديث مستعارا للوالد كما هو حقيقة في المولود وذالك ان السمولود اذا لم يعرف حق ابويه وابي عن ادائه صارعاقا فجعل اباء الوالدعن اداءحق المولود عقوقا على الاتساع فقال لايحب الله العقوق اي ترك ذالك من الوالد مع قدرته عليه ليشبه اضاعة المولود حق ابو يه ولا يحب الله ذالك.

(مرقاة جهص ١٥٩ باب العقيقة)

اور احمال ہے کہ حدیث مذکور میں "عقوق" والد کے لئے بطور مجاز ذکر کیا گیا ہو جبکہ بیر حقیقت میں مولود کے اندر ہوتا ہے اور یہ اس طرح کہ پیدا ہونے والا جب اپنے والدین کے حقوق نہیں بہچانتا اور ان کی ادائیگی ہے انکاری ہوتا ہے تو وہ''عاق' ہو گیا لہذا باپ کا بے کے حقوق کو ادا کرنے سے انکار کو بطور وسعت عقوق كها كيا ہے۔آپ ضَالِلَتُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ تَعَالَى عَقُولَ كو يسترنهين فرماتا ۔ لینی باپ کا باوجود قادر ہونے کے بچہ کے حقوق ادا کرنے میں کوتا ہی کرنا اللہ کو بیند نہیں کیونکہ ایبا کرنا مال باپ کے لئے دراصل اس بجہ کوضائع کر دینے کے مترادف ہے اور اللہ تعالی پیضیاع ناپسند فرما تا ہے۔

اس جواب کا خلاصہ یہ کہ اگر چہ فقہ میں''عقوق'' بیچے کا والدین کی نافر مانی کرنے پر بولا جاتا ہے کیکن اس حدیث میں مجاز أبابِ کا پنے بچے کے حق کو باوجود قادر ہونے ہے ادا نہ کرنا اسے''عقوق'' کہا گا اور بیمسئلہ زیر بحث میں اس طرح ہوگا کہ باپ کو بچہ کا عقیقہ کرنے کی قدرت تھی۔اس قدرت نے باپ کے ذمہ بچہ کاعقیقہ کرنا سے بچہ کاحق بنا دیا۔لہذا جو باپ عقیقہ کی طاقت رکھتے ہوئے بھر عقیقہ نہ کرے،اس نے بچے کاحت غصب کرے''عقوق'' کاارتکاب کیا۔اس بارے میں صدیث''قسال رسول السلم فَطَلَّتُهُمُ الْمِيْ الغلام مرتهن بعقيقة "كم تعلق صاحب مرقاة لكهت بين:

الغلام مرتهن بعقيقة يعنى انه محبوس سلامته عن الافات بها. او انه كالشئ المرهون لايتم الاستمتاع به دون ان يقابل بها لانه نعمة من الله

''غلام (بچہ بچی) عقیقہ میں مرتبن ہے'۔اس ارشاد نبوی کا معنی یہ بھی ہوسکتا ہے کہ بچہ کی آفات اور مصائب سے حفاظت عقیقہ كے ساتھ مقيد كردى كئى ہے۔ (يعنى عقيقہ ديا جائے گا ، تومصيبتيں تل

على والديه فلا بدلهما من الشكر عليه وقيل معناه انه معلق شفاعته بها لا يشفع لهما ان مات طفلا ولم يعق عنه. وفي شرح السنة قد تكلم الناس فيه واجودها ماقاله احمد بن حنبل معناه انه اذا مات طفلا ولم يعق عنه لم يشفع في والديه وروى عن قستادة انه يحرم شفاعتهم. قال الطيبي ولاريب ان الامام احمد بن حنبل رحمة الله عليه ماذهب الى هذا القول الا بعد ما تلقى من الصحابة والتابعين على انه امام من الائمة الكبار يجب ان يتلقى كلامه بالقبول ويحسن الظن به.

(مرقاة شرح مشكوة ج ٨ص ١٥١ ـ ١٥٤ باب العقيقة )

جائیں گی) دوسرامعنی یہ بھی ہوسکتا ہے کہ بچہایک مرہون چیز کے حکم میں ہے تو جب تک اس کے مقابلہ میں مجھ دے نہ دیا جائے اس وفت اس سے نفع اٹھانا درست نہ ہوگا ، کیونکہ بچہ، والدین کے لئے الله تعالیٰ کی ایک بیش بہا نعمت ہے جس کا انہیں لازماً شکر ادا کرنا جاہے۔تیسرامعنی میربھی کیا گیا ہے کہ بچہ کا اپنے والدین کے لئے شفاعت کرنا عقیقہ کے ساتھ معلق کر دیا گیا ہے۔ یعنی اگر وہ بجین میں انتقال کر گیا اور والدین نے اس کا عقیقہ نہ کیا تو وہ ان کی شفاعت نہیں کرے گا۔ شرح السنہ میں آیا ہے کہ اس معنی ومفہوم پر لوگوں نے اچھی خاصی گفتگو کی ہے۔ان باتوں میں سے زیادہ انجھی اور بہتر بات وہ ہے جوامام احمد بن حسبل رضی اللہ عنہ نے فرمائی ۔ فرماتے ہیں:اس کا مطلب یہ ہے کہ جب بچہ بچین میں ہی انتقال کر جائے اوراس کی طرف سے (قدرت کے باوجود ) عقیقہ نہ کیا گیاوہ بچہ والدین کی شفاعت نہیں کرے گا اور جناب قادہ سے مروی ہے وہ شفاعت سے محروم ہو جائیں گے یاان کی شفاعت کرنا بچہ کے لئے حرام کردی جائے گی۔طبی نے کہا کہ یقینا امام احمد بن حنبل رضی اللّٰدعنہ نے بیقول تھی کیا ہو گا کہانہیں بیہ حضرات صحابہ کرام یا تابعین کرام سے پہنچا ہوگا۔علاوہ ازیں آپ خودجلیل القدر امام ہیں۔اس لئے آپ کا قول اس لائق ہے کہاسے مقبول ومنظور مستمجھا جائے اوران کے بارے میں حسن ظن رکھا جائے۔

نوٹ: باب العقیقہ کی پہلی حدیث چونکہ وضاحت طلب تھی اس لئے اس کی مشقل وضاحت علیحدہ ذکر کر دی گئی۔اس کے بعدای باب کی بقیہ احادیث میں دو تین باتیں مذکور ہوئیں۔اول یہ کہ حضرت عبداللّٰہ بن عمر رضی اللّٰہ عنہمائسی بچہ کی پیدائش پرعقیقہ کے مطالبے پرعقیقہ کر دیتے۔ دوسری میہ کہ سیدہ خاتون جنت نے حسن وحسین وغیر ہما کی ولادت کے بعدان کے سرکے بالوں کے ہم وزن جاندی کوصد قہ کیا۔ان دونوں باتوں کے شمن میں علائے احناف نے چند مسائل ذکر فرمائے۔

- (۱) بچہ کی پیدائش کے بعد ساتویں دن اس کے سرکے بال صاف کئے جائیں اور ان کے ہم وزن چاندی کا صدقہ کیا جائے اور نام رکھا جائے۔
  - (۲) لڑکے کی صورت میں دو جانوراورلڑ کی کی صورت میں ایک کاعقیقہ دیا جائے۔
- (٣) نیک فال کے پیش نظر عقیقہ کے جانور کا گوشت زیادہ نہ تو ڑا جائے ۔ یعنی اس کی چھوٹی چھوٹی زیادہ بوٹیاں بنانے کی بجائے بڑی بڑی بوٹیاں رکھی جائیں اور ہڈی کوبھی بلاضرورت مکٹر ہے ٹکڑے نہ کیا جائے۔ بیمسائل فناویٰ اور فقہ کی کتاب میں بکھرے ہوئے ہیں۔ہم پہلے ان مسائل کا مآخذ ذکر کررہے ہیں۔

#### لڑ کے کی طرف سے دوجانوراورلڑ کی کی طرف سے ایک کا بطور عقیقہ ذرج کرنا

عن عطاء أن أم السباع سالت رسول الله ضَالَتُنْ اللهُ الله صَلَاتُهُ اللهُ الله صَلَاقَةُ اللهُ الله صَلَاقَةُ اللهُ عَنْ الغلام شاتان وعن الجارية شاة.

رمصنف ابن ابی شیبه ج۸ص۰۵-۵۱ باب فی العقیقة کم عن مؤنث اس میں کوئی نقصال نہیں۔ الغلام وکم عن الجاریة ، فتح الباری شرح البخاری ج۹ص ۲۸۸ باب اماطة الاذی عن الصبی فی العقیقة ،مصنف عبدالرزاق ج۳۳س ۳۲۷–۳۲۸)

ہے جیراک ''مصنف ابن الی شیب' میں اسی موضوع کے تحت درج عن العلام عن العلام

عن عبد الرحمن بن القاسم عن ابيه انه كان يعق عن الغلام والجارية شاة شاة.

والجارية شاة شاة.

(مصنف ابن البيشيبه ج ٨ص ٥١-٥٢)

ساتویں دن عقیقه کرنا ،سرمنڈ وانا'نام رکھنا اور گوشت میں سیجے طریقہ سے تصرف کرنا

عن سمرة عن النبي خَالِتُهُ اللَّهُ قَالَ تذبح عنه يوم السابع ويحلق راسه ويسمى .

عن عمرو ابن شعيب ان النبى ضَلَا الله المُ الله المُ الله الموالد ووضع الاذى وتسميته.

ام کرزبیان کرتی ہیں کہ حضور ضلاتی کی طرف نے فرمایا: لڑکے کی طرف سے دو بکریاں برابر کی اور لڑکی کی طرف سے ایک بکری (بطور عقیقہ ذریح کی جائیں) مذکر ہوں یا مؤنث اس میں کوئی نقصان نہیں۔

جنابعطاء سے روایت ہے کہ ام سباع نے حضور ضلا المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی کی طرف سے ایک بکری ۔

الرکے کی طرف سے دو بکریاں اور لڑکی کی طرف سے ایک بکری ۔

سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ جمیں رسول کریم ضلا المالی کی طرف سے دواور الور عقیقہ ذیج کریں) مذکر ہوں یا لڑکی کی طرف سے دواور ایک کی طرف سے دواور ایک کی طرف سے دواور ایک کی طرف سے دواور ایک کی طرف سے دواور ایک کی طرف سے دواور ایک کی طرف سے دواور ایک کی طرف سے دواور ایک کی طرف سے ایک بکری (بطور عقیقہ ذیج کریں) مذکر ہوں یا

نوٹ: ان احادیث اوران جیسی دوسری احادیث میں جولڑ کے کی طرف سے دو بکریاں ذئے کرنے کا ارشاد نبوی ہے ، وہ استحباب پر محمول ہے ۔ یعنی اگرلڑ کے کی طرف سے دو بکریاں عقیقہ میں ذئے کر دی جائیں ، تو اچھا ہے اوراگرایک ہی ذئے کر دی جائز ہے جیسا کہ''مصنف ابن ابی شیبۂ' میں اسی موضوع کے تحت درج ذیل روایات موجود ہیں :

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما فر مایا کرتے تھے: کہاڑ کے اورلژ کی کی طرف سے ایک ایک بکری کاعقیقہ (بھی جائز) ہے۔

عبد الرحمٰن بن قاسم اپنے والد سے بیان کرتے ہیں کہ وہ لا کے اورلڑ کی کی طرف سے ایک ایک بحری کاعقیقہ کیا کرتے تھے۔

(مصنف ابن الى شيبه ج ٨ص٥٦، مصنف عبد الرزاق جهم ٣٣٢)

عن جعفر عن ابيه ان رسول الله صَلَّالِيَّ اللهَ اللهَ عَلَيْكُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ الله الله الحسين ان يبعثوا الى القابلة منها برجل قال ولا يكسر منها عظم.

عن النهاس بن فهم قال سمعت عطاء يقول كانوا يستحبون ان لايكسر للعقيقة عظم.

(مصنف ابن الى شيبه ج ٨ص٥٨ ـ ٥٥ باب اى يوم تذريح العقيقة)

عقیقہ کے جانور کی عمراور شرا کط وہی ہیں جوقر بانی کے جانور کے لئے ہیں

عن هشام عن حسن قال اذا ضحوا عن الغلام فقد اجزات عنه من العقيقة.

(مصنف ابن البيشيبه ج ۸ص ۵۲)

فان جمهور العلماء على انه لا يجوز في العقيقة الا مايجوز في الضحايا من الازواج المتمانية. (براية المجتمد، جاص٣٣٩ كاب العقيقه)

عن هشام عن الحسن وابن سيرين انهما كانا يكرهان من العقيقة مايكرهان من الاضحية وقال هي عندهم بمنزلة الاضحية ياكل ويطعم.

(مصنف ابن الي هيية ج ٨ص٥ كتاب العقيقة باب ٧٥٧)

نہاں بن فہم کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عطاء کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ صحابہ کرام اسے بیند کیا کرتے تھے کہ عقیقہ کے جانور کی مڈیاں نہ توڑی جائیں۔

جناب ہشام ،حسن سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: جب لوگ بچہ کی طرف سے قربانی دے دیں تو وہ اس کے عقیقہ کے بھی قائمقام ہوجاتی ہے۔

جمہور علاء کا یہ مسلک ہے کہ عقیقہ میں بھی وہی جانور جائز ہے جوآٹھ اقسام کے جوڑے قربانی میں جائز ہیں۔ (اونٹ ، اوٹٹی ، گائے ، بیل بھینس بھینسا، بکرا، بکری)

ہشام جناب ابن سیرین اور حسن سے بیان کرتے ہیں کہ دونوں حضرات عقیقہ میں بھی ان جانوروں کو مکروہ کہا کرتے تھے جو قربانی میں دینے مکروہ ہیں اور فرمایا کہ عقیقہ ان کے نزدیک قربانی کے حکم میں ہے۔ خود کھا سکتا ہے اور دوسروں کو بھی کہاں پر

ان روایات و آثار سے معلوم ہوا کہ قربانی اور عقیقہ کے جانور کے مسائل مشتر کہ ہیں جن جانوروں کی قربانی جائز ان کوعقیقہ میں ذنح کرنا جائز۔ جو قربانی میں مکروہ وہ عقیقہ میں بھی مکروہ ہیں اور جو عمریں قربانی کے لئے جانوروں کی مقرر ہیں، اس عمر کوعقیقہ کے لئے بھی لازم کیا گیا۔لہٰذالنگڑا' کا نا اورانہَائی کمزورنہ قربانی میں جائز اور نہاس کا عقیقہ درست ہے۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

# بچه کا نام رکھنا، عقیقه کرنا اورسرمنڈ وانا ان میں ترتیب مستحب ہے

جناب قنادہ ہے روایت ہے فرمایا: نومولود کا ساتویں دن پہلے نام رکھا جائے پھراس کا عقیقہ کیا جائے اور اس کے بعد اس کا

(مصنف عبدالرزاق جهم ٣٣٣ باب العق يوم سابعه حديث: ٤٩٤٠) مرمندُ وأيا جائے۔

عن قتادة قال يسسمى شم يعق يوم سابعه ثم

# تحسنین کاذکر حدیث پاک میں آیا ہے

عن اسماء بنت ابى بكر انها حملت بعبد الله ابن الزبير بمكة قالت فخرجت وانا متم فاتيت المدينة فنزلت القباء فولدت بقباء ثم اتيت به رسول الله صلايي في فوضعته في حجره ثم دعا بتمرة فمغضها ثم طفل في فيه فكان اول شيء دخل جوفه ريق رسول الله صلايي الله صلايي أله وكان اول مولود في الاسلام دعاله وبرك عليه وكان اول مولود في الاسلام ففرحوا به فرحا شديدا لانهم قيل لهم ان اليهود قد سحرتكم ولا يولد لكم.

(صیح بخاری ج اص۵۵۵ باب مطبوعه نور محمد کراچی)

عن انس بن مالک رضی الله عنه قال ذهبت بعبد الله بن ابی طلحة الانصاری الی رسول الله ضَلِّلْتُلْکَلَیْکُونِ عین ولد ورسول الله صَلَّلْتُلْکَلَیْکُونِ فی عباء ة یهنا بعیرا له فقال هل معک تمر فقلت نعم فناولته تمرات فالقاهن فی فیه فلا قهن ثم فغرفا للصبی قسمحبه فی فیه فجعل الصبی یتلمظه قال رسول الله ضمحبه فی فیه فجعل الصبی یتلمظه قال رسول الله صحبه فی فیه فجعل الصبی یتلمظه قال رسول الله

(بيهق شريف ج٩ص٥٠٣ كتاب الضحايا باب التسمية الولد حين يولد مطبوعه حيدرآ باددكن )

# تحسنق لعبن گھٹی میں حکمت

حفرت انس بن مالک رضی الله عنه سے روایت ہے۔ فرماتے ہیں کہ میں عبداللہ بن ابی طلحہ انصاری کو پیدائش کے بعد حضور خلانے کی اللہ علیہ میں لے گیا۔ آپ خلانے کی اللہ علیہ میں کے گیا۔ آپ خلانے کی اللہ علیہ مقام عباء میں اپنے اونٹ کو درست کر رہے تھے۔ آپ نے دریافت فرمایا: کہ کیا تیرے پاس مجوریں ہیں؟ میں نے عرض کیا: جی حضور! پھر میں نے آپ کو چند مجوریں پیش کیں۔ آپ نے وہ اپنیں بند آپ کو چند مجوریں پیش کیں۔ آپ نے وہ الیس تو وہ انہیں چوسے لگ گیا۔ اس پر حضور خلانے کی منہ میں فرمایا: انصار کو مجوریں بہت پند ہیں اور آپ نے اس نومولود کا نام عبداللہ رکھا۔

الحكمة فيه انه يتغاؤل له بالايمان لان التمر ثمرة الشحرة التى شبهها رسول الله صلافي المحنق بالمؤمن وبحلاوته ايضا ولا سيما اذا كان المحنق من اهل الفضل والعلما والصالحين لانه يصل الى جوف المولود من ريقهم الاترى ان رسول الله صلافي المساحنق عبد الله بن الزبير حازمن الفضائل والكمالات ما لا يوصف وكان قارئا لقران عفيفا في الاسلام وكذالك عبد الله بن ابى طلحة رضى الله عنه كان من اهل العلم والفضل والتقدم في الخير ببركة ريقه المبارك.

(عدة القارى شرح البخاري ج ٢١ص ٨٨ كتاب العقيقة مطبوعه بيروت)

علامہ بدرالدین عینی رحمۃ اللہ علیہ کی طرح دیگر محدثین کرام اور فقہاء عظام نے تحسنیق کے فوائد و برکات ذکر کئے۔اس لئے ہمیں چاہیے کہ جب بھی کوئی بچہ پیدا ہوتو کسی اللہ کے نیک بندے اور دیندار سے اس کو گھٹی دلوائیں ممکن ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کی برکت سے اس نومولود کی آئندہ زندگی بابرکت بنادے۔فاعتبروا یا اولی الابصار

ابن قدامه کی گستاخی

عقیقہ کے متعلق ہم تفصیل سے لکھ چکے ہیں اور اس میں علائے احناف کا اختلاف بھی ہم نے ذکر کیا پھر ماحصل کے طور پرامام اعظم رضی اللہ عنہ کا اس بارے میں مسلک بھی ذکر کیا کہ آپ عقیقہ کی فرضیت، وجوب اور سنیت کے نشخ کے قائل ہوتے ہوئے اس کی اباحت کے قائل ہیں اور عقیقہ آپ کے نزدیک تطوع کے حکم میں ہے جسیا کہ بدایۃ المجتد لا بن رشد کے حوالہ سے ذکور ہوالیکن ابن قدامہ نے امام صاحب کے مسلک کوفل کرتے ہوئے گتا خانہ لہجہ اختیار کیا۔ اصل عبارت ملاحظہ ہو:

> وجعلها ابوحنيفة من امرالجاهلية وذالك لقلة علمه ومعرفته بالاخبار.

> > (المغنى مع شرح الكبيرج ااص ١٢١ مسئله ٩٥ ٨ عمطبوعه دارالفكر بيروت)

را کال مرن المبیری ان الانسطنده ۱۸۱۷ سبونددارا سربیرور گستاخی کا جواب

عقیقہ کوامام ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ نے ایک جاہلیت کا کام قرار دیا ہے اور ان کا بیر قول ان کے علم کی کمی اور احادیث واخبار کی معرفت کی کمی کی بنایر ہے۔

امام الائمہ، سرائی الامت حضرت امام اعظم ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں قلت علم ومعرفت کا قول کرتے ہوئے ابن قدامه کوذرا بھی شرم نہ آئی۔ نہ جانے کس بغض وعناد نے اس سے بیالفاظ کہلوائے؟ ورنہ اگروہ امام صاحب کے مسلک اورار شادات کو بغور دکھتا تو یہ جرائت نہ کرتا ۔ عقیقہ کوامر جاہلیت قرار دینا اتنا تو نظر آیا لیکن اس کے بعد کے الفاظ یادنہ آئے ۔ آپ نے فرمایا کہ بیمنسوخ ہو گیا ہے۔ جبیا کہ دارقطنی کی روایت گزر چی ہے کہ رمضان کے روزوں نے جاہلیت کے روزوں اور قربانی نے جاہلیت کے ذبائح کو (یعنی عقیقہ، فرع اور عتیرہ) منسوخ کر دیا۔ اگر چہ یہاں فرع اور عتیرہ کی بحث کی چنداں ضرورت نہیں۔ مگر مسئلہ کی وضاحت اور

تفصیل کے لئے ان کے لئے سچھ لکھنا ضروری ہے تا کہ ان کی حقیقت بھی معلوم ہوجائے۔فرع اور عتیر ہ دوشم کے ذبائح جاہلیت میں مروج تھے۔قربانی کا حکم آنے پریمنسوخ ہوگئے۔ابتدا میں ان کو ذرج کیا جاتا تھا پھر ان کا حکم منسوخ اور اصل باقی رہا اور بالآخر اصل بھی منسوخ ہوگیالیکن عقیقہ کا اصل یعنی وجو ب تو منسوخ ہوالیکن استخباب باقی رہا۔اس کی وضاحت درج ذیل ہے:

#### فرع اورعتيره كى تعريف اوران كاحكم

عن عائشة رضى الله عنها قالت امر رسول الله خَلْاَلْهُ الله الله صَلَالِهُ الله الله عنها قالت امر رسول الله ضلاً الله صلاحة وسئل عن الفرع فقال وسئل عن الفرع فقال حق. فذكر الحديث قال فيه وسأله رجل عن العتيرة فقال من شاء عتر ومن شاء لم يعتر ومن شاء فرع ومن شاء لم يفرع.

عن وكيع بن عدس قال اخبرنى عمى ابو رزين انه قال يا رسول الله انا كنا نذبح فى الجاهلية ذبائح فناكل منها ونطعم من جاء نا فقال رسول الله ضلينا المناس بذالك قال وكيع لا ادعها ابدا. (بيق شريف جهص٣١٣ كتاب الضحايا باباء في الفرع الخ)

قال عمرو ابن شعيب كان اهل الجاهلية يذبحون عن كل اهل بيت في رجب شاة يسمونها العسيرة فلما كان كان الاسلام سئل رسول الله ضليا المسلام سئل رسول الله ضليا المسلام الله ضليا الله عمرو فقالوا شيئا كنا نفعل في الجاهلية يارسول الله ضليا المسلمية العتيرة وكنا نذبحها عن اهل كل بيت في رجب افنفعله في الاسلام قال نعم وسموها الرجبية.

سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا بیان فرماتی ہیں کہ نبی کریم ضلیفی اللہ اللہ نے فرمایا : کہ بچاس جانوروں پرایک فرع۔ (یعنی جب بچاس جانور ہو جا کیں، تو ایک ذرج کر دیا کرو) آپ سے عیرہ کے بارے میں پوچھا گیا، فرمایا: وہ حق ہے اور فرع کے بابت پوچھا گیاتو آپ نے فرمایا: وہ حق ہے۔ حارث راوی حدیث بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ایک خص نے حضور ضالیفی ایک گیا سے عیرہ کے بارے میں پوچھاتو آپ نے فرمایا: جو چاہے عیرہ ذرج کر دے اور جو چاہے نہ ذرج کرے اور جو چاہے فرع ذرج

عمروبن شعیب کہتے ہیں کہ دور جاہلیت میں لوگ رجب کے مہینہ میں ہرگھر کے افراد کی طرف سے ایک ایک بکری ذرج کرتے سے جس کا نام انہوں نے عیرہ رکھا ہوا تھا پھر جب اسلام آیا تو حضور ضلاتی ہیں عبد اللہ بن عمروبی سے بہت مردوں نے بوچھا جن میں عبد اللہ بن عمروبھی سے ۔ سب نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ ضلاحی ہی تھے۔ سب نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ ضلاحی ہی جاہلیت میں ایک کام (ذرج) کیا کرتے سے جس کا نام ہم نے عیرہ رکھا ہوا تھا۔ ہم رجب کے مہینہ میں ہرگھر کے افراد کی طرف سے ایک جانور ذرج کیا کرتے سے ایک جانور ذرج کیا کرتے سے ۔ کیا ہم اب اسلام لانے کے بعد بھی کیا کریں؟ آپ نے فرمایا: ہاں ۔ ان لوگوں نے اس ذرج بعد بھی کیا کریں؟ آپ نے فرمایا: ہاں ۔ ان لوگوں نے اس ذرح بونے والے جانور کا نام رجیہ رکھا ہوا تھا۔

حبیب بن مخف عزری اپن باب سے روایت کرتے ہیں کہ

عن حبيب بن مخنف العنبري عن ابيه قال

انتهيت الى النبي صَلِيُّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ تعرفونها قال فلا ادري ما رجعوا عليه قال النبي صَّلِلَّلُهُ الْمُتَلِقُ على اهل كل بيت ان يذبحوا شاة في كل رجب وفي كل اضحي شاة.

(مصنف عبدالرزاق جهص ٣٨٣ باب العتير ه صديث ٨٠٠٠ ١٠٠٨)

میں عرفہ کے دن حضور ﷺ کی خدمت عالیہ میں پہنچا۔ آپ فرمارہے تھے کیاتم اسے (رجبیہ یا عبیرہ) جانتے ہو؟ راوی بیان کرتے ہیں کہ مجھےمعلوم نہ ہوسکا کہلوگوں نے آپ کواس کا کیا جواب دیا؟ حضور خُلِاللَّنْ الْمُثَالِقَةً لِيَّا نَعْ مَا مَالِدُ كَهُ ہِر گھر كے افراد كى طرف ہے رجب کے مہینہ میں ایک بکری ذبح کرنا ہے اور ہر قربانی میں ایک بکری ذبح کرنا ہے۔

ذکرشدہ احادیث وروایات سے معلوم ہوا کہ دور جاہلیت میں فرع اور عتیرہ نام کے جانور ذبح کیا جاتے تھے۔فرع سے کہ جس کے پاس پچاس جانور جمع ہوجا کیں۔ان میں سے ایک کو ذبح کرنا ضروری تھا اورعتیر ہ یہ کہ رجب کے مہینہ میں گھر کے تمام افراد کی طرف ہے ایک بکری ذبح کی جاتی تھی۔اے رجبیہ بھی کہتے تھے۔ابتدائے اسلام میں بھی ان کو ذبح کیا جانا باتی رکھا گیا بلکہ عتیر ہ یا رجبیہ کے تو وجوب پر ولالت کرنے والے الفاظ ابھی آپ نے مصنف عبدالرزاق میں ملاحظ فرمائے۔ (علی اهل کل بیت) بعد میں ان کا وجوب منسوخ ہو گیا اور استحباب ہا فی رہا

> اهل الجاهلية يلبحون الفرعة في كل حمسين ذالك فقال ان شئتم فافعلوا ولم يوجب ذالك.

(مصنف عبدالرزاق جهص ٣٣٧ باب الفرع حديث ٤٩٨٩) كوئى تم يرواجب نبيل ہے۔

عن ابن جریج قال سمعت عطاء یقول کان این جرت کیان کرتے ہیں کہ میں نے جناب عطاء کو کہتے سنا کہ جاہلیت کےلوگ ہر بچاس جانوروں پرایک جانورفرع ذیج کیا واحدة فلما كان الاسلام سئل النبي ضَالَتُهُ اللَّهُ عن كرتے تھ پھر جب اسلام آیا تو حضور ضَالَتُهُ اللَّهُ اللّ بارے میں پوچھا گیا۔آپ نے فرمایا: اگرتم چاہوتو کرلیا کرواور سے

حدیث پاک کے الفاظ صاف صاف بتارہے ہیں کہ ابتدائے اسلام میں فرع وغیرہ نہ صرف جائز تھیں بلکہ واجب تھیں اور پھر تیجھ عرصہ بعد وجوب منسوخ ہو گیا اور کرنے والے کی مرضی پر چھوڑ دیا گیا جس سے استحباب باتی نظر آتا ہے پھر پچھ عرصہ کے بعد استحباب بھی منسوخ کر دیا گیا۔جیسا کہ درج ذیل روایت سے معلوم ہوتا ہے۔

> عن ابى هويرة رضى الله عنه عن النبى ضَلِلْتُنْكُالِيَكُ قَالَ لا فوع ولا عتيرة رواه البخاري في الصبحيح عن على بن عبد الله عن سفيان ورواه مسلم عن يحيى بن يحيى.

> عن ابي هريرة عن النبي ضَلِلَّتُكُالِّيُّكُمِّ قَالَ لا فرع ولا عتيرة رواه البخاري في الصحيح عن عبدان عن عبد الله بن المبارك.

(بيهي شريف جه ص١١٦ باب ماجاء في الفرع والعتيرة مطبوعه حيدرآ باد دکن )

حضرت ابو ہرریہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ خَلِلْتُنْكِأَتِيكِ فِي نَهِ مِايا: فرع اورعتيره بالكل (جائز)نہيں۔اسے امام بخاری نے اپنی سیح میں علی بن عبداللہ عن سفیان سے روایت کیا ہے اور امام مسلم نے میخی بن کیجی سے روایت کیا ہے۔

حضرت ابو ہررہ رضی اللہ عنہ ہی حضور ضَالِتُلْكُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عنه بی حضور ضَالِتُلْكُ اللَّهِ اللَّهِ كرتے ہيں۔آپ نے فرمایا: فرع اور عتيره نام كى كوئى چيز باقی نہیں رہی۔ایسے بھی امام بخاری نے اپنی سیح میں عبدان عن عبداللہ

بن مبارک سے روایت کیا ہے۔

قارئین کرام! فرع اورعتیرہ دور جاہلیت کے ذبائح تھے جنہیں بتدریج منسوخ کیا گیا۔ قربانی کا حکم آنے پران کا وجوب کچھ عرصہ کے لئے پہلے کی طرح باقی رہا پھر وجوب منسوخ ہوااوراستحباب باقی رکھا گیااور آخر میں استحباب بھی منسوخ کر دیا گیا۔ دار قطنی کے حوالہ سے ہم لکھ چکے ہیں کہ رمضان شریف کا تھم آنے سے پہلے روزوں کی فرضیت منسوخ ہو گئی لیکن استخباب وسنیت باتی رہی جیسا کہ یوم عاشورا کا روزہ ہے۔تو معلوم ہوا کہ قربانی کا تھم آنے سے دور جاہلیت کے تمام ذبائح اگر چہ منسوخ ہو گئے لیکن ان کا استخباب بھی باتی رہا۔ البندا قربانی کے آنے سے عقیقہ کا استخباب بھی باقی رہا۔

نوٹ : این قدامہ کی گتا فی کا جواب دیتے ہوئے ہم ذرا دور نکل آئے۔ امام اعظم نے اگر عقیقہ کو دور جاہلیت کا ذریح فر مایا ، تو اس ملک کوئی جہالت اور لاعلمی ہے؟ عقیقہ دور جاہلیت سے چلا آر ہا تھا۔ اس کی تائید بہت میں روایات کرتی ہیں۔ ہم ابن قدامہ اور اس کے پیرووں سے پوچھتے ہیں کہ کیا عقیقہ تبہارے نزدیک دور جاہلیت میں نہیں تھا؟ کیا ابتدائے اسلام ہیں یہ جاری ندر ہا؟ ابن قدامہ خبلی المذاہب کہلا تا ہے۔ جوامام احمد بن عنبل رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب ہے۔ یہی بات جو ابن قدامہ نے امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب ہے۔ یہی بات کرنے والے کو "بل ہم اصل" کہتے ہیں۔ بارے میں کہی۔ ان کے امام اور ان کے اساتذہ وشیور نے یو چھا جائے تو وہ ایسی بات کرنے والے کو "بل ہم اصل" کہتے ہیں۔ اگر چہاں شرح میں امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کی تفصیل سے سیرت بیان کرنے کی گئوائش نہیں لیکن ابن قدامہ کی گتا فی کا جواب اس کے اصولوں کے مطابق دیا خواص اور کی ہے۔ میں کوشش کروں کا کہ جس فقیہ ، محدث اور امام کی زبانی امام اعظم میں اللہ عنہ کی اس شان بیان کرنے والے کا بھی مقام ومر تبہ ذکر کروں۔ تا کہ ان کی بات کا وزن معلوم ہوجائے۔ فقیر نے امام اعظم می میں اللہ عنہ کی سیرت اور آپ پر کئے گئے اعتراضات کا تفصیلی جواب" فقہ جعفر ہیں جو ہوا عتراضات کا تعصیلی جواب" فقہ جعفر ہیں نے جواعتراضات کئے ، ان کا جواب وہاں دیا گیا اور ان کی کی کی کی کہ کی کور سے امام اعظم می اللہ عنہ کا مقام بیان کیا گیا۔

کیونکہ مذکورہ کیا ہے۔ ان کیا مقام بیان کیا گیا۔

کیونکہ مذکورہ کیا۔ سے امام اعظم می اللہ عنہ کا مقام بیان کیا گیا۔

امام اعظم ابوحنیفه رضی الله عنه کی شان میں چندا حادیث

عن ابى هريرة عن رسول الله صَلِيَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّلِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّالِمُ الللللِّ الللْهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللِّهُ ا

(تاریخ بغدادج ۱۳۳۳ مناقب ابوحدیفة مطبوعه مکتبه سلفیه مدینه منوره)

عنه عليه الصلوة والسلام ان ادم افتخر بى وانا افتخر برجل من امتى اسمه نعمان وكنيته ابو حنيفة هو سراج امتى. وعنه عليه الصلوة والسلام ان سائر الانبياء يفتخرون بى وانا افتخر بابى حنيفة من احبه فقد احبنى ومن ابغضه فقد ابغضنى كذا فى التقدمة الشرح مقدمه ابى الليث وقول ابن جوزى انه موضوع تعصب لانه روى بطرق مختلفه.

(درمخنار مع ردالحتارج اص۵۲ مطلب يجوز التقليد المفضول مع وجود الافضل مطبوعه مصر)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ،حضور ﷺ کے دوایت کرتے ہیں۔آپ نے فرمایا: بے شک میری امت میں ایک مرد کامل ہے اور حدیث قصری میں بول مذکور ہے۔ میری امت میں ایک مرد کامل ہوگا جس کانام نعمان اور اس کی کنیت ابوحنیفہ ہے۔وہ میری امت کا سراج ہے وہ میری امت کا سراج ہے وہ میری امت کا سراج ہے۔

حضور ضلینگاری سے مروی ہے فرمایا: کہ حضرت آ دم علیہ السلام نے مجھ پرفخر کیا اور میں اپنی امت کے ایک شخص نعمان نامی پرفخر کرتا ہوں جس کی کنیت ابو حنیفہ ہے وہ میری امت کا سراج ہے۔ آپ ضلایا گاری ہے ہی مروی ہے۔ فرمایا: تمام پیغیبران عظام مجھ پرفخر کرتے ہیں اور میں ابو حنیفہ پرفخر کرتا ہوں۔ جواسے دوست رکھا اور جواس سے بغض دوست رکھا اور جواس سے بغض رکھا۔ مقدمہ ابواللیث کی شرح کے مقدمہ میں بیروایت آئی ہے اور ابن جوزی کا اس روایت کوموضوع قرار دینا ازروئے تعصب ہے کیونکہ بیر روایت بہت سے مختلف قرار دینا ازروئے تعصب ہے کیونکہ بیر روایت بہت سے مختلف

طریقوں سے روایت کی گئی ہے۔

نوٹ نذکورہ متن (مختلف طریقوں سے اس کا روایت ہونا) کے تحت علامہ شامی رحمۃ اللہ علیہ نے ان مختلف طریقوں کی وضاحت
کرتے ہوئے فرمایا کہ علامہ'' طاش کبریٰ' نے اس کی وضاحت کی ہے اور ثابت کیا ہے کہ اس حدیث کا اصل ہے اور زیادہ سے زیادہ
اسے ضعیف کہا جا سکتا ہے اور چونکہ اس میں کوئی شرعی بیان نہیں کیا گیا کہ وہ ضعیف روایت کی وجہ سے ثابت نہ ہو۔ بلکہ فضلیت کے
بارے میں بیروایت ہے اور روایات ضعیفہ بالا تفاق فضائل میں قابل اعتبار ہوتی ہیں۔ رہا اس حدیث کے مفہوم کے حقق ہونے کا
معاملہ تو دنیا جانی ہے کہ امام ابو صنیفہ ایسے سراج امت ہیں کہ انہوں نے اپنے علم کے نور سے لوگوں کوروشی عطاکی اور اپنے فہم کے حیکت
ستارے کے ذریعہ ہمایت کے راستے دکھائے۔ اس سے معلوم ہوا کہ' سراج امتی' والی حدیث موضوع نہیں۔ زیادہ سے زیادہ ضعیف
ہوگی اور فضائل میں ضعیف روایت کا مقام آپ ملاحظہ کر چکے ہیں۔

وروى الجرجاني في مناقبه بسنده السهل بن عبد الله التسترى انه قال لوكان في امة موسى وعيسى مثل ابي حنيفة رحمة الله عليه لما تهودوا ولا تنصروا.

( در مختار مع شرح رد المختارج اص۵۳)

مطلب میہ کہ جس طرح حضور ﷺ کی امت میں امام ابو حنیفہ ایسے بلند پایٹ خض ہیں ایسا کوئی شخص مویٰ اور عیسیٰ علیہا السلام کی امت میں نہیں ہوا۔ امام شامی فرمائے ہیں کہ یہودی اور نصاریٰ علاء نے اپنے اپنے دین میں اور اپنی اپنی کتابوں میں جو تحریف و تبدیلی کی ، اگر ان علاء کے دور میں کوئی ابو حنیفہ جیسا ہوتا ، تو لوگ یہودی یا عیسائی نہ بنتے کیونکہ ایسا آدمی ان تمام لوگوں کو باطل قبول کرنے سے دلائل کے ذریعہ روک دیتا اور انہیں گمراہی کے گڑھوں میں گرنے سے بیجالیتا۔

ومما يصلح للاستدلال به على عظيم شان ابى حنيفة ماروى عنه عليه الصلوة والسلام انه قال ترفع زينة الدنيا سنة خمسين ومائة. ومن ثم قال شمس الائمة الكردى ان هذا الحديث محمول على ابى حنيفة لانه مات تلك السنة.

(ردالحتارجاص۵۳)

هل بن علامه جرجانی رحمة الله علیه نے امام ابو صنیفه رضی الله عنه کے موسی فضائل دمنا قب میں جناب مل بن عبدالله تستری کی سند ہے ایک تھو دوا روایت کی که نبی کریم ضلا الله الله الله الله کی امت میں ابو صنیفه ایسا کوئی ہوتا تو ان کے مانے والے یہودی اور عیسائی نه بنتے۔

کے اڑھوں میں کرنے سے بچالیتا۔
امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کی عظمت شان پر جن روایات سے
استدلال کیا جاتا ہے۔ان میں سے ایک وہ روایت بھی ہے جو حضور
ضلا کیا گیا گیا گیا گیا ہے مروی ہے ۔آپ نے ایک مرتبہ فرمایا: دنیا کی
زینت و خوبصورتی سن ایک سو بچاس (۱۵۰ھ) میں اٹھا لی جائے
گی۔اس روایت کو و کھے کرامام شمس الائمہ کر دی رحمۃ اللہ علیہ نے
فرمایا کہ بیہ حدیث امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ پر منطبق ہوتی ہے۔
کیونکہ آپ ہی مذکورہ سال (۱۵۰ھ) دنیا سے رخصت ہوئے۔

سے بچھمر داہے حاصل کرلیں گے۔

عن قيس بن سعد بن عباده بلفظ عن النبي صَّلِلَّتُكُولِيَّ اللهِ عَنْدُ الثَّرِيا لِتَنَاوِلُهُ رَجَالُ صَلَّمَ عَنْدُ الثَّرِيا لِتَنَاوِلُهُ رَجَالُ من ابناء فارس ولفظ الطبراني عن قيس لا تناوله العرب لتنابله رجال من ابناء فارس وفي رواية مسلم عن ابي هريرة لو كان الايمان عند الثريا لذهب به رجل من ابناء فارس حتى يتناوله.

وفى رواية للشيخين عن ابي هريرة والذي نفسسي بيده لوكان الدين معلقا بالثريا لتناوله رجل من فارس وليس المراد بفارس البلاد المعروفة بل جنس من العجم وهم الفرس لخبر الديلمي خير العجم فارس وقد كان جد ابي حنيفة من فارس على ماعليمه الاكشرون قمال الحافظ السيوطي هذا الحديث اللتي رواه الشيخان اصل صحيح يعتمد عليه في الاشارة لابي حنيفة وهو متفق على صحته.

وفيي حاشية الشبر املسي على المواهب عن العلامة الشامي تلميذ الحافظ السيوطي قال ما جزم به شيخنا من انا ابا حنيفة هو المراد من هذا المحديث ظاهر لا شك فيه لانه لم يبلغ من ابناء الفارس في العلم مبلغه احد.

(رداكمختارج اص۵۳،مطلب يجوز تقليد المفضول مع وجود الافضل ·

ایک روایت حضور ضلاتنا کہ اسلام سے مردی ہے۔ آپ ضالتنا کہ ایک ا نے فزمایا: اگر علم ٹریاستارے کے ساتھ بھی معلق ہوا تو بھی اسے اہل فارس میں سے بچھ مرد حاصل کر لیس گے اور طبرانی نے جناب قیس ہے ان الفاظ سے روایت کی ہے، اس کوعرب حاصل نہ کریں گے البتہ اہل فارس کے آ دمی اسے ضرور حاصل کرلیں گے۔ امام مسلم نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللّٰدعنہ ہےروایت کی ۔حضور <u>ضَالَّتُلُغُا کَیْ</u> کِیْجِیْجَ نے فرمایا: اگر ایمان ثریا کے نز دیک جھی ہوا تو اسے ایک فارس کا

رہنے والا لے جائے گایہاں تک کہ اسے حاصل کر لے گا۔ بخاری ومسلم میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔حضور ﷺ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْم قدرت میں میری جان ہے۔اگر دین ثریا کے ساتھ بھی معلق ہو گیا تواہے فارس کا رہنے والا ایک مردضرور حاصل کر لے گا اور فارس ے مراد کوئی معروف شہز نہیں بلکہ عجم میں سے کوئی شہر ہوسکتا ہے اور وہ فارس بھی ہوسکتا ہے۔اس کی دلیل دیلمی کی وہ روایت ہےجس ك بيالفاظ بي" حير العجم فارس" امام ابوطيفه ك جدامجر فارس كرہنے والے تھے۔جيسا كەاكثرنے اسے تتليم كيا ہے۔ حافظ السيوطي نے کہا: بدروایت جسے بخاری ومسلم نے روایت کیا اصل سیح ہے۔امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کی طرف اشارہ کرنے میں اس پراعماد کیا گیا ہے اور اس کی صحت متفق علیہ ہے۔

حضرت قیس بن سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ سے بایں الفاظ

مواہب لدنیہ کے حاشیہ پر جوشرامسی کا ہے۔علامہ شامی تلمیز حافظ السوطی ہے لکھا ہے کہ ہمارے شخ نے جس پر جزم و یقین فرمایا وہ بیہ کہ اس حدیث سے مراد امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ ہی ہیں۔ یہ بات بالکل واضح ہے اور اس میں کوئی شک نہیں کیونکہ فارس کے رہنے والوں میں کوئی علم وفضل میں اس مقام تک نه پہنچ سکا، جوامام ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنہ کونصیب ہوا۔

قارئین کرام! مٰدکورہ چنداحادیث ہے معلوم ہوتا ہے کہ حضور ضَالَتُنْكُما اَیْکُلِی کے امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کواپنا افتخار اور اپنی امت کا چراغ فر مایا۔ان سے محبت کواپنی محبت اوران سے بغض کواپنا بغض سے تعبیر فر مایا۔سراج امت والی روایت کوخطیب بغدادی اورابن جوزی نے اگر چہموضوع کہالیکن صاحب درمخار نے اس کی تر دید کر دی کہ بیروایت مختلف طریقوں سے مروی ہے۔ لہذا چند طرق
سے مروی حدیث کاضعف دور ہوجاتا ہے۔ نیز بی فضیلت کے بارے میں ہے اس میں کوئی شرع تھم بیان نہیں ہوا اور فضیلت میں بھی ضعیف روایت بالا تفاق مقبول ہوتی ہے۔ حضور ضلیفیالیٹی نظر نے علم ، دین اور ایمان کو تریا ہے بھی لے آنے والا جس فاری النسل خص کا ذکر فر بایا۔ امام شامی رحمۃ اللہ علیہ نے اس روایت کو تھے کہا اور علامہ السیوطی نے بلاشک وریب اس سے مرادامام ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ کی ذر فر بایا۔ امام شامی دجمہ اللہ عنہ نے اس روایت کو تھے کہا اور علامہ السیوطی نے بلاشک وریب اس سے مرادامام ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ کی شان ان روایات سے ظاہر و باہر ہے اور در مختار میں (جام اہ) اس خوات کیا جو اس میں نہور ہے کہ اسمعیل این ارجاع نے امام محمد کو خواب میں دکھیر کہ چھے بخش دیا ہے اور فر مایا کہ اللہ تعالی نے جمعے میں کہ بی کہ جس تیر سے عذاب کا ارادہ نہیں کرتا اور نہ ہی کروں گا۔ اس علم کی وجہ سے جو تھے میں ہیں ہے۔ امام بیوسف کے ساتھ کیا سلوک کیا گیا؟ فر مایا: وہ تو بہت ہی بلند اور میں کرتا ہیں نے رہا میں نے امام ابوصنیفہ کے بارے میں بوچھا' فر مایا: وہ تو بہت ہی بلند اور میں کے اسمالہ میں نے امام ابوصنیفہ کے بارے میں بوچھا' فر مایا: وہ تو بہت ہی بلند اور میں کے ایک مقام علیوں کے املی مقام علیوں کے اسمالہ میں نے امام ابوصنیفہ کے بارے میں بوچھا' فر مایا: وہ تو بہت ہی بلند اور میں کے اسمالہ مقام علیوں کے املی میں تشریف فرما ہیں۔ انہوں نے چالیس سال متواتر عشاء کے وضو سے نماز شرح ادا کی بچپین جے کئے مود فحم اللہ تعالی کی خواب میں نیار دے بارے کی ۔

امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کا یہ واقعہ بھی مشہور ہے کہ آپ جب آخری جج کے لئے تشریف لے گئے تو کعبہ شریف کے محافظ سے کعبہ کے اندر جانے کی اجازت طلب کی۔ اجازت ملنے پر جب اندر تشریف لے گئے ، تو دوستونوں کے درمیان واکس پاؤل پر کھڑے ہوکر پہلے پندرہ پارے اور پھر باکیں پاؤل پر کھڑے کھڑے بقیہ پندرہ پارے پڑھے۔ سلام پھیر کر اللہ تعالی کے حضور دعا کی ۔ اے اللہ! تیرے ضعیف بندے نے تیری عبادت کا حق تو اوا نہ کیا لیکن تیری معرفت اس بندہ کو حاصل ہے۔ اس معرفت کے سب سے میری خدمت کے نقصان کو پورا فرماوے۔ ہاتف نے کعبہ کی ایک جانب سے آواز دی۔ اے ابو حنیفہ! تو نے ہمیں پہچانا جیسا بہنچا نے کا حق ہے۔ ہمارے دین کی اچھی خدمت کی لہذا میں نے تجھے اور تیری اتباع کرنے والے محض کو بخش دیا ( یعنی قیامت تک جو تہارے ند ہب پررہے گا۔ اسے معاف کر دیا جائے گا)۔

سیدنا امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا۔ آپ کس سب سے اس مقام پر پہنچ؟ فرمایا: میں نے اللہ تعالیٰ کی مخلوق کو فائدہ پہنچانے میں بخل اور کنجوی سے کام نہ لیا اور نہ ہی ان سے استفادہ کرنے میں کراہت تجھی۔ جناب مسافر بن قدام بیان کرتے ہیں کہ جس مخص نے امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کوا ہے اور اپنے اللہ کے درمیان وسیلہ بنایا۔ میں امید کرتا ہوں کہ اسے کوئی خوف نہ ہوگا۔

فاعتبروا يا اولى الإبصار

#### امام ابوحنيفه رضى اللدعنه كاخواب

ابو یکی جمانی بیان کرتے ہیں کہ میں نے امام ابو صفیفہ رضی اللہ عنہ کو یہ فرماتے ہوئے سا ''دمیں نے ایک خواب دیکھا جس سے میں بہت پریشان ہوگیا۔ وہ یہ کہ میں نے خواب میں رسول کریم ضلاتی کی گھر انور کو دیکھا کہ میں اسے کھول رہا ہوں۔ یہ خواب دیکھر میں بہت پریشان ہوگیا۔ وہ یہ کہ میں رسے خواب کی تعبیر پوچھے۔ اس خفس نے دیکھر میں بھر ہو تھے۔ اس خفس نے دیکھر میں بھر ہو تھے۔ اس خفس نے جب خواب بتا کر تعبیر پوچھی تو ابن سیرین نے کہا: کہ خواب دیکھنے والاشخص حضور ضلاتی کی احادیث میں اجتہاد کرے گا'۔ یہی روایت ایک اور واسط سے بھی نہ کور ہے۔ وہ یوں کہ محمد بن عبد اللہ بن سالم کہتے ہیں کہ میں نے اپنے والد سے سنا فرمایا کہ میں نے ہشام بن مہران سے سنا۔ انہوں نے بیان کیا کہ امام ابو صفیفہ رضی اللہ عنہ نے خواب میں حضور ضلاتی کی تیم انور کو کھودتے ہوئے بایا۔ انہوں نے بیان کیا کہ امام ابو صفیفہ رضی اللہ عنہ نے خواب میں حضور ضلاتی کی تیم انور کو سیرین نے پوچھا کہ یہ خواب میں حضور نے بایا۔ انہوں نے ایک خص کو جناب محمد میں بن کے باس اس کی تعبیر کے لئے بھیجا۔ محمد بن سیرین نے پوچھا کہ یہ خواب میں حضور فیل کہ میں کرنے ہیں کہ بین کے باس اس کی تعبیر کے لئے بھیجا۔ محمد بن سیرین نے پوچھا کہ یہ خواب میں وی نے بایا۔ انہوں نے ایک خص کو جناب محمد میں بن کے باس اس کی تعبیر کے لئے بھیجا۔ محمد بن سیرین نے پوچھا کہ یہ خواب

کے آیا؟ پوچھنے والے نے کوئی جواب نہ دیا۔ تین مرتبہ ابن سیرین نے یہی پوچھالیکن جواب ندارد۔ پھرانہوں نے اس کی تعبیر بیان فرمائی کہ خواب دیکھنے والاعلم فضل کے ایسے مقام پر فائز ہوگا کہ اس سے پہلے کسی نے سبقت نہ کی ہوگی۔ ہشام بیان کرتے ہیں کہ اس تعبیر کے بعدامام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ نے علم میں نظر وفکر اور گفتگو کرنا شروع فرمائی۔ (تاریخ بغدادج ۱۳۵ سمنا قب ابوحنیفہ )

ندکورہ احادیث و روایات اور خواب سے ثابت ہوتا ہے کہ اللہ تعالی نے پہلے سے ہی اس بات کا فیصلہ فر ما دیا اور حضور

خالیہ نی کی کواس کی اطلاع فر ما دی کہ تمہاری امت میں سے ایک فاری نسل شخص ایسا پیدا ہوگا جس کی کنیت ابو حنیفہ ہوگی۔امت کی
ہدایت اور علم کی شمع روشن کرے گا اور دین کی تحقیق اور حقیقت کو جانے گا۔ان فضائل و منا قب کو دیکھ کرکون بید گمان کرسکتا ہے کہ امام
ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ علم حدیث میں کمزوریا نابلہ ہیں؟ حاشا و کلایہ بات بالکل مردود اور نامقبول و غلط ہے اور امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کی
شخصیت اس سے کوسول دور ہے۔

امام ابوحنیفه رضی الله عنه کانسب نامه اوران کے حق میں علی المرتضی رضی الله عنه کی دعا

امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے پوتے جناب اسلمیل بیان کرتے ہیں کہ میں اسلمیل بیٹا حماد بن نعمان بن ثابت بن نعمان بن مرزبان فارس کے حرکی اولا دسے ہوں۔ اللہ تعالیٰ کی قتم! ہم پر بھی غلامی واقع نہیں ہوئی۔ جب میرے وا دا جناب ابوحنیفہ بیدا ہوئے تو یہ ۸ھ کا واقعہ ہے تو میرے پر داوا جناب ثابت اپنے نومولو دصاحبز اوے (ابوحنیفہ) کواٹھائے ہوئے حضرت علی المرتضٰی رضی اللہ عنہ کی خدمت میں لائے۔ حضرت علی المرتضٰی نے میرے دا دا ابوحنیفہ کے لئے برکت کی دعا فر مائی اوران کی اولا دمیں بھی برکت کی دعا فر مائی۔ ہم اس کی قوی امیدر کھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہمارے حق میں حضرت علی المرتضٰی کی دعا قبول فر مالی۔

(تاریخ بغداد جساص ۳۲۹ ذکرمن اسه نعمان ، ابن خلکان ج۵ص ۴۰۵ تعداد ۲۵ ک

#### نسب نامه

نعمان بن ثابت بن نعمان بن مرزبان بن قیس بن یز دگر بن شهر یار بن نوشیرواں ۔ (حدائق حنیفہ ۱۷)

نوٹ: امام اعظم رضی اللہ عنہ کے پوتے کے حلفیہ بیان سے معلوم ہوا کہ آپ جدی پشتی آزاد تھے اور آپ کا نسب نامہ نوشیرواں سے جاملتا ہے۔ لہٰذا شیعہ لوگوں کا بیہ کہنا بالکل لغواور من گھڑت ہے کہ امام ابو حنیفہ غلام تھے اور جولا ہے تھے اور بیہ بھی معلوم ہوا کہ امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ اگر چہاللہ کی تقدیر میں ہی صاحب فضل علم مقرر تھے لیکن اللہ تعالیٰ نے بظاہر اس کا سبب حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کی دعا کو بنا دیا۔ واقعی بزرگوں کی دعا کا بہت اثر ہوتا ہے۔

ابن قدامہ کے امام حضرت امام احمد بن صبل کی امام ابوحنیفہ سے عقید ت

قال احمد بن حنبل في حقه انه من اهل الورع والزهد وايشار الاخرة بمحل لا يدركه احد ولقد ضرب بالسياط ليلى القضاء للمنصور فلم يفعل رحمة الله عليه.

(خيرات الحسان ص ٣٠ الفصل الثالث عشر في ثناء الائمه )

ذكر الخطيب باسناده الى ابراهيم الحربي

امام احمد بن حنبل رضی الله عنه نے امام ابوحنیفه رضی الله عنه کے بارے میں فرمایا کہ وہ نہایت صاحب تقوی اور بہت بڑے زاہر شخے اور آخرت کو اختیار کرنے والے تھے۔ بیاد صاف ان میں اس قدر تھے کہ کی اور کو نصیب نہ ہوں گے۔ انہیں منصب قضاء قبول کرنے کے لئے کوڑوں سے خلیفہ منصور کے دور میں مارا کیا گین آپ نے اسے قبول نہ فرمایا۔اللہ کی جمت ہوآ پ پر۔ لیکن آپ نے اسے قبول نہ فرمایا۔اللہ کی جمت ہوآ پ پر۔ ابراہیم حربی کی طرف اپنی اساد سے خطیب نے ذکر کیا کہ

قال سألت احمد بن حنبل رضى الله عنه قلت هذه المسائل الدقاق من اين لك؟ فقال من كتب محمد بن الحسن و ذكر الخطيب باسناده الى الشافعى رضى الله عنه انه قال ما ناظرت احدا الا تغير وجهه ماخلا محمد بن الحسن.

(جامع المسانيدج ٢ص ٣١٠)

میں نے امام احمد بن صبل رضی اللہ عنہ سے پوچھا کہ بید وقیق مسائل آپ کو کہاں سے ہاتھ گئے ہیں؟ فرمانے گئے ، محمد بن حسن کی کتابوں سے ۔ خطیب نے اپنی اساد کے ساتھ امام شافعی رضی اللہ عنہ کی طرف سے بیہ بات ذکر کی ۔ انہوں نے فرمایا: میں نے جس کسی کے ساتھ کسی مسئلہ پر گفتگو کی اس کا چبرہ متغیر ہو جاتا تھا لیکن امام محمد بن حسن کا چبرہ بھی متغیر نہیں ہوا۔۔

امام احمد بن خلبل رضی الله عنه خود عظیم محدث اور نقیه ہیں۔ان کی تجدیدی اور اجتہادی حیثیت کی وجہ سے ابن قدامہ نے بھی انہیں اپنا امام اور مقتدی تسلیم کیا پھر امام شافعی رضی الله عنه بھی درجہ اجتہاد میں کسی سے کم نہیں۔ جب بید دونوں عظیم مجتبد ومحدث حضرت امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنه کی خوبیوں میں رطب اللسان ہیں اور ان کے شاگر دوں کی علمی و حقیقی و جاہت تسلیم کرتے ہیں تو ''ابن قدامہ'' کی بیہ جرائت محض ایک جرائت ہی ہوگی جن کے شاگر داتنے عظیم الثان ہیں کہ امام شافعی رضی اللہ عنہ سے امام محمد کے بارے میں فدکورہ بالا قول ہے۔ان کے امام واستاد کا کیا مقام و مرتبہ علمی ہوگا؟

ومن تلامذته الشافعي وتزوج بام الشافعي وفوض اليه كتبه وما له وبسببه صار الشافعي فقيها وليقد انصف الشافعي حيث قال من اراد الفقه فليلزم اصحاب ابي حنيفة فان المعاني قد تيسرت لهم والله ماصرت فقيها الا بكتب محمد بن حسن.

امام محدر حمة الله عليه كے شاگردوں ميں سے ايك امام شافعی بيں۔ انہوں نے امام شافعی کی والدہ سے شادی کی اور پھرامام شافعی کو امام محمد نے اپنی کتابیں اور مال سپر دکر دیا اور امام شافعی اس کی وجہ سے ہی فقیہ ہوئے۔ خود امام شافعی نے کیا انصاف کی بات فرمائی۔ فرمایا: جو محص فقہ کے حصول کا ارادہ کرے۔ اسے جا ہے کہ امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے اصحاب کا دامن نہ چھوڑے۔ بے شک ان کے لئے بہت آسان ہو گئے ہیں۔ خدا کی قتم! میں صرف اور صرف محربی حسن کی کتابوں کی وجہ سے فقیہ بنا۔

جبہم ان حضرات کے ایسے ارشادات پر نظر کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالی نے امام اعظم ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ کو وہ فقاہت اور اجتہادی بصیرت عطا فرمائی تھی جس کے اثر ات ان کے شاگر دوں میں پائے گئے اور ان کی بدولت لوگوں نے اجتہادی درجہ حاصل کر لیا اور سب جانتے ہیں کہ فقاہت کا تعلق قر آن کریم کے ساتھ ہوتا ہے۔ قرآن و حدیث کو بجھنا، ان سے مسائل کا استخراج اور اس کی تعلیم و قدریس بیسب با تیں فقہ کے لئے ضروری ہیں۔ جب امام شافعی، امام احدین خلبل ایسے فقیہ تسلیم کررہے ہیں کہ ہم فقاہت میں ان کے متاج ہیں اور واقعہ بھی بہی ہے کیونکہ امام محمد نے جو بچھ حاصل کیا وہ امام اعظم ابو صنیفہ سے اور پھر امام محمد کے جو بچھ حاصل کیا وہ امام اعظم ابو صنیفہ سے اور پھر امام محمد کے خوشہ پیس شافعی اور امام مثافعی اور امام منافعی کے شاگر دامام احمد بن ضبل رضی اللہ عنہ ہیں۔ یوں بالواسطہ بیسب حضرات امام اعظم نے فقا اور وہ قرار پائے ۔ ان واقعات و حقائق کو صاحت رکھیں تو ''ابن قد امنہ' کی بات کون تسلیم کرے گا کہ امام ابو صنیفہ کو صدیث کا علم نہ تھا اور وہ شام میں اللہ عنہ کی بہت تحریف کرتے ہیں اور ان کے علم و معرفت کے مداح ہیں۔ یہی امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔ ''کسل شافعی رضی اللہ عنہ کی بہت تحریف کرتے ہیں اور ان کے علم و معرفت کے مداح ہیں۔ یہی امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔ ''کسل شافعی رضی اللہ عنہ کی بہت تحریف کرتے ہیں اور امام ابو صنیفہ کے عمل کو دائیں گا ور آئیس کی ہے کیونکہ وہ روشی امام محمد نے حاصل کی۔ ان وقد مصل کی بیاس جو علمی و فقہی و وہ امام ابو صنیفہ کے گھر سے بی آئی اور آئیس کی ہے کیونکہ وہ وہ امام ابو صنیفہ کی حسل کی ۔ ان

سے امام شافعی نے ان سے امام احمد بن صبل نے اور پھران سے کہیں جاکرابن قدامہ کو کچھ حصہ ملا۔

حدثنى محمدبن نضر قال سمعت اسماعيل بن سالم البغدادي يقول ضرب ابوحنيفة على الدحول في القضاء فلم يقبل القضاء قال وكان احمد بن حنبل اذا ذكر ذالك بكي وترحم على ابي حنيفة.

مجھے محد بن نضر نے بتایا کہ میں نے اسمغیل بن سالم بغدادی كوبيركت موئے سنا كه امام ابوحنيفه رضى الله عنه كوقضاء كاعهده قبول کرنے سے انکار پرشدید مارا گیا۔آب نے پھر بھی بی عہدہ قبول نہ فرمایا اورامام احمد بن صبل رضی الله عنه جب اس واقعه کا ذکر فر ماتے تو رویزئے اور امام ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنہ کے لئے دعاء رحمت فر ماتے۔

(تاریخ بغدادج ۱۳۲۷ ساس ۳۲۷ باب امتناع الی حنیفة من ذالک)

امام احدین خلبل رضی الله عنه کی عقیدت و محبت کی بیروایت مظهر ہے اور ان کے نز دیک جومقام ومرتبہ امام ابوحنیفہ رضی الله عنیه کا تھاوہ اس روایت سے کس قدر واضح دکھائی دیتا ہے کسی کی خوبیوں پر یونہی رونانہیں آتا اور نداس کے لئے رحمت کی دعا بے وجہ مانگی

# قاضی ابویوسف (امام احمد بن عنبل کے استاد) کے مناقب

#### اورامام ابوحنيفه رضى اللدعنه سيحان كي عقيدت

عنه محمد بن الحسن الفقيه واحمد بن حنبل قال احمد كان منصفا في الحديث.

(تذكرة الحفاظ ج اص٢٩٢ القاضي الي يوسف الأمام العلامه)

قال احمد بن حنبل صدوق. وروى انه قال عند وفاته كل ما افتيت به فقد رجعت عنه الا ماوافق الكتاب والسنة وقال اللهم انك تعلم اني لم اجرفي حكم حكمت فيه بين اثنين من عبادك متعمدا ولقد اجتهدت في الحكم فيما يوافق سنة نبيك صَلِللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ وكلما اشكل على فقد جعلت ابا حنيفة بينمي بينك وكان عندي والله ممن يعرف امرك ولا يخرج عن الحق وهو يعلمه. ولم يكن فى اصحاب ابى حنيفة مثله وهو اول من نشر علم ابى حنيفة رحمة الله عليه. قال احمد بن حنبل اول ما كتبت الحديث اختلفت الى ابى يوسف القاضى وكتبت عنه. وكان ابو يوسف يروى عن الاعمش وهشمام وعروة وغيرهما وكان صاحب حديث حافظا ثم لزم ابا حنيفة. وقال غير واحد كان يحفظ في المجلس الواحد خمسين حديثا باسانيدها. قال

امام قاضی ابو پوسف سے امام محمد بن حسن اور امام احمد بن حنبل نے روایت کی ۔ امام احمد بن حنبل کہتے ہیں کہ قاضی

ابويوسف حديث مين بهت منصف تقير

امام احمد بن صبل نے فرمایا کہ امام ابو پوسف صدوق ہیں۔ امام ابو پوسف سے مردی ہے کہ انہوں نے فوت ہونے سے قبل فرمایا: کدمیں نے اپنے ان فآوی سے رجوع کیا جو کتاب اللہ وسنت کے موافق نہ تھے اور اللہ تعالیٰ سے یوں دعا کی۔اے اللہ! تو یقیناً جانتا ہے کہ میں نے تیرے جن دو بندوں کے درمیان فیصلہ کیا۔ان میں ہے کسی ہے بھی جان ہو جھ کر اجرت نہیں کی اور میں نے فیصلہ کرنے میں بہت سوچ و جاری اورکوشش کی کہ میرا فیصلہ تیرے نبی ضَلِلْتِهُا اللَّهِ عَلَيْهِ كَلَّ سنت كموافق مواور جب بھی مجھے اس بارے میں مشکل پیش آئی تو میں نے اے اللہ تیرے اور اپنے درمیان امام ابوحنیفہ کورکھا۔خدا کی قتم! وہ میرے نزدیک ان میں سے ہیں۔جو تیرے احکام کوخوب پہچانتے ہیں اور وہ بھی حق سے ادھر ادھر نہیں ہوتے۔ امام اعظم ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے شاگردوں میں امام ابویوسف کی مثل اور کوئی نہ تھا۔ یہی وہ پہلے خوش بخت ہیں جنہوں نے امام ابوحنیفه کےعلم کو دنیا میں پھیلایا۔امام احمد بن حنبل رضی اللّٰدعنه فرماتے ہیں کہ شروع شروع جب میں نے حدیث یاک کھنی شروع

ابن عبد البركان ابويوسف القاضي فقيها عالما حافظا ذكرانه كان يعرف بالحديث انه كان يخطر التحديث فيحفظ خمسين حديثا وستين حديثا ثم يقوم فيمليها على الناس وكان كثير الحديث. وكان يقول في دبركل صلوة اللهم اغفرلي ولا بي حنيفة. قال محمد بن جعفر ابو يوسف مشهور الامر ظاهر الفضل وهو افقه اهل عصره ولم يتقدم عليه احد في زمانه وكان بالنهاية في الحلم والعلم والسريساسة والقدر والبجلالة وهو اول من وضع الكتاب في اصول الفقه على مذهب ابي حنيفة واملا المسائل ونشرها وبث علم ابي حنيفة في اقطار الارض. قيل راي المعروف الكريحي ليلة وفاة ابى يوسف كانه دخل الجنة فراي قصرا قد فرشت منجالسه وارخيت ستوره وقام ولدانه قال المعروف فقلت لمن هذا القصر فقيل لابي يوسف القاضي فقلت سبحان الله وبما استحق هذا من الله تعالى؟ فقالوا بتعليمه الناس العلم وصبره على اذاهم. (شذرات الذہب ج احصہ اول ص ۲۹۸٬۱۹۸ سنته ثنتین وثمانین و مائته )

کی تو میں نے امام ابو بوسف کے پاس آنا جانا شروع کیا اور ان سے روایت حدیث لکھی ۔ امام ابو پوسف جناب آغمش ، ہشام اور عروہ وغیرہ سے روایت کرتے ہیں۔آپ عظیم محدث، حافظ تھے۔ پھر امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے دامن سے وابستہ ہو گئے۔کثیر محدثین کا کہنا ہے کہ امام ابو یوسف ایک ہی مجلس میں بچاس بچاس احادیث ان کی سندوں سمیت یا د کر لیا کرتے تھے ابن عبدالبر کا کہنا ہے کہ امام ابو یوسف بہت بڑے قاضی ، فقیہ، عالم اور حافظ تھے۔ بیہ بھی ذکر کیا کہ آپ حدیث یاک کواچھی طرح جانتے پہچانتے تھے اور محفوظ رکھنے سے اسے بار بار دھراتے بھی تھے۔ پیاس ساٹھ کے لگ بھگ احادیث یاد کر کے لوگوں کو تکھوانے کیلئے تشریف لایا كرتے تھے اور آپ كثير الحديث تھے۔ ہر نماز كے اختتام پر الله تعالیٰ سے یوں دعا کیا کرتے تھے۔اےاللہ! مجھےاورامام ابوحنیفہ کو معاف فرما دے۔محد بن جعفر نے کہا کہ امام ابو پوسف مشہور و معروف تھے۔آپ کی فضیلت سب برعیاں تھی اینے زمانے کے ب سے بڑے فقیہ تھے' آپ کے دور میں آپ سے کوئی نہ بڑھ سكا، علم وحلم ميں انتہائی درجه پايا۔ رياست ،عزت ، بزرگی ميں انتہا كوينيج ہوئے تھے۔ امام ابوليسف وہ يہلے مخص ہيں ،جنہوں نے امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے مذہب کے مطابق اصول فقہ کے موضوع بركتابين تفنيف كين اور مسائل فقهيه لكهائ اور امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے علم کو زمین کے کونہ کونہ تک بھیلایا ۔ بیان کیا جاتا ہے کہ حضرت معروف کرخی رحمۃ اللّٰہ علیہ نے حضرت امام ابو یوسف کے انقال کی رات خواب دیکھا کہ امام ابویوسف جنت میں داخل ہوئے۔ انہول نے ایک بہت برامحل دیکھا جس میں قالین وغیرہ بچھے ہوئے تھے اور دروازہ پر بردے کٹکے ہوئے تھے اور خادم دست بستہ حاضر ہیں۔ جناب معروف بیان کرتے ہیں کہ میں نے کسی سے یو چھا۔ یہ ک کس کا ہے؟ مجھے جواب ملا کہ یا مام ابو یوسف کا ہے۔ میں نے کہا: سجان اللہ! کس عمل کی برکت سے انہیں میل اللہ کی طرف سے عطا ہوا؟ کہنے لگے اس علم کی برکت ہے جو قاضی ابو پوسف نے لوگوں کوسکھایا اوراس کے ساتھ لوگوں کی اذیت برصبر کیا۔

قار کین کرام! سیرنا امام قاضی ابو یوسف کی علیت وللّهیت کی جھلک آپ نے ملاحظہ فرمائی۔ پچاس ساٹھ احادیث اسنادسمیت جوروزانہ حفظ کرتا ہو۔ اس کے حافظ الحدیث ہونے میں کیا شک ہوسکتا ہے؟ قاضی القصاۃ کے عہدہ پر بلا معاوضہ خدمات سرانجام دینا دین سین کی خدمات کی تابندہ مثال ہے اور جب ایسی نابغہ روزگار شخصیت یہ کہے کہ مشکلات میں میرامعمول بیتھا کہ اپنے اور اللہ کے درمیان امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کی عظمت کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ قاضی ابو درمیان امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کی عظمت کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ قاضی ابو یوسف ایسی شخصیت امام ابوحنیفہ کی حلفیہ طور پر اللہ تعالیٰ کو جانے والا فرما کیں اور ''ابن قدامہ'' انہیں حدیث کی معرفت سے عاری بتائے۔ اس کی اس بات کوکوئی کیے تسلیم کرے گا؟ قاضی ابو یوسف آن کے لئے ہرنماز کے بعد اللہ تعالیٰ سے دعائے منفرت کرتے ہیں اور اس حنی مسلک کی خدمات کے صلہ میں امام کرخی نے انہیں جنت میں ہیں ان کے علوم دختا کی وجانے امام احمد بن ضبل رضی میں اور اس مقام میں پھیلاتے ہیں اور اس حنی مسلک کی خدمات کے صلہ میں امام کرخی نے انہیں جنت میں اللہ عنہ کر اور الم اس حالے میں اور اس خالی اللہ عنہ کی دور الم مصاحب کے شاگر در (امام قاضی ابو یوسف) کے شاگر در جنا امام احمد بن ضبل رضی کیا تو اور دو اللہ اللہ عنہ کر ایک کیا ان کے علی و تحقیقی مواد تھا، وہ اس درسے حاصل شدہ تھا۔ پھران ہی حضرات کا فیض ابن قدامہ تک پہنچتا ہے جس کے خیالات اپنے دادا اور پر دادا شخ کے بارے میں ہم بیان کر چکے ہیں۔ چلتے ایک اور حوالہ ملاحظہ کر لیکئے۔

مارايت رجلا باعلم بتفسير الحديث ومواضع النكت التى فيها من الفقه من ابى حنيفة. ماخالفت ابا حنيفة فى شىء قسط فتدبرته الارايت مذهبه الذى ذهب اليه انجأفى الاخرة وكنت ربما ملت الى الحديث الصحيح منى.

(تاریخ بغدادج ۱۳۳ سامنا قب ابی صنیفه)

بشربن ولید کہتے ہیں کہ میں نے جناب قاضی ابو یوسف سے سنا۔ فرمایا کہ میں نے حدیث پاک کی تفسیر اور احادیث میں نکات کے مقامات کو جو فقہ سے تعلق رکھتے ہیں، امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ سے بڑھ کران کا کوئی عالم نہ دیکھا۔ محمد بن سماع کہتے ہیں کہ میں نے قاضی ابو یوسف کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ میں نے جب میں ان ویوسف کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ میں اختلاف کیا تو غور و کمھی امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ سے کسی بات میں اختلاف کیا تو غور و فکر کے بعد مجھے ان کا ند جب و نقط نظر ہی بالآخر زیادہ مفید نظر آیا اور میں بیا اوقات حدیث کی طرف میلان کرتا ، تو وہ مجھے اپنے سے نیادہ حدیث سے حصے الیا میں بیا اوقات حدیث کی طرف میلان کرتا ، تو وہ مجھے اپنے سے زیادہ حدیث سے حصے اللہ عنہ اللہ حدیث سے حدیث کی طرف میلان کرتا ، تو وہ مجھے اپنے سے زیادہ حدیث سے حدیث کی طرف میلان کرتا ، تو وہ مجھے اپنے سے زیادہ حدیث سے حدیث کی طرف میلان کرتا ، تو وہ مجھے اپنے سے زیادہ حدیث سے حدیث کی طرف میلان کرتا ، تو وہ مجھے اپنے سے خوا میں نظر رکھنے والے ملتے۔

# ا مام احمد بن حنبل کے استادا مام شافعی رضی اللّٰدعنہ کے مناقب

وعنه احمد والحميدى وابو عبيد والبويطى ابو ثور والربيع والمرادى والزعفرانى وام سواهم. وكتب عن محمد الحسن فقيه. قال اسحاق بن راهويه قال لى احمد بن حنبل بمكة تعالى حتى اريك رجلا لم ترعينك مثله فاقامنى على الشافعى وقال ابو الثور ما رايت مثل الشافعى ولا ارى هو مثل نفسه قال حرمله سمعت الشافعى يقول سميت ببغداد ناصر الحديث وواتقوا احمد وغيره قال ابن معين ليس به باس قال الفضل بن

امام شافعی رضی الله عند کے شاگردوں میں امام احد، حمیدی، ابوعبید بویطی ابوثور رہیے مرادی اور زعفرانی اور بہت سے حضرات ہیں۔ امام شافعی نے امام محمد بن حسن فقیہ سے علوم کی کتابت کی۔ اسحاق بن راہویہ کہتے ہیں کہ مجھے احمد بن صنبل نے مکہ شریف میں کہا۔ آؤتمہیں ایسا آدمی دکھاؤں کے تمہاری آنکھوں نے اس جیسا ہر گزنہ دیکھا ہوگا۔ وہ مجھے امام شافعی رضی الله عنہ کے پاس لے گئے۔ ابوثور کہتے ہیں کہ میں نے امام شافعی ایسا نہیں دیکھا اور نہ ہی خود امام شافعی نے اپنی مشل دیکھا۔ حرملہ نے کہا کہ میں نے امام شافعی کو یہ کہتے سنا کہ بغداد میں میرا نام ''ناصر الحدیث' رکھا گیا شافعی کو یہ کہتے سنا کہ بغداد میں میرا نام ''ناصر الحدیث' رکھا گیا

زياد سمعت احمد بن حنبل يقول مااحد مس فخبره ولا كلامها الا وللشافعي في عنقه منة وقال ابن راهويه الشافعي امام مااحد تكلم بالراى الاوالشافعي اكثرهم اتباعا واقلهم خطاء وقال ابو حاتم داود ما اعلم للشافعي حديثا خطاء وقال ابو حاتم صدوق وصح عن الشافعي انسه قال اذا صح المحديث فاضربوا بقولي الحائط وقال الربيع سمعته يقول اذا اويت حديثا صحيحا فلم اخذ به فاشهدكم ان عقلي قدذهب قلت مناقب الشافعي فاشهدكم ان عقلي قدذهب قلت مناقب الشافعي وتاريخ دمشق وتاريخ الاسلام لي وكان حافظ للحديث بصيرا بعلمه لايقبل منه الا ماثبت عنده ولو طال عمره بعلمه لايقبل منه الا ماثبت عنده ولو طال عمره بمص

(تذكرة الحفاظ جاص ٣٦١\_٣٦٢ باب النذكرة الثافعي مطبوعه بيروت)

وقال الامام احمد ان الله تعالى للناس فى كل راس مائة سنة من يعلمهم السنن وينفى عن رسول الله صلاية الكذب فنظرنا فاذا فى راس الماتين المائة عمرو بن عبد العزيز وفى راس الماتين الشافعي وقال ابن الربيع كان الشافعي يفتى وله خمس عشرة سنة وكان يحيى الليل الى ان مات. (شذرات الذهب ج احمدوم ص الناري و مائين مطوعه يروت)

ا مام شافعی رضی الله عنه کی شان اوران کے بارے میں علمائے امت کے اقوال آپ نے ملاحظہ فر مائے۔امام شافعی رضی الله عنه،

تھا۔امام احمد وغیرہ نے امام شافعی کو ثقہ کہا۔ابن معین نے "لیس به باس" کہا۔فضل بن زیاد نے کہا: کہ میں نے امام احمد بن خلبل کو یہ کہتے سنا کہ جس شخص نے بھی قلم دوات کو ہاتھ لگایا یا حدیث کے بارے میں گفتگو کی ۔اس کی گردن میں امام شافعیٰ کا احسان ہے۔ ابن راہویہ نے کہا: امام شافعی نے بھی رائے سے گفتگو نہ فرمائی۔ امام شافعی رضی الله عنه کے سبھی مجتهدین اتباع کرتے ہیں اور امام ان تمام سے علطی کے اعتبار سے بہت کم غلطی والے تھے۔امام ابوداؤد نے کہا کہ میں نے امام شافعی سے کوئی حدیث خطانہ سی۔ ابوحاتم نے کہا کہ امام شافعی صدوق ہیں اور امام شافعی سے ہربات درجہ صحت تک پہنچی ہے کہ جب متہمیں صحیح حدیث مل جائے تو میرے قول کو دیوار پر دے مارو۔ رہی کہتے ہیں کہ میں نے امام شافعی کو کہتے سنا: میں جبتم سے حدیث صحیح روایت کروں اورخوداس پر عمل بیرا نه ہوں تو میں تنہیں گواہ بنا تا ہوں کہ میری عقل ختم ہوگئی۔ میں کہتا ہوں کہ میری یہ کتاب (تذکرۃ الحفاظ) امام شافعی کے منا قب کی منحمل نہیں ہوسکتی کیونکہ پیخضر ہے۔تم اگر مزید معلومات حاج ہوتو تاریخ دمثق اور تاریخ اسلام جومیری تصانیف ہیں،ان میں ملاحظہ کر سکتے ہیں۔ امام شافعی رضی اللہ عنہ حافظ الحدیث تھے حدیث کی علتوں کے خواب جاننے والے تھے وہی حدیث قبول فرماتے جوان کے نز دیک ثابت ہوتی ۔اگر ان کی عمرطویل ہوتی تو ان سے حدیث کا کام اور زیادہ و کھنے میں آتا۔آب نے ۲۰۴ھ

ابن قدامہ کے امام کے بھی شخ واستاد ہیں'وہ انہیں مجدد تسلیم کرتے ہیں'انہیں بےنظیر و بے مثل سیحھتے تھے۔امام ابوداؤد جناب امام شافعی کی حدیث کو خطاء سے دور کہتے ہیں ۔ یہی امام شافعی رضی اللہ عنہ خود اقرار فرماتے ہیں کہ مجھے کلام کا خزانہ امام محمہ بن حسن شیبانی (شاگر دامام ابوحنیفہ) کی کتب سے حاصل ہوا۔ درمختار کا حوالہ گزر چکا ہے کہ امام شافعی کا فقیہ ہونا ،اور اجتہاد کے درجہ پرمشمکن ہونا، اس کی وجہ امام محمد کی کتابیں اور ان کا مال تھا۔ یہی امام شافعی فرماتے ہیں:

> ابو عبيد يقول سمعت الشافعي يقول من اراد ان يعرف الفقه فليلزم ابا حنيفة واصحاب فان الناس كلهم عيال عليه في الفقه.

ابوعبید کہتے ہیں میں نے امام شافعی کو یہ فرماتے سنا: جوشخص فقہ جاننا چاہتا ہوتو اسے امام ابوحنیفہ اور ان کے اصحاب کا دروازہ پکڑنا چاہیے کیونکہ فقہ کے معاملہ میں تمام لوگ (فقہ میں )ان کے

بيح ہیں۔

(تاریخ بغدادج ۱۳ سه ۳۸۳)

لہذا مقام غور ہے کہ بخاری و مسلم وغیرہ محدثین کرام امام احد بن حنبل کے شاگرد ہیں۔امام احمد بن صنبل، امام شافعی کے شاگرد ہیں۔امام احمد بن صنبل، امام شافعی کے شاگرد ہیں۔امام شافعی کے علوم کا خزانہ امام محمد کی کتابیں ہیں اور امام محمد کی کتابوں میں جمع شدہ مواد امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے قیام ما ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے فیض سے ائمہ حضرات اور محدثین کرام مستفیض ہوئے۔ یہی ابن قدامہ امام احمد بن صنبل کو'' حافظ الحدیث' کیمے ۔لیکن سراج اللمۃ' امام الائمہ امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں سے کہتے کہ' ان سے روایت حدیث کم تعداد میں ہیں اس لئے کہ انہیں علم حدیث آتا نہ تھا اور اس فن میں وہ بہت کمزور تھے'' ۔ سے بہتان عظیم ہے ۔ ابن قدامہ کی اس گستا خی سے اس کے اپنے امام احمد بن صنبل اور ان کے استاد جناب امام شافعی رضی اللہ عنہما ضرور دکھی ہوئے ہوں گے۔اللہ تعالیٰ ابن قدامہ کی گستا خی کومعا ف فرمائے۔

#### امام شافعی کے استاد حضرت سفیان بن عیبینہ کے مناقب

حدث عن الاعمس وابن جريج وشعبه وغيرهم من شيوخه وابن المبارك وابن مهدى والشافعي واحمد بن حنبل، يحيى بن معين، واسحاق بن راهويه واحمد بن صالح وابن نمير وابو خثيمه والفلاس والزعفراني الخ كان اماما حجة حافظا واسع العلم كثير القدر قال الشافعي لولا مالك والسفيان لذهب علم الحجاز وعن الشافعي قال وجدت احاديث الاحكام كلها عند الشافعي قال وجدت احاديث الاحكام كلها عند ابن مالك سوى ثلاثين حديثا ووجدتها كلها عند ابن مهدى كان ابن عيينة من اعلم الناس بحديث اهل حجاز وقال الترمذي سمعت البخاري يقول سفيان بن عيينة احفظ من حماد بن زيد قال حرملة سمعت الشافعي يقول مارايت احدا فيه من الة العلم مافي

ابن عینہ سے روایت حدیث کرنے والے حضرات میں سے کچھ کے نام یہ ہیں۔ آئمش ، ابن جرئ ، شعبہ جوان کے شیوخ بھی ہیں اور ابن مبارک ، ابن مہدی اور شافعی ، احمد بن صبل ، کیل بن معین ، اسحاق بن راہویہ ، احمد بن صالح ، ابن نمیر ، ابن خثیمہ ، فلاس اور زعفرانی وغیر ہم۔ ابن عینہ امام ، حجت اور حافظ الحدیث تھے۔ اور حافظ الحدیث تھے۔ امام شافعی فرماتے ہیں کہ میں وسیح العلم اور عظیم القدر شخصیت تھے۔ امام شافعی فرماتے ہیں کہ میں نے احکام کی تمام احادیث ماسواتیں احادیث کے تمام امام مالک کے پاس پائیں وہ تمام احادیث ماسواتی احادیث کے ابن عینہ کے پاس سے نہاں جا دیث ماسواتی احادیث کے ابن عینہ کے حدیث کوسب سے زیاد جانے والے تھے۔ تر مذی نے کہا: میں نے مام شافعی حدیث کوسب سے زیاد ہا نے والے تھے۔ تر مذی نے کہا: میں نے امام شافعی حماد بن زید سے زیادہ حافظ تھے۔ حرملہ کہتے ہیں میں نے امام شافعی میں سفیان بن عینہ سے زیادہ عالی مرتبت اور کوئی نہیں دیکھا اور نو کی دینے میں ان سے زیادہ محالط اور مرتبت اور کوئی نہیں دیکھا اور نو کی دینے میں ان سے زیادہ محالط اور

سفيان وما رايت احدا اكف عن الفتيامنه وما رايت احدا احسن تفسير الحديث منه وقال ابن وهب لا اعلم احدا اعلم بالتفسير منه وقال احمد مارايت احدا اعلم بالسنن منه وقال ابن المديني مافي اصحاب الزهرى اتقن من ابن عيينة وقال اجمد دخل ابن عيينة اليمن على معن ابن زائده ووعظه ولم يمكن سفيان تلفخ بعد بجوائزهم وقال الاجلى كان ابن عيينه ثبتا في الحديث وحديثه نحو من سبع الاف ولم يكن لمه كتب. وقال ابن مهدى عند سفيان بن عيينه من المعرفة بالقران وتفسير الحديث مالم يكن عند الثورى. اتفقت الائمة على الاحتجاج بابن عيينه لحفظه وامانته.

( تذكرة الحفاظ جاص٢٦٣ ٢ تذكره سفيان ابن عيينه بن ميمون )

فيها توفيي فيي اول رجب شيخ الحجاز احد العلام ابو محمد سفيان بن عيينة الجلابي قال الشافعي لولا مالك وابن عيينة الخ.

(شذرات الذهب ج احصه دوم، ثمان وسعين ومائة )

تذكرة الحفاظ اورشذرات كے اقتباسات ہے آپ حضرات نے حضرت سفیان بن عیبینه کا مقام ومرتبہ دیکھا۔ان کے شاگر دکثیر تعداد میں ہیں کین ان میں سے چندمشاہیر بزرگ ابن مبارک ، ابن مہدی ، ابن اسحاق راہو پیاور امام احمد بن خنبل رضوان الذعلیہم المعین ہیں۔ جناب ابن عیینہ کے بارے میں فرمایا گیا:

- (۱) وه دین میں ججت اور وسیع العلم وکبیر الحدیث تنص (امام ذہبی)
- (۲) اگریدنه بوتے تو حجاز سے علم حدیث رخصت ہو گیا ہوتا۔ (۱مام ثافعی)
- (۳) انہیں احکام کے بارے میں جس قدرا حادیث یا دئھیں۔اتنی ابن مالک کوبھی یادنہ تھیں۔(امام شافعی)

جب امام ابن عیبینہ کے بارے میں احادیث مبار کہ اور ان کے علم وحفظ کی گواہی بڑے بڑے اکا برحضرات دے رہے ہیں۔ اس سے امام اعظم حضرت ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنہ کاعلم حدیث میں مقام ومرتبہ کا ازخود انداز ہ لگایا جا سکتا ہے کیونکہ آپ ابن عیبینہ کے اساتذہ اورشیوخ میں سے ہیں ۔ابن عیبنہ بالا تفاق حجت ہیں ۔ابن خلکان نے ان کی سیرت بیان کرتے ہوئے ایک جگہ کھا:

نیچنے والا میں نے کوئی اور نہ دیکھا۔حدیث یاک کی تفسیر کرنے میں ان سے بڑھ کر اچھی تفسیر کرنے والا میں نے نہ پایا۔ ابن وہب کہتے ہیں تفسیر میں مجھان سے زیادہ عالم اور کوئی ندملا۔ احد بن حنبل کہتے ہیں:سنتوں کا برداعالم ان سے بردھ کرکوئی نہ دیکھا۔ ابن مدین کا قول ہے کہ امام زہری کے اصحاب میں ابن عیدینے براھ کر كوئي دوسرايقين والانهيل \_امام احمد كهتير هيس كهابن عيدينه يمن ميس معن بن زائدہ کے پاس تشریف لے گئے ۔انہیں وعظ وتھیحت کیا۔ امام ابن عیدینه وعظ ونصیحت پر ہرگز معاوضه نه لیتے تھے۔اجلی کا کہنا ہے: ابن عیبینه حدیث میں مضبوط تھے۔ان سے تقریباً سات ہزار احادیث مروی ہیں۔ ان کی اپنی کوئی کتاب نہ تھی۔ (جس میں احادیث لکھ رکھتے) ابن مہدی کا قول ہے کہ ابن عیبنہ قرآن و حدیث کی وہ معرفت رکھتے تھے جوسفیان توری کے ہاں نہھی۔تمام ائمه کا اتفاق ہے کہ ابن عیمینہ کی روایت کردہ حدیث قابل احتجاج ہے کیونکہان کا حفظ وامانت مثالی تھا۔

پہلی رجب ایک سواٹھانوے میں ابن عیبینہ کا انقال ہوا۔ آپ حجاز کے شیخ تھے کیتا علامہ تھے۔ بورا نام ابومحد سفیان بن عیبینہ جلابی ہے۔امام شافعی نے فرمایا:اگرامام مالک اوراین عیدینه نه موتے تو اہل حجاز کاعلم ضائع ہوجا تا۔الخ

وقال السفيان دخلت الكوفة ولم يتم لى سفيان بيان كرتے بيں كه بير كوفه گيا \_ ابھى بير سال عشرون سنة فقال ابوحنيفة الصحابه اهل الكوفة پورے نه ہوئے تھے كه حضرت امام ابوحنيفه نے اپنے اصحاب اہل جاء كم حافظ علم عمرو ابن الدينار قال فجاء كوفه كوفرمايا: تبهارے بال ايك صاحب علم عمرو بن دينارنا مي تخص الناس لیسئلوننی عن عمرو ابن دینار فاول من صیر آیا ہے۔ بیان کرتے ہیں کہ لوگ میرے یاس آئے تا کہ اس کے لى محدثا ابوحنيفة.

(ابن خلکان ج۲ص۳۹۳ بحواله سفیان بن عیبینه )

بارے میں مجھ سے دریافت کریں تواس نے کہا کہ مجھے سب سے

اول محدث بنانے والے ابوحنیفہ ہیں۔

گویا ابن عیبینه خودا قرار کررہے ہیں کہ مجھے محدث بنانے والی اولین شخصیت حضرت امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کی ہے۔ یہی ا بن عیبینہ ہیں جوتمام محدثین کے امام اور استاد شار ہوتے ہیں ۔لہذا جو دوسرے کومحدث بنا تا ہواس کا خودمحدث ہونا کون بے وقو ف تشلیم نه کرے گا؟ انہی ابن عیبینہ سے امام صاحب ابو حنیفہ رضی اللّٰہ عنہ کے بارے میں ایک اور حوالہ ملاحظ ہو:

قال ابن عيينه مارات عيني مثله. وعنه من اراد المغازي فالمدينة اوالمناسك فمكة والفقه فلكوفة ويلزم اصحاب ابي حنيفة.

(خيرات الحسان ص ٢٩)

ابن عیبینہ نے کہا کہ میں نے امام ابوحنیفہ کی مثل کوئی نہ دیکھا۔ یہی کہتے ہیں کہ مغازی کے بارے میں جاننے والا مدینہ منورہ جائے۔مناسک کے بارے میں مکہ اور فقہ کے بارے میں کوفه کارخ کرے۔خود ابن عیبینہ حضرت امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ كاصحاب سے جدانہ ہوتا تھا۔

(1) ابن عیبنہ کوخود حافظ علوم وحدیثیہ تسلیم کرتے ہیں اور وہ خودامام اعظم کواس بارے میں بےمثل کہدر ہاہے اور آپ کے شاگر دوں سے اکتساب فیض کے لئے ہروفت ساتھ رہتا ہے۔اس کا صاف صاف مطلب پیر کہ فقہ حاصل کرنے والے ابوحنیفہ اوران کے شاگردول کے در کی حاضری کے سوا اور کوئی راستہ نہیں اور فقہ خود کیا ہے؟ قرآن وحدیث کے جانبے ، اس سے مسائل کے استنباط کا نام ہے جوعلوم قرآنیہ اور اسرار حدیثیہ سے نابلدہ وہ ان سے استنباط کیا کرے گالہذامعلوم ہوا کہ قرآن وحدیث کے علوم کاعظیم حامل اور عالم امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ سے بڑھ کر اور کوئی امام نہ ہوا۔امام صاحب کے شاگر دوں کے مقام و مرتبہ تک رسائی ناممکن ہےاس لئے آپ کے بارے میں جو''ابن قدامہ'' کا قول گزرا۔ یہ قول نہایت غیرمخاط اور نا مناسب بلکہ حسد وبغض کا آئینہ دارنظر آتا ہے۔

### امام احمد بن صبل رضی اللّٰدعنہ کے استاد جناب خلف بن ایوب کے فضائل

عنه احمد قلت وقد ذكر الحاكم في تاريخ نيشابور واطال ترجمته وقال فيه فقيه اهل بلخ وزاهم مم تفقه بابي يوسف وابن ابي ليلي واخذ الزهد عن ابراهيم بن ادهم روى عنه يحيى بن معين وذكرجماعة قال وكان قدومه الى نيشابور ٢٠٣٠ وتوفى في شهر رمضان ٢١٥ه.

(تهذيب التهذيب جساع ١٥٨١ ١٥٨١)

فيها مضي اهل بلخ ابو سعيد خلف بن ايوب العمامسري صماحمب ابي يوسف سمع من عوف الاعرابي وجماعة من الكبار وكان زاهدا قدوة رواه عنه يحيى بن معين والكبار.

خلف بن ابوب عامری کا ذکر کدامام حاکم نے تاریخ نیشا بور میں خلف بن ابوب کا طویل تذکرہ لکھا اور کہا کہ وہ فقیہ ، اور اعلیٰ درجہ کے عالم تھے۔فقہ کاعلم انہوں نے امام ابو یوسف اور ابن الی یلی سے حاصل کیا اور زہد وتقوی کی تعلیم حضرت ابراہیم بن ادھم سے حاصل کی۔ ان سے حدیث کی روایت کرنے والے میچیٰ بن معین بھی ہیں اور جماعت کا بھی ذکر ،اورلکھا کہ بیہ۲۰۱ھ میں نمیثا یورآئے اور ۲۱۵ ھرمضان میں انتقال فرما گئے۔

ای سال ۲۱۵ ه مین حضرت ابوسعید خلف بن ابوب عامری کا انتقال ہوا۔ وہ حضرت امام ابو پوسف کے شاگر درہے اور عوف اعرابی و دیگرا کابرین حضرات سے ساع فرمایا۔ بہت بڑے عابد و زاہداور پیشواتھ۔ان سے بیچیٰ بن معین نے روایت کی ہاوران کے علاوہ دیگرا کا برین نے بھی روایت کی ہے۔

(شذرات الذهب)

(۲) خلف بن ابوب رحمة الله عليه سے يحيٰ بن معين كا روايت كرنا (حالانكه خود يحيٰ بن معين سخت ناقد اور جرح كرنے والے بيں) بتلا تا ہے كه خلف بن ابوب واقعى محدث عظيم اور باوثوق آ دمى تھے۔اب ان كى زبانی حضرت امام ابوحنيفه رضى الله عنه كى شان س ليجئے۔

محمد ابن سلمی یقول قال خلف ابن ایوب صار العلم من الله تعالی الی محمد ﷺ ثم صار الی اصحابه ثم صار الی التابعین ثم صار الی ابی حنیفة واصحابه فمن شاء فلیرض ومن شاء فلیرض ومن شاء فلیرض

(تاریخ بغداد ج۳۱ ۳۳۷ مناقب الی حنیفة مکتبه سلفیه مدینه منوره ،خیرات الحسان ۳۳ مطبوعه ایجی ،ایم سعید کراچی یا کستان )

(٣) الله تعالی نے اپنے محبوب اگرم ضلا لیکنا الیکنا 
# امام شافعی کے استادامام محمد بن حسن شیبانی کامقام اور پھران کی زبانی امام اعظم کامقام

وعنه الشافعي و ابو سليمان الجوزجاني وابو عبيد بن السلام وهشام وعبيد الله الرازى وعلى بن مسلم الطوسي وغيرهم. قال ابن منذر سمعت المنزني يقول ما رأيت سمينا اخف روحا من محمد ابن حسن وما رايت افصح منه وقال العباس الدورى عن ابن معين كتبت الجامع الصغير عن

امام محمد رحمة الله عليه سے امام شافعی نے روایت کی اور ان کے علاوہ ابوسلیمان جوزجانی اور ابوعبید بن سلام، ہشام، عبید الله رازی اور علی بن مسلم طوی وغیر ہم نے بھی روایت کی۔ ابن منذر کا کہنا ہے کہ میں نے مزنی کو یہ کہتے سنا کہ حضرت امام شافعی رضی الله عنه فر مار ہے تھے کہ میں نے جسم کا بوجھل اور روح کا ہلکا شخص محمد بن حسن جیسا دوسر انہیں و یکھا اور نہ ہی ان جیسا کوئی قصیح و بلیغ مجھے کوئی

محمد بن الحسن وقال الربيع سمعت الشافعي يقول حملت عن محمد وقر بعير كتبا.

(لسان الميز ان ج ۵ص ۲۱ امطبوعه بيروت لبنان)

اما محمد بن حسن المذكور فكان فصيحا بليغا قال الشافعي لوقلت ان القران نزل بلغة محمد بن الحسن لفصاحته لقلت. قال الشافعي مارايت سمينا زكيا الامحمدبن الحسن قال في العبر قاضي القضاة وفقيه العصر ابو عبيد الله محمد بن الحسن الشيباني. سمع ابا حنيفه وما لك بن مغول وطائفة وكان من اذكياء العالم قال ابوعبيد مارايت باعلم بكتاب الله منه وقال ابن الفرات محمد بن الحسن بن فرقد الشيباني الامام الرباني صاحب ابى حنيفة رضى الله عنه. وقال الشافعي رحمة الله عليه اول مارايت محمدا وقد اجتمع الناس عليه ونظرت اليه فكان من احسن الناس وجها ثم نظرت الى ابى حنيفه فكانه عاج ثم نظرت الى لباسه فكان من احسن الناس لباسا ثم سالته عن مسئلة فيها خلاف فقوى مذهبه ومبرا فيها كاالسهم وكان الشافعي رضي الله عنه يثني على محمد بن الحسن ويبفيضله وقد تواتر عنه بالفاظ مختلفة قال مارايت احدا سئل عن مسئلة فيها نظر الارايت الكراهة في وجهه الا محمد بن الحسن. وقال ما رايت رجلا اعلم بالحلال والحرام والعلل والناسخ والمنسوخ من محمد بن الحسن وقال لو انصف الناس لعلموا انهم لم يرو مثل محمد بن الحسن ماجالست فقيها قط افقه ولا افتق لسانه بالفقه منه انه كان يحسن من الفقمه واسبابه اشياء تعجز عنها الاكابر وقيل للشافعيي قدرايت مالكا وسمعت منه ورافقت محمد بن الحسن فايهما كان افقه؟ فقال محمد بن

نظر آیا۔ ابن معین سے عباس دوری نے بیان کیا کہ میں نے جامع صغیر حضرت امام محمد بن حسن سے کھی تھی۔ رہیج بیان کرتے ہیں کہ میں نے امام محمد سے میں نے امام محمد سے اونٹ کے بوجھ کے برابر کتابیں حاصل کیں۔

امام محمد بن حسن رحمة الله عليه بهت بزك فصيح وبليغ محدث تھے۔امام شافعی فرماتے ہیں کہ اگر میں بیے کہنا جا ہوں کہ قرآن کریم امام محمد بن حسن کی لغت پر نازل ہوا تو کہہ دیتا۔ امام شافعی ہی فرماتے ہیں کہ میں نے امام محمد بن حسن سے بڑھ کر تندرست اور زکی کوئی اور نہ پایا۔العبر میں ہے کہ امام محمد بن حسن قاضی القصناة اور فقیہ العصر تھے۔انہوں نے امام ابوحنیفہ، ما لک بن مغول اور دیگر جلیل القدر حضرات ہے۔ ساع فرمایا۔ آپ دنیا کے ذہین ترین شخص تھے۔ابوعبید کہتے ہیں کہاللہ تعالیٰ کی کتاب ( قرآن کریم ) کا ان ہے بڑااورکوئی عالمنہیں دیکھا۔ابن فرات کا کہنا ہے کہ محمد بن حسن بن فرقد شیبانی رحمة الله علیه امام ربانی تھے۔حضرت امام ابو حنیفه رضی اللّٰدعنہ کے شاگرد تھے اور امام شافعی فرماتے ہیں کہ میں نے جب سب ہے پہلی مرتبہ امام محمد بن حسن کی زیارت کی اس وقت لوگوں کا وہاں مجمع لگا ہوا تھا' میں نے جب ان پرنظر ڈ الی تو مجھے ان کا چرہ خوبصورت ترین نظر آیا پھر میں نے ان کی بیشانی کی طرف دیکھا تو انتہائی چکداریائی پھر میں نے ان کے لباس کو دیکھا تو اس اعتبار ہے بھی وہ لوگوں سے زیادہ اچھا اور خوبصورت لباس زیب تن کئے ہوئے تھے پھر میں نے ان سے ایک اختلافی مسلہ کے بارے میں دریافت کیا تو اس بارے میں ان کا ندہب بہت مضبوط یایا اور تیر کی طرح اس کوٹھیکٹھیک بتایا ۔ امام شافعی رضی اللہ عنہ جناب محمد بن حسن کی بہت زیادہ تعریف کیا کرتے تھے اور ان کی فضیلت کے بہت قائل تھے۔ یہ بات ان سے تواتر کے ساتھ منقول ہے اور مختلف الفاظ وعبارات سے مذکور ہے۔مثلاً فرماتے ہیں کہ میں نے جس کسی ہے بھی کوئی اختلانی مسئلہ دریافت کیا، تو اس کے چبرے پر ناراضگی اور کراہت کے آثار پائے کیکن امام محمد بن حسن کے چہرہ پربھی ایسانہ دیکھا۔فر ماتے ہیں کہ حلال وحرام عمل ، ناسخ و منسوخ کے عالم ہونے میں میں نے ان سے بڑھ کر کوئی دوسرانہ

الحسن افقه نفسا منه.

(شذرات الذهب جاص ٣٢١ ٢٣١ حصاول ١٨٩هـ)

دیکھااور فرمایا: اگرلوگ انصاف کی بات کریں تو انہیں یہ معلوم ہو جائے کہ محمد بن حسن ایسا ان کوکوئی نظر نہیں آیا۔ میں نے ان سے بڑھ کرکسی فقیہ کی مجلس نہ پائی اور نہ ہی فقہی معاملات ومعلومات میں ان سے بڑھ کرکوئی بیان کرنے والا دیکھا۔ آپ فقہ اور اس کے اسباب اور ان کے بارے میں ایسی معلومات رکھتے تھے کہ جن سے اکبر حضرات عاجز تھے۔ امام شافعی سے پوچھا گیا آپ نے امام مالک کوبھی دیکھا 'ان سے ساعت فرمائی اور محمد بن حسن کی مرافقت اور صحبت بھی پائی تو ان دونوں میں سے زیادہ فقیہ کون تھا؟ فرمایا جمد بن حسن امام مالک سے زیادہ فقیہ تھے۔

صاحبان علم وفقہ فرماتے ہیں کہ فقہ وہ علم ہے کہ جس کو حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ انے بویا 'حضرت علقمہ رضی اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ

المعیل بن ابی رجاع فرماتے ہیں: کہ میں نے خواب میں امام محمد بن حسن کو دیکھا تو بوچھا: اللہ تعالی نے تمہارے انتقال کے بعد تم سے کیا معاملہ کیا؟ فرمانے گئے: اس نے مغفرت فرما دی ہے پھر فرمایا کہ اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا: اگر میں کچھے عذاب دینا چاہتا، تو بچھ سے اس علم کا کام نہ لیتا پھر میں (اسمعیل بن رجاع) نے امام محمد سے امام ابو یوسف کے بارے میں پوچھا کہ وہ کہاں ہیں؟ فرمایا: ہم سے دو در ہے او پر ہیں۔ میں نے تبییری مرتبہ پوچھا کہ وہ کہاں نام ابو صنیفہ کا کیا مقام ہے؟ فرمانے گئے کیا بوچھے ہو؟ وہ تو اعلیٰ علین میں قیام فرما ہیں اور یہ کیونکر نہ ہوتا حالا تکہ ان کی زندگی یوں علیمین میں قیام فرما ہیں اور یہ کیونکر نہ ہوتا حالا تکہ ان کی زندگی یوں گزری تھی کہ انہوں نے چالیس سال تک متواتر عشاء کے وضو سے نماز فجر اداکی اور پچین حج کئے اور خواب میں ایک سومر تبہ اپنے رب

وقد قالوا الفقه زرعه عبد الله بن مسعود رضى الله عنه وسقاه علقمه وحصده ابراهيم النامعي وداسه حماد وطحنه ابوحنيفة وعجنه ابو يوسف وخبزه محمد فسائر الناس ياكلون من خبزه.

وقال اسماعیل بن ابی رجاع رایت محمدا فی المنام فقلت له ما فعل الله بک فقال غفرلی ثم قال لو اردت ان اعذبک ماجعلت هذا العلم منک فقلت له فاین ابو یوسف قال فوقنا بدر جتین قلت فابو حنیفة. قال هیهات ذالک فی اعلی علین فابو حنیفة. قال هیهات ذالک فی اعلی علین کیف وقد صلی الفجر بوضوء العشاء اربعین سنة وحج خمسا و حمسین حجة و رای ربه فی المنام مائة م ق.

( در مختارج اص ۴۹ \_ ۵۱ مطلب يجوز التقليد المفضول مع وجود الافضل )

امام شافعی رضی اللہ عنہ (جن کے مناقب امام احمد بن صنبل کی زبانی آپ سطور بالا میں پڑھ چکے ہیں) فرماتے ہیں: (1) امام محمد سے میں نے اتناعلم حاصل کیا کہ وہ ایک اونٹ کا بوجھ بن سکتا ہے۔ (۲) قرآن مجیدا گران کی لغت میں اترنے کا قول کروں تو کرسکتا ہوں۔

- (٣) آپ عالم ربانی تھے۔
- (٤) مسائل اختلافیہ میں بے مثل اور بلند حوصلہ کے مالک تھے۔
- (۵) حلال وحرام، ناسخ ومنسوخ اورعلل کا عالم ان سے بڑھ کرکوئی دوسرانہ تھا۔
- (٦) امام مالك كے شاكر دمونے كے باوجودان سے زيادہ ذبين تصاور زيادہ فقيہ تھے۔

امام شافعی رضی الله عنه کے ان ارشادات اور درمختار کی مذکورہ عبارت کو جب کوئی شخص تعصب کی عینک اتار کر بڑھے گاتو وہ امام محمد بن حسن کے علم وفضل ، فصاحت و بلاغت ، زکاوت و حدیث دانی سے قطعاً انکار نہ کر سکے گا اور بیسب کچھ انہیں کسی شنخ کامل اور استاد معظم سے حاصل ہوا۔ وہ شنخ کامل حضرت امام ابو حنیفہ رضی الله عنه کی شخصیت ہے لہذا استے بڑے محدث، فضیح و بلیغ ، جملہ علوم قرآن کے ماہر کے استاد وشنخ کو''ابن قدامہ'' کا یہ کہنا کہ''وہ احادیث سے بے خبر شخے'' خود بے خبری کی دلیل ہے۔ کاش ابن قدامہ آپنے دادا امام احمد بن حنبل رضی الله عنه سے بو چھتے کہ امام ابو حنیفہ کا مقام و مرتبہ کیا تھا' قرآن و حدیث کے علوم سے آئمیں کس قدرالله تعالی نے نواز اٹھا ؟ تو پیتہ چلتا کہ وہ ان علوم میں سمندر نا پیدا کنار شے اور ابن قدامہ ان کے مقابلے میں ایک معمولی سا تالاب بھی نہیں۔ فاعتبروا یا اولی الابصاد

امام احمد بن حنبل رضی الله عنه کے استاد جناب یجیٰ بن سعید قطان کا مقام

یچیٰ بن سعید قطان سے روایت کرنے والوں میں یہ حضرات تجھی شامل ہیں۔ابن مہدی،عفان،مسدد،احمہ،اسحاق، کیجیٰ،علی، فلاس، بندار، اسحاق کوسج ،محمد بن شدادمسمعی وغیره، امام احمد کہتے ہیں کہ میری آنکھوں نے کیچیٰ بن قطان ایسا کوئی دوسرا نہ دیکھا۔ ابن معین کا قول ہے کہ مجھے عبد الرحمٰن نے بتایا کہتم نے تو میچیٰ بن سعید قطان ایبا آدی نه دیکها ہوگا ۔ ابن مدینی نے کہا: رجال حدیث کے بارے میں میں نے بچیٰ بن سعید قطان سے بڑھ کراور کوئی عالم نہ دیکھا۔ بندار کا قول ہے کہ وہ اپنے دور کے امام تھے۔ ابن معین نے کہا کہ کی بن قطان ہیں سال تک متواتر ہررات ایک مرتبه ختم کرتے تھے۔ بندار کا قول ہے کہ میں بیں سال تک یجیٰ بن سعید قطان کے پاس آتا جاتا رہائیکن ان سے کوئی کام بھی خلاف شرع نه دیکھا۔ امام احمہ نے فرمایا کہ میں نے یکیٰ بن سعید قطان سے قلیل الخطاء سی اور کونہ یایا۔ عجلی کا قول ہے کہ حدیث کے معاملہ میں نہایت محاط تھے صرف ثقہ لوگوں سے روایت کرتے تھے۔امام نسائی کا کہنا ہے کہ رسول کریم ضلاکی المیں کی احادیث کے امین تين شخص بين \_امام مالك ، شعبه ادريكي القطان \_امام احمه كا قول ہے کہ حدیث یر استقامت کی قطان برختم ہے۔ امام احمد ہی فرماتے ہیں کہ یکی بن سعید قطان محدثین میں سے مضبوط ترین

وعنسه ابن مهدى وعفان ومسدد واحمد واستحاق ويحيى وعلى والفلاس ، بندار واسحاق النكبوسج ومحمد بن شداد المسمعي وامم سواهم قال احمد مارايت بعيني مثل يحيى بن سعيد القطان وقال ابن معين قال لي عبد الرحمن لاتري بعينيك مشل يمحيمي القطان وقال ابن المديني مارايت احدا اعلم بالرجال منه وقال بندار هو امام اهل زمانه. وقال ابن معين اقام يحيى القطان عشرين سنة يختم كل ليلة وقال بندار اختلفت اليه عشرين سنة فما اظن انه عصى الله. وقال احمد مارايت احدا اقل خطاء من يحيى بن سعيد وقال العجلي كان نقى الحديث لا يحدث الاعن ثقة. قال النسائي امناء الله على حديث رسول الله صَالَّتُكُا اللَّهُ عَالِكُ مَالِكُ وشعبة ويحيى القطان وقال احمد الى يحيى القطان المنتهي في التثبت. وقال احمد يحيى القطان انبت الناس وما كتبت عن احد مثله قال عفان راى رجل فى النوم بشر يحيى بن سعيد القطان بامان من الله يـوم الـقيامة توفي يحيى في صفر سنة ثمان وتسعين

ومائة.

(تذكره الحفاظ جاص ٢٩٨\_٢٠٠٠)

وقال ابن ناصر الدين يحيى بن سعيد قطان الاهول سيد الحفاظ في زمانه والمنتهى اليه في هذا الشان بين اقرانه انتهي.

(شذرات الذهب ج احصه اول ص ۱۹۸،۳۵۵ همطبوعه بيروت)

خلاصة كلام: امام احمد بن عبل كے استاد جناب يحيىٰ بن سعيد قطان كے حالات و مقامات علمي آپ نے مختلف حضرات كى زباني جانے ۔ یعنی اپنے دور کے سب سے بڑے حافظ الحدیث، منقی ، اساءالرجال کے ماہر، احادیث کے امین اور اپنے ہم عصر علماء وحفاظ کے مرکز تھے۔امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں بزرگ کیا فرماتے ہیں؟ درج ذیل اقتباسات ملاحظہ ہوں۔

يجيىٰ بن سعيد القطان كي زباني امام ابوحنيفه كامقام ومرتبه

وقال يحيى بن سعيد القطان ماسمعنا احسن من راي ابي حنيفة ومن ثم كان يذهب في الفتوي السبى قبولسه. (خيرات الحسان ص ٣١ الفصل عشر في اثناوالائمة عليه، مطبوعهایج -ایم سعید کراچی)

سمعت يحيى بن معين يقول سمعت يحيى بن سعيد القطان يقول لا نكذب الله ماسمعنا احسن من راي ابي حنيفة وقد اخذنا باكثر اقواله.

(تهذیب التهذیب ج ۱ ص ۲۵ من اسم نعمان، تاریخ بغداد ج٣١ص ٣٨٥ ما قبل في حق الى صنيفة )

محمد بن السعد العوفي يقول سمعت يحيى بن معين يقول سمعت يحيى بن سعيد القطان يقول جالسنا والله ابا حنيفة وسمعنا عنه وكنت والله اذا نظرت اليه عرفت في وجهه ان يتقى الله عزوجل.

( تاریخ بغدادج ۱۳ اص ۳۵ مامن ذ کرمن عباد نه وورعه )

''این قدامہ'' جب حتبلی کہلاتا ہے تو امام احمد بن حتبل رضی اللہ عنه کا پیروہوا اور امام احمد بن حتبل نے جناب یجی بن سعید قطان سے علم حاصل کیا۔ گزشته سطور میں امام احمد بن حسبل کی زبانی اینے استادیجی بن سعید قطان کا مقام آپ نے ملاحظه فرمایا۔ یہی سیجی بن سعید قطان حضرت امام اعظم ابوحنیفه رضی الله عنه کے اوصاف وفضائل علمیه بیان فرماتے ہوئے کہیں کہ وہ نہایت متقی تصاور ہم نے ان سے ساعت کی۔ان عقیدت بھرے الفاظ کے ہوتے ہوئے''ابن قدامہ'' کی!مام اعظم کے بارے میں گھٹیا زبان استعال کرناکسی

میکی بن سعید قطان نے کہا کہ میں نے امام ابو حنیفہ رضی اللہ ً عنہ سے زیادہ اچھی رائے والا کوئی نہ دیکھا۔اس وجہ سے وہ ان کے قول پرفتویٰ دیا کرتے تھے۔

آ دمی تھے ان جبیبا مجھے کوئی دوسرا نہ ملا کہ جس سے میں (حدیث

وغیرہ) لکھتا۔عفان کہتے ہیں کہا یک آ دمی نے خواب میں دیکھا کہ

یجیٰ بن سعید قطان کو قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کی طرف سے امان کی

سيدالحفاظ تقا اوراس بات ميں اپنے ہم عصروں ميں آخری مرتبہ پر

ابن ناصر الدین نے کہا کہ یخیٰ بن سعید قطان اینے دور کا

خبردی گی ہے۔آپ ماہ صفر ۱۹۸ھ میں فوت ہوئے۔

احد بن على بن سعيد القاضى نے كہا كه ميں نے يحيٰ بن معين کی زبانی جناب میچی بن سعید بن قطان کے متعلق بر کہتے ہوئے سا كرجم الله تعالى برجموث نبيس باندھت مم نے رائے ميس امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ سے برو ھرکوئی دوسرا حسین رائے والانہ یا یا جم نے بےشک اکثر اقوال ان ہی سے گئے ہیں۔

محمد بن سعد عوفی کہتے ہیں کہ میں نے کیجیٰ بن معین سے جناب یکی بن سعید قطان کے بارے میں یہ کہتے سنا کہ ہم حضرت اما م ابو حنیفه رضی الله عنه کے پاس بیٹھے اور ان سے ساعت (حدیث) فرمائی ،اور خدا کی قتم! میں جب بھی ان کے چہرے پر نظر ڈالتا تواس میں سے مجھےتقو کی نظر آتا۔ <u> طرح بھی مناسب نہیں معلوم ہوتا۔''ابن قدامہ'' کے دادااستادتوامام اعظم کے قول پرفتویٰ دیں اور''ابن قدامہ'' معترض ہو۔ یہ گستاخی</u>

## امام احمد بن سبل کے دا دا استادمحدث 'معمر'' کا مقا

حدث عنه سفيانان وابن مبارك. وعبد الرزاق وغيرهم قال احمد ليس تضم معمر الى احد الا وجد تمه فوقه وقال يحيى بن معين هو من اثبت الناس منى الزهرى. وقال عبد الرزاق كتبت عن معمر عشرة الاف حديث بات معمر سنة ثلاث

(تذكرة الحفاظ جام ١٩٠٥مرا بن راشدالا مام)

قال احمد ليس نضم معمر الى احد الا وجدته فوقه وقسال غيره كسان معمر خير وهو اول من ارتحل في طلب الحديث الى اليمن.

(شدرات الذهب ج احصه اول ص ٢٣٥ سنة هلاث وحسين )

ان حوالہ جات سے معلوم ہوا کہ امام احمد بن حلبل کے استاد جناب عبد الرزاق اوران کے استاد جناب معمر ہیں۔ جناب معمر عبدالرزاق نے خوداعتراف کیا کہ میں نے ایک ہزار حدیث ان سے کھی۔ یہی محدث کبیر کہ جن کی کتاب''مصنف عبدالرزاق''اب بازار میں دستیاب ہے۔ان کے شاگر دامام احمد بن حتبل ہیں۔بہر حال جناب معمر جوامام آحمد بن حتبل کے دا دا استاد ہیں۔ان کی زبانی امام ابوحنیفه کی تعریف سنیے۔

جناب معمر کی زبانی امام ابوحنیفه کی تعریف

قال معمر ما رايت رجلا يحسن ان يتكلم في الفقه ويسعه ان يقبس ويشرح الحديث احسن معرفة من ابى حنيفه ولا استفق على نفسه من ان يدخل في دين الله شيئا من شك ابي حنيفة.

(خیرات الحسان ص اسه مطبوعه ایج ،ایم کراچی )

المديني قال سمعت عبد الرزاق يقول كنت عند معمر فاتاه ابن المبارك فسمعنا معمرا يقول مااعرف رجلا يحسن يتكلم في الفقه اويسعه ان

محدث معمر سے جناب سفیان توری اور سفیان بن عیمینه دونوں نے روایت کی اور ابن مبارک وعبد الرزاق وغیرہ جھی ان ہےروایت کرنے والوں میں شامل ہیں ۔امام احمد کہتے ہیں کہا گرتو معمر کا مقابلہ کسی اور سے کرے گا تو دونوں میں سے معمر کوفوقیت دے گا۔ کی بن معین نے کہا کہ عمر، زہری سے زیادہ مضبوط اور ثابت فی الروایت تھا۔عبدالرزاق کا کہنا ہے کہ میں نے جناب معمر ے دس ہزاراحادیث کھیں۔۵۳ھ میں ان کا انتقال ہوا۔

امام احمد کہتے ہیں کہ ہم جس ہے بھی ملے۔ جناب معمر کوان سب برفوقیت بھی۔ نسی اور نے کہا کہ معمر بہت خوب محدث تھے اور علم حدیث کی طلب کی خاطریمن کی طرف سفر فرمانے والے اولین

معمر کہتے ہیں کہ فقہ پر گفتگو کرنے میں میں نے امام ابوصنیفہ سے بڑھ کر کوئی اور اچھا فقیہ و محدث نہیں و یکھا اور حدیث یاک سے قیاس کرنے میں جو وسعت ان کے اندر تھی وہ دوسرول میں نا پیدکھی اور حدیث یاک کی شرح کے معاملہ میں ان جبیبا کوئی دوسرا جان پہچان والا نہ تھا اور کوئی شک وشبہ والی بات اللہ کے دین میں داخل کرنے کے بارے میں میرانفس ان کے بارے میں سوچ مجھی

مدین کہتے ہیں کہ میں نے عبدالرزاق سے سنا۔ کہتے ہیں کہ میں ایک دفعہ این استاد جناب معمر کے پاس تھا کہ جناب ابن مبارک آئے ،تو دوران گفتگو ہم نے معمر سے سنا ۔ فر مایا: فقہ کے يقيس ويشرح لمدخلوق النجاة في الفقه احسن بارے ميں بہترين گفتگواور كلام كرنے والا اوراس ميں وسعت كا معرفة من ابي حنيفة.

حامل اورلوگوں کے لئے فقہ کی راہیں کشادہ کرنے والا امام ابوحنیفیہ سے بڑھ کر کوئی دوسرانہیں یایا۔

(تاریخ بغداد جساص ۳۳۹)

قارئین کرام! امام احد بن حنبل کے استاد صاحب مصنف عبد الرزاق کی زبان سے آپ نے ان کے استاد جناب معمر کا قول پڑھا' وہ صراحت کے ساتھ بیان فرما رہے ہیں کہ فقہ، قیاس اور معرفت قرآن وحدیث میں ان جیسا کوئی اور نہیں دیکھا اور ان کی احتیاط اور دیانت داری کی یوں گواہی دی کہانہوں نے دین میں کوئی چیز داخل نہیں کی۔ان مناقب وفضائل کے ہوتے ہوئے''ابن قدامہ' کا عقیقہ کے بارے میں امام اعظم پر حدیث جاننے کی کمی کا الزام دھرنا کیا حقیقت رکھتا ہے؟ ابن قدامہ نے ایسا کر کے نہ صرف اپنا ندر چھے حسد کو ظاہر کیا بلکہ اپنے اساتذہ وشیوخ کے ارشادات پر بھی لکیر پھیردی۔عالم برزخ میں وہ بھی اس کے اس عمل سے شرمندہ ہوں گے۔فاعتبروا یا اولی الابصار

ا مام احمد بن حتبل کے ایک اور استاد جناب عبداللہ بن مبارک کا مقام

قال احمد بن حنبل لم يكن في زمان ابن المبارك اطلب للعلم منه وعن شعيب بن حرب قال ما لقى ابن المبارك مثل نفسه قال شعبة ماقدم علينا مثل ابن المبارك وقال ابو اسحاق الفرازي ابن المبارك امام المسلمين وقال ابن معين كان ثقة مثبتا وكانت كتبه التي حدث بها نحومن عشرين الف حديث قال يحيى ابن ادم كنت اذا طلبت الدقيق من المسائل فلم اجده في كتب ابن المبارك ائست عن اسماعيل ابن عياش قال ما على وجه الارض مثل ابن المبارك قال ابو اسامة مارايت رجلا اطلب للعلم في الافاق من ابن المبارك. وقال ابو اسامة هو امير المومنين في المحديث. سن ابن معين ذكر عنده ابن المبارك قال سيد من سادات المسلمين وقال محمد بن عين سمعت الفضيل يقول ورب هذا البيت مارات عيناى مثل ابن المبارك.

(تذكرة الحفاظ جاص ٢٤٥\_ ٢٤١)

۔ (جناب عبداللہ بن مبارک کے شاگر دوں میں سے امام احمہ بن خنبل بھی ایک ہیں۔ان کے علاوہ عبدالرحنٰ بن مہدی عیسیٰ بن معین، حیان بن مویٰ، ابوبکر بن ابی شیبه وغیره بھی ان کے شاگرد ہیں۔ ابن مہدی کا قول ہے کہ امام صرف حاربیں۔ مالک ، ثوری ، حماد بن زید اور ابن مبارک ، لیکن خود ابن مهدی نے جناب ابن مبارک کوامام توری پرتر جیح دی ہے) امام احمد بن عنبل کہتے ہیں کہ ابن مبارک کے دور میں کوئی ایبا نہ تھا جس سے لوگ بکثر ت طلب علم کرتے ہیں۔شعیب بن حرب سے منقول ہے کہ اس نے ابن مبارك ايبا كوئى دوسرانه يايا \_شعبه كهتي بين: ابن مبارك ايبا كوئى دوسرا ہارے یاس نہ آیا۔ ابواسحاق فرازی کا قول ہے کہ ابن مبارک تمام مسلمانوں کا امام ہے۔ ابن معین نے کہا وہ تقداور مضبوط تھے جن کتابوں میں سے وہ احادیث بیان فر مایا کرتے تھے ان میں ہیں ہزارا حادیث تھیں۔ یچیٰ بن آ دم بیان کرتے ہیں کہ میں جب کسی وقیق ومشکل مسئلہ کوابن مبارک کی کسی کتاب میں نہ د کھے پاتا، تو مایوس ہو جاتا تھا (کہ آب سیمسئلہ س کتاب میں ملے گا) اساعیل بن عیاش کا قول ہے کہ روئے زمین پر ابن مبارک یے مثل شخص ہے۔ ابواسامہ کہتے ہیں کہ میں نے ابن مبارک سے بره ه کر دنیا میں کوئی دوسرا طلب علم کا مرکز نه دیکھا اور وہ حدیث میں امیر المؤمنین ہیں۔ ابن معین سے ہے کہ انہوں نے ابن مبارک کے تذکرہ پر فر مایا: وہ مسلمان سرداروں میں سے ایک سردار ہیں۔

محمد بن عین کہتے ہیں کہ میں نے جناب نفیل سے سناوہ کہتے تھے کہاس گھرکے رب کی تتم! میری آئکھ نے ابن مبارک ایسادوسرانہ دیکھا۔

امام العلم ابوعبد الرحن عبد الله بن مبارک کا وصال رمضان شریف میں ہوا۔ وہ اپنے دور کے جلیل القدر فقیہ، حافظ، زاہد اور دیگر منا قب و فضائل کے حامل تھے۔ تریسٹھ (۱۳۳) برس کی عمر پائی (ان سے حدیث بیان کرنے والے ابن معین ، ابن منع ، احمد بن حنبل وغیرہ حضرات ہیں۔ علم و فقہ کے جامع ادب و نحو کے امام، لغت و شعر کے بیشوا اور عرب کی فصاحت کے وارث ہونے کے ساتھ ساتھ قائم اللیل اور بہت زیادہ عیادت گزار بھی تھے )۔

جناب ابن عیینہ کہتے ہیں کہ میں نے صحابہ کرام میں غور کیا تو ان تمام میں اگر ابن مبارک پر فضیلت یائی جاتی ہے تو وہ دو با تو اس میں ۔ ایک یہ کہ انہیں حضور ضلانے کی گئے گئے گئے کی صحبت نصیب ہوئی اور دوسری آپ کی معیت میں انہوں نے جہاد میں حصہ لیا۔ فضیل بن عیاض کہتے ہیں کہ حضرت ابن مبارک نے ایپ ہیچھے کوئی اپنا ثانی اور نائب نہ چھوڑا۔ اسمعیل بن عیاش کا قول ہے کہ روئے زمین پر حضرت ابن مبارک کی مثل نہیں ہے۔ حضرت ابن مبارک کی مثل نہیں ہے۔

فى رمضان توفى امام العلم ابو عبد الرحمن عبد الله بن المبارك الحنظلى الفقيه الحافظ الزاهد ذو المناقب وله ثلاث وستون سنة.....

(شنرات الذببج احمداول ٢٩٧\_٢٩٥)

قال ابن عيينه نظرت في امر الصحابة فما رايت لهم فضلا على ابن المبارك الا بصحبتهم النبى عليه السلام وغزوهم معه. قال فضيل ابن عياض اما انه لم يخلف بعده مثله. قال اسماعيل بن عياش ما على الارض مثل ابن المبارك.

(تهذيب التهذيب ٢٥٥٥٥٥٥٠)

حضرت ابن مبارک کا مقام و مرتبہ حضرت امام احمد بن صنبل اور دیگر جلیل القدر محدثین و تفاظ کرام ہے آپ ملاحظ فر مایا اور جومنا قب و فضائل ان کے بیان کئے انہیں و ہرانے کی ضرورت نہیں ہے۔ مخضریہ کہ ہرقتم کی خوبی ہے متصف تھے۔ آپ امام احمد بن صنبل کے استاد ہیں اور' ابن قد امہ' صنبل المذہب ہونے کے ناطے سے امام احمد بن صنبل کے مقلدین میں سے ایک ہے۔ یہی ابن مبارک ، امام اعظم ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے شاگر دوں میں سے ایک ہیں تو جن کی شان وعظمت ایسی ان کے استاد کا مقام و مرتبہ کیونکر کم ہوسکتا ہے؟ لہذا'' ابن قد امہ'' کا امام ابو حنیفہ کولیل الحدیث کہنا بالکل حقائق کے خلاف ہے اور تعصب و عناد سے بھر پور ہے۔

عبداللد بن مبارك كى زبان سے امام ابو حنيفه كے فضائل

حمانی نے ہمیں بتایا کہ میں نے ابن مبارک سے سنا کہ حضرت امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کی مجلس سے بردھ کرکوئی دوسری مجلس باوقار نہ ہوتی تھی۔ ان کی شان فقہاء کی شان تھی۔ اخلاق و صورت ادر لباس کے اعتبار سے بہت خوب تھے۔ ہم ایک دن جامع مجد میں ان کے ہاں موجود تھے کہ اچا تک ایک سانپ ان کی گود میں آگرا۔ لوگ بھاگ کھڑے ہوئے لیکن آپ سکون سے بیٹھے رہے ادر صرف یہ کیا کہ اس سانپ کو کپڑ اعجماڑ کر بھینک دیا اور بیٹھے رہے ادر صرف یہ کیا کہ اس سانپ کو کپڑ اعجماڑ کر بھینک دیا اور

حدثنا الحسانى قال سمعت ابن المبارك يقول ماكان اوقر مجلس ابى حنيفة كان يشبه الفقهاء وكان حسن السمت وحسن الوجه حسن الثوب ولقد كنا يوما فى مسجد الجامع فوقعت حية فسقطت فى حجر ابى حنيفة وهرب الناس غيره فسما رايته زاد على ان نفض الحية وجلس مكانه.

الله بن المبارك يقول لولا ان الله انما ثني بابي حنيفه وسفيان كنت كسائر الناس.

(تاریخ بغدادص ۳۳۸\_۳۳۹ جسامنا قب الی حنیفه)

ا بنی نشست گاہ پرتشریف فرمارہ۔ ابووہب محمد بن مزاحم نے ہمیں بتایا کہ میں نے عبداللہ بن مبارک کو یہ کہتے سنا۔ اگر اللہ تعالیٰ نے میری یوں مدونہ فرمائی ہوتی تو میں امام ابوحنیفہ اورسفیان کی تعریف کرتا، تو میں بھی دوسر بے لوگوں کی طرح ہی ہوتا۔

فضل بن عبد البجار کا قول ہے کہ میں نے ابوعثان حمدون کو سنا۔ انہوں نے فر مایا کہ میں نے ابن مبارک سے سنا۔ وہ فر مار ہے سے کہ میں ایک میں میں امام اوزاع سے ملنے گیا 'بیروت میں ان سے ملاقات ہوگئ انہوں نے مجھے فر مایا: اے خراسانی! معلوم ہوا ہے کہ کوفہ میں کوئی بدعی پیرا ہوا ہے جس کی کنیت ابوصنیفہ ہے۔ میں یہ بات من کراپنی رہائش گاہ پر آیا اور ان کی پچھ کتابوں میں سے نہایت مضبوط مسائل نکالے۔ اس کام میں مجھے تین دن لگ گئے۔ تیسر سے دن میں پھرامام اوزاع کے پاس گیا 'وہ مجد کے مؤذن اور امام بھی تھے۔ جب انہوں نے میر سے ہاتھ میں کتابیں دیکھیں۔ ان کے چاہنے پر میں نے ایک کتاب انہیں دی۔ ورق گردانی کی۔ امام بھی تھے۔ جب انہوں نے میر سے ہاتھ میں کتابیں دکھیں۔ ان کے چاہنے پر میں نے ایک کتاب انہیں دی۔ ورق گردانی کی۔ ایک مسئلہ پرنظر پڑی جس پر کھا تھا: قبال المنعمان اذان النے کھڑ سے کھڑ سے کھڑ سے اس کتاب کا پہلا حصہ پڑھ لیا پھر آسٹین میں رکھی ہی۔ کہیں ہوگی ہوئی تھی۔ کہا: ایک شخ ہیں۔ جاو اور ان سے بہت سے فیض حاصل کرو۔ میں نے کہا: ایک شخ ہیں جن سے عراق میں ملاقات ہوئی تھی۔ کہنے گئے بڑی شان کے شخ ہیں۔ جاو اور ان سے بہت سے فیض حاصل کرو۔ میں نے کہا: حضرت یہ وہی ابوصنیفہ ہے جن کے ہارے میں آپ نے مجھے روکا تھا۔ (تاریخ بغدادی ۱۳۸۳)

ابن مبارک کا قول ہے کہ امام ابو صنیفہ' افقہ الناس' تھے۔ میں نے ان سے بڑھ کرکوئی اور فقیہ نہیں دیکھا۔ نیز فرمایا کہ وہ ایک نشانی تھے یا شرکی ؟ فرمایا: اے خص! چپ رہ۔ شرکے لئے غایت کا لفظ اور خیر کے لئے آیت کا لفظ اور خیر کے لئے آیت کا لفظ استعال ہوتا ہے۔ انہی ابن مبارک سے ہے کہ اگر رائے کی ضرورت پڑے تو تین ہی آ دمی صاحب الرائے ہیں۔ امام مالک، سفیان ثوری اور ابو صنیفہ لیون ابو صنیفہ ان میں سے زیادہ فقیہ اور حقیقت تک رسائی میں زیادہ قوی ہیں اور فقہ میں وہ انتہائی گرے ہیں۔ ہی بیان کرتے ہیں کہ ہم امام ابو صنیفہ کے اقوال واجتہادی رائے کو جبکہ ہمیں کوئی حدیث واثر نہ ملے تو یوں ہی سمجھتے ہیں کہ وہ بھی رسول اللہ ضافی اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ کے اس کے ابن مبارک بیان کرتے ہیں کہ ابو صنیفہ ہمیں احادیث بیان کیا کرتے تھے۔ فرماتے کہ وہ بھی رسول اللہ ضافی کیا کہ تھے۔ ابن مبارک بیان کرتے ہیں کہ ابو صنیفہ ہمیں احادیث بیان کیا کرتے تھے۔ فرماتے

ہیں: "حدثنی النعمان بن الثابت" آپ سے بوجھا گیا: "نعمان بن ثابت سے کون مراد ہے؟" فر مایا: ابوحنیفہ جوعلم کامغزہ۔
بعض اہل علم اسے لکھنے سے رک گئے ۔ سوابن مبارک کچھ دریے فاموش ہو گئے پھر فر مانے لگے۔ لوگو! حضرات ائمکہ کے بارے میں تم کس قدر بے ادب اور لاعلم ہواور علم کی معرفت میں تم کس قدر بے بضاعت ہو حقیقت سے ہے کہ امام ابوحنیفہ کے سواکوئی دوسرااس بارے میں اقتد ااور پیشوائی کے لائق نہیں ہے کیونکہ وہ ایسے امام ہیں، جوشتی ، پر ہیزگار، عابد وزاہد، عالم اور فقیہ ہیں۔ انہوں نے علم کو یوں بیان فر مایا کہ اس طرح کشف علم کسی دوسر سے سے نہ ہوا۔ خدانے انہیں بصیرت ونہم عطافر مایا اور فطانت وتفوی سے سرفر از فر مایا۔ اس کے بعد ابن مبارک نے قسم اٹھائی کہ ان مجلس والوں سے ایک ماہ تک حدیث بیان نہیں کروں گا۔

(خيرات الحسان ص ٢٩ فصل ١٣ امطبوعه كراحي)

عبداللہ بن مبارک کی شخصیت کا تعارف سطور بالا میں آپ ملا خظفر ما چکے۔ان کے خیالات اور تاثر ات حضرت امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ کبارے میں بھی آپ ملا حظفر ما چکے ہیں۔ ہرا عتبار سے وہ آئیں اپنے دور کی عظیم اور بے مثل شخصیت تسلیم کرتے ہیں۔ ان کے رائے اور قول کو صدیث واثر نہ ملنے پر اس کی جگہ تصور کرتے ہیں۔ '' افقہ الناس'' کا لقب دیا اور علم فقہ جسیا کہ بھی جانتے ہیں، کتاب وسنت کے تمام علوم کے بغیر آئیں سکتا۔ اس کے لئے ان دونوں پر کامل عبور حاصل ہونا چاہیے۔امام ذہبی نے اس بات کے پیش نظر امام ابو حنیفہ کا'' تذکر ۃ الحفاظ'' میں ذکر کیا حالا نکہ امام ذہبی بہت شخت نقاد اور جراح ہیں۔ ان کا'' حفاظ الحدیث' میں امام صاحب کا ذکر اس کی مزید تائید ہے کہ آپ علم صدیث کے حافظ و ماہر تھے۔امام ذہبی نے ان الفاظ سے ان کی تعریب امام ابو حنیفہ کی گتاخی و رعا عالما عاملا متعبد الکہ یو الشان۔ بہر حال '' ابن قدامہ'' نے زیادتی کی بلکہ گتاخی کی ہے۔عنقریب امام ابو حنیفہ کی گتاخی کرنے والوں کے بارے میں اکابرین امت کا فیصلہ آرہا ہے۔ انظار فرمائے۔

امام احمد بن حنبل کے ایک اور استاد جناب بیجیٰ بن معین کا مقام

کی بن معین سے روایت کرنے والوں میں امام احمد بن مغین بن ابوزرعداورابو یعلی موسلی وغیرہ ہیں۔ ابن مدینی نے کہا: میں کسی ایسے کونہیں جانتا جس نے وہ پھی کھا ہو جو کی بن معین نے لکھا۔ مزید کہا کہ ان کی زبانی میں نے سنا کہ ایک لاکھ حدیث میں نے ان سے اپنے ہاتھ سے کسی ۔ صالح جذرعہ کہتے ہیں کہ مجھ سے کی بن معین کے بارے میں ذکر کیا گیا کہ جب ان کا انتقال ہوا تو اپنے پیچھے میں بڑے بنڈل اور ہیں صندوق بھرے ہوئے کا بول کے چھوڑ گئے تھے۔ ابن مدین سے علی بن احمد نظر نے بیان کیا کہا کہا کی انتہا کی بن آ دم پر ہوتی ہے اور ان کے بعد کی بن معین پر۔ ان کا انتہا ابن مبارک پر ہوتی ہے اور ان کے بعد کی بن معین پر۔ ان میں سے کہ علم کی انتہا ابن مبارک پر ہوتی ہے اور ان کے بعد کی بن معین پر۔ ایک اور انہی سے روایت ہے کہ کی اور ان کے بعد این کیا کہنا ہے اور ان کے بعد این دوال اور کنیت کے علوم میں عالم میں تھے۔ اجری کا کہنا ہے کہ میں سے روال کے علم میں کون بڑھ کر ہے؟ کہنے گئے: کی زیادہ میں سے رجال کے علم میں کون بڑھ کر ہے؟ کہنے گئے: کی زیادہ میں سے رجال کے علم میں کون بڑھ کر ہے؟ کہنے گئے: کی زیادہ میں سے رجال کے علم میں کون بڑھ کر ہے؟ کہنے گئے: کی ذیادہ میں سے رجال کے علم میں کون بڑھ کر ہے؟ کہنے گئے: کی زیادہ میں سے رجال کے علم میں کون بڑھ کر ہے؟ کہنے گئے: کی زیادہ میں سے رجال کے علم میں کون بڑھ کر ہے؟ کہنے گئے: کے کی زیادہ میں سے رجال کے علم میں کون بڑھ کر ہے؟ کہنے گئے: کے کی ذیادہ

روی عنه ایضا احمد بن حنبل وابوزرعه وابو یعلی الموصلی وغیره قال ابن المدینی مااعلم احدا کتب ماکتب یحیی ابن معین قال وسمعته یقول قد کتبت بیدی الف الف حدیث وقال صالح جذرعه ذکرلی ان یحیی ابن معین خلف من الکتب لما مات ثلاثین قمطارا وعشرین جبارا. قال علی بن احمد بن النضر عن ابن المدینی انتهاء العلم الی یحیی بن معین وفی روایة یحیی بن معین وفی روایة عنه انتهی العلم الی ابن المبارک وبعده الی یحیی بن معین وفی روایة بن معین وفی روایة عنه یحیی اعلم بالرجال والکنی وقال الاجری قلت لابی داود ایهما اعلم بالرجال والکنی علی بن مدینی او یحیی قال یحیی عالم بالرجال ولیس عند علی من خبر اهل الشام شیئ وقال ولیس عند علی من خبر اهل الشام شیئ وقال محمد بن عشمان بن ابی شیبه سمعت علیا یقول

66

كنت اذا قدمت الى بغداد منذ اربعين سنة كان الذي يذاكرني احمد بن حنبل فربما اختلفنا في شيء فنسئل يحيى ابن معين فيقوم فيخرجه ماكان ليعرفه بموضع حديثه قال عمرو الناقد ماكان في اصحابنا اعلم بالاسناد من يحيى بن معين. قال عبد الخالق بن منصور قلت لابن الرومي سمعت بعض اصحاب الحديث يحدث باحاديث يحيى ويقول حدثني من لم تطلع الشمس على اكبر منه فقال وما يعجب سمعت ابن المديني يقول مارايت في الناس مثله وقال ايضاقلت لابن الرومي سمعت ابا سعيد الحداد يقول الناس كلهم عيال يحيى بن معين وقال صدوق مافي الدنيا مثله. قال و سمعت ابن الرومي يقول مارايت احدا قط يقول الحق في المشائخ غير

(تہذیب التہذیب جااص ۲۸۱ س۲۸ مطبوعه حیدرآ باددکن ،حرف یاء)

عالم بیں کیونکہ علی بن مدینی کے پاس اہل شام کے حالات نہیں ہیں۔محد بن عثان بن ابی شیبہ کہتے ہیں: میں نے علی سے سنا کہ جب میں بغداد میں جالیس سال تک آتا جاتا رہاتو میرے ساتھ مذاكره كرنے والے احمد بن حنبل تھے پھر جب بھی ہم دونوں میں سی مسکلہ پراختلاف ختم نہ ہوتا تو ہم یکی بن معین کے پاس چلے جاتے۔ وہ کھڑے کھڑ ہے ہی حدیث کامخرج اور اس کامفہوم بتا دیتے جے ہم نہ جانتے عمروالناقد کا کہنا ہے کہ ہمارے اصحاب میں بیچیٰ بن معین ایبا عالم بالا سناد کوئی نہیں ہوا ۔عبدالخالق بن منصور نے کہا کہ میں نے ابن روی سے یو چھا کہ بعض محدثین جب یجیٰ بن معین سے سی حدیث کی روایت کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ بیہ حدیث ہم اس سے بیان کررہے ہیں،جس سے سی بوے برسورج طلوع نہ ہوا۔ یہن کر انہوں نے کہا: اس میں کوئی تعجب کی بات ہے؟ میں نے ابن مدینی سے سنا ہے کہ یجیٰ بن معین کی مثل لوگوں میں نہیں ہے۔ یہ بھی کہا کہ میں نے ابن رومی سے پوچھا کہ ابوسعید حداد کومیں نے بیہ کہتے ہوئے یا یا کہتمام لوگ یجی بن معین کے بال یجے ہیں ۔ کہا درست ہے۔ دنیامیں وہ بے مثل تصاور فرمایا کہ میں نے ابن رومی سے سنا ۔ کہتے تھے کہ کیجیٰ بن معین کے علاوہ مشائخ کے بارے میں کوئی دوسراحق کہنے والا میں نے بہیں دیکھا۔

نو ہے: صاحب تہذیب التہذیب ابن حجرنے جناب بیچیٰ بن معین کے بارے میں بہت سے صفحات رقم کئے ہیں۔ان میں ذکر کی گئی با توں کو ذکر نہ کرنا اور بالکل لکھے بغیر گزر جانا بھی درست نہیں ہوگا۔اس لئے عربی میں لکھی گئی ان باتوں کا اردو میں خلاصہ درج کیاجار ہاہے۔

ہارون بن رازی کہتے ہیں کہ میں نے کیچیٰ بن معین کوقبلہ رخ ہاتھ اٹھاتے دیکھا کہ اللہ تعالیٰ ہے یوں عرض کررہے تھے: اے الله!اگر میں نے کسی کے بارے میں جرح کی اوروہ کذاب نہیں تھا (پیھی میں نے جان بوجھ کرنہیں کی) تو 'تو مجھے معاف کر دے۔ ہارون بن معروف کہتے ہیں کہ ہمار بے بعض مشائخ میں سے ایک صاحب شام تشریف لائے ۔ میں ان سے ملاقات کے لئے جانے والا پہلا آ دمی تھا۔ان سے بوجا کہ بچھ کھھا ئیں تو انہوں نے کتاب بکڑی اور لکھانا شروع کر دیا۔اجا تک سمی نے دروازہ کھٹکھٹایا۔ یو چھا: کون ہے؟ کہا: احمد بن حنبل ہوں ۔ شخ نے اندرآنے کی اجازت دی اورخودشنخ اپنی حالت پر بیٹھےرہے۔ کتاب ان کے ہاتھ میں ہی تھی کوئی حرکت نہ کی ۔ دوسری بار دروازہ پر دستک ہوئی۔ پوچھا کون ہے؟ جواب ملا احمد بن الدور قی ،عبداللہ بن رومی اور زہیر بن حرب ہیں۔تمام کواندرآنے کی اجازت مل گئی کیکن شخ اپنی جگہ سے نہ ملے پھر تیسری مرتبہ دروازہ کھٹکا۔ پوچھا کون ہے؟ کہا گیا بجی بن معین ہوں۔ میں نے دیکھا کہ بیانام س کریٹنے کا ہاتھ کا پینے لگا اور کتاب ہاتھ سے گرگئی۔عبدالخالق کہتے ہیں کہ میں نے ابن رومی کو کہتے سنا۔وہ ابن حداد سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا:اگر ابن معین نہ ہوتا تو میں حدیث نہ لکھتا تو ابن رومی نے جواب دیا کہ

عنده احمد وحضاد والبخارى والمسلم وابوداود وابوزرعه وابو يعلى وغيرهم. عن يحيى بن معين قال كتبت بيدى الف الف حديث قال ابن المديني انتهى علم الناس الى يحيى ابن معين وقال يحيى القطان ماقدم علينا مثل هذين احمد بن حنبل ويحيى بن معين فقال احمد بن حنبل يحيى بن معين فقال احمد بن حنبل يحيى بن معين الثقات اعلمنا بالرجال. قال حبيش بن مبشر احد الثقات رايت يحيى بن معين في النوم فقلت ما فعل الله بك قال اعطاني وحباني وزوجني ثلاث مائة حورا. توفي ذو القعدة بمدينة النبي صليفي النوم فتلي الله عالى.

(تذكرة الحفاظ جام ١٣٠٠ \_١٣١١)

یخابین معین سے روایت کرنے والوں میں امام احمد، حضاو، بخاری، مسلم، ابوداؤد، ابو زرعه اور ابویعلی وغیرہ ہیں۔ کی بن معین سے ہے کہ میں نے ایک لاکھ حدیث اپنے ہاتھ سے کسی۔ ابن مدین کا کہنا ہے کہ بخی بن معین برعلم کی انتہا ہوگی اور یحیٰ قطان نے کہا کہ امام احمد بن ضبل اور یحیٰ بن معین ان دو حضرات کے علاوہ ہم نے اور نہ دیکھے ۔ احمد بن ضبل نے کہا کہ یحیٰ بن معین علم رجال کے اعتبار سے ہم سے زیادہ جانے والے تھے۔ حبیش بن مبشر جو ایک نقدراوی ہیں۔ کہتے ہیں کہ میں نے یحیٰ بن معین کوخواب میں دیکھا تو بوچھا کہ اللہ تعالی نے تمہار ہے ساتھ کیا سلوک کیا ؟ فر مایا: دیکھا تو بوچھا کہ اللہ تعالی نے تمہار ہے ساتھ کیا سلوک کیا ؟ فر مایا: اس نے مجھے بہت کچھ عطا فر مایا۔ مجھ سے محبت فر مائی اور تین صد میں مدینہ منورہ میں انتقال فر مایا۔ رحمہ اللہ تعالی۔

یجیٰ بن معین سے روایت کرنے والوں میں امام احمد خنبل ،امام بخاری ومسلم وغیرہ ہیں۔ یہ حضرات بیان کرتے ہیں کہ جناب کیٰ بن معین نے فرمایا: میں نے یہ چھولا کھا حادیث اپنے ہاتھ سے کھیں اور امام احمد بن حنبل ہی فرماتے ہیں کہ ہروہ حدیث جسے جناب یجیٰ بن معین نہیں جانتے۔وہ حدیث ہی نہیں۔ (شذرات الذہبج احصد دم ص ۲۳۳۶ھ) جناب یجیٰ بن معین کے شاگر دوں میں جن عظیم المرتبت محدثین کے اسائے گرامی آپ نے ملاحظہ فرمائے اور پھران کی کی بن معین کی علمی اور تقیدی حقیقت کے بارے میں تاثر ات بھی ملاحظہ فرمائے۔ان حالات و واقعات و مشاہدات کو پیش نظر رکھ کر''ابن قدامہ'' کے وہ الفاظ ذراتصور میں لائیں جواس نے امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں کہے۔ بجیٰ بن معین جب خودامام احمد بن حنبل کے استاد ہیں اور آپ کے شاگر دوں کے شاگر دوں کے شاگر دوں کے شاگر دوں کے شاگر دوں کے شاگر دوں کے شاگر دوں کے شاگر دوں کے شاگر دکیڑے نکالے تو کون اس بات کو تسلیم کرے گا؟

جناب یجیٰ بن معین کی زبانی امام الائمه ابوحنیفه رضی الله عنه کا مقام

وقال الحافظ الناقد يحيى ابن معين الفقهاء الاربعة ابوحنيفه وسفيان ومالك والاوزاعى ولكنه قراء ة عندى حمزه والفقه فقه ابى حنيفة على هذا ادركت الناس وسئل هل حديث سفيان عنه قال نعم كان ثقة صدوقا في الفقه والحديث مامونا على دين الله. (تاريخ بغدادج ١٣٥٣ - ٣٢٥ ثيرات الحان ما الفقل الناس الفقل الناس المناس ١٩٤٥ ثيرات الحان ما الفقل النام الفقل النام الفقل النام الفقل النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النام النا

حافظ ناقد کی بن معین نے کہا کہ فقیہ چار ہیں۔ ابوحنیفہ،
سفیان ، مالک اور اوزاع ۔ لیکن میرے نزدیک قراُۃ امام حزہ کی
ہے اور فقہ ، فقہ ابوحنیفہ کی ہے۔ اس مسلک پر میں نے لوگوں
(فقہاء ومحدثین) کو پایا۔ ان سے پوچھا گیا کہ سفیان نے ان سے
حدیث کی روایت کی ہے۔ وہ فقہ اور حدیث کے بارے میں ثقہ اور
صدوق تھے اور اللہ کے دین کے محافظ تھے۔

ابوجعفر بن اشرس کہتے ہیں کہ میں نے کی بن معین کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ جناب کی بن قطان نے فر مایا: میں اللہ تعالی پر حضوث نہیں بولتا۔ میں تواکثر اوقات امام ابو حنیفہ کی رائے پڑمل کرتا ہوں۔ احمد بن علی کا کہنا ہے کہ میں نے کی بن معین سے سنا۔ وہ جناب بچی بن سعید القطان کہتے تھے کہ میں اللہ تعالی پر جھوٹ نہیں بولتا۔ ہم نے کوئی رائے امام ابو حنیفہ کی رائے سے زیادہ اور اچھی نہیں بھی اور ہم اکثر انہی کے اقوال پڑمل کرتے ہیں۔ بچی بن معین نے ہی کہا کہ جناب بچی قطان فتو کی دینے میں اکثر امام ابو حنیفہ کے قول کی طرف رجوع کرتے تھے اور کوفیوں کے اقوال میں سے امام ابو حنیفہ کے قول کو اختیار کرتے۔

(تاریخ بغدادج ۱۳۵ س۳۲۵)

محربن سعدعونی کے بیں کہ بیں نے بیخی بن معین کو کہتے سا
کہ ابوضیفہ تقہ تھے۔ وہ حفظ کے بغیر صدیث بیان نہ کرتے تھے اور
جو صدیث حفظ نہ ہوتی اس کی روایت نہ کرتے ۔ احمد بن عطیہ کہتے
ہیں کہ بیخی بن معین سے بوچھا گیا کیا امام ابوضیفہ سے سفیان کی
صدیث روایت ہوئی ہے۔ فرمایا: ہاں ۔ نیز فرمایا: ابوضیفہ تقہ اور
صدیث روایت ہوئی ہے۔ فرمایا: ہاں ۔ نیز فرمایا: ابوضیفہ تھے۔ احمد
صدیث میں صدوق تھے اور اللہ تعالیٰ کے دین کے محافظ تھے۔ احمد
بن محمد نے کہا کہ میں نے بیخیٰ بن معین سے سا۔ کہتے تھے: ابوضیفہ
کی صدیث قبول کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ وہ جھوٹ نہیں بولا
کی صدیث قبول کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ وہ جھوٹ نہیں بولا
صدیث قبول کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ وہ جھوٹ نہیں بولا
صدیث تھے۔ میں نے بیخیٰ سے سنا کہ وہ ایک اور مرتبہ فرما رہے
تھے۔ ابوضیفہ ہمارے نزدیک اہل صدوق میں سے ہیں اور وہ
جھوٹ کے ساتھ بدنام نہ تھے۔

محمد بن سعد العوفى يقول سمعت يحيى بن معين يقول كان ابو حنيفة ثقة لا يحدث بالحديث الا مما يحفظ ولا يحدث بما لا يحفظ. احمد بن عطيه قال سئل يحيى بن معين هل حدث سفيان عن ابى حنيفة قال نعم قال ابوحنيفة ثقة صدوق فى الحديث والفقه مامون على دين الله. احمد بن محمد قال سمعنا يحيى بن معين يقول كان ابو حنيفة لا باس به وكان لا يكذب وسمعت يحيى يقول مرة اخرى ابو حنيفة عندنا من اهل الصدق يقول مرة اخرى ابو حنيفة عندنا من اهل الصدق ولم يتهم بالكذب.

(تاریخ بغدادج ۱۳ ص ۲۵۹ ـ ۲۵۹)

جلیل القدر محدثین، فقہاء اور مفسرین اس امر پر منفق ہیں کہ امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ فقہ، حدیث اور قرآن دانی میں بے مثل سے اللہ کے دین کے محافظ سے ثقہ اور غیر متبم سے اور اکابرین امت ان کے فقاوئی اور اقوال پر عمل کرتے رہے۔ امام بجی قطانی، کی بن معین، امام احمد بن صنبل، عبداللہ بن مبارک، معمر، خلف بن ابوب اور محمد بن حس شیبانی وامام شافعی رضوان اللہ علیم بھی نے امام ابو صنیفہ کی فقاہت، ثقابت اور حدیث دانی کو سلیم کیا ہے۔ بیسب حضرات بالواسط انہی کے خوشہ چین ہیں اور ''ابن قدامہ'' ان خوشہ چینوں کا سائل ہے' ان کامختاج ہوتی تو بھی ان کی قرآن دانی اور حدیث فہمی لاز ما مسلم ہوجاتی لیکن اس کے باوجود فہ کورہ اکابرین امت ابوصنیفہ کی فقاہت کی مسلم ہو جاتی لیکن اس کے باوجود فہ کورہ اکابرین امت ابوصنیفہ کی فقاہت کی مماوی کہ وہ حدیث کے بھی بہت بڑے ماہر اور حافظ سے اور اس بارے میں ثقد اور صدوق سے ۔ لہذا خلاصہ یہ کی منابہ بین کون اعتبروا یا اولی الابصار

ا مام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں تنقید کرنے والوں کے تعلق ائمہ اور فقہاء کے ارشادات بچاریں ہوں بریافتہ مار

ليحيى بن آدم كا فتو كل

قال يحيى بن ادم ما تقولون في هولاء الذين يقوحون في ابى حنيفة قال انه جاء هم بماياكلونه وما لا ياكلونه عن العلم فحسدوه.

(خيرات الحسان ص ٣١ تذكرة الفصل الثالث عشر)

حسن بن عماره کافتو کی:

قال ابن المبارك رايت الحسن بن عمارة اخذا بركابه قائلا والله ما رايت احدا يتكلم في الفقه ابلغ ولا اصبر ولا احضر جوابا منك وانك لسيد من تكلم في الفقه في وقتك غير مدافع وما يتكلمون فيك الاحسدا.

(خيرات الحسان ص ٣١)

امام شعبه كافتوى:

وقال الشعبة كان والله حسن الفهم جيد الحفظ حتى شمغوا عليه بما هو اعلم به منهم والله سيلقون عند الله وكان كثير الترحم عليه.

(خيرات الحسان ٣٢)

یجیٰ بن آ دم نے کہا: تم ان لوگوں کے بارے میں کیا فتو کی دیتے ہو جوامام ابوحنیفہ کے متعلق ادھرادھر کی با تیں کرتے ہیں؟ کہنے گگے: وہ تمہارے پاس ایساعلم لے کرآئے تھے جسے تم استعال کرتے ہوادر جولوگ اس سے فائدہ نہیں اٹھاتے وہ ان پرحسد کرتے ہیں۔

ابن مبارک نے کہا کہ میں نے جناب عمارہ کوامام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کی رکاب تھا ہے یہ کہتے سنا۔ خدا کی قتم! آپ سے زیادہ بلیغ ، صابر اور فقہ میں حاضر جواب کسی اور کو میں نے نہ پایا۔ آپ یقینا اپنے دور میں فقہ کے بارے میں گفتگو کرنے والوں کے سردار ہیں جن کی مدافعت کرنے والانہیں اور جوآپ کے بارے میں ادھرادھرکی باتیں کرتے ہیں وہ صرف اور صرف حسد کی بنا پر ایسا کرتے ہیں۔

جناب شعبہ کہتے ہیں کہ امام ابوحنیفہ بخدا خوب فہم کے مالک تھے حفظ کے اعتبار سے عمرہ تھے۔لوگوں نے ان پراعتر اضات کئے لیکن معترضین سے وہ ان باتوں میں ان سے کہیں زیادہ عالم تھے۔ عنقریب وہ لوگ اللہ سے ملیں گے۔ جناب شعبہ بکثرت ان کے

# 37 لئے اللہ سے رحمت کی دعا ما نگا کرتے تھے۔

حافظ عبدالعزيز بن رواد كافتوى:

قال الحافظ عبد العزيز بن رواد من احب ابي حنيفة فهو سني فمن ابغضه فهو مبتدع وفي رواية بيننا وبين الناس ابو حنيفه فمن احبه وتولاه علمنا انه من اهل السنة ومن ابغضه علمنا انه من اهل

> (خيرات الحسان ٣٢) اسد بن ڪيم کا فتو يٰ:

قال اسمد بن الحكيم لا يقع فيه الا جاهل او مبتدع. (خرات الحيان ٣٢٥)

حافظ ابوعمر يوسف بن عبد البر كافتو كي:

قال الحافظ ابو عمر يوسف بن عبد البر بعد كملام ذكره واهل الفقه لا يلتفتون الى من طعن عليه ولا يصدقون بشيء من السوء يكتب اليه.

(خيرات الحسان ٣٣)

وكيع كافتويٰ:

وقالرجل عند الوكيع اخطا ابوحنيفة فزجر وكيع وقال من يقول هذا كالا نعام بل هم اضل

> (خيرات الحسان ص ٢٨) جناب وکیع کی زبانی ایک واقعه

حافظ عبد العزيز بن رواد نے کہا: امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ سے محبت رکھنے والا ہی سنی ہے اور ان سے بغض رکھنے والا مبتدع ہے۔ایک روایت میں ان سے یوں جھی منقول ہے کہ ہمارے اور دوسرے لوگوں کے درمیان ابوحنیفہ ہی ہے لہذا جوان سے محبت کرتا ہے اور دوئی رکھتا ہے۔ ہم اسے اہل سنت سمجھتے ہیں اور جو ان ہے بعض رکھتا ہواہے ہم بدعتی جانتے ہیں۔

جناب اسد بن حکیم کہتے ہیں کہ امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کی چەمگوئيال كرنے والايا توجابل موگايا پھرمبتدع۔

حافظ ابوعمر یوسف بن عبد البرنے امام ابوحنیفدرضی الله عنه کے کلام کوذکر کرنے کے بعد فرمایا: اہل فقدان لوگوں کی باتوں کی طرف کوئی التفات نہیں کرتے جو ابو حنیفہ پر طعن کرتے ہیں اور جو بات ان کی طرف بری کھی جاتی ہے۔اس کی بھی لوگ تصدیق نہیں کرتے ہیں۔

جناب وكيع كے سامنے ايك مخص نے يوں كہا كه 'ابوحنيفه نے علظی کی''،تواس کہنے والے کو وکیع نے ڈانٹ پلائی اور فر مایا: جو امام ابوحنیفہ کے بارے میں ایسی باتیں کرتا ہے وہ جانور بلکہ ان ہے بھی گیا گزراہے۔

جناب وکیع کہتے ہیں کہایک دفعہ میں امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے پاس بیٹھا تھا۔ وہ سر جھکائے تشریف فر ماتھے۔ مجھے یو چھا کہال سے آنا ہوا؟ میں نے عرض کیا شریک کے پاس سے آیا ہول۔ یہن کرسراٹھایا اور فرمانے لگے:''ان یہ قصدو ننبی فانبی غیر لائمهم . قبلي من الناس اهل الفضل قد حسدوا فدام لي ولهم مابي مابهم ومات اكثرنا غيضا بما يجدوا ليني لوگ مجھے برا بھلا کہتے ہیں لیکن میں ان کی ملامت نہیں کرتا۔ مجھ سے پہلے صاحبان فضل پر بھی حسد کرنے والے بہت تھے اور بیہ معاملہ ان کے ساتھ اور میرے ساتھ لگا تار چلا آرہاہے اور بہت سے غیظ میں جل کراس دنیا سے چل ہے'۔ ابن مبارك كافتوىٰ:

منصور بن ہاشم سے روایت ہے کہ ہم قادسیہ میں جناب

منصور بن هاشم يقول كنا مع عبد الله بن

المبارك بالقاد سية اذ جاء ه رجل من اهل الكوفة فوقع في ابى حنيفة فقال له عبد الله ويحك اتقع في رجل صلى خمسا واربعين سنة خمس صلوات على وضوء واحد وكان يجمع القران في ركعتين في ليلة وتعلمت الفقه الذي عندى من ابى حنيفة. (تاريخ بغرادي ١٣٥٣ منا قب الي منيفه)

عبداللہ بن مبارک کے پاس تھے کہ اچا تک ایک کوفی آیا اوراس نے امام ابوحنیفہ کے بارے میں ادھرادھر کی باتیں کیس تو اسے عبد اللہ بن مبارک نے فرمایا کیا تو ایسے آ دمی کے پیچھے پڑا ہوا ہے تچھ پر افسوس! جس نے بینتالیس سال متواتر ایک وضو سے پانچوں نماز ادا کیس ۔ وہ ایک رات دونفلوں میں پورا قر آن کریم پڑھا کرتا تھا اور جوفقہ میرے پاس ہے بیمیں نے اسی سے کیھی ہے۔

ان تمام محدثین وفقہاءگرامی نے حضرت امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ کے بار نے میں معترضین اور ادھرادھرکی باتیں کرنے والوں کے بارے میں جو پچھفر مایا اس کا خلاصہ بہی نکلتا ہے کہ معترضین یا تو حسد وبغض کی آگ میں جل کراییا کرتے تھے یا نہیں علم وفقا ہت میں وہ مقام حاصل نہ تھا جو اللہ تعالی نے امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کوعطا فر مایا۔امام ابو حنیفہ سے محبت دراصل سنی ہونے کی علامت اور ان سے بغض و عداوت بدعتی ہونے کی نشانی ہے۔ بڑے بڑے ائمہ اور اکابرین امت نے امام ابو حنیفہ یا ان کے شاگر دوں اور شاگر دوں کے شاگر دوں سے خوشہ چینی کی اور ان کے فیوض و برکات سے استفادہ واستفاضہ کیا۔ جو اللہ تعالی نے انہیں اپنے دین متین میں عطا فر مایا تھا۔فاعتبروا یا اولی الابصار

### دارقطنی (علی بن عمر) کاامام ابوحنیفه کو "ضعیف" کهنا

عن ابى حنيفة عن موسى بن ابى عائشة عن عبد الله عبد الله بن شداد عن جابر قال قال رسول الله ضلاً المنافقة من كان له امام فقراة الامام له قراءة لم يسنده عن موسى بن ابى عائشة غير ابى حنيفة والحسين بن عمارة وهما ضعيفان.

(دارقطنی جاس۳۲۳ باب ذکر توله علیه السلام من کان الخ)

نہیں کیااور پہ دونوںضعیف ہیں۔

قارئین کرام! روایت مذکورہ جسے دارقطنی نے نقل کیا اور سند میں سے امام ابوحنیفہ کوضیف راوی کہہ کراس کو مجروح کیا حالانکہ یہی روایت دیگر کتب احادیث مثلاً ابن ملجہ وغیرہ میں جن اساد سے مروی ہے، اس میں مذکور ہے، اس میں مذکورہ ضعف نہیں ہے۔ صرف ایک سلسلہ کو دیکھ کراعتراض کر دینا اور دیگر سلسلہ، اساد سے چشم پوشی برتنا محدثین ذی وقار کا شیوہ نہیں ہوتا۔ دارقطنی کے اس بغض کا جواب علامہ عینی نے یوں دیا۔

قلت لوتادب الدارقطنى واستحيى لما تلفظه بهذه اللفظة فى حق ابى حنيفة فانه امام طبق علمه الشرق والغرب ولما سئل ابن معين عنه فقال ثقة مامون ما سمعت احدا ضعفه هذا شعبه بن الحجاج يكتب اليه ان يحدث وشعبه شعبه وقال ايضا كان ابوحنيفه ثقة من اهل الدين والصدق ولم يتهم بالكذب وكان مامونا على دين الله صدوقافى

میں کہتا ہوں کہ اگر دارقطنی کوشرم وحیا اور ادب واحترام کا پاس ہوتا تو وہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے بلسپ میں فدکورہ الفاظ نہ کہتا کیونکہ امام موصوف بالا تفاق شرق وغرب میں ان کاعلم پھیلا اور یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ جب ابن مین سے امام صاحب کے بارے میں دریافت کیا گیا تو انہوں نے کہا: وہ ثقہ ہیں مامون ہیں۔ میں نے کسی ایک کوانہیں ضعیف کہتے نہ سنا۔ اس سے بڑھ کر یہ کہ جناب شعبہ انہیں لکھا کرتے تھے کہ مجھے کوئی حدیث لکھ بھیجواور

الحديث واثنى عليه جماعة من الائمة الكبار مثل عبد الله بن المبارك ويعد من اصحابه وسفيان بن عيينه وسفيان الثورى وحماد بن زيد و عبد الرزاق ووكيع وكان يفتى برايه والائمة الثلاثة مالك والشافعى واحمد واخرون كثير وقد ظهرلك من هذا تحامل الدارقطنى عليه وتعصبه الفاسد وليس له مقدار بالنسبة الى هولاء حتى يتكلم فى امام متقدم على هولاء فى الدين والتقوى والعلم وبتضعيفه اياه يستحق هو التضعيف افلا يرضى بسكوت اصحابه عنه.

(عدة القارى شرح البخارى ج٧ ص١٢ مطبوعه بيروت باب وجوب القرأة لا مام الخ)

شعبہ بہر حال شعبہ ہی ہیں۔انہوں نے بیا بھی کہا کہ ابو حنیفہ تقہ ہیں دین وصدق والے ہیں' کذب کے ساتھ متہم نہ تھے'اللہ کے دین كے محافظ تھے ٔ حدیث میں صدوق تھے اور جلیل القدر حضرات ائمہ مثلاً عبدالله بن مبارک نے ان کی تعریف کی ۔ بیان کے اصحاب میں سے ایک تھے۔علاوہ ازیں سفیان بن عیبینہ،سفیان توری ٔ حماد بن زید، عبد الرزاق ، وکیع وغیره بھی ہیں۔ جناب وکیع ان کی رائے برفتوی دیا کرتے تھے اور ائمہ ثلاثہ مالک، شافعی ، احمد بن حسبل اور دوسرے بہت سے حضرات نے امام ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنہ کی تعریف وتو ثیق فر مائی ہے۔ان حضرات کے اس اظہار خیال ہے تمہیں دارقطنی کے بے جاطعن اوراعتراض کاعلم ہو گیا ہو گا اور اس کے فاسد تعصب کی نشاندہی ہو گئی ہو گی۔ ان جلیل القدر حضرات کے سامنے دارقطنی کی کیا حیثیت ہے کہوہ ایسے امام کے بارے میں اعتراض کرنے اٹھ کھڑا ہوا جوان تمام حضرات سے دین و تقویٰ میں اور علم و فقہ میں تہیں بڑھ کر تھا؟ دار قطنی کے ضعف کہنے سے امام صاحب کا تو کچھے نہ جڑا بلکہ اس سے اس نے ا پی تضعیف پرمہر ثبت کر دی۔ کیا اسے امام موصوف کے اصحاب کا

امام بررالدین عینی رحمة الله علیه کو جوخود بلند پایه محدث اور حقق بین ، انہیں دارقطنی کے غیرمخاط بلکہ حقائق سے بعیدالفاظ سے کس قدر تجب ہوا کہ وہ سخت الفاظ سے ان کی تر دید کرنے پر مجبور ہو گئے اور اس کی بے ادبی اور گستا خی کے جواب میں ان جلیل القدر شخصیات کے اقوال وارشادات دربارہ کام اعظم پیش فرمائے۔ جن کے سامنے دارقطنی کی حیثیت ایک ادفی طالب علم کی می سے ۔ ابن معین ، امام احمد بن صنبل اور کی بین معین کے الفاظ آت کے ۔ کئی بن معین کو ہی لیجئے ۔ ان کا ۲۳۳ ھیں وصال ہوتا ہواور ارقطنی ۲۰۰۱ ھیں پیدا ہوتا ہے ۔ تہتر سال بعد پیدا ہونے والا امام ابو صنیفہ رضی الله عنہ کوضعیف کہدر ہا ہے اور ایک صدی قبل کا در روست متفق علیہ ناقد و محدث بیفر مال بعد پیدا ہونے امام ابو صنیفہ کی تضعیف کی سے نہ بی پھر امام شعبہ کا حوالہ پیش کیا۔ امام شعبہ کا درجہ و مقام خود انہی الفاظ سے آگر چہواض ہے کہ 'شعبہ تو بہر حال شعبہ ہی ہے' ۔ پھر بھی امام ذہبی کی زبانی بچھان کی بابت ذکر کر دینا ضروری ہے ۔ ملاحظہ ہو:

وعنه ابن المبارك وغندر، ادم، عفان بن مسلم وابوداود وغيره. وكان الثورى يقول شعبة امير المومنين في الحديث وقال الشافعي لولا شعبة لما عرف الحديث بالعراق.

قال ابو زید الهروی سمعت شعبه یقول لان ابوزید بروی کا قول ہے کہ میں نے شعبہ کو بیفراتے سا:

جناب شعبہ سے روایت کرنے والے حضرات یہ ہیں۔ ابن مبارک ، غندر ، آدم ، عفان بن مسلم اور ابوداؤد وغیرہ۔ جناب سفیان توری کہا کرتے تھے کہ شعبہ امیر المؤمنین فی الحدیث ہیں اور امام شافعی نے کہا: اگر شعبہ نہ ہوتے تو عراق میں حدیث کی جان پہچان کسی کونہ ہوتی

اقع من السماء فانقطع احب الى من ان ادلس.

قال احمد بن حنبل الشعبة امة واحدة في هذا السنان يعنى في الرجال وبصره بالحديث. قال ابو الوليد الطيالسي قلت ليحيى بن سعيد رايت احدا احسن حديثا من شعبة؟ قال لا قلت فكم صحبة؟ قال عشرين سنة.

(تذكرة الحفاظ جاص١٩٣٥ الذكره شعبه مطبوعه بيروت)

ہم اس بحث کے آخر میں اس بات کا ذکر کرنا ضروری سمجھتے ہیں جس کی بنا پربعض حضرات نے امام ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ کی ذات پر کیچڑا حچھالا اور مختلف حیلوں بہانوں سے ان پرالزامات دھرے۔اس سلسلہ میں ہم صرف علامہ ابن خلدون کے مقدمہ کی ایک عبارت پراکتفا کرتے ہیں۔

وقد تقول بعض المبغضين والمتعسفين الي ان منهم من كان قليل البضاعة في الحديث فلهذا قلت روايته ولا سبيل الى هنذا المعتقد في كبار الائمة لان الشريعة انما توخذ من الكتاب والسنة ومن كان قليل البضاعة من الحديث فيتعين عليه طلبه وروايته والجد والتشمير في ذالك لياخذ الدين عن اصول صحيحة وتلقى الاحكام عن صاحبها المبلغ لها وانما قلل منهم من قلل الرواية لاجل المطاعن التي تعترضه فيها والعلل التي تعرض في طرقها سيما والجرح مقدم عند الاكثر فيوديه الاجتهاد الى ترك الاخذبما يعرض مثل ذالك فيه من الاحاديث وطرق الاسانيد ويكثر ذالك فتقل روايته لضعف في الطرق. والامام ابو حنيفة انما قلت روايته بما شدد في شروط الرواية والتحمل وضعف رواية المحديث اليقيني اذا عارضها الفعل النفسي وقلت من اجلها رواية فقل حديشه لالانه تركب رواية الحديث متعمدا فحاشاه من ذالك ويدل عبلي انه من كبار المجتهدين في علم الحديث اعتماد مذهبه بينهم و التعويل عليه

ہے کہ میں تدلیس کروں۔
امام احمد بن صنبل کہتے ہیں کہ جناب شعبہ اساء الرجال اور
بسارت بالحدیث میں ''امت واحدہ'' تھے۔ ابوالولید طیالی کا کہنا
ہے کہ میں نے بچیٰ بن سعید سے پوچھا کیا تم نے کوئی مخص شعبہ
سے بروھ کرازروئے حدیث دانی کوئی دوسرا اچھا آ دمی دیکھا ہے؟
کہنے گئے: نہیں' میں نے پھر پوچھا: آپ ان کی صحبت میں کتنا
عرصہ رہے؟ فرمایا: بیں (۲۰) سال۔

مجھے آسان سے گر کر مکڑے مکڑے ہو جانا اس سے زیادہ اچھا لگتا

حسد وبغض بھرے لوگوں نے بعض مجتہدین کرام پر بیرالزام بھی لگایا کہ وہ فن حدیث میں کم علم تھے۔اس کئے ان کی روایت حدیث بہت کم ملتی ہے لیکن اس الزام دھرنے والے کے لئے ان مجہدین کرام میں ہے کئی ایک کی طرف اس الزام کا رخ بچھرنا کوئی وچنہیں رکھتا جن کی اجتہادی صلاحیتیں مسلم ہیں کیونکہ شریعت کا ماخذ بہر حال کتاب وسنت نبوی ہیں للہذا جو شخص حدیث دانی کے معاملہ میں مم علم ہو۔اسے پہلے اس میں دسترس حاصل کرنے، جدوجہد کرنے اوراس کے حصول کی خاطر انتقک کوشش کرنی جاہیے تا کہ اصول صححہ سے وہ دین کو اخذ کر سکے اور احکام شرعیہ ان حفرات سے لے جوان کے اسخر اج کی صلاحیت کا ملدر کھتے ہیں۔ حقیقت بہے کہ جن ائمہ کرام سے روایت حدیث کم آئی ہے۔اس کی وہنہ وہ مطاعن ہیں جواحادیث وروایات میں پیش آتے ہیں اور وہلتیں ہیں جوان کے راستہ میں حائل ہوتی ہیں۔خاص کر جرح تو عندالا كثرمقدم بالبذا هراليي حديث وروايت جوان خرابيول ميس ہے کسی سے متصف ہو گی تو اجہتا دان کے ترک کرنے کا حکم دے گا اوراس طرح جن روایات کے طرق اسناد میں کوئی خلل آگیا۔اسے بھی چھوڑ دیا گیا اور احتجاج سے خارج کر دیا گیا اور یہ باتیں

كمثرت ہیں لہذا روایت كى كمى اس بنا ير ہوئى كداس روايت كے

طریقے ضعیف تھے۔ رہا میرمعاملہ کہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ سے

واعتباره ردا وقبولا.

(مقدمه ابن خلدون ص ۲۱ ۵ ۲۲ ۵ الفصل السادس فی علوم الحدیث مطبوعه دار الفکر بیروت )

روایات کم کیوں ہیں؟ تو اس کی (مذکورہ وجوہات کے علاوہ) یہ وجہ بھی ہے کہ انہوں نے شروط روایت میں انہائی سخت رویہ اختیار کیا اور روایت کے کل میں بھی بہت مخاط رویہ اپنایا اور پھر آپ نے ایک روایات کی تضعیف فرما دی جن کے مقابل فعل ذاتی آجا تا۔ اس بنا پر آپ کی روایت میں کی ہے اور حدیث میں قلت ہے۔ یہ بات قطعاً نہھی کہ آپ نے جان ہو جھ کر کسی جگہ کوئی جھوڑ دی۔ آپ بات قطعاً نہھی کہ آپ نے جان ہو جھ کر کسی جگہ کوئی جھوڑ دی۔ آپ ان مجہدین میں سے ہیں جوا کا ہرین کہلاتے ہیں اور علم حدیث میں اس مجہدین میں سے ہیں جوا کا ہرین کہلاتے ہیں اور علم حدیث میں بھی آپ کو آئیں میں شامل کیا گیا ہے۔ آپ کے مذہب پر اعتماد اولی اس کی طرف رجوع و تا ویل بیسب آپ کے علم فی الحدیث میں اعلیٰ درجہ پر فائز ہونے کی دلیلیں ہیں۔

خلاصة کلام: قلت روایت حدیث کو حدیث کے علم کی کی دلیل بناناعقل وقتل کے خلاف ہے اور یہ قاعدہ بغض وحمد کے ماروں کا
اخترا کی قاعدہ ہے کیونکہ اگر اسے تسلیم کرلیا جائے تو اہام ما لک رحمۃ اللہ علیہ بھی اس کی زد میں آنے سے نہیں بچتہ کیونکہ آپ سے
صرف بین سوروایات مروی ہیں تو کیاوہ ماکی المذہب محد ثین کرام کہ جن کی روایات کی تعداد اپنے امام سے زیادہ ہے۔ وہ فن حدیث میں ہر مجتبد بلکہ محدث کی اپنی اپنی شرائط
میں ان سے بڑھ جائمیں گے؟ اصل وجہ وہی جوعلامہ ابن خلدون نے ذکر کی۔ روایت حدیث میں ہر مجتبد بلکہ محدث کی اپنی اپنی شرائط
میں جواحادیث کی کتب سے متعلق ابحاث میں ہمیں ملتی ہیں، کہیں اساد میں شرائط کہیں گئی میں بابندیاں، کہیں خودراوی کی شخصیت پر
ضوابط وغیرہ ۔ ان شرائط و پابندیوں پر پوری ندا تر نے والی روایت کو نہ لیا جانا اس امرکی دلیل نہیں کہ روایت نہ کورہ کا جبوڑ نے والے کو
عظیم بھی تسلیم کرنا ہے دونوں با تیں کس طرح جمع ہو سیس ہیں؟ امام ذہبی ایسے ناقد الحدیث نے امام ابو حدیثہ وٹی اللہ عنہ کورہ
عظیم بھی تسلیم کرنا ہے دونوں با تیں کس طرح جمع ہو سیسی سے امام واجب موسوف نے جہاں جس روایت کو چھوڑا۔ اسے نہ کورہ
مشرائط وعلل کی بنا پر چھوڑا۔ ورنہ آپ کا کو کو کی اعتراض نہیں۔ امام صاحب نے ابن کو اللہ عالی کا لال بتائے تو سہی کہ امام صاحب نے ابنی شرائط و وہی صدیث میرا نہ ہب ہے' ۔ یعنی اس کے مقابل میرے قیاس کوچھوڑ دولیوں کو گئی مائی کا لال بتائے تو سہی کہ امام صاحب نے ابنی شرائط و

## ٩- كِتَابُ الدِّيَاتِ ديت كابيان

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِلْذَا كُلِّهِ نَا يُحَذُّوَهُوَ قُوْلُ أَبِي

حَنِيْفَةَ وَالْعَامَّةِ مِنْ فَقَهَائِنَا رَحِمَهُمُ اللهُ تَعَالَى -

امام مالک نے ہمیں عبداللہ بن ابی بکر سے خبر دی کہ انہیں ان کے باپ نے اس کتاب (تحریر) کے بارے میں بتایا جوحفور ضالی ان کے بارے میں بتایا جوحفور ضالی ان کے بارے میں تحریر فرمائی صلاح کی اسے کی کو مارنے کی حقی ۔ آپ نے اس میں تحریر فرمایا: کہ جان سے کسی کو مارنے کی دیت اور ناک جب کہ پوری کا نے دی جائے سو (۱۰۰) اونٹ دیت ہیں۔ جا گفہ میں دیت کا ملہ کا تیسرا حصہ اور مامومہ میں بھی تیسرا حصہ ہے۔ آ تکھ کی دیت بھی بیاس اونٹ اور ہاتھ کی دیت بھی بیاس اونٹ اور ہاتھ کی دیت بھی کی دیت بھی کی دیت بھی کی دیت بھی کی دیت بھی بیاس اونٹ اور موضحہ کی بھی پانچ اونٹ اور موضحہ کی بھی پانچ اونٹ ویت ہے۔

امام محد تحبتے ہیں ان تمام پر ہماراعمل ہے اور یہی قول امام ابوحنیفہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

جا کفہ، ایبا زخم جو کھال سے پیٹ کے اندر تک چلا جائے۔ مامومہ، جو دماغ کی آخری جھلی تک پہنچ جائے ۔موضحہ، ایبا زخم جو چڑے کو کاٹ دے اور ہڈی نظر آنے گئے۔

> میں۔ قتل کی تین اقسام ہیں۔(۱)قتل عمد (۲)قتل خطاء (۳)قتل جوعمدأقتل کے مشابہ ہو

فیل عمد: جان بو جھ کراراد ہ قتل کے ساتھ کسی کواپیے آلہ کے ساتھ قتل کردیا گیا، جو دھار والاتھایا بہت وزنی اور بھاری بھر کم آلہ تھا۔
قتل خطا: ارادہ قتل کا نہ تھا بلکہ کسی شکاروغیرہ کو مارنا چاہا، کیکن اتفاق سے بلا ارادہ وہ کسی خض کولگ گیا اور وہ اس سے مرگیا۔
قتل شبہ عمد: قتل کرنے کا ارادہ نہیں ہے اور آلہ بھی ایسا استعمال کیا جاتا ہے جس سے اکثر و بیشتر آدمی قتل ہوتا نہیں۔ جب این پھر ماردیا یا بلکی سی کٹری کے وار کئے ۔کئری ماری جو اس کی کٹیٹی پر لگی اور مرگیا ۔ چونکہ اس میں صرف اذبت کا ارادہ تھا لیکن اسے عمداً قتل سے ملتا جلتا کہیں گے۔

قتل کی سزائیں

قتل کی چارسزائیں ہیں۔(۱) قصاص(۲) دیت (۳) کفارہ (٤) صرف گناہ

یا در ہے کہ تل عمد میں جہاں قصاص ہے اس کے ساتھ گناہ بھی ہے لیکن کفارہ نہیں اور نہ دیت ہے۔ ہاں اگر ورثاء مقتول قصاص معاف کر کے دیت لینے پر راضی ہو جا کیں تو پھر دیت کی ادائیگی واجب ہو جائے گی۔اس صورت میں دیت قتل خطاء کی دیت سے سخت ہوگی۔ یہاں تخی اور زمی کا مطلب یہ ہے کہ اگر قتل عمری دیت سواون ہے تو یہ اون بردی عمر کے ہوں گے۔ قتل خطاء میں عمر کے اعتبار سے کم عمر بھی دینے جائز ہیں۔ اس کی مزید وضاحت عنقریب آرہی ہے۔ چونکہ یہ سئلہ اختلافی بھی ہے اس لئے ہم اسے علیحہ و مستقل طور پرذکر کریں گے۔ 'دفتل خطاء' میں قصاص اور گناہ تو نہیں لیکن کفارہ اور دیت ہے۔ کیونکہ گناہ کا تعلق ارادہ سے ہوتا ہے اور یہاں ارادہ قتل نہیں تھا۔ لیکن ایک قابل احر ام جان ضائع ہوگئ، جس کی وجہ سے دیت اور کفارہ لازم آئے گا۔ کفارہ یہ کہ ایک غلام آزاد کرے۔ جس کو قرآن کریم نے بیان فرمایا: میں قتل مو منا حطا فتحریو رقبہ و دیم مسلمہ الی اہلہ الا ان یصد قوا۔ (النہاء: ۹۱) جس نے کسی مسلمان کو خطا سے قبل کر دیا تو اسے ایک مومن غلام آزاد کرتا ہے، اور اس کے ورثاء کو دیت ادا کرنا ہے مگر یہ کہ وہ اس پر صدقہ کر دیں (معان کر دیں)'' 'دقتل مشابہت کی وجہ سے گناہ ہوا اور ارادہ قبل خرقالہ نہ تو اس اقراد کو دورہ واضح ہے۔

نوٹ: تقسیم دراشت کے بارے میں جہال گفتگوہوتی ہے۔ وہاں بچھالیے اشخاص اور پچھالیں رکاوٹیس ندکور ہیں۔ جن کی بناپر وارث کو دراشت سے مخروم کر دیا جاتا ہے۔ ان میں سے ایک قل بھی ہے یعنی قاتل اپنے مقتول کا دارث نہیں رہے گا۔ اس قبل میں وہ قبل بھی شامل ہے جس پر قصاص واجب ہویا کفارہ ہو۔ اس قاعدہ کے پیش نظر نتیجہ یہ نکلا کہ قبل کی تین صورتوں میں قاتل کو مقتول کی وراشت سے محروم کر دیا جائے گا۔ قبل خطاء میں چونکہ کفارہ ہے آگر چہ قصاص اور گناہ نہیں۔ قبل عمد میں قصاص واجب ہے اور قبل شبہ عمد میں کفارہ اور دیت ہے۔ اس لئے ان سب صورتوں میں قاتل ، مقتول کی وراشت سے محروم قرار پائے گا۔ چندا شنائی صورتیں ہیں جن میں قاتل کو بھی وراشت ملتی ہے۔

(1) ابنادفاع کرتے ہوئے کسی کو مار دیا ہو۔ (۲) قریبی رشتہ دار باغی اسلام تھااسے تل کر دیا۔ (۳) بچہ یا مجنون قاتل ہے۔

(٤) بادشاہ کے حکم سے کی رشتہ دار کوتل کیالیکن اگر باپ نے بیٹے کوتل کر دیا ، تو یقل مذکورہ قواعد سے مشتنی ہوگا۔اس قل میں اگر چہ قصاص و کفارہ نہیں گر باپ میراث سے محروم ہوگا۔ وجہ یہ ہے کہ صورت مذکورہ میں قصاص اور کفارہ کا نہ بایا جانا خلاف قیاس ہے اور براہ راست حدیث رسول کریم ضلاقی آئے گئے گئے گئے گئے ہے تا بت ہے۔اب ہم دوسرے مسئلہ کی طرف آتے ہیں کہ اگر قتل نہیں کیا ملک کی کے عضو کو نقصان پہنچایا تو اس بارے میں کیاا دکام ہیں؟

#### ایک اختلاقی مسکله کی وضاحت

بھاری پھر میا بڑی لائھی سے کوئی قبل کردی تواس میں اختلاف ہے کہ بیتل، 'قبل عر' ہے یا' شبرعد' میں داخل ہے؟ اگر قبل عمر ہے تو پھر قصاص لازم ہوگا اور شبرعمہ کی صورت میں دیت لازم ہوگ۔ کتب فقہ حنیٰ ' المغنی' وغیرہ میں مذکور ہے کہ ایم مثلاثہ اور صاحبین کے نزدیک بقتل عمر میں شامل ہونے کی وجہ سے قصاص واجب ہوگا اور امام اعظم ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے نزدیک قصاص کے وجوب کے لئے چونکہ تلوار وغیرہ تیز دھار دار آلہ ہونا ضروری ہے کہ جس سے قبل کیا گیا ہو۔ چونکہ بھاری پھر اور بڑا عصا ان میں شامل نہیں لہذا ان کے ذریعہ قبل کرنا قبل عربیں بلکہ شبر عمر کہلائے گا۔ اس صورت میں دیت ہوگی کیکن وہ انتہائی سخت ہوگی نقصاص نہیں ہوگا۔

#### امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے مسلک کے اثبات پر دلائل

حفرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما سے مردی ہے کہ رسول الله عنهما سے مردی ہے کہ رسول الله عنهما سے مردی ہے کہ رسول الله عنهما سے مردی ہے کہ رسول الله عنها من مرتبہ تکبیر کہی۔ پھر لا الله الا الله وحدہ والح پڑھا۔ صرف ایک ہی معبود عبادت کے لائق ہے۔ اس نے اپنا وعدہ سیا کر دکھایا۔

عن عبد الله بن عمرو ان رسول الله في عن عبد الله عن عمرو ان رسول الله في المنطق المنطق في المنطق في الله الا الله وحده صدق وعده ونصر عبده وهزم الاحزاب وحده الا ان كل ماثرة كانت في الجاهلية

تذكر وتدعى من دم اومال تحت قدمي الا مام الان من سقاية البي وسدانة البيت ثم قال الا ان دية الخطاء شبه العمد ماكان بالسوط والعصا مائة من الابل منها اربعون في بطونها اولادها. (ابوداودشريف ج ٢ ص ٢ ٢ كتاب الديات باب دية الخطاشبه العمد مطبوعه كراجي )

عن الحسن قبال قبال رسول الله صَلَّتُهُا لَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّالَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ قتيل السوط والعصاشبه عمد فيه مائة من الابل اربعون منها في بطونها اولادها.

(نصب الرابيج ٢٣٥ كتاب الجنايات)

عن ابن عباس قال قال رسول الله صَلِلْتُهُ التَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ من قتل في عميارميا بحجر اوضربا بالسوط او بعصا فعقله عقل الخطاء الحديث.

(مصنف عبدالرزاق ج٩ص٩ ٢٤ ـ ١٨ مطبوعه كتبه اسلامي بيروت) عن المحسن قال قال رسول الله صَلِلْتُكُالَيْكُالَيْكُالَيْكُالِيُكُالِيُكُالِيُكُالِيُكُالِيُكُالِيُكُ

قتيل السوط والعصا شبه عمدعن الشعبي وحكم وحماد قالوا مااصيب به من حجر او سوط او عصا فعطا عن النفس فهو شبه العمد و فيه دية المغلظة.

(مصنف ابن انی شیبه ج۹ص ۱۹۴۰ شبه العمد)

عن الحسن قال لا يقاد عن ضارب الا ان يضرب بحديدة. عن نعمان بن بشير قال قال رسول الله صَلَّالَيُّكُمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّ ادش . (مصنف ابن الي شيبه ج ٩ ص٣٣٣من قال العمد في الحديد)

عن ابراهيم قال ماكان من قتل بغير سلاح فهو شبه العمد وفيه الدية على العاقلة.

(مصنف ابن الي شيبه جوص ١٢٠)

عن على و ابن مسعود ان شبه العمد الحجر والعصا. (مصنف عبدالرزاق ج٩ص ٢٤٨ بإب شبالعمد)

عن ابن مسعود قال شبه العمد الحجر والعصا والسوط والدفعه والدفقه وكل شيء عمدته به ففيه التغليظ في الدية. (مصنف عبدالرزاق جوص ٢٤٢ باب شبدالعمد)

اینے بندے کی مددفر مائی اور تنہا بڑے شکر کوشکست فاش دی۔آگاہ ہو جاؤ ۔ پھرآپ نے دور جاہلیت کے تمام دعاوی اور تمام خون و جائے۔اس کی دیت سو(۱۰۰) اونٹ ہیں۔جن میں سے جالیس حاملها ونثنیاں ہیں۔

حسن سے روایت ہے کہ رسول اللہ ضلام اللہ علاقے نے فرمایا: کوڑے اور ڈنڈے سے قبل کئے گئے کو مشابہ عمد کہا جائے گا۔اس میں ایک سواونٹ بطور دیت دینے ہوں گے ۔جن میں حالیس گامجھن اونٹنیاں ہوں گی۔

حضرت ابن عباس رضی الله عنهما ہے روایت که رسول الله خَلِلْتُكُلِّتُولِيَّ نِهُ مَايا: جَسِّحُص كوا ندها دهند يَقِر ماركر بلاك كيا كيا یا جس کوکوڑے یا لائھی کی ضرب سے مارا گیا۔اس کی دیت قبل خطاء

جناب حسن سے روایت ہے کہ حضور خطالیک الیکن نے فرمایا: کوڑے اور لاکھی سے قتل کئے گئے کوشبہ عمد کے حمن میں شار کیا جائے گا شعبی جمم ،حمادان سب نے کہا: جسے پتھر لگایا کوڑایا لاکھی لگی پھر وہ ہلاک ہو گیا۔ بیل شب عمر ہے۔اس میں سخت قسم کی دیت ہوگی۔

حسن سے روایت ہے کہ ال کرنے والے سے صرف ای صورت میں قصاص لیا جائے گا۔ جب وہ کسی ہتھیار سے مل کرے۔ نعمان بن بشربیان کرتے ہیں کہ حضور خطالتی ایک انشاد فرمایا: تلوار کے بغیر ہر قل دقل خطاء''ہےاوراس میں چی ہے۔ ابراہیم سے روایت ہے کہ جول بھی کسی ہتھیار کے بغیر ہو، وہ

شبه عمد ہوتا ہے اور اس میں عاقلہ پر دیت ہوگی۔

حضرت علی اورا بن مسعود رضی التعنهم سے روایت ہے کہ پھر اور لاتھی ہے آل کیا گیا شبہ عمر ہے۔

حضرت ابن مسعود کہتے ہیں کہ پھر، لاکھی ، کوڑے اور سواری ے گرا کوئل ہونے کوشبہ عمد کہیں گے اور ہروہ ذریعہ جس سے تم نے فل کرنے کا ارادہ کیا ہواس میں دیت مغلظہ ہے۔

ندکورہ روایات واحادیث ثابت کرتی ہیں کہ لائھی، پھر یاکسی اورغیر دھار والے ہتھیار سے قبل کیا جائے تو اس کوشبہ عمر میں شار كريں گےاوراس ميں قصاصنہيں ہو گالہٰذاامام اعظم ابوحنيفه رضی اللّٰدعنه کا مذہب ومسلک محض اجتہادی نہيں بلکه بيا حاديث وآ ثارير مبنی ہے۔احناف (امام اعظم) کے نز دیک قصاص صرف تلوار اور تیز دھار والے آلے کے قتل پر واجب ہے۔ دیگر ائمہ اور صاحبین کا اس میں امام صاحب سے اختلاف ہے کیکن احناف کا نظریہ کچھ وضاحت طلب ہے کیونکہ اس دور میں عام طور پڑتل کا ذریعہ تلوار ہی تھا اور پھر وغیر قبل کرنے میں مکمل مؤثر اور اسباب کاملہ نہ تھے۔اس لئے ان کے ذریعی آل کوشبہ عمر میں شامل کیا گیالیکن جب ہم تفصیل میں جاتے ہیں تو بعض صورتوں میں لائھی اور پھر سے مل کرنے پر بھی قاتل سے قصاص لینے کی جزئیات موجود ہیں۔جس کی سچھ وضاحت درج ذیل ہے:-

#### فقہ حفی میں امام اعظم کے مسلک کی وضاحت

لان فيه معنى العمدية باعتبار قصد الفاعل الى الضرب ومعنى الخطاء باعتبار عدم قصده الى القتل اذ ليست الالة للقتل.

(روالحتارج ٢ص ٥٢٨)

آلہ نہ ہو۔اس کے عدم ارادہ قبل کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ اگر چہ لاتھی وغیرہ آلہ تل نہیں ہیں لیکن جب قاتل انہیں ارادہ قتل سے استعال کرتا ہے تو پھرعمداً قتل کی نہیت آجانے سے اس بول کا قصاص واجب ہونا جا ہے۔اس کی وضاحت علامہ شامی نے ایک اور مقام پربیان فرمانی ہے:

وفسي الممعراج عن المجتبى يشترط عند ابي حنيفة اى فى شبه العمد ان يقصد التاديب دون الاتلاف. (ردالحتارج٢ص٥٣٠ كتاب الجنايات)

معراج میں مجتبل کے حوالہ سے ندکور ہے کہ امام ابو حنیفہ رضی اللّه عنه کے نز دیک شبه عمد میں بیہ بات شرط ہے کہ اس میں ارادہ صرف سزادینے کا ہو قبل کردینے کا ارادہ نہ ہو۔

شبه عمر میں چونکہ قاتل ارادہ قتل بہر حال کرتا ہے۔اس اعتبار

ہے اس میں عمداقل کرنے کا حصہ موجود ہے اور خطاء کامعنیٰ جھی

معتبر ہے۔ کیونکہ اس کا اس طرح کے آلہ سے مارنا جوفل کرنے کا

اس سے معلوم ہوا کہ پھر یا بڑی لائھی وغیرہ اگر چہ صرف زدوکوب کے لئے استعال ہوتے ہیں لیکن اگرانہیں استعال کرنے والا ز دوکوب کی بجائے مل کے ارادے سے استعال کرتا ہے اور ان کے ذریعی آل ہوجانا بہر حال ظن غالب اسے قبول کرتا ہے۔ لہذا اس صورت میں اس پر بھی قصاص کے وجوب کا قول کیا گیا ہے۔

وقال صاحب المجتبى يشترط عند ابي حنيفة ان يقصد التاديب دون الاتلاف وعندهما ان كان متعمدا بما كان الاتلاف غالبا فعمد محض. (البنايةشرح البداية ج • اص المطبوعه دارالفكر بيروت طبع جديد )

صاحب بختلی کا کہنا ہے امام ابو حنیفہ کے نزدیک شرط سے ہے کہ لاکھی وغیرہ آلات میں مارنے کی نبیت اورارا دہ صرف ز دوکوب كركے تاديب ہونہ كہ بالكل جان ہے مار دينا اور صاحبين كے نزدیک اگر جان بوجھ کر ایسا آلہ استعال کیا گیا جس سے غالبًا موت واقع ہوجاتی ہے، وہ آل عرمحض ہوگا۔

ان حوالہ جات سے واضح ہوا کہ امام صاحب اور صاحبین کے درمیان اختلاف ہے کہ بیھر یا لاتھی وغیرہ سے مارنے والے کافٹل عمدیا شبه عمد ہوگا۔امام صاحب کے ہاں اگران اشیاء ہےارادہ قل تھا،تو قصاص واجب ورنٹہیں کیکن صاحبین کےنز دیک ان سےلل کئے جانے پر قصاص واجب ہےخواہ ارادہ قل ہویا نہ ہو۔

امام طحاوی کی شرح میں ہے کہامام اعظم کے نز دیک شبہ عمدییہ ہے کہ سی ایسے ہتھیار سے سی کو مار دیا جائے جو نہ تو ہتھیا رقل کہلاتا

وفي شرح الطحاوي شبه العمد عند الامام تعمد الضرب بماليس بسلاح ولاهو في معنى

السلاح في تفريق الاجزاء قال محمد ويكون قصده الضرب والتاديب.

( تکمله بحرالرائق ج ۸ص۲۹۱مطبوعهمسر)

لانه يقصد به التاديب او اتلاف العضو لا القتل فكان شبه عمد. (تبين الحقائق ٢٠٠٠ منه المتهام ادبياتان) واما شبه العمد فهو ما تعمدت ضربه بالعصا او السوط او الحجر او اليد فان في هذا الفعل معنيين العمد باعتبار قصد الفاعل الى الضرب ومعني الخطاء باعتبار انعدام القصد منه الى القتل لان الالة التي استعملها الة الضرب للتاديب دون القتل والعاقل انما يقصد كل فعل بالته فاستعما له الة التاديب دليل على انه غير قاصد الى القتل فكان الة التاديب دليل على انه غير قاصد الى القتل فكان في ذالك خطا لشبه العمد صورة من حيث انه كان قاصدا الى الضرب والى ارتكاب ماهو محرم عليه.

ہر بیروت لاٹھی اور پیچر وغیر ہ سے تل ہونے کی دوصور تیں ہیں

ان اشیاء سے مارنے والا خود اقر ارکرتا ہے کہ میں نے ان آلات کوئل کردیے کی نیت سے ہی استعال کیا تھا۔ اس صورت میں بالا تفاق قاتل پر قصاص واجب ہے۔ دوسری صورت یہ کہ ان آلات کوائل نے بار بار استعال کیا۔ ایک آدھ مرتبہ پراکتفانہ کیا چونکہ ان آلات کے بکثر ت استعال سے بالعموم جان ضائع ہوجاتی ہے اس لئے یہ بھی قصاص کا موجب بیں لیکن غیر دھا دوار آلات کے آلات استعال کے ودھار دار ہوں ، جن کا ذکر قصاص میں آیا ہے تو یہ بھی قصاص کا موجب بیں لیکن غیر دھا دوار آلات کے استعال کے وقت ان سے قل ہونے کے لئے قصاص کے لئے کوئی دلیل چاہیے اور اس سلسلہ میں ولائل دو ہی ہیں۔ عمراً قتل کے استعال کے وقت ان سے قل ہونے کے لئے قصاص کے لئے کوئی دلیل چاہیے اور اس سلسلہ میں ولائل دو ہی ہیں۔ عمراً قتل کے اداور کے سورت میں قصاص واجب ہے لئے ان استعال نہیں بلکہ نیت واراد وقتل ہے۔ لہذا معلوم ہوا کہ دوسری صورت میں قصاص واجب ہے لئین اس کے وجوب کی وجہ آلات کا استعال نہیں بلکہ نیت واراد وقتل ہے۔ لہذا معلوم ہوا کہ قصاص کا وجوب بلوار یا دھار دار آلہ کے استعال سے ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ قصاص کے وجوب میں ''عر'' کوبھی ذکر کیا بسل میں ہے۔ لا موسنے این ابی شیب' کے یہ الفاظ ہیں:

حدثنا حفص عن اشعث عن الشعبى قال قال على العمد كله قود.

عن اشعث عن عامر والحسن وابن سيرين

ہو اور نہ ہی اس میں شامل ہوسکتا ہے اور مختلف اعضاء پر مارا جائے۔امام محمد کہتے ہیں کہ اس صورت میں مارنے والے کا قصد صرف زدوکوب کرنایا تا دیب ہو۔

کیونکہ جب قصدادب سکھانا یا کوئی عضو بے کارکرنا ہے ،قل کرنانہیں ۔لہذا میشبہ عمد ہوا۔

قل شبع رہے کہ کوئی شخص لائھی، پھر، کوڑے، ہاتھ یا اس قسم کی کسی اور چیز سے جان ہوجھ کر مارے پیٹے۔اس فعل میں دو اطراف ہیں ایک ہے کہ اسے عمداً فعل کہا جائے کیونکہ مارنے والے نے بہرحال مارنے کے ارادے سے بہکام کیا ہے اور دوسرا ہے کہ اسے خطاء میں شامل کیا جائے کیونکہ اس کا ارادہ قبل کردیے کا نہ تھا۔ وجہ رہے کہ اس نے مارنے کے لئے جوہتھیار استعال کیا وہ قبل کا نہیں بلکہ تا دیب کے لئے استعال کیا جا تا ہے۔اس بات کی دلیل ہے کہ وہ جان سے مارنے کا قصد نہیں رکھتا تھا۔لہذا اس میں خطا ہوئی کیونکہ بیصور تا شب عمد ہے۔ بوجہ اس کے کہ اس نے مارنے مارنے رادر کے شرع حرام خواری بات کے ارتکاب کا ارادہ کیا جو اس پر ازروئے شرع حرام اورایی بات کے ارتکاب کا ارادہ کیا جو اس پر ازروئے شرع حرام

جناب عامر،حسن،ابن سیرین اورعمروبن دینار کہتے ہیں کہ

شعی کہتے ہیں:عداقل پر قصاص ہے۔

وعمرو ابن دينار قالوا العمد قود.

حضرت ابن عباس روایت کرتے ہیں کہ رسو ل کریم

عد برقصاص ہے۔

حدثنا عبد الرحيم عن اسمعيل عن عمرو ابن دينار عن طاوس عن ابن عباس قال قال رسول الله صلاح المقاول الله صلاح المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول المقاول الم

رو کے بیاں کہ روں رہا ل <u>ضَلِّلَتِهُ اَلْتُهُ</u> نَے فرمایا:عمد پر قصاص ہے مگریہ کہ مقتول کے ولی قاتل کومعاف کر دیں۔

(مصنف ابن الى شيبه جوص ١٥٨ ساب ٢٩٥ من قال العمد قود)

قارئین کرام! بیآ ٹاروروایات اس بات کی تصریح کررہے ہیں کہ قصاص کا دارو مدار''ارادہ'' پر ہے۔عمدا قتل کرنے کی ہر صورت میں قصاص ہوگا خواہ اس کے لئے آلہ کوئی سابھی استعال کیا جائے۔

اعتراض

"العب حدد كله قود عمراً برقصاص ب-ال قتم كة ثارضعيف بين كيونكهان مين ايك راوى المعيل ضعيف ب- للهذا اليهة السيسة ثاري يرادي المعيل ضعيف ب- للهذا اليهة ثاري بيات الله الربي المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن المائن

جواب: اس کا ایک جواب یہ ہے کہ اسمعیل راوی نہ کورہ روایات میں سے صرف ایک میں موجود ہے دوسرے آثار میں نہیں ۔ لہذا ان آثار نے مضمون کو مفبوط کر دیا اور اسمعیل کے موجود ہونے کا ضعف ختم ہوگیا۔ دوسرا جواب یہ ہے کہ یہی اسمعیل نامی راوی ہے کہ '' تہذیب التہذیب' جاص اسس پراس سے روایت کرنے والوں میں جلیل القدر ثقہ محدثین وفقہاء کرام ہیں۔ جن میں انجمش ، ابن مبارک ، اوزائی اور دونوں سفیان ہیں۔ ان ثقات کا اس سے روایت کرنا مطلقاً ضعف کوختم کر دے گا۔ خودصا حب تہذیب نے آخر میں یہ ہا ہے: ''قال محمد بن عبد الله الانصاری کان له دای وفتوی وبصر وحفظ الحدیث و کنت اکتب عنه کسی کہا ہے: ''قال محمد بن عبد الله الانصاری کان که دای صاحب رائے ، فتو کی ، بصیرت اور حافظ الحدیث تھا۔ میں ان سے کتابت احادیث کی کرتا تھا کیونکہ وہ ذہین تھے''۔

آگ میں جلانا، گلا گھونٹنا، بھاری آلہ کے استعمال سے یا بندوق پستول وغیرہ سے تل عمد ہوگا

اس سے قبل ہم ذکر کر بچکے ہیں کہ '' لا قود الا بالسیف '' حدیث پاک کے الفاظ اپنے دور کے آلات قبل کے پیش نظر ہیں۔ لیکن جب کچھاورا حادیث کا مطالعہ کرتے ہیں تو پھر تلوار کے علاوہ دھار دار آلات سے قبل کا بھی ذکر ملتا ہے۔ای تعلیم کے پیش نظر ہر دور کے آلات قبل شامل کر لئے گئے ہیں۔اس پر چند آٹاراور فقہاء کرام کے اقوال وفیا وکی ملاحظہ ہوں:

ان عروة كتب الى عمر بن عبد العزيز فى رجل خنق صبيا على اوضاح له حتى قتله فوجدوا الحبل فى يده فاعترف بذالك فكتب ان ادفعه الى اولياء الصبى فان شاء وا قتلوه.

(مصنف عبدالرزاق ج٩ص ١٤٥ كتاب العقول)

جناب عروہ نے حضرت عمر بن عبدالعزیز کی طرف ایک شخص کے بارے میں لکھا۔ جس نے ایک بچہ کا زیورات کی خاطر گلا گھونٹ دیا تھا اور مار دیا تھا۔ لوگوں نے اسے پکڑلیا اور وہ رسی اس نے باتھ میں ہی تھی جس سے اس نے بچہ کا گلا گھونٹا تھا۔ اس نے اپنے فعل کا اعتر اف کیا تو جناب ابن عبد العزیز نے لکھا کہ اس قاتل کو اس بچہ کے ورثاء کے سپر دکر دو۔ وہ اگر چاہیں تو قصاصا قمل کرسکتے ہیں۔

جناب زہری کہتے ہیں کہ جب کوئی شخص کسی کوعمد الاتھی ہے مارے کہوہ مرجائے تو مارنے والے پر قصاص ہے۔

عن معمر عن الزهرى قال يضربه بالعصا عمدا اذا قتلت صاحبها قتل الضارب.

67

عن شعبي اذا ضرب بالعصا فاعادو ابدا قتل.

شعمی کہتے ہیں جب بار بارکسی نے لاٹھی سے مارااوروہ مرگیا

عامر کہتے ہیں جب لگا تار لائفی سے مار کرفتل کر دیا جائے تو قصاص ہے۔

عبيد بن عمير فرماتے ہيں: كه جب كوئي مضبوط قوت والا آ دمي کسی دوسرے آ دمی کا سر پھاڑ ڈالے تو اس سے بڑھ کر قتل عمد کیا

ابراہیم نے کہا کہ جب کوئی آ دمی کسی کولکڑی (لاٹھی) ہے مارتا ہے تو بیشبرعمہ ہے۔ پھراگر بار بار مارے تو اس میں قصاص ہو گا۔ حسن نے منصور سے اسی طرح ذکر کیا۔ عن جابر عن عامر قال اذا اعل بالعصا فهو قود. (مصنف ابن الى شيبح ٩٥ ٣٣٦ كتاب الديات)

عن عبيد بن عمير قال يعمد الرجل الابد يعنسي الشديد السي الصخرة او او الي الخشبة فيشدخ بها راس الرجل واي عمد اعمد من هذا.

(مصنف ابن الى شيدج وص ٣٨٥ كتاب الديات)

عن ابراهيم في الرجل يضرب الرجل بالعصا قبال شبيه البعيميد فيان اعبل مشنى وثلث ففيه القود وذكره الحسن عن المنصور عن ابراهيم مثله.

(مصنف عبدالرزاق جوص ۲۵۲ حدیث ۱۷۱۹۲)

ان آ ٹار سے معلوم ہوا کہ لاتھی یا وزنی پیھر سے کوئی شخص بار بارحملہ کرتا ہے اور اس سے قل کر دیتا ہے تو یہ بھی قتل عمد ہی ہے۔ اگر ایک مرتبہ مارے تو شبه عمد کہلائے گا۔ ابراہیم مخعی سے بھی یہی مذہب منقول ہے۔

رجل احمى تنورا فالقى فيه الانسان اوالقي في ناره لا يستطيع الخروج منها فعليه القصاص. (جامع الصغيرص منه كتاب الجنايات مطبوعه دائرة القرآن كراجي)

قال محمد وبهذا كله ناخذ الا في خصلة واحدة ما ضربته به من غير سلاح وهو يقع موقع السلاح او اشد ففيه ايضا القصاص وهو قول ابي حنيفة الاولى ولا قبصاص في قوله الاخر الا فيما كان بالسلاح.

(كتاب الآ نارص ١٢٣ بالا يتطاع فيه القصاص) آله كے استعال ميں ہے۔

کسی نے تنور جلایا پھراس میں کسی آ دمی کو جھونک دیایا اس کی آگ میں ڈال دیا کہ وہ اس سے نگلنے کی ہمت نہیں رکھتا (اور وہ

مرگیا) تواس پر قصاص ہے۔

امام محمد کہتے ہیں ان تمام ہاتوں پر ہماراعمل ہے۔صرف ایک صورت میں اختلاف ہے۔وہ بیا کہ سی نے ایسے آلہ سے مارا ہوجو ہتھیار نہ ہواور وہ ہتھیار کے قائم مقام ہویا اس سے بھی زیادہ سخت \_ تواس میں بھی قصاص ہے اور امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کا قول اول بھی یہی تھا۔ آپ کے دوسزے قول میں قصاص صرف دھار دار

امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا قول اوّل اگر چہ یہی ہے کہ بھاری پھر یا بڑی لاٹھی سے ایک ہی مرتبہ سے مرنے پر مارنے والے پر قصاص ہے کیکن قول ٹانی میں انہوں نے قصاص کا وجوب دھار دار آلہ کے آل کے ساتھ لا زم فرمایا۔ہم اس سے قبل بتا چکے ہیں کہ دھار دار آلہ کے ذریعی آل کرنے میں اس آلہ کا بار بار استعال ضروری ہے جبی وہ آل عمر بنے گا۔ اس لئے امام صاحب کا دوسرا قول اس صورت میں ہوگا کہ غیر دھار دارآ لہ خواہ وہ متقل ہوصرف ایک دفعہ استعال کیا جائے اور موت واقع ہو جائے بیل شبه عمر ہوگا۔ یہی صورت دوسرے ائمہ کے نز دیک قل عدمیں شامل ہے لیکن ایسی کوئی صورت حدیث یاک میں نظرنہیں آتی اور نہ ہی کتب فقہ میں اس کا وجود ہے کہ اگر لائھی یا بھاری پھر بار بار استعال کر کے مار ڈالا جائے ،تو اسے امام صاحب نے شبہ عمد میں داخل فر مایا ہو۔فقہ حنی میں اس بارے میں قیدیدلگائی ہے کہ ارادہ قبل ہے یانہیں۔اگر صرف زدوکوب اور تا دیب مقصود ہے تو شبه عمد ہوگا اور اگر بیمقصود نہیں بلکہ 67

مار ڈالنا ہی مقصود ہے تو پھر وغیرہ بار باراستعال کر کے مارنے کوتل عمد میں ہی شار کیا جائے گا۔لہٰذا ثابت ہوا کہ قصاص کا دار و مدارقل عمد پر ہے ٔ آلہ کے دھار دار ہونے پرنہیں ۔اس بارے میں ایک حدیث ملا حظہ ہو:

حضرت ابو ہرریہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضور عن ابى هريرة قال قتل رجل على عهد النبي خَلِلْتِنَا اللَّهِ عَلَيْهِ كَ دور اقدس میں ایک شخص نے ایک آ دمی کوقتل کر ضُلِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْكُلْكُ اللَّهُ و الا \_ مقدمه سركار دوعالم ضَالِّتُهُا المُنْتِي كَي بارگاه ميس لايا گيا تو الى ولى المقتول فقال القاتل يارسول الله والله ما آب نے قاتل کومقول کے اولیاء کے سپر دکر دیا۔ قاتل کہنے لگا اردت قتله قال فقال رسول الله صَلَّاتِنَّهُ لَيْكُونَ لِلولى اما یارسول اللہ! خدا کی قتم! میں نے قتل کے ارادے سے نہیں مارا۔ انه كان صادقا ثم قتلته دخلت النار قال فخلى سبيله اس پرآپ نے ولی کوفر مایا: اگر وہ سچاہے اور تو پھر بھی اسے قتل کر قال وكان مكتوفا بنسعة فخرج يجر نسعته فسمي ے گا تو' تو جہنم میں جائے گا۔لہذااس نے اس کی خلاصی کر دی۔ ذا النسعة. قسال كيف قتلته قبال ضربت راسه اس کے کندھے پرتم ہ تھا۔ وہ اسے کھنچے چلا گیا جس کی وجہ سے بالفاس. ولم ارد قتله قال هل لك مال تودي ديته اسے '' تسمہ والا'' کہا جانے لگا۔ آپ نے پوچھا: تونے اسے کیسے قال لا قال افرايت ان ارسلتك تسئل الناس تجمع قتل کیا؟ کہنے لگا: میں نے اس کے سر پر کلہاڑا مارا تھالیکن اسے ديته قال لا قال فمواليك يعطونك ديته قال لا قـال لـلـرجـل حذه فخرج به ليقتله فقال رسول الله جان سے مارنے کا ارادہ نہ تھا۔آپ نے پوچھا: کیا تیرے پاس اس کی دیت کی ادائیگی کے لئے مال ہے؟ کہنے لگانہیں۔ پھرفر مایا: صَلَّاتُنُكُ اللَّهُ الله الله الله الله كان مثله فبلغ به الرجل اگر میں تجھے لوگوں کے پاس بھیجوں کہان سے مانگ مانگ کراس حيث يسمع قوله فقال هو ذا فمر فيه بما شئت ک دیت اکٹھی کر لے؟ کہنے لگا: یہ بھی نہیں ہوسکتا۔ پھر آپ نے فقال رسول الله صلى الله صاحبه الله الله صاحبه فرمایا: تیرے والی پھراس کی دیت ادا کریں مے؟ کہنے لگانہیں۔ واثمه فيكون من اصحاب النار قال فارسله. آپ نے ارشاد فر مایا: کہ اسے پکڑو اور جا کر قتل کر دو۔ وہ قتل (ابوداؤ دشريف ج ٢٥٠ ٢ كتاب الديات) كرنے كے لئے كے كر چلاتو آپ نے فرمایا: اگراس نے اسے قل کر دیا تو پیجمی اس کی مثل ہو جائے گا۔ جب پیہ بات مقتول کے ولی کو پہنچی تو عرض کرنے لگا حضور! جوآپ فرما کیں گے وہی کروں

قارئین کرام! کلہاڑا اگر چہ دھار والا آلہ ہے لیکن اس سے وار کرنے والے نے جب ارادہ قبل سے وار نہ کیا تھا تو اس سے قصاص نہ لیا گیا۔ جس سے ثابت ہوا کہ تل عمر میں''ارادہ قبل' ضروری شرط ہے اور تلوار کے مار نے پر جوقصاص حدیث پاک میں آیا ہے، وہ اس زمانے کے اعتبار سے ہے۔ ور نہ صرف تلوار پر قصاص موقوف نہیں۔ ارادہ قبل سے گلا گھونٹا، آگ میں ڈال دینا، قصاص ہوگا۔ یہی وجہ ہے کہ امام شافعی اور امام طحاوی نے بندوق سے مار نے والے پر قصاص کا تھم لگایا ہے۔ ان دونوں حضرات کے دور میں پندوق ایجاد ہو چکی تھی۔ بندوق سے قبل بھی'' آلہ' قبل کے ذریعہ تل کرنے کے شمن میں آتا ہے۔ لہذا اس میں تکرار کی قید ضروری نہیں بلکہ ایک ہی دفعہ بندوق چلانے سے مار نے والے سے قل عمر کے جرم میں قصاص لیا جائے گا۔ شکار کے باب میں آگر چہ بندوق کوآلہ

اسے حچھوڑ دیا۔

گا۔ آپ نے فرمایا: اسے جھوڑ دوتا کہ وہ تمہارے ساتھی اور اپنے

گناہ کواٹھاتے ہوئے دوز خیوں میں سے ہوجائے جس پراس نے

دھار دار میں شارنہیں کیا گیالیکن اس سے قبل ہوجاتا ہے۔ اس لئے امام شافعی اور امام طحاوی نے قصاص کا حکم لگایا۔ حوالہ کے لئے امام شافعی کی''ر دالیخار''ج۲ ص ۵۲۸ ھے کتاب البخایات دیکھی جا سکتی ہے۔ امام شافعی نے بندوق سے قبل پر قصاص کی وجہ یہ کھی کہ اس کی گولی بھی لو ہے کی بنی ہوتی ہے اور زخم کرتی ہے۔ لہٰذا وہ اسے آلہ دھاری دار کے خمن میں لاتے ہیں لیکن بندوق دھار دار آلہ نہیں۔ جیسا کہ شکار کی بحث میں مذکور ہوا۔ یعنی اگر بندوق پر ہم الٹلہ اللہ اللہ اکبر پڑھا۔ گولی نکالی اور تکبیر سے پہلے جانور مرگیا تو وہ حلال نہیں ہوگا۔ ہم ہم سورت بندوق آلونل ضرور ہے۔ اس لئے امام شامی نے اس کے ذریعہ قبل کرنے پر قصاص کا حکم لگایا کیونکہ اس سے اکثر قبل ہوجاتا ہے۔ حاصل کلام یہ کہ بھاری پھر ، لاٹھی وغیرہ اگر بار بار مار کر کہی کوموت کی نیند سلا دیا جائے ، تو ارادہ قبل کے ساتھ ایسے خص کو قصاص میں مارا جائے گا۔ یہ بات امام اعظم ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے مسلک کے خلاف نہیں ہے کیونکہ انہوں نے لاٹھی اور پھر وغیرہ سے مرنے والے کوشہ عمر میں اس وقت داخل فر مایا جب قبل کا ارادہ نہ ہو بلکہ تادیب اور محض ڈرانا دھرکانا مقصود ہو۔

كس آله ہے قصاص ليا جائے گا؟ اس ميں اختلا ف ائمه

ائمہ ثلاثہ کا قصاص لینے کے بارے میں فتو کی ہے ہے کہ جس آلہ سے اور اسے جس طرح استعال کر کے قبل کیا گیا ، قصاص میں بھی وہی آلہ و کیفیت ہوگی۔ دلیل اول:

حدثنا همام عن قتادة عن انس ان يهو ديا رض راس جارية بيس حجر تين قيل من فعل هذابك افلان افلان حتى سمى اليهودى فاومت براسها فاخذ اليهودى فاعترف فامر به النبى ضَلَالَالُهُ اللهُ فَيْ فَرْضَ راسه بين حجرين.

(صحیح بخاری ج اص ۳۲۵ باب فی الخصومات)

بل دوم:

ُواِنُ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوْقِبْتُمْ بِهِ. (الخل:١٢٦)

دليل سوم:

عن بشير بن حازم عن عمران بن يزيد بن البراء عن ابيه عن جده ان النبى ضَالَّتُكُ الْمِيْرِ قَال من عرض عرضنا له ومن حرق حرقناه ومن غرق غرقناه.

(بيبق شريف ج ٨٥ ٣٣ بابعدالقتل بالحجروغيره حيدرآ باددكن )

قارئین کرام! مذکورہ تینوں دلائل سے معلوم ہوتا ہے کہ جس آلداور جس طرح کوئی شخص کسی دوسرے کو مارتا ہے اسی آلداور کیفیت سے اس سے قصاص لیا جائے گا۔ یہی ائمہ ثلاثہ کا مسلک ہے اور ان کے تقریباً یہی دلائل ہیں لیکن امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنداس کے خلاف رائے رکھتے ہیں۔اس لئے ان مذکورہ دلائل کا جواب دیتے ہوئے ہم احناف یوں کہتے ہیں:

جناب انس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک یہودی نے ایک بچی کا سردو بھروں کے درمیان رکھ کر کوٹ ڈالا۔ اس سے پوچھا گیا ہے کام تہارے ساتھ کس نے کیا؟ کیا فلاں تھا یا فلاں تھا؟ جب یہودی کا نام لیا گیا تو اس نے اپنے سر سے اشارہ کیا ، (کہ یہی ہے) لہذا اس یہودی کو پکڑا گیا تو اس نے اعتراف جرم کرلیا۔ اس پر حضور ضلا تھا تھا ہے اس کے بارے میں تھم فر مایا: کہ اس کا سر بھی دو پھروں کے درمیان رکھ کرکوٹا جائے۔

اگرتم انہیں سز ادوتو اس جیسی ہی سز ادوجیسی تمہیں دی گئی۔

حضور ضلا المائيلي في فرمايا: جس نے ہميں نشانه بنايا - ہم بھي اسے نشانه بنائيس كے اور جس نے جلايا ہم بھی اسے جلائيں گے اور جس نے ڈبویا ہم بھی اسے ڈبوئيس گے۔

دلیل اول کا جواب:

اس دلیل کے دوجواب دیئے گئے ہیں۔ایک یہ کہآپ ضلانگا کیٹیل کا حکم کہ یہودی کے سرکوبھی دو پھروں کے درمیان رکھ کر کچلا جائے ۔ بیسیاسنہ تھا تا کہلوگ ڈر جائیں اورا پسے کاموں سے باز آ جائیں ۔ دوسرا جواب بیہ ہے کہ پیطریقہ اس وقت اپنایا گیا تھا۔ جب''مثلہ'' کی حرمت نہیں ہوئی تھی۔مثلہ کی ممانعت آنے پر بیطریقه منسوخ ہو گیا۔وضاحت دلیل دوم کے جواب میں آرہی ہے۔ دلیل دوم کا جواب:

وان عاقبتم فعاقبوا الخر(ب، اآخري ركوع) اس آيت كاشان زول يول ب:

روى عن الشعبي وقتادة وعطاء بن يسار ان المشركين لما مثلوا بقتلي احد قال المسلمون لئن اظهرنا الله عليهم لنمثلن بهم اعظم مما مثلوا فانزل الله تعالى هذه الاية.

(احكام القرآن جهوم ۱۹۳ مطبوعه بيروت)

بڑھ کرمثلہ کریں گے۔اس پراللہ تعالیٰ نے بیآیت نازل فرمائی۔ شان نزول ہے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو بدلہ لینے میں زیادتی سے منع فرما دیا اور فرمایا کہ اگرتم صبر کرتے ہوتو وہ تہارے حق میں بہت مفید ہے۔ اس آیت کریمہ سے مذکورہ استدلال کہ جس آلہ سے اور جس کیفیت سے مارا گیا ، اس سے قصاص (بدله) لیا جائے گا' درست نہیں۔اس کی دجہ خود ابو بکر جصاص بیان کرتے ہیں اور صاحب عمدۃ القاری نے بھی اس کی وضاحت فرمائي \_ملاحظه هو:

> اذ لايسمكن المعاقبة بمثل مافعله لانه لا نحيط علما بمقدار الضرب وعدده ومقدار المهوقد يمكننا المعاقبة بمثله في باب اتلاف نفسه قتلا بالسيف فوُجب استعمال حكم الاية فيه.

قاتل کے فعل کی مثل سزااور بدلہ لینا ناممکن ہے کیونکہ اس نے جس مقدار میں مارا، جننی مرتبہ مارا اور اس سے جس قدر اسے دکھ ہوا۔ان باتوں کو ہماراعلم احاطہ میں نہیں لاسکتا۔ ہاں میمکن ہے کہ کسی کی جان نکالنے میں جان نکال کر برابری کرلیں۔ وہ یوں کہ اسے تلوار ہے قبل کردیں ۔ لہٰذا آیت مذکور کا حکم اس ممکن معنی میں لینالازم

جناب شعبی ، قیادہ اورعطاء بن بیبار رضی الله عنهم سے روایت

ہے کہ جب مشرکین نے غزوہ احدییں شہید ہونے والےمسلمانوں

کا مثلہ کیا تو مسلمانوں نے عہد کیا اگر اللہ تعالی نے ہمیں ان

مشرکین پرغلبہعطا فرمایا تو ہم ان کے مردوں کے ساتھ اس سے

( یہودی کو پھروں کے درمیان رکھ کرسر پھوڑنے والی سزا کے بارے میں مذکور حدیث سے عمر بن عبدالعزیز، قادہ، حسن، ابن سیرین ، ما لک ،شافعی ،احمد ،ابوثور ،اسحاق ،ابن منذراور ظاہر بیری ایک جماعت نے بیددلیل پکڑی ہے کہ قاتل کو ای طرح قصاص میں قبل کیا جائے جیسا کہ اس نے مقتول کو مارا تھا۔ ابن حزم نے کہا: امام ما لک کہتے ہیں اگر قاتل نے بھر یا لائھی یا آگ سے قبل کیایا کسی اور طریقہ سے تو اسے بھی اسی طریقہ سے مارا جائے گاختیٰ کہ وہ مرجائے۔اورامام شافعی کہتے ہیں اگر پھر یالاٹھی مارکرکسی نے قتل ، کیا تو قاتل کوبھی بھراور لابھی ہے ہی مار مار کرفٹل کیا جائے۔اگر کسی

احتج به عمر بن عبد العزيز والقتاده والحسن وابىن سيىريىن ومالكب وشافعيي واحمدوابو ثور واسحاق وابن المنذر وجماعة من الظاهرية على ان القاتل يقتل بما قتل به وقال ابن حزم قال مالك ان قتله بالحجر او بعصا او بالنار او بالتفريق قتل بمثل ذالك يكرر عليه ابدا حتى يموت وقال الشافعي ان ضربه بحجر او بعصاحتی مات ضرب بحجر او بعصا ابدا حتى يموت فان حبسوه بلاطعام و شراب حتى مات حبس مثل المدة حتى يموت فان

لم يسمت قتل بالسيف وهكذا ان غرقه وهكذا ان القاه من مهواة عالية فان قطع يديه ورجليه فمات قطعت يد القاتل ورجلاه فان مات فلا يقتل بالسيف وقال ابو محمد ان لم يمت ترك كما هو حتى يموت لا يطعم ولا يسقى وكذالك ان قتلوه جوعا او عطشا عطش او جيع حتى يموت ولا ترى المدة اصلا وقال ابن شبرمة ان غمسه فى الماء حتى مات غمس حتى يموت.

(عمدة القارى شرح البخارى ج ٢٥ س ٢٥٣ كتاب الخصومات بيروت)

کوکھانے پینے سے روک کر مارا گیا تو مار نے والے کوبھی اتنی مدت
کھانا پینا نہ دیا جائے۔ یہاں تک کہ وہ مر جائے اوراگر اتنی مدت
گزرنے پر وہ نہیں مرا تو اب اسے تلوار سے مارا جائے۔ یونہی اگر ڈبوکر قل کیا گیا گیا گئی اگر دونوں ہاتھ اور دونوں پاؤل کیا گیا گئی اور دونوں پاؤل کا شد دیئے گئے اور وہ مرگیا تو قاتل کے بھی دونوں ہاتھ پاؤل کا نے جا ئیں گے۔ اب اگر وہ مر جائے تو ٹھیک ورنہ اسے تلوار سے قل نہیں کیا جائے گا۔ ابو محمد نے کہا: اگر وہ نہیں مرتا تو محمل کو اسے اسے اسی حالت پر رہنے دیا جائے گا۔ ابو محمد نے کہا: اگر وہ نہیں مرتا تو حتی کہ مرجائے۔ یونہی اگر جو کا رکھ کر یا بیا سار کھ کر مارا گیا تو قاتل کو بھی مرنے تک بھو کا بیا سار کھا جائے گا۔ مدت کا اعتبار نہیں ہوگا اور ابن شہر مہ کا قول ہے کہ اگر کسی نے پانی میں ڈبوکر مارا ، تو قاتل کو اور ابن شہر مہ کا قول ہے کہ اگر کسی نے پانی میں ڈبوکر مارا ، تو قاتل کو بھی مرنے تک ڈبویا جائے۔

یہاں تک صاحب عمدۃ القاری نے ان حضرات کے اساءگرامی ذکر فر مائے۔ جوقصاص میں''مثلیت کاملہ'' کے قائل ہیں اور ان میں ائمہ ثلاثہ بھی ہیں مختلف صور تیں ذکر فر ما کیں ۔ان سے مرنے والے کے قاتل کو اسی صورت سے مارنے کا فتو کی دیا گیا۔اس کے بعد علامہ عینی رحمۃ اللّٰدعلیہ ان واقعات و دلائل کو پیش فر ماتے ہوئے رقمطر از ہیں:

عامی شعبی ، ابراہیم نحقی ، حن بھری سفیان توری ، ابو صنیفه ، ابو یوسف ، محدر مہم الند علیم نے کہا کہ ان تمام ندکورہ صور توں میں قاتل کو صرف تلوار کے ذریعہ ہی مارا جائے گا۔ان حفرات نے اس مسلک پر ابوداؤ دطیالی کی اس روایت سے استدلال فر مایا۔ جو جابر حفی نے ابوعازب سے انہوں نے نعمان بن بشیر سے روایت کی۔ حفی نے ابوعازب کے علاوہ جائز وہ یہ کہ نبی کریم کے اللہ مالی تھا میں اور سند سے ذکر کیا کہ حضور کے اللہ مالی تھا میں اور سند سے ذکر کیا کہ حضور کے اللہ مالی تھا میں اور سند سے ذکر کیا کہ حضور کے اللہ مالی تھا میں مون کے اس سے نبیس ۔امام طحاوی نے ایک اور سند سے ذکر کیا کہ حضور کے اللہ مالی کے حضور کے اللہ مالی کی اس سے تم نے فر مایا: قصاص تلوار کے بغیر روایت کی ہے؟ کہنے نبیس ۔حسن سے پوچھا گیا: کس سے تم نے روایت کی ہے؟ کہنے مبارک بن فضالہ نے حسن سے وہ ابو بکرہ سے مرفوعاً روایت کی ہے؟ کہنے مبارک بن فضالہ نے حسن سے وہ ابو بکرہ سے مرفوعاً روایت کی ہے؟ کہنے مبارک بن فضالہ نے حسن سے وہ ابو بکرہ سے مرفوعاً روایت کی ہے: ان سے روایت کی اور ابن ابی شیبہ نے ان میں دوایت کی اور ابن ابی شیبہ نے ان میں ہور تا وار کے نہیں ۔ان روایات سے استدلال کی وجہ نے رایا: قصاص بجر تلوار کے نہیں ۔ان روایات سے استدلال کی وجہ فر مایا: قصاص بجر تلوار کے نہیں ۔ان روایات سے استدلال کی وجہ فر مایا: قصاص بجر تلوار کے نہیں ۔ان روایات سے استدلال کی وجہ فر مایا: قصاص بجر تلوار کے نہیں ۔ان روایات سے استدلال کی وجہ فر مایا: قصاص بجر تلوار کے نہیں ۔ان روایات سے استدلال کی وجہ فر مایا: قصاص بجر تلوار کے نہیں ۔ان روایات سے استدلال کی وجہ فر مایا: قصاص بجر تلوار کے نہیں ۔ان روایات سے استدلال کی وجہ

وقال عامر الشعبى وابراهيم نحعى والحسن البصرى وسفيان الشورى وابوحنيفة وابويوسف ومحمد رحمهم الله لايقتل القاتل في جميع الصور الا بالسيف واحتجوافي ذالك بما رواه ابو داود الطيالسي عن قيس عن جابر الجعفي عن ابي عازب عن النعمان ابن بشير ان النبي صلايلي المروق قال لا قود الا بالحديد ورواه الطحاوى حدثنا ابن مرزوق قال حدثنا ابو عاصم قال حدثنا سفيان الثورى عن جابر عن ابي عازب قال قال رسول الله صلايلي لا قود الا بالسيف واخرج دارقطني. عن الحسن قال قال رسول الله صلايلي للحسن النعمان ابن بشير يذكر ذالك عمن قال سمعت النعمان ابن بشير يذكر ذالك وقيل عن مبارك بن فضالة عن الحسن عن ابي بكره مرفوعا رواه الوليد بن صالح عنه واخرجه ابن بكره مرفوعا رواه الوليد بن صالح عنه واخرجه ابن ابيي شيبه مرسالا. عن الحسن قال قال رسول الله

ضَلَيْكُمُ لَا قود الا بالسيف وجه الاستدلال به ان معناه لا قصاص حاصل الا بالسيف وقد علم ان النكرة في موضع النفي ويكون المعنى لا فرد من افراد القود الا وهو مستوف بالسيف.

اورطریقہ یہ ہے کہ اس کامعنی یہ بنتا ہے۔قصاص تلوار کے بغیر حاصل نہیں ہوتا اور یہ بات معلوم ہے کہ جب نکرہ نفی کے مقام (تحت) پر آئے تو عموم کا فائدہ دیتا ہے۔لہذامعنی یہ ہوا کہ قصاص کا کوئی ایک فرد تلوار کے بغیر پورانہیں ہوتا۔

(عدة القارى ج١٢ص ٢٥٣)

نوط: "لا قود الا بالسيف" اگر چ بعض كنزد يك ضعيف بيكن جب مختلف طرق اوراسناد سيمروى بي توضعف ختم هو جاتا ب-علامه ينني رحمة الله عليه في اس بات كوندكوره بحث مين ان الفاظ سي كهما:

ت قد روی عن النعمان حدیث ندکور جیسا کهتم نے دیکھا۔ اسے نعمان بن بشر، هریوة و عبد الله بن ابو برره ، عبد الله بن ابو برره ، عبد الله بن ابو برره ، عبد الله بن معید النحدری خدری رضی الله عنهم سے مروی ہے اور یقیناً اس کے بعض دوسر به ان بعضها یشهد لبعض بعض کی شہادت دیتے ہیں لہذا اس کی کم از کم حیثیت ''حسن' سنا فاذا گان حسنا صع ہوئی۔ جب بی حدیث حسن ہوئی تواس سے احتجاج درست ہے۔

هذا الحديث كما رايت قد روى عن النعمان بن بشير وابى بكره وابى هريرة و عبد الله بن مسعود وعلى ابن ابى طالب وابى سعيد الخدرى رضى الله عنهم ولا شك ان بعضها يشهد لبعض واقبل احواله ان يكون حسنا فاذا كان حسنا صح الاحتجاج به. (عمة القارى ٢٥٣٣)

علاوہ ازیں بعض قتل کی صورتیں ایسی ہیں کہ قاتل کواس صورت میں مارانہیں جاسکتا۔ مثلاً کسی غورت کوزنا سے قتل کردیا۔ اب قاتل کواس فعل سے کیسے قتل کریں گے؟ اس کے لئے بھرکوئی اور طریقہ ہی تلاش کرنا پڑے گا۔اس لئے قصاص کے لئے تلواریا کوئی اور دھار دارآ لہ استعال کرناعقل فقل کے مطابق وموافق ہے اور یہی احناف کا مسلک ہے۔

دلیل سوم کا جواب:

۔ حدیث ندکور (جس نے ہمیں نشانہ بنایا ہم بھی اسے نشانہ بنائیں گے الخ) اس روایت کے دوفا صلہ دیں راوی بشرین ہزم کا تو کتب اساء الرجال میں نام ہی نہیں ملتا۔ دوسراراوی عمران بن یزید مختلف فیہ ہے۔ ملاحظہ ہو:

ن فلبی نے اس کو سیح کہا ہے کہ بیابن زید ہے۔اس سے ابوالنظر روایت کرتا ہے جوضعیف ہے۔ عقیلی نے کہا کہ عمران بن یزید قریش بصری کاغلام ہے وہ حدیث میں وہم ڈالتا ہے۔ (اسان المیز ان،جہص۳۵۲ حفع مطبوعہ حیدرآباد دکن ہند)

''نصب الرائي' ميں ہے۔روايت مُركوره كے بارے ميں صاحب تنقيح كا تول ہے: في هذه الاسانيد من يجهل حاكم بشر وغيره \_(جمص ٣٣١)

ائمہ ثلاثہ کی تین دلیلیں تھیں۔جن میں سے ہرا یک کا جواب آپ نے ملاحظہ فرمالیا۔قصاص میں 'مثلیت' کالحاظ رکھنا بہت ی صورتوں میں حقیقۂ وواقعۂ ناممکن ہے۔ای لئے ائمہ ثلاثہ نے بھی بعض صورتوں میں 'مثلیت' کوچھوڑ کرتلوار وغیرہ سے قصاص کا قول کیا ہے۔لہٰذا حدیث حسن کے پیش نظراحناف کا مسلک بالکل واضح اور صاف ہے اور عقل فقل کے موافق ہے۔

نفس اوراعضاء میں قصاص اور دیت کی وضاحت

قرآن کریم میں ہے:ان النفس بالنفس و العین بالعین النح الایة ۔''جان کے بدلہ جان اورآ نکھ کے بدلہ آنکھاورناک کے بدلہ ناک اور کان کے بدلہ کان اور دانت کے بدلہ دانت اور زخموں کا قصاص ہے۔

آیت کریمہ میں جومختلف اعضاء کے بدلہ میں اس اعضاء کا ذکر فر مایا گیا۔اس میں مقصود بیہے کہ کسی نے جان بوجھ کرکسی کاعضو

ضائع کیا ہواورا گرمثلا کسی کے کسی نے آنکھ پھوڑ دی لیکن خطا سے ایسا ہو گیا تو اس میں دیت کی ادائیگی ہوتی ہے۔جوآیت مذکورہ سے فبل کی آیات میں موجود ہے۔اس کی مزید وضاحت احادیث سے ملاحظہ ہو:

> عن ابىي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم عن ابيه عن جده ان رسول الله صَلَّاتُكِا اللَّهِ كُتب الى اهل اليممن وكمان في كتابه ان من اهتبط مومنا قتلا فانه قود يده الا ان يرضي اولياء المقتول وفيه ان الرجل يقتل بالمراة وفيه في النفس الدية مائة من الابل وعلى اهل الذهب الف دينار وفي الانف اذا اوعب جدعه الدية مائة من الابل وفي الاسنان الدية وفي الشفتين الدية وفي البيضتين الدية وفي الذكر الدية وفيي البصلب الدية وفي العينين الدية وفي الرجل الواحدة نصف الدية وفي المامومة ثلث الدية وفي البجائفة ثلث الدية وفي المنقلة خمس عشرة من الابيل وفي كل اصبع من اصابع اليد والرجل عشر من الابل وفي السن خمس من الابل رواه النسائي والدارمي وفي رواية مالك وفي العين خمسون وفسى اليد خمسون وفسى الرجل خمسون وفي الموضحة خمسون.

(بخدف اسناد) رسول کریم خُلِلِتُنْفِلَ اِنْ الله یمن کی طرف جوتح ریر دوانہ فر مائی ،اس میں لکھاتھا کہ جس نے کسی مسلمان کو بلاقصور قل کیا تو اس کا قصاص اس کے ہاتھ میں ہے۔ ہاں اگر مقتول کے ولی راضی ہوجائیں ۔اس تحریر میں پیجھی تھا کہ عورت کے قتل کے بدلہ میں مرد کوفتل کیا جائے گا اور اس تحریر میں آیت كريمه ان النفس بالنفس الخ بهي هي العني جان سے مارنے كى دیت سواونٹ تنھے اور سونے والے ایک ہزار دینار بطور دیت دیں گے۔ ناک کی دیت جبکہ بوری کاٹ دی جائے بوری دیت ہے۔ لیعنی سواونٹ دیت ہے۔ دانتوں میں دیت ہے، ہونٹوں میں دیت ہے بیضتان میں دیت ہے الد تناسل میں دیت ہے بیٹھ میں دیت ۔ ہے ٔ دونوں ہاتھوں میں دیت ہے ایک پاؤں میں نصف دیت ہے ۔ اور دماغ میں پہنچنے والے زخم پر دیت کا تیسرا حصہ ہے اور پیٹ کے گہرے زخم میں بھی دیت کا تیسرا حصہ ہے اور ہڈی کے منقلہ میں پندرہ اونٹ دیت ہیں۔ ہاتھ اور یاؤں کی ہرایک انظی میں دس اونث دیت ہیں۔ دانت میں پانچ اونٹ دیت ہیں۔ایےنسائی اور داری نے روایت کیا۔ امام مالک کی روایت کے مطابق آگھ میں (مشكوة شريف ص٣٠٣ باب الديات فصل ثاني مطبوعه مصطفا في لا مور ) ﴿ يَا حَجُ اونتُ اور يا وَنْ مِينَ بَهِي يا حَج اونٹ دیت کا ذکر ہے۔

موطا کی زیر بحث حدیث میں جسم کے بعض اعضاءاوران کی دیت کا ذکر تھا۔اسی مسئلہ کو ہم نے بحوالہ''مشکلوۃ شریف''مزید اعضاء کو پہچانا کہ حضور ﷺ نے انہیں بھی دیت میں شامل فر مایا۔اس سلسلہ میں ابھی کچھ یا تیں تکمیل طلب ہیں۔جنہیں ہم ان کےمواقع پرانشاءاللہذ کرکریں گے۔

یے لفظ وَ دُی سے بنا ہے۔جس کامعنی''بہنا'' آتا ہے۔اس لئے''وادی''اس مجگہ کو کہا جاتا ہے۔ جہاں بارش کا یانی بہتا ہے۔ ''وَ ذَیّ '' میں سے حرف داوُ کو حذف کر کے اس کے عوض آخر میں'' ق''لائی گئی۔ جبیبا کہ لفظ''عدق'' میں کیا گیا۔اصطلاح شرع میں دیت اس مال کو کہتے ہیں جو آل یا زخم یا اعضاء کا منے کے عوض میں دیا جا تا ہے۔ بیہ مال گویا خون بہانے کے عوض میں دیا گیا۔

تقل عد: جب کوئی خض کی دوسرے کوئل کرنے کے ارادے سے قل کر ڈالے اور قل کرنے کے لئے ایسا آلہ استعال کرے جس کی سزا قصاص ہے تو اس وقت مقتول کے وارث قصاص کی بجائے دیت لینے پر راضی ہو جاتے ہیں تو اب دیت ادا کرنا ہی واجب ہو

گی ۔

یہ بات ذہن نشین رہے کہ تل عمر کی دیت اور وہ دیت جوبطور سلح مقرر ہوئی یا قاتل خود تل عمر کا اقر ار کریے ، تو ان صور توں میں دیت قاتل کے مال سے ہی لی جائے گی'اس کے قبیلہ سے نہیں۔

عن ابراهيم قال ما كان من صلح او اعتراف او عسمد فهو في مال الرجل قال محمد وبه ناخذ وهو قول ابي حنيفة رحمة الله تعالى.

( كتاب الآثار باب دية الخطاء ص ٢٥ امطبوعه ادارة القرآن كراچي )

عن مطرف عن الشعبى قال لا تعقل العاقلة صلحا ولا عمدا ولا عبدا ولا اعترافا. عن ابراهيم مشله. عن الحسن والشعبى قال الخطاء على العاقلة والعمد والصلح الذي اصابه في ماله عن جابر عن عامر قال اصطلح المسلمون على ان لا تعقل العاقلة صلحا ولا عمدا ولااعترافا.

(مصنف ابن ابی شیبه باب العمد واصلح والاعتراف ج۹ص۲۸۲ ۲۸۳)

جناب ابراہیم (نخعی) کہتے ہیں کہ جو دیت صلح یا اعتراف قاتل یا قبل عمد ہوگی ۔ وہ قاتل کے مال سے ہی وصول کی جائے گی۔ امام محمد کہتے ہیں کہ اس پر ہماراعمل ہے اور یہی قول امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا بھی ہے۔

شعی سے مطرف نے بیان کیا کہ قاتل کے عصبہ کو ک صورت میں دیت نہیں دیں مے اور نہ عمراً قتل کی صورت میں اور نہ عبد کی صورت میں اور نہ ہی اعتراف کی صورت میں دیت دیں مے ۔ ابرا ہیم نخعی سے بھی ایسی ہی روایت آئی ہے ۔ حسن اور شعمی سے ہے کہ تل خطاء کی صورت میں دیت قاتل کے عصبہ پر ہوتی ہے اور تل عمد اور سلح کی دیت قاتل کے مال سے ہوگی ۔ جابر سے وہ عامر سے بیان کرتے ہیں کہ مسلمانوں نے اس پر اتفاق کیا کہ صلح ، عمد اور اعتراف کی صورت میں دیت قاتل کے عصبہ پر نہ

نوٹ: اگر کسی نے غلام کوتل کر ڈالا تو اس غلام کی قیت قاتل کے مال سے وصول کی جائے گی۔ قاتل کے عصبہ کو اس دیت میں شریک نہیں کیا جائے گا۔ مذکورہ قیت خواہ دیت تک پہنچ جائے۔وہ قاتل کوہی ادا کرنا پڑے گی۔

قار کین کرام! معلوم ہوا کہ اگر کسی نے کسی کوآلہ آل سے عمر اقتل کیا جس کے بعد مقتول کے ورثاء نے قصاص کی بجائے دیت
لینے پرآ مادگی کا اظہار کیا ، تو دیت کی رقم قاتل کے مال سے ہی لی جائے گی۔ای طرح اگر قاتل کر نے کا خود اعتر اف کر لیتا ہے اور
مقتول کے وارث دیت لینے پر راضی ہوجا کیں ، تو بھی دیت کی رقم قاتل کے مال سے لی جائے گی۔ای طرح دیت جوسواونٹ ہے
اگر فریقین اس سے کم پر راضی ہوجا کیں تو یہ رضا مندی جائز ہے لیکن بیر قم بھی قاتل کے مال سے وصول کی جائے گی۔ای طرح کسی
شخص کے تل کے علاوہ اس کے کسی عضو کو نقصان پہنچایا ہوتو اس کی دیت بھی قاتل کے مال سے ادا کی جائے گی۔

#### عدا کسی عضو کے ضائع کرنے کی دیت

جسیا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ می مخص کو جان سے مار دینے کے علاوہ اگر اس کے کسی عضو کو نقصان پہنچایا گیا۔ مثلاً کان ، ٹاک ، آنکھ، پاؤں وغیرہ زخمی کر دیئے گئے یا انہیں بے کار کر دیا گیا تو اس صورت میں لازم آنے والی دیت بھی قاتل کے مال سے ہی اوا کی جائے گی۔

عن حساد عن ابراهيم قال كل شيء كان دون النفس يتعمد الانسان ضربه بحديدة او بعصا اوبيد او بقيسر ذالك فهو عمد وفيه

جناب ابراہیم نخفی سے حماد بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: کہ ہروہ نقصان عضو جو کسی کی ذات کے قبل کرنے کے علاوہ ہواور وہ جرم عمداً کیا گیا ہو۔خواہ کسی لوہ کے آلہ یالانھی یا ہاتھ یا

القصاص وان كان لا يستطاع فيه القصاص وان كان لا يستطاع فيه القصاص فهو على الذي جني في ماله فان ذهبت منه النفس وكان بحديدة او بسلاح ففيه القصاص وان كان بغير ذالك ففيه الدية على العاقلة قال محمد و بهذا كله يأخذ

آ دمی مرگیا اور ضرب لوہ یا کسی اور ہتھیار سے تھی تو اس میں بھی قصاص ہے اور اگر ارادہ کے بغیر ہوتو دیت قاتل کے کنبہ پر ہوگی ۔ امام محركت مي كدان تمام احكام برامام ابوحنيفه كالمل ہے اور ہم بھى ابوحنيفة وبه نأخذ نحن ايضا. (كتاب الآثارص ١٢٨ باب مالا يتطاع فيه القصاص) انہی پڑھل کرتے ہیں۔ روایت ندکورہ ہے ایک بات تو بیٹا بت ہوتی ہے کہ آل نفس بالعمد کے علاوہ دوسرے تمام اعضاء کو جب عمداً ضائع کیا جائے تو

قصاص لازم آتا ہے۔ یعنی اگر کسی نے کسی کا کان کا ٹا ،تو اس کا کان بھی کا ٹا جائے گا۔ اگر آئکھ پھوڑی گئی ،تو آئکھ پھوڑنے والے کی بھی آ نکھ پھوڑی جائے گی اور اگر کسی نے عمد اسمی کواس طرح مارا پیٹا کہ مضروب کی ہڈی ٹوٹ تنی ۔ چونکہ ہڈی کے بدلہ میں ہڈی تو ٹر کر قصاص لینامشکل بلکہ ناممکن ہے۔اس لئے اس صورت میں جودیت واجب ہوگی وہ مارنے والے کے مال سے وصول کی جائے گی۔

ابراہیم ہےروایت ہے کہ جوزخم جان بوجھ کرلگایا گیا اوراس عن ابسراهيم قال ما كان من جرح من عمد لا میں قصاص مشکل ہو،تو اس کی دیت زخم لگانے والے کے مال میں ہے وصول ہوگی۔اس کے ورثاء سے نہیں لی جائے گی۔

يستطاع فيه القصاص فهو على الجارح في ماله دون عاقلته.

(مصنف ابن ابي شيبه جوص و ٢٥ العمد الذي لا يسطاع فيه القصاص)

عن ابراهيم قال تعقل العاقلة الخطاء كله الا ماكان دون المموضحة والسن مما ليس فيه ارش معلوم قال محمد وبهذا كله ناخذ وهو قول ابي

عن ابسراهيسم قال لا تعقل العاقلة في ادني من الموضحة قال محمد وبه ناخذ وهو قول ابي حنيفة رحمة الله عليه. (كتابالاً ثارس١٢٥)

ابراہیم سے روایت ہے کہ خطاء کی صورت میں دیت عاقلہ پر ہے مر جوموضحہ سے کم ہے اور دانت ان اشیاء میں سے ہے جس کی چی معلوم نہیں۔ امام محد نے کہا کہ ان تمام پر ہمارا عمل ہے اور یمی تول امام ابو حنیفه کا ہے۔

سی کانے وغیرہ سے کیا گیا، وہ عمد اُجرم ہے۔اس میں قصاص ہے

اورا گرالیی صورت پیش آ جائے کہ قصاص مشکل ہو جائے تو دیت

جنابت كرے والے كے مال سے دى جائے گى ۔ اگر كسى زخم سے

ابراہیم سے روایت ہے کہ موضحہ سے ادنی جرم میں عاقلہ ویت نہیں ویں مے۔امام محرکتے ہیں کہ جاران پھل ہے اور یہی قول امام ابو حنیفه رحمهٔ الله علیه کا ہے۔

فتل غيرعدا ورجراحات غيرعمدكي ديت كاح

تقل خطاءاورشبہ بالعمد اور ہروہ جنایت کہ جس پر دیت کا حکم دیا گیا ہے۔اگر بیخطاءً واقع ہوں تو ان میں دیت عاقلہ (قاتل کے خاندان یا کنبہ ) پر ہوگی ۔ یعنی قبل خطاء میں جب بوجہ عدم ارادہ قصاص واجب نہیں ، تو دیت لازم ہوگی ۔ اس طرح شبہ بالعمد میں بھی چونکہ قصاص نہیں لہٰذا دیت لازم ہو کی اور ان دونوں صورتوں میں قاتل کا ارادہ قبل بھی نہیں پایا جاتا اس لئے اس کے مال سے دیت نہیں لی جائے گی بلکہ عاقلہ (قریبی رشتہ دار جوورا ثت میں عصبہ کہلاتے ہیں) پر ہوگی۔

اجزاءمين ديت باعتبار منفعت ہو کی

دیت کی اقسام اور ان کے احکام ہم بیان کر چکے ہیں مگر دیت کی مقدار واضح نہیں ہو گی۔ اس کی وضاحت سیجھ یول ہے۔ ''مشکوٰۃ شریف'' کی مذکورہ طویل صدیث میں ذکر کیا گیا کہ ناک آگر جڑ ہے کٹ جائے تو اس کی دیت مکمل یعنی سو (۱۰۰) اونٹ ہو گی۔ لیکن بعض دیگرا حادیث میں یوں مذکور ہے کہ ناک خواہ کمل کٹ جائے یا گئے تو نہ گراپنا کام کرناختم کرد ہے، تو بھی کمل دیت ہو گی۔ تمام دانت توڑد سے جائیں' دونوں ہونٹ کانٹ دیئے جائیں' خصیتین ، ذکر، پیٹے، دونوں آٹکھوں ان سب کوضائع کرنے پر پوری دیت ہوگی۔اگرایک ہاتھ یا ایک پاؤں کاٹ دیا تو نصف دیت ادا کرنا پڑے گی۔اعضاء انسانی کے ضیاع پر دیت کے واجب ہونے پرایک ضابطہ روایت ذیل میں مذکور ہے:

عن سفيان عن منصور عن ابراهيم قال كان يقال ماكان من اثنين في الانسان ففيهما دية وفي كل واحد منهما نصف دية وما كان من واحد ففيه دية. (معنف ابن الى شير ٩٥٠٠)

جناب ابراہیم نخعی کہتے ہیں کہ انسان میں جو اعضاء جوڑا جوڑا ہیں، ان دونوں کے ضائع کرنے پر کامل دیت ہوگی اور ان میں سے صرف ایک کے ضیاع پر نصف دیت ہوگی اور وہ اعضاء جوایک ایک ہیں۔ان میں سے کسی کو بھی ضائع کرنے پر کممل دیت ہوگی

یہ بات ذہن شین رہن چاہیے کہ انسانی اعضاء کی منفعت اور حسن و جمال کے اعتبار کے پیش نظر دیت کی مقدار مقرر کی گئی ہے۔
اس لئے اگر عضوا کی ہی تھا، تو اس کے ضائع ہونے پر اس کی مکمل منفعت ختم ہوگئی اور انسانی حسن و جمال ناقص ہوگیا۔ مثلاً زبان اور
اگر وہ عضو دو ہوں جوئل کر ایک منفعت کا سبب بنیں ۔ اگر وہ دونوں ضائع ہو گئے تو منفعت جاتی رہی ۔ لہذا دیت مکمل ہوگی اور اگر ایک ضائع ہوااور دوسر امحفوظ رہا تو منفعت بھی کچھ ضائع اور کچھ باتی رہتی ہے لہذا دیت نصف ہوگی جیسا کہ ہاتھ ، پاؤں وغیرہ ۔
فوٹ نوٹ نوٹ نوٹ نوٹ کی دیت ، دیت کا ملہ یعنی سو (۱۰۰) اونٹ سے بردھتی نہیں ۔ مثلاً دونوں ہاتھوں کی انگلیاں دس ہوتی ہیں اور ہر انگلی کے ضیاع پر دس اونٹ ہیں اس لئے دونوں ہاتھوں کی ساری انگلیوں کی دیت سو (۱۰۰) اونٹ ہی سبنے گی ۔ جو کامل دیت کے برابر

عن عمرو بن شعيب عن ابيه عن جده ان رسول الله ضَالِيَّ المَّيْ المَّيْرِ قَصَى في الاصابع عشرا عشد ا.

عن عمر ابن عبد العزيز في كل اصبع عشر من الابل او عدل ذالك من ذهب اوورق.

حفزت عمر بن عبد العزیز فرماتے ہیں کہ ہر انگل میں دس اونٹ یاان کی قیت کے برابرسونا یا جا ندی دیت ہے۔

(مصنف ابن ابی شیبه جوص ۱۹۳)

کیکن دانت ایک ایس چیز ہے کہ ان کی مجموعی دیت ، دیت کا ملہ سے بڑھ جاتی ہے۔وہ اس طرح کہ حدیث پاک میں واضح طور پرآ چکا ہے۔"فسی السن حسمس من الابل" ایک دانت کی دیت پانچ اونٹ ہے اورکل دانت بتیں (۳۲) ہوتے ہیں۔اگر کسی نے کسی کے تمام دانت توڑڈالے تو ان کی دیت ایک سوساٹھ (۱۲۰) اونٹ بنتی ہے اور یہ تعداد دیت کا ملہ سے زیادہ ہے۔

تمام دانتوں کے اکھاڑ دینے میں مکمل دیت اور دیت کا نصف عشر ہے۔ یہ اس طرح کہ ہرایک ایک دانت کی دیت پانچ اونٹ ہوتی ہے جبکہ دانتوں کا اکھاڑ نا خطاء ہو۔ خواہ وہ داڑھیں ہوں یا سامنے کے اوپر نیچے والے دانت ہوں ۔ یہ اس بنا پر کہ جناب عمرو ابن حزم کی کتاب میں موجود ہے۔"ایک دانت کی وفى الاسنان جميعها دية ونصف عشر الدية وهو خمس من الابل فى قلع كل سن اذا كان خطاء سواء كان ضرسا او ثنية لما فى كتاب عمرو ابن حزم وفى السن خمس من الابل ولما سياتى ولان الكل فى اصل المنفعة وهو المضغ سواء وبعضها

وان كان فيه زيادة منفعة لكن في بعض الاخر جمال ووقع الممنفعة في الادمى وانما قيدنا بالخطاء لان العمد فيه القصاص ولو قلع جميع اسنانه تجب ستة عشر الفا و ليس في البدن عضو ديته اكثر من دية النفس سوى الاسنان وفي الكوسج تجب اربعة عشر الفا لان اسنانه تكون ثمانية وعشرين.

(مرقات ج مص ۷۵ باب الديات مكتبه امداديه ملتان)

دیت پانچ اونٹ ہیں'۔ عنقریب اس کی تفصیل آرہی ہے اور اس
لئے بھی کہ تمام دانت اصل منفعت یعنی کھانا چبانے میں برابر
ہوتے ہیں۔ ان میں سے بعض کی منفعت اگر چہ دوسروں کی بہ
نبست زیادہ ہے۔ لیکن دوسرے بعض میں انسان کی خوبصورتی کو
دلست زیادہ ہے۔ لیکن دوسرے بعض میں انسان کی خوبصورتی کو
دلس ہے اور منفعت آدمی میں واقع ہے۔ رہایہ کہ ہم نے خطاء کی قید
لگائی تو یہ اس لئے کہ عمراً دانت اکھیڑنے میں قصاص ہوتا ہے۔ اگر
کسی نے دوسرے کے دانت اکھیڑ دیئے تو سولہ ہزار واجب ہوں
گے۔ انسانی اعضاء میں دانتوں کے سوا اور کوئی عضونہیں کہ جس کی
مجموعی دیت نفس کی دیت سے بردھتی ہواور نیچے کے دانت اکھیڑنے
پر چودہ ہزار دیت لازم آئے گی کیونکہ نیچے کے دانت اٹھا کیس
ہوتے ہیں۔

## بیجوے کے آلہ تناسل اور گونگے کی زبان کی دیت

عن ابراهيم في لسان الاخرس الدية الكاملة. عن ابن جريج قال قلت لعطاء في ذكر الذي لاياتي النساء مثل مافي ذكر الذي ياتي النساء قال لي نعم. (مصنف ابن الى شيب، في ليان)

ابراہیم سے ہے کہ گونگے کی زبان کی دیت، کامل ہے۔ ابن جرتج سے ہے کہ میں نے جناب عطاء سے پوچھا کہ کیا اس مرد کے آلہ تناسل کی دیت جوعورت کے قابل نہ ہو، اس مرد کے ذکر کی سی ہے جوعورت کے قابل ہو؟ انہوں نے مجھے سے کہا:

ان روایات سے ثابت ہوا کہ ہر عضوی دیت میں اس کی خوبصورتی اور منفعت کوکلیدی حیثیت حاصل ہے۔ وانتوں میں چونکہ ہرایک دانت کا اپنامقام ونفع ہے۔ لہذا ان کی مجموعی دیت بحساب پانچ اونٹ فی دانت ادا کرنا پڑے گی۔ جونفس کی دیت سے بڑھ جاتی ہواتی ہے کیونکہ نفس کی دیت سواونٹ یا ایک ہزار دیناریا دی ہزار درہم ہیں اور یہاں ایک سوساٹھ اونٹ بالغ کے اور ایک سوچالیس نابالغ کے بنتے ہیں۔ اسی طرح ہیجؤے اور گئے کے ندکورہ اعضاء اگر چہ بظاہرا پی منفعت سے خالی ہیں کین بہر حال جسم میں ایک مستقل عضو ہیں اور ان کے ضیاع سے ایک عضو سے محرومی ہوگئی۔ جس سے حسن و جمال انسانی میں نقص آگیا۔ اس لئے ان کے مندون میں تھی کہ جسم انسانی میں سے کوئی ایک عضوضا کع موا۔ خواہ وہ جوڑا تھا یا اکیلا تھا اور اگر جسم انسانی کے ختلف اعضاء کو نقصان بہنچایا گیا تو یہاں بھی اسی قاعدہ کو پیش نظر رکھ کر دیت کا فیصلہ کیا جائے گا۔

بیک وقت چنداعضاء کے ضائع کرنے پر دیت کا حکم

عن يونسس عن الحسن في رجل ضرب فذهب سمعه وبصره وكلامه قال له ثلاث ديات. عن ابى قلابة قال رمى رجل رجلا بحجر في راسه

حسن سے یونس بیان کرتے ہیں کہا گرکسی شخص نے دوسرے کو زدوکوب کیا کہ جس سے اس کی قوت ساعت اور آئکھیں اور گویائی جاتی رہی تو اس پر کیا دیت ہو گی؟ فرمایا: اسے ان تینوں کی

فنذهب سنمعه ولسانه وعقله وذكره فلم يقرب النسساء فيقضى فيه عمر باربع ديات. قال قال ابن شهاب فأى رجل فقع عين صاحبه وقطع انفه واذنه قال يحسب ذالك كله.

عن قتادة عن المحسس سئل عن رجل رمى بسحبجبر اوضرب على راسه فذهب سمعه وبصره وانقطع كلامه فقال ديات في سمعه دية وفي بصره دية ولسانه دية وقيل للحسن ربح فقال والله ماربح ولا افلح.

(مصنف ابن الي شيبه ج٩ص ١٦٤ ـ ١٦٨ ااذاذ هب سمعه وبقره)

تین دیات ادا کرنا پڑیں گی۔ابوقلا بہ بیان کرتے ہیں کہ ایک مخض نے دوسرے کے سر پر پھر دے مارا۔جس سے اس کی ساعت، گویائی ،عقل اور آلہ تناسل کو نقصان پہنچا۔ وہ عورتوں کے پاس جانے کے قابل ندرہا۔فرمایا: کہالیے مخص کے بارے میں حضرت على المرتفني رضي التُدعنه نے جار دیات ادا کرنے کا فیصلہ فر مایا تھا۔ ابن شہاب نے کہا کہ جس نے کسی کی آئکھ پھوڑ دی۔اس کی ناک کاٹ دی'اس کے کان جھی کاٹ دیئے۔اس کے بارے میں رہم م ہے کہان میں سے ہرایک کی دیت کامل ہوگی۔

حسن سے قنادہ بیان کرتے ہیں کہ ان سے ایک ایسے مخص کے بارے میں یو چھا گیا جس نے پھر مارا یا کسی کے سر برضرب نگائی کہاس ہے اس کی ساعت و بصارت جاتی رہی اور قوت گویائی بھی ختم ہو گئی ۔ تو فرمایا: اس کی ساعت کی مکمل دیت، اس کی بصارت کی مکمل دیت اور اس کی قوت محویائی کے ضیاع کی مکمل دیت ہے۔ جناب حسن کو کہا گیا کہ پھرتو یہ بردا نفع ہے۔ فرمایا: خدا کیسم! ندنفع ہے اور نہ فلاح۔

#### دیت کس مال سے اور نتنی مقدار میں ادا کی جائے؟

ادائیگی دیت میں حضرات ائمہ کا اختلاف ہے۔احناف کے نز دیک قتل کی دیت جوسواونٹ ہے۔اگراونٹ نہلیں تو ایک ہزار سونے کے دیناریا دس ہزار جاندی کے درہم ادا کرنے پڑیں گے۔ان تین اشیاء کے علاوہ کسی اور چیز کی صورت میں دیت ادا کرنا درست تہیں کیکن صاحبین کے مزد یک گائے ، بکریال اور کپڑے کے جوڑوں کی صورت میں اوا کرنا جائز ہے۔ احناف کے ہاں سے رعایت بھی ہے کہ اگر اونٹ موجود ہوں ، دیت میں اوا کرسکتا ہوتو بھی ان کی جگہ دینا رو درہم دینا جا ہے تو جائز ہے۔امام مالک کہتے ہیں کہ اگر کسی کے پاس دینار ہیں ،تو وہ دینار ہی دے گااونٹ نہیں دے گا۔امام شافعی کے نز دیک اونٹوں والا اونٹ ہی دے گا ، دینار نہیں دےگا۔ ہاں اگرور ٹا وہی دینار لینے پرراضی ہیں تو پھر دینار کی ادائیگی جائز ہے۔

ذالك من غيره.

(مصنف عبدالرزاق جهص ٢٩٢ باب كيفية امرالدية)

عن اشعث عن الحسن ان عمر و عثمان قوما المدية وجمعل ذالكب الى الموتى ان شاء فالابل وان شاء فالقيمة. (معنف ابن الى شيدج وص ١٣١ كتاب الديات)

مالك وابوحنيفة وجماعة متفقون على ان الدية لا توخذ الا من الابل اوالذهب او الورق.

عن ابس طاوس عن ابيه قال مائة بعير اوقيمة ابن طاوك اپنوالدے بيان كرتے ہي كرديت وادث یاان کی قمت کسی اور چیز ہے دینا جائز ہے۔

حسن سے اشعب بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمراورعثان رضی الله عنهمانے دیت کی قیمت لگائی اور وہ دیت کینے والے برچھوڑ دیا كدوه قيمت لے لے يا جا ہے تو اونٹ لے لے۔

امام مالک اور امام ابوحنیفه اور بہت سے دوسرے ائمہ کی جماعت اس برمتفق ہیں کہ دیت یا تو اونٹوں یا سونے یا جاندی سے

(بدلية الجحبدج٢ص ٣٠٨ مكتبه علميه لامور) المحبدج٢ المحاسك على حائ كى ـ

روایات ندکورہ سے مسلک احناف کی تائید ہوتی ہے کہ دیت ادا کرنے کی صرف تین صورتیں ہیں۔ان کے علاوہ گائے ' مجری وغیرہ کی صورت میں دیت ادا کرنا درست نہیں ۔ فقہاء کرام کا بیرا تفاق دراصل آ ثار صححہ پر ہے ۔ جو اس سلسلہ میں مختلف جگہ وارد

سخت دیت صرف اونٹوں کی صورت میں ہے سونے یا جاندی کی ادائیگی میں اتنی شدت نہیں ہے

قتل کی دیت سواونٹ ہے۔ جب ہم قتل کی اقسام ٹلا نہ پرنظر کرتے ہیں۔(یعنی عمداً، خطاء، شبہ بالعمد ) تو ان میں سے ہرایک کی دیت برابر ہے مگرعدا قتل میں جو تختی اور شدت ہے وہ خطاء میں نہیں ۔اس شدت کا فرق اونٹوں کی عمر کے اعتبار سے ہوگا۔اس سے قبل ہم بیان کر چکے ہیں کوآل عمد کی صورت میں مقتول کے ورثاء اگر دیت لینے پر راضی ہوجاتے ہیں تو بیددیت بہت سخت اور شدید تتم کی ہوگی اور قاتل کے مال سے ہی ادا کی جائے گی ۔ قل شبہ بالعمد میں بھی دیت اگر چہ بڑی سخت ہے کیکن میردیت قاتل کے خاندان (عصبه) سے لی جائے گی۔امام ابوصنیفہ،امام ابویوسف اورامام احمد بن صبل رضی الله عنہم کے نز دیک دیت کی تحق یوں ہوگی کہ سواونٹ چارحصوں میں تقسیم کئے جائیں گے۔ان میں سے بجیس ادنٹ ایسے ہوں گے جن کی عمرایک سال ہوگی۔ بجیس دوسالہ، بجیس تین سالہ اور پچپیں جارسالہ ہوں گے۔اس کے مقابلہ میں حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ حضور ﷺ نے فر مایا: کہ ل خطاء میں اونٹ پانچ اقسام کے ہوں گے۔ ہیں اونٹنیاں ایک سالہ، ہیں اونٹ ایک سال عمر والے، ہیں ووسالہ، ہیں تین سالەاورېيى جارسالەادىن ـ

> عن ابسن مسعود قال قضى رسول اللمه صَلِلْتُكُالِيَكُ في دية الخطاء عشرين بنت مخاض وعشرين بننت مخاض ذكور وعشرين بنت لبون وعشرين جذعة وعشرين حقة.

> > (مشكوة شريف ص ٣٠٠ فصل دوم مطبوعه نورمحم كراچي)

عن معمر عن رجل عن عكرمة قال لا تغلظ الدية الا في اسنان الابل لافي الذهب ولا في الورق انما الذهب والورق تغليظ.

(مصنف عبدالرزاق ج٥ص ٢٩٧ باب التغليظ)

امام ابوحنیفہ اور امام شافعی رضی اللّه عنهما کے نز دیک مثل خطاء کی دیت میں پانچے اقسام کے اونٹ دینے پڑتے ہیں۔اس پر دونوں کا اتفاق ہے کیکن امام شافعی کے نز دیک ہیں ابن مخاض کی جگہ ہیں ابن لبون دینے کا حکم ہے۔ بہرحال مذکور روایت امام ابو حنیفہ رضی الله عنه کے مسلک کی تائید کرتی ہے۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ جب اونٹول کی پانچ کی بجائے جاراتسام کی صورت میں دیت اواکی جائے گی تو وہ زیادہ سخت ہوگی۔اس لئے اسے دیت غلیظہ کہتے ہیں اور قل خطاء کی دیت کو'' دیت خفیفہ'' کہا جاتا ہے۔ بیجھی یا در ہے کہ آل عمد اور قتل شبه بالعمد میں اگر چه اونوں کو چارحصوں میں ہی تقسیم کیا جاتا ہے لیکن مل عمد میں دیت قاتل پر ہوتی ہے اور فل شبه بالعمد میں قاتل کے خاندان (عصبہ) پرہوتی ہےاورٹل شبہ بالعمد اورٹل خطاء کی دیت میں فرق کچھ یوں ہے کہ ٹل شبہ بالعمد میں اونٹ حیار حصوں میں

ادر قل خطاء میں پانچے حصول میں تقسیم ہوتے ہیں، شبہ بالعمد میں چار حصول پڑتھیم کی دلیل ابن ابی شیبہ کی بیروایت ہے: ''عین عبید

حضرت ابن مسعود رضی الله عنهما سے روایت ہے کہ رسول الله صَلِينَهُ المُنْ اللَّهِ عَلَى خطاء كى ديت ميں بيه فيصله فرمايا: بيس اونٹنياں ایک ساله، بین اونٹ ایک ساله، بین اونٹ دوساله، بین اونٹ تین ساله،اوربیس جارسالهاونگ۔

عکرمہ کہتے ہیں کہ دیت کی شدت صرف اونٹوں کی عمر میں ہو سکتی ہے، سونے اور چاندی میں نہیں کیونکہ وہ خود بنفسہ سخت ہے۔ الله قسال شبه العمد ارباعا ليني عبدالله كهتم بين كول شبه بالعمد مين اونث حار حصول مين تقسيم مول كي وابن الى شيبح ص ۱۳۵) علاوہ ازیں قتل عمد میں دیت قصاص کی طرح حالیہ ہوتی ہے جونوری ادا کرنا پڑتی ہے اور شبہ عمد اور خطاء کی دیت مؤجلہ ہوتی ہے جوتین سال تکِ اداکی جاسکتی ہے۔

# ٢٨٧- بَابُ الدَّيَّةِ فِي الشَّفَتين

بْنِ الْمُسَيِّبِ اللَّهُ قَالَ فِي الشَّفَتِينِ الدِّيةُ فَإِذَا قُطِعَتِ السَّفَالِي فَفِيها ثُلْثُ الدِّيةِ.

٠ ٦٥ - ٱنْحَبَرُ فَا مَالِكُ ٱخْبَرُنَا ابْنُ شِهَابٍ عَنْ سَعِيْدِ

امام محمد کہتے ہیں ہمارا اس برعمل نہیں ہے۔ دونوں ہونٹ برابر کا حکم رکھتے ہیں۔ان میں سے ہرایک کی دیت ،نصف ہے۔ کیاتم نہیں دیکھتے کہ انگوٹھااور چھنگلیا دیت میں برابر کاحکم رکھتے ہیں حالانکہ ان دونوں کی منفعت مختلف ہے اور بی قول ابراہیم مخعی، ابوحنیفہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

دونوں ہونٹوں کی دیت کا بیان

سعید بن میتب رضی الله عنه سے خبر دی فر مایا: که دونوں ہونٹوں میں

دیت ہے بس جب نجلا ہونٹ کا ٹا گیا تو اس میں دیت کا تہائی حصہ

امام مالک نے ہمیں ابن شہاب سے اور انہوں نے حضرت

قَالَ مُحَمَّدُ وَلَسْنَا نَأْحُدُ بِهٰذَا الشَّفَتَانِ سَوَاءٌ فِي كُلِّ وَاحِدَةٍ مِّنْهُ مَا نِصُفُ الدِّيكَةِ ٱلْاتَرَاى أَنَّ الْحِنْ صَرَ وَالْإِبْهَامَ سَوَآءٌ وَمَنْفَعَتَهُمَا مُخْتَلِفَةٌ وَهٰذَا قَوْلُ إِبْرَاهِيمَ النَّخُوعِيِّ وَإِبِي حَنِيْفَةً وَالْعَاثَمَةِ مِنْ فُقَهَائِنَا.

ہم اس سے قبل ایک قاعدہ ذکر کر چکے ہیں کہ جسم انسانی کے وہ اعضاء جو جوڑا جوڑا ہیں۔ان دونوں کوضائع کرنے پرمکمل دیت ،اورایک کے ضاع پرنصف ہوگی ۔ چونکہ موطا کی ندکورہ روایت ابن میتب اس کے خلاف ہے ۔اس لئے امام محمد رحمۃ الله علیہ نے اسے قبول نہ فر مایا۔اور ایک ہونٹ کے ضائع کرنے والے پر نصف دیت کا حکم لگایا۔اس کی تائید درج ذیل روایات سے

> عن ابن المسيب قال في الشفتين الدية كاملة قال قتادة فان قطعت احداهما فنصف الدية. عن مجاهد قال في الشفتين لهما سواء وانما تفضل السفلي في اسنان الابل وقال قتادة هما سواء. عن مجاهد في الشفتين خمسون خمسون.

ابن مسینب فرماتے ہیں کہ دونوں ہونٹوں میں مکمل دیت ہے۔ قادہ نے کہا اگر ایک کاٹا گیا تو نصف دیت ہو گی ۔ جناب مجاہدے روایت ہے کہ دونوں ہونؤل میں دیت برابرہے اور فضیلت وزیادتی نجلے ہونٹ میں اونٹوں کی عمر کے اعتبار سے ہے۔ قادہ نے کہا کہ دونوں مونث دیت میں برابر ہیں مجاہدے ہے کہ

(مصنف عبدالرزاق ج وص ۳۴۲ باب الشفتين مكتبه اسلاميه بيروت)

دونوں ہونٹوں میں ہرا یک کی دیت بچاس بچاس اونٹ ہے۔ ان روایات کے بیش نظرامام محمد رحمة الله علیه نے حضرت ابن میتب کے قول سے اختلاف کیا۔ دونوں ہونٹوں کی دیت تو وہ کامل دیت فرماتے ہیں اور نیلے ہونٹ کی ثلث جوتقریباً ۳۳ اونٹ بنتے ہیں ۔اس طرح دونوں کی مکمل دیت اگرایک ایک کر کے دینھی جائے تو پھراوپر والے کی دیت ٦٧ اونٹ ہو گی حالانکہ پیطریقہ درست نہیں۔اس کئے ندکورہ روایات کے مطابق امام محمد نے فرمایا کہ نجلا ہویا اوپر والا ہونٹ دونوں کی دیت جب کامل ہے تو ہرایک کی بچاس بچاس ہوگی۔اس پرآپ نے مذکورہ آثار کے ساتھ ساتھ دلیل عقلی بھی پیش فرمائی کہ دیکھنے میں چھنگلیا اور انگوٹھا منفعت میں بکساں نہیں لیکن دونوں کی دیت برابر ہے ۔للہذا کیوں نہ دونوں ہونٹوں کی دیت بھی برابر برابر قرار دی جائے؟

### ٢٨٨- بَابُ دِيَةِ الْعَمَدِ

٦٥١ - أَخُبُونَا مَالِكُ آخُبُونَا ابْنُ شِهَابٍ قَالَ مَضَتِ السُّنَّةُ أَنَّ الْعَاقِلَةَ لَا تَحْمِلُ شَيْئًا مِنْ دِيَةِ الْعَمَدِ إِلَّا أَنْ تَشَاءَ قَالَ مُحَمَّدٌ وَّبِهِٰذَا نَأُخُذُ.

٦٥٢ - أَخُبِرُنَا عَبُدُالرِّحُمْنِ عَنْ أَبِي الرِّنَادِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بُنِ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عُتْبَةً بُنِ مَسْعُوْدٍ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ لَا تَعْقِلُ الْعَاقِلَةُ عَمَدًا وَلَا صُلَّحًا وَلَا اِعْتِرَافًا وَلَا مَاجَنَى الْمُمُلُّوكُ.

قَالَ مُحَمَّدٌ وَ بِهٰذَا نَأْخُذُ وَهُو قُولُ آبِي حَنِيْفَةً وَ ٱلْعَامَّةُ مِنْ فُقَهَائِنَارَحِمَهُمُ اللّهُ تَعَالَىٰ -

جنایت میں پکڑا جائے گا اوراس سے وصول کی جائے گی۔

#### ٢٨٩- بَاثِ دِيةِ الْخَطَاءِ

٦٥٣ - أَخْبَوَنَا مَسَالِكُ آخْبَوَنَا ابْنُ شِهَابٍ عَنْ سُلَيْمَانَ بُنِ يَسَارٍ أَنَّـَهُ كَانَ يَعُولُ فِي دِيَةِ الْحَطَاءِ عِشْرُونَ بِنْتَ مَخَاضٍ وَعِشْرُونَ بِنْتَ لَبُونٍ وَعِشْرُونَ اِبْنُ لَبُونِ وَعِشُرُونَ حِقَّةً وَعِشُرُونَ جَذَعَةً .

قَاَّلَ مُحَمَّدٌ وَلَسْنَأَنَا حُذُ بِهٰذَا وَلَكِنَّا نَأَحُذُ بِقُوْلِ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ مَسُعُوْدٍ وَقَدْ رَوَاهُ ابْنُ مَسْعُودٍ عَنِ النَّبِيّ طَلِّلَتِهُا لِيَنْكُ آتَهُ قَالَ دِيَهُ الْخَطَاءِ آخُمَاشٌ عِشْرُونَ بِنْتَ مَىحَىاضٍ وَعِشْرُوْنَ ابْنُ مَكَاضٍ وَعِشْرُوْنَ بِنْتَ لَبُوْنٍ وَعِشْرُونَ حِقَّةً وَّعِشْرُونَ جَيْدُعَةً اَحْمَاشٌ وَإِنَّمَا حَالَفَنَا سُلَيْمَنْ بَنُ يَسَارِ فِي الذَّكُورِ فَجَعَلَهَا مِنْ بَنِي البَّلْوُنِ وَجَعَلُهَا عَبُدُ اللَّهِ بُنُ مَسْعُودٍ مِنْ بَنِي مَحَاضٍ وَهُوَ قُولُ آبِي حَنِيْفَةَ مِثْلُ قُولِ ابْنِ مَسْعُودٍ .

## قى*ل عىد* كى دىت كابيان

ہمیں امام مالک نے ابن شہاب سے خبر دی کہ بیسنت چلی آرہی ہے کو آل عمر کی دیت کا بوجھ (عا قلہ کے عصبہ) پڑہیں ڈالا جائے گا۔ ہاں اگر وہ دینا جا ہیں (تو پھر دے سکتے ہیں) امام محمہ کہتے ہیں ہاراای پرعمل ہے۔

ہمیں عبد الرحن نے ابوالزناد سے اور وہ اپنے باپ سے وہ عبیدالله بن عبدالله بن عتبه بن مسعود سے اور وہ حضرت ابن عباس رضی الله عنهم سے روایت کرتے ہیں ۔ فرمایا: کونل عمد میں عاقلہ ویت نہیں دیں گے۔ صلح ، اعتراف کی صورت میں اور غلام کی جنایت کی صورت میں بھی ان پر دیت نہیں۔

امام محد فرماتے بیں جارا یہی مسلک ہے اور امام ابوحنیفہ کا مجھی یہی قول ہے۔

نوٹ :قتل عمر کی دیت کے مسائل اور اس صمن میں ضروری گفتگو ہو چکی ہے لہٰذا اعادہ کی ضرورت نہیں ۔صرف ایک مسئلہ نیاسامنے آیا ہے۔وہ یہ کہ اگر کسی کا غلام کوئی جنایت کرتا ہے تو اس کی دیت بھی غلام کے مالک کے عاقلہ ادائہیں کریں گے بلکہ وہ خود غلام اپنی

# قتل خطاء کی دیت کابیان

ہمیں امام مالک نے ابن شہاب سے اور وہ سلیمان بن بیار سے روایت کرتے ہیں۔ابن بیار فر مایا کرتے تھے کول خطاء کی دیت میں بیں اونٹنیاں ایک سال عمر والی بیس اونٹنیاں دوسالہ، میں اونٹ دوسالہ،میں تین سالہ اور میں ح<u>ا</u>رسالہ ہیں۔

امام محمر کہتے ہیں کہ ہمارااس پڑھل نہیں لیکن ہماراعمل حضرت ابن مسعود رضی الله عنهما کے قول پر ہے۔حضرت ابن مسعود نے حضور صَلَيْنَا لَيْنَا اللَّهِ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ اللَّهِ اللَّا اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّا کل اونٹ پانچ اقسام کے ہوں گے۔ بیس اونٹنیاں ایک سالہ بیس اونث ایک ساله، بیس اونٹنیاں دوسالہ، بیس تین سالہ اور بیس حیار سالد ہم نے جناب سلیمان بن بیار کے قول کی مخالفت صرف ایک قتم کے زاونوں میں کی ہے۔ انہوں نے بیں اونث دوسالہ کے ہیں اور حضرت ابن مسعود رضی الله عنهمانے بیں اونث ایک ساله بیان فرمائے ہیں اور امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کا قول حضرت ابن مسعود رضی الله عنها کے قول کی مانند ہے۔

جناب سلیمان بن بیارضی الله عنه کے قول میں بنسبت حضرت ابن مسعود رضی الله عنها تختی اور شدت ہے۔ کیونکہ ایک سالہ اونٹ اور دوسالہ اونٹ کی قیمت ایک سالہ سے زائد ہوگی۔ اس کے باوجود امام محمد رحمۃ الله علیہ اس بارے میں حضرت ابن مسعود کی روایت کو لے رہے ہیں حالا نکہ دیت کی شدت ان کی روایت میں نہیں۔ وہ اس لئے کہ حضرت عبد الله بن مسعود رضی الله عنهما کی روایت مرفوع ہے اور دوسری وجہ یہ ہے کہ ابن مسعود رضی الله عنهما کی روایت مرفوع ہے اور دوسری وجہ یہ ہے کہ ابن مسعود رضی الله عنهما تفقہ فی الدین کے اعتبار سے حضرت ابن بیار سے ہوئے ہیں۔ امام محمد رحمۃ الله علیہ قل کے دیت کے بارے میں مزیدار شاد فرماتے ہیں:

جناب ابراہیم نحنی کہتے ہیں کہ آل خطاء اور شبوعمد فی النفس کی
دیت عاقلہ پر ہے۔ چاندی والوں پر بید دیت تین سال میں اواکرنا
ہوگ ۔ ہرسال ایک تہائی حصہ اواکریں گے اور وہ زخم جوخطاء ہوئے
ہیں ۔ ان کی دیت بھی عاقلہ پر ہوگی جولوگ تخواہ دار ہیں ۔ اگر زخم
ہیں ہوگی دیت کے دو تہائی تک پہنچ گئ تو اس کی اوائیگی دو سال
میں ہوگی اور اگر نصف تک پہنچی ہوتو بھی دو سال میں اواکرنا پڑے
گی اور اگر ایک تہائی تک پہنچی تو ایک سال میں دیت اواکرنا پڑے
گی اور اگر ایک تہائی تک پہنچی تو ایک سال میں دیت اواکرنا پڑے
گی اور یہ کمل طور پر تخواہ داروں پر ہوگی ۔ امام محمد کہتے ہیں کہ اس پر ہمارا عمل ہے اور بید دیت مقاتلہ کے اخراجات میں ہوگی ۔ عور تو ل
اور بچوں کے خرچہ میں سے نہیں ، اور یہی قول امام ابو حذیفہ رحمۃ الله اور بچوں کے خرچہ میں سے نہیں ، اور یہی قول امام ابو حذیفہ رحمۃ الله

عن ابراهيم في دية الخطاء وشبه العمد في النفس على العاقلة على اهل الورق في ثلاثة اعوام لكل عام الشلث وما كان من الجراحات الخطاء فعلى العاقلة على اهل الديوان ان بلغت الجرحة شلشي الدية ففي عامين وان كان النصف ففي عامين وان كان النصف ففي عامين وان كان النصف ففي عامين الديوان. قال محمد وبه ناخذ وذالك في اعطية الديوان. قال محمد وبه ناخذ وذالك في اعطية المصقاتلة دون اعطية الذرية والنساء وهو قول ابي حنيفة رحمه الله تعالى. (كاب الآثار ١٢٣٣ اباب دية الظاء)

معلوم ہوا کہ تل خطاءاور شبہ عمد کی ویت عاقلہ پر ہوتی ہے جس کی اُدائیگی کے لئے تین سال تک مہلت ہوگی۔امام ابوصنیفہ اورصاحبین کے مابین عاقلہ کے بارے میں یہاں تھوڑا سااختلاف ہے۔صاحبین فرماتے ہیں کہ عاقلہ سے مرادوہ قریبی رشتہ دار ہیں، جو تنخواہ دار ہوں اورامام ابوصنیفہ فرماتے ہیں کہا ہے اشخاص مراد ہیں جو جنگ کی صلاحیت رکھتے ہوں۔لہذا بچوں اورعور توں پر دیت نہیں پڑے گی اوراگران میں کوئی صورت ادائیگی کی نہو، تو بھر دیت'' بیت المال'' سے ادا ہوگی۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

#### دانتول کی دیت کابیان

امام ما لک نے ہمیں داؤد بن حصین سے خبر دی کہ ابو عطفان نے انہیں بتایا کہ مروان بن حکم نے انہیں حضرت ابن عباس رضی الله عنہما کے پاس بھیجا تا کہ ان سے داڑھ کی دیت دریافت کریں۔ انہوں نے فر مایا: اس میں پانچ اونٹ دیت ہیں۔ راوی کہتے ہیں کہ مجھے دوبارہ مروان نے ابن عباس کے پاس بھیجا اور یہ پوچھنے کو کہا کہتم منہ کے سامنے کے دانتوں کو داڑھ کی مثل کیوں قرار دیت ہو؟ انہوں نے فر مایا: تم دانتوں کی دیت کو انگیوں کی دیت پر قیاس کرتے ہو (جبکہ ان کی دیت برابر ہے تو دانتوں اور داڑھ کی دیت

### ٢٩٠- بَابُ دِيَةِ الْاَسْنَانِ

70٤ - أَخُبَرُنَا مَالِكُ آخُبَرُنَا دَاؤُدُ بُنُ الْحُصَيْنِ آنَّ اَبَا عَطْفَانَ آخُبَرُهُ الْآخُصَيْنِ آنَّ الْحَكِيمِ آرْسَلَهُ إلى ابْنِ عَبَّاسٍ يَسْأَلُهُ مَا فِي الطَّرْسِ فَقَالَ إِنَّ فِيْهِ خَمْسًا مِّنَ الْإِبِلِ قَالَ فَيْهِ خَمْسًا مِّنَ الْإِبِلِ قَالَ فَيْهِ خَمْسًا مِّنَ الْإِبِلِ قَالَ فَيَالَ فَوَلَ الْإِبِلِ قَالَ فَيْمَ مِثْلَ الْاَضْرَاسِ قَالَ فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ فَقَالَ فَلِمَ تَجْعَلُ مُقَدَّمَ الْفَيْمِ مِثْلَ الْاَضْرَاسِ قَالَ فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ لَوَلَا آنَكَ لَا تَعْتَبِرُ إِلَّا بِالْاَصَابِعِ عَقَلُهَا سَوَاءً اللَّهُ الْمَاكِلُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ 

برابرہونی چاہیے)۔

قَالَ مُحَمَّدُ وَيِقَوْلِ ابْنِ عَبَّاسٍ نَأْخُذُ عَقُلُ الْاَسْنَانِ سَوَاءٌ وَعَقُلُ الْاَصَابِعِ سَوَاءٌ فِي كُلِّ اَصُبِعِ عَشُرُ الدِّيَةِ وَفِي كُلِّ سِنِّ نِصُفُ عُشْرٍ مِّنَ الدِّيَةِ وَهُوَ قَوْلُ آبِي حَنِيْفَةً وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا دَجِمَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى۔

امام محمد تہتے ہیں کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کے قول پر ہمارا عمل ہے کہ تمام دانت برابر حکم رکھتے ہیں اور انگلیوں کی دیت بھی برابر ہے۔ ہرانگلی کی دیت کمل دیت کا دسواں حصہ ہے اور ہر دانت کی دیت کمل دیت کا بیسواں حصہ ہے اور یہی قول امام ابوصیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہائے کرام کا ہے۔

نوٹ: اس باب میں ذکر کئے گئے مئلہ کی ممل وضاحت چونکہ گزشتہ اورات میں گزر چکی ہے اس کئے اعادہ کی ضرورت نہیں ہے۔
یہاں صرف مروان کا اپنا خیال یارائے بیتھی کہ عام دانت اور داڑھ چونکہ منفعت اور قوت میں برابر نہیں ہوتے ، اس لئے ان کی دیت بھی برابر نہیں ہونی چاہیے۔حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہمانے اسے بتایا کہ جب تم انگلیوں کی دیت برابر کہتے اور بھے ہو۔ حالا نکہ ان میں بھی منفعت اور قوت کے اعتبار سے کی بیش ہے۔ تو کیا وجہ ہے کہ دانتوں اور داڑھوں میں اسے تسلیم کرنے میں تہمہیں بچکچا ہے ہے؟ چونکہ حضرت ابن عباس کا استدلال نصوص کے مطابق تھا۔ اس لئے امام محمد اور امام ابو حنیفہ وغیرہ فقہائے احناف نے اس کوا پنا نہ ب قرار دیا ہے۔ اس پر شواہد دوسری کتب سے ہم ذکر کر چکے ہیں' اعادہ کی ضرورت نہیں ہے۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

# چوٹ سے دانت سیاہ ہوجائے اور آنگھ کے بے نور ہوجانے کا بیان

امام مالک نے ہمیں کی بن سعید سے خبر دی کہ جناب سعید بن میتب رضی اللہ عنہ فر مایا کرتے تھے۔ جب دانت چوٹ لگنے سے سیاہ ہوجائے ، تواس میں پوری دیت ہے۔

امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارا یہی مسلک ہے کہ جب چوٹ کی وجہ سے دانت کارنگ سیاہ' سرخ یا سنر ہو جائے تو اس میں دیت مکمل ہو گی اور یہی امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا قول ہے۔

ہمیں امام مالک نے بچلی بن سعید سے وہ سلیمان بن بیار سے خبر دیتے ہیں کہ حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ فرمایا کرتے سے کہ جب آنکھ بھوڑ دی جائے اور وہ شکل وصورت کے اعتبار سے اپنی جگہ موجود ہوتو اس کی دیت سو(۱۰۰) دینار ہے۔

امام محرکتے ہیں کہ ہمار ہے نزدیک اس بار ہے میں کوئی مقرر چٹی (دیت) نہیں ہے۔ اس بارے میں کسی ایسے ماہر سے پوچھا جائے گا جواس میں مہمارت رکھتا ہواورا گروہ فیصلہ کرنے میں ماہر سو دیناریا اس سے زیادہ کا فیصلہ کرتا ہے تو فیصلہ وہی ہوگا جو وہ کرے گا۔ یہ دیت حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ سے ماخوذ ہے

## ٢٩١- بَابُ اَرُشِ السِّنِّ السَّوْدَاءِ وَالْعَيْنِ الْقَائِمَةِ

٦٥٥ - آخَبَوَنَا مَالِكُ آخُبُونَا يَحْيَى بَنُ سَعِيْدِ أَنَّ سَعِيْدِ أَنَّ سَعِيْدِ أَنَّ سَعِيْدِ أَنَّ سَعِيْدِ أَنَّ سَعِيْدِ أَنَّ سَعِيْدِ أَنَّ سَعِيْدِ أَنَّ سَعِيْدِ أَنَّ الْكِسْنُ لَلْمَا تَأَمَّا. فَأَشُو ذَّتُ فَفِيْهَا عَقُلُهَا تَأَمَّا.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِ ذَانَا تُحُدُّ إِذَا أُصِيبَتِ السِّنُّ فَاسُودَ أَصِيبَتِ السِّنُّ فَاسُّودَ أَوَ الْحَضَرَّتُ فَقَدُ تَمَّتُ عَقَلُهَا وَهُو قَوْلُ اَبِئَ حَنِيْفَةَ رَحْمَةُ اللهِ عَلَيْدِ-

٦٥٦ - آخُبَرَ نَا مَالِکُ آخُبَرَنَا يَحْيَى بَنُ سَعِيْلِهِ عَنُ سُعِيْلِهِ عَنُ سُلِيدُمَانَ بِنُ سَعِيْلِهِ عَنُ سُلِيدُمَانَ بِنِ يسَارٍ آنَّ زَيْلَةٍ بِنَ تَابِتٍ كَانَ يَقُولُ فِى الْعَيْنِ الْقَائِمَةِ إِذَا فَقِنَتُ مِائَةَ دِيْنَارٍ.

قَالَ مُحَمَّدُ لَيْسَ عِنْدَنَا فِيْهَا اَرْشُ مَعْلُوم فَفِيهَا حُكُوْمَةُ عَدُّلِ فَإِنَّ بَلَغَتِ الْحُكُوْمَةُ مِائَةً دِيْنَارِ اَوْ اَكْثَرَ مِنْ ذَالِكَ كَانَتِ الْحُكُوْمَةُ فِيْهَا وَإِنَّمَا نَضَعُ هٰذَا مِنُ زَيْدٌ إِنْ ثَابِتٍ لِإَنَّةُ حَكَمَ بِذَٰلِكَ. 68

کیونکہ آپ نے ایسا ہی فیصلہ فر مایا تھا۔

اس باب میں امام محمد رحمة الله علیه نے دومسئلے ذکر فرمائے۔ دانت کی چوٹ لگنے سے رنگت تبدیل ہوگئ ہو، تو اس کی دیت کیا ہوگئ ہو، تو اس کی دیت کیا ہوگئ ہو، تو اس کی دیت کیا ہے؟ پہلے مسئلہ میں چوٹ لگنے سے ہوگئ؟ اور آئھ چشم خانے میں قائم رہتے ہوئے کسی کی چوٹ سے نور کھو بیٹھے تو اس کی دیت کیا ہے؟ پہلے مسئلہ میں چوٹ لگنے سے دانت کا رنگ سیاہ ، سرخ یا سبز ہو جائے تو اس صورت میں دانت کمل ضائع ہونے کی پوری دیت کی جائے گی۔ یعنی پانچ اونٹ دیئے جائیں گے۔اس کی تائید میں احادیث موجود ہیں۔ ملاحظہ ہوں:

ابراہیم مخعی کہتے ہیں کہ جب چوٹ لگنے کی وجہ سے دانت کا رنگ سیاہ ہوجائے تواس کی دیت مکمل دین پڑے گی۔

علی اور حجاج جناب حکم سے وہ ابراہیم سے ایسی ہی روایت کرتے میں ۔

سعید بن میتب سے ہے۔فر مایا: جب چوٹ سے دانت سیاہ ہوجائے تو پوری دیت ہے۔

شرت کنے دانت سیاہ ہونے پراس کی پوری دیت کا فیصلہ کیا تھا۔

حظلہ کہتے ہیں کہ جب دانت ملنے لگ جائے تو اس کی دیت ری ہوگی۔

معنی کہتے ہیں کہ جب دانت سیاہ یا پیلا ہوجائے تو اس میں دیت کامل ہوگی۔

زہری سے روایت ہے کہ جب دانت سیاہ ہوجائے تو اس کی دیت کمل ہوگی۔

ابن میتب رضی الله عنه فرماتے ہیں: کہ جب دانت چوٹ لگنے سے سیاہ ہو جائے تو اس میں کامل دیت ہے پھر اگر دوسری مرتبہ دانت کو چوٹ لگائی گئی ہے، تو اس کی علیحدہ مستقل کامل دیت

ہوگی۔

عن على وعن حجاج عن الحكم عن ابراهيم له.

عن ابراهيم قالوا اذا اسودت السنة تم عقلها.

عن سعيد بن المسيب قال اذا اسودت السن فعقلها تام.

عن شريح انه كان اذا اسودت السن قضى فيها بديتها.

عن حنظلة في السن ترجف قال عقلها تام.

عن الشعبي قال اذا اسودت السن او اصفرت ففيها ديتها.

عن الزهرى قال اذا اسودت السن فقد تم عقلها.

(مصنف ابن ابي شيبهٔ ج٩ص ٢٠٢٠٢٠ السن اذ الصيب فاسودت)

عن ابن المسيب قال في السن اذا اصيبت فان اسودت ففيها عقلها كامل. فان اصيبت الثانية ففيها العقل ايضا كاملا.

(مصنف عبدالرزاق ج٩ص٠٣٥ باب من السوداء)

چوٹ لگنے سے دانت کی رنگت کی تبدیلی پرامام اعظم رضی اللہ عنہ نے جو پوری دیت کا قول فر مایا۔اس پر مذکورہ روایات شاہد ہیں۔ رہا مسئلہ ایک دانت کو پہلی مرتبہ ضرب لگانے پر جبکہ وہ رنگ تبدیل کرلے پوری دیت دینے کا اور پھراسی دانت کو دوبارہ ضرب لگانے پر وہ اپنی جگہ سے اکھڑ گیا۔اب دیت بھی دوبارہ دینا ہوگی۔اس صورت پر توسیجی کا اتفاق ہے۔ایک دانت میں دومر تبددیت آسکتی ہے۔شارحین نے اس کی وجہ یہ بیان کی کہ پہلی مرتبہ ضرب کے بعد جب دانت کی رنگت تبدیل ہوگئی، تو گویا اس کی طاقت اور منعت ضائع ہونے پر دیت کا ملہ ہوگی اور دومری مرتبہ ضرب سے جب وہ منہ سے باہر جاگر اتو اس سے خوبصورتی جاتی رہتی ہے۔ لہذا خوبصورتی کی دیت علیحدہ ہوگی۔بہر حال یہ مسئلہ مجتہد فیہ ہے۔ دومرا مسئلہ کہ آئھ اپنی چشم گاہ میں موجود ہولیکن اس کا

نور جاتار ہا۔ اس کی دیت روایت ندکورہ میں حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ نے سو(۱۰۰) دینار کا حکم دیا ہے لیکن امام محمد رحمة اللہ علیہ وغیرہ احناف کہتے ہیں کہ ہمارے ہاں اس کی دیت مقرر نہیں بلکہ ایک عادل کے فیصلہ کے مطابق ہوگی۔ اس کی تعداد خواہ سو دینار سے بردھ جائے۔ حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کا فیصلہ چونکہ شرعیہ نہ تھا بلکہ اتفاقیہ تھا۔ یعنی کسی نص شرعی کے پیش نظر نہ تھا بلکہ اپنی اجتہادی بصیرت کی بناء پر تھا۔ یہی وجہ ہے کہ امام محمد رحمة اللہ علیہ اپنے مسلک کی بنیاد حضرت زید بن ثابت کے فیصلہ کو ہی قرار دے رہے ہیں۔ یعنی اجتہاد کی اس میں گنجائش کیا بلکہ مجتبد فیہ مسئلہ ہے۔ اس لئے ہر مجتبد کے نزد کیک دیت علیحدہ علیجدہ علی مطاحظہ فرما کیں:

والعين القائمة التي ذهب بصرها وصورتها باقية كصورة الصحيحة واختلف الرواية عن احمد فيها وفي السن السوداء فعنه في كل واحدة ثلث ديتها وروى هذا عن ابي الخطاب ومجاهد وبه قال اسحاق وعن زيد بن ثابت في العين القائمة مائة دينار والرواية الثالثة عن احسد في كل واحدة حكومة وهذا قول مسروق والزهري وما لك والشافعي وابي ثور والنعمان وابن المنذر لانه لايمكن ايجاب دية كاملة لكونها قد ذهب منفعتها ولا مقدر فيها فتجب الحكومة فيها.

(المغنى بمع شرح كبيرج٩ص ٦٣٧ دارالفكر)

اور وہ آنکھ جوچھ خانہ میں موجود ہو، لیکن اس میں سے بصارت ختم ہوجائے۔اس کی دیت کے بارے میں امام احمد سے روایات مخلف ہیں اور دانت جب چوٹ سے اس کی رنگت سیاہ ہوجائے۔ایک روایت ان سے یہ ہے کہ ہرایک میں پوری دیت کا تہائی حصہ ہے اور یہی مسلک ابوالخطاب، مجاہداوراسحاق سے مروی ہے اور زید بن ثابت کے ہاں اس صورت میں سودینار دیت ہیں (یہ دوسری روایت ہے) اور تیسری روایت امام احمد سے یہ کہ ہر ایک میں عادل کا فیصلہ لیا جائے گا۔ یہ قول مسروق ، زہری ، مالک، شافعی ،ابوتور ، نعمان اور ابن منذر کا ہے کیونکہ دیت کا ملہ لازم کرنا نامکن ہے ، کیونکہ آنکھ کی صرف منفعت زائل ہوئی ہے اور منفعت کے زوال میں دیت مقرر نہیں لہذا کسی عادل کا فیصلہ لینا ضروری ہوگا وروہی دیت واجب ہوگی۔

''المغنی''کی فدکورہ روایت سے پیۃ چلتا ہے کہ چوٹ لگانے سے اگر کسی نے دوسرے کی آنکھ کا نورضائع کر دیا اور آنکھ اپ چشم خانہ میں موجود رہی تو اس صورت میں دیت مقرر نہ ہونے پرضرف امام ابو حفیفہ اکیلے نہیں ، بلکہ ان کے ساتھ مسروق ، زہری ، شافعی اور ابوثور ایسے حضرات یہی قول کرتے ہیں۔ امام احمد بن حنبل سے بھی ایک روایت اس کی تائید میں ملتی ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بیہ مسئلہ تقریباً انکہ اربعہ میں منفق علیہ ہے۔ آنکھ کے اپنچشم خانہ میں رہنے کی بنا پرخوبصورتی ضائع نہ ہوئی۔ اس مسئلہ کو مجتبد فیراس لئے بھی کہیں گے کہ حضرت علی الرتضی رضی اللہ عنہ نے ضائع ہونے والے نور کے مقابلہ میں اس کی مقدار کے مطابق دیت واجب فرمائی۔ روایت درج ذیل ملاحظہ ہو:

عن قتادة عن سعيد بن المسيب ان رجلا اصاب عين رجل فذهب بعض بصره وبقى بعض فرفع ذالك الى على فامر بعينه الصحيحة فعصبت وامر رجلا ببيضة فانطلق بها. وهو ينظر حتى ينتهى بصره ثم خط عند ذالك علما قال ثم نظر فى ذالك فوجده سواه فقال اعطوه بقدر مانقص من

حضرت سعید بن مسیّب رضی اللّدعنہ سے قیادہ روایت کرتے ہیں کہ ایک خف نے دوسرے کی آنکھ کوضرب لگائی جس سے اس کی کچھنظر جاتی رہی اور کچھ باقی رہ گئی۔ یہ مقدمہ حضرت علی المرتضی رضی اللّه عنہ کے پاس لایا گیا۔ آپ نے ایک شخص کو حکم دیا کہ اس کی آنکھ پر پی باندھ دی جی کھر دوسرے آدمی کو تھے دیا کہ وہ انڈہ لے کر چلے اور وہ چلنے لگا۔ مضروب اسے دیکھنے لگا۔

بصره من مال الاخر.

(مصنف ابن ابی شیبه ج۹ص۲ ۱ باب الرجل یضر ب عینه الخ)

یہاں تک کہاس کا دیکھناختم ہو گیا تو اس نے اس جگہ پرنشان لگا کر کسی چیز کو کھڑا کر دیا اور فر مایا: پھراس نے دیکھا سیح آئھ سے تو اس کو اس کی آئکھ سے جو کی ہوئی ،اس کے بدلہ میں ادا کرو۔

ابن جرت کہتے ہیں کہ جناب عطاء نے فرمایا: آنکھ کی دیت پچاس اونٹ ہیں۔ ابن جرت کہتے ہیں میں نے عرض کیا آنکھ کا پچھ نورضائع ہو گیا اور پچھ باقی ہے۔ جناب عطاء نے فرمایا: جتنا نور چلا گیا اس کے حساب سے دیت دے دو۔ جناب عطاء نے فرمایا: حج آنکھ پرپی باندھی جائے پھر دوسری آنکھ سے دیکھے اس سے اندازہ لگایا جائے کہ اس کی نظر کس قدرضائع ہوئی ہے؟

عن ابن جسريج قسال قسال عطاء في العين خمسون قال قلت فذهب بعض بصرها وبقى بعض وقال بحساب ماذهب قال يمسك على الصحيحة ثم ينظر بالاخرى ثم يمسك على الاخرى فينظر بصحيحة فيحسب ماذهب منها.

(مصنف ابن الي شيبه ن ٩٥ ص ١٤١)

قارئین کرام! حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنداور حضرت عطاء کے قول کا مقصد ومطلب ایک ہی ہے۔ یعنی اگر آنکھ پوری ضائع موگی تو اس کی دیت بچاس اونٹ ہوگی اور اگر ضرب ہے آنکھ کی روشنی متاثر ہوئی تو اس کے بہچانے کا طریقہ یہ ہے کہ دونوں آنکھوں پر کیے بعد دیگرے پٹی باندھ کر دیکھا جائے اور اندازہ لگایا جائے کہ نور کس قدر متاثر ہوا؟ اس حساب سے بچاس اونٹوں میں کی کرلی جائے۔فاعتبروا یا اولی الابصار

بہت ہے آ دمیوں کے مل کر قتل کرنے میں دیت کا بیان

سعید بن میتب سے روایت ہے حضرت رضی اللہ تعالیٰ عنہ
نے پانچ یا سات آ دمیوں کوتل کر دیا جنہوں نے دھو کے سے ایک
شخص کوتل کیا تھا اور فر مایا: اگرتمام اہل صنعاء اس کےقل میں شریک
ہوتے تو میں اس کے بدلے سب کوتل کر دیتا۔

حضرت امام محمد رحمة الله عليه نے فرمایا ہم اسی روایت سے دلیل بکڑتے ہیں کہ اگر ایک شخص کوسات یا زیادہ آ دمی دھوکہ سے یا دھوکہ کے بغیر عمد أاپنی تلواروں سے قبل کر دیں تو ان سب کواس کے بدلے میں قبل کر دیں قباء کا بدلے میں قبل کر دیا جائے گا۔امام ابو حنیفہ اور ہمارے عام فقہاء کا بیں قبل بر

٢٩٢- بَابُ النَّفَرِ يَجْتَمِعُونَ عَلَى قَتُل وَّاحِدٍ

٦٥٧ - أَخُبَرُ نَا مَالِكُ اَخْبَرُنَا يَخْيَى بُنُ سَعِيْدٍ عَنَ الْحَيْدِ عَنَ الْحَيْدِ عَنَ الْحَيْدِ عَنَ الْحَيْدِ بُنَ الْخَطَّابِ قَتَلَ نَفَرًا خَمْسَةً او سَبْعَةً بِرَجُلِ قَتَلُوهُ قَتْلَ غَيْلَةٍ وقَالَ لَوْ تَمَالَا كَمْسَةً او سَبْعَةً بِرَجُلِ قَتَلُوهُ قَتْلَ غَيْلَةٍ وقَالَ لَوْ تَمَالَا كَمْسَةً اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

عَلَيْهِ آهُلُ صَنْعَاءَ قَتَلْتُهُمُ يِهِ. قَالَ مُحَمَّدُ وَيِهٰذَانَأُخُذُ إِنْ قَتَلَ سَبْعَةُ أَوْ آكْثُرُ مِنْ ذَلِكَ رَجُلاً عَمَدًا قَتَلَ غَيْلَةٍ أَوْغَيْرَ غَيْلَةٍ ضَرَبُوْهُ بِاسْيَافِهِمْ حَتَّى قَتَلُوهُ قَيْلُوا يِهِ كُلَّهُمْ وَهُو قُولُ آبِي جَنِيْفَةَ وَالْعَامِّةَ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحِمَهُمُ اللَّهُ مَعَالًى -

حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنه نے پانچ یا سات اشخاص کو ایک آدمی کے قبل کرنے کے بدلے میں قبل کرایا۔ جسے امام محمد نے اپنا' امام اعظم اور دیگر عام فقہاء کرام کا مسلک قرار دیا۔ اس واقعہ کی تفصیل''مصنف عبدالرزاق'' میں مذکور ہے۔ ملاحظہ ہو:
عبدالله بن عبیدالله بن الی ملیکہ بیان کرتے ہیں کہ یمن کی ایک عورت کے چھآ شنا تھے۔ اس نے ان سب کو کہا کہ جب تک تم میرے خاوند کے بیٹے کو قبل نہ کرو گے اس وقت تک تم مجھ سے کوئی فائدہ نہیں اٹھا سکتے۔ انہوں نے کہا: اسے پھر ہمارے لئے روک

رکھو۔اسعورت نے روک رکھا اوران سب نے اسعورت کے پاس اس لڑ کے کوتل کر دیا تحل کرنے کے بعداس کی نعش ایک کنویں میں ڈال دی۔ جب لاش پر کھیاں آنے جانے لگیں تو لوگوں کواس کے بارے میں مرنے کاعلم ہوا۔اسے کنویں سے نکالا گیا اور بعد میں ان قاتلوں نے اسے قبل کرنے کا اقرار کرلیا۔ یعلیٰ بن امیہ گورنریمن نے بیسارا واقعہ لکھ کر حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے پاس بھیجا۔ آپ نے جواب بھیجا کہ اس عورت سمیت سات آ دمیوں کو آل کر دیا جائے اور مزید لکھا کہ اگر صنعاء کے تمام باشندے اس ایک آدمی کے تل میں شریک ہوتے ۔ تب بھی سب کواس کے بدلہ میں قتل کردیا جاتا۔ صاحب مصنف عبدالرزاق نے مزید لکھا کہ اس واقعہ کا ایک عینی شاہر زیاد بن جبل تھا۔اس نے بیان کیا کہ صنعاء میں ایک عورت تھی جس کا ایک بیٹا خاوند کی پہلی بیوی سے تھا' خاوند کہیں دور چلا گیا۔ بچے اس عورت کے پاس تھا۔اس عورت کے بہت سے پارتھے۔ایک مرتبہاس نے اپنے آشناؤں سے کہا کہ یہ بچہ ہمیں رسوا کرے گا۔لہذااس کے بارے میں سوچو۔انہوں نے قبل کرنے کا فیصلہ کر کے اسے قبل کر دیا اور اسے بعد میں کنویں میں ڈال دیا گیا۔ جب اس عورت کولڑ کا نظر نہ آیا تو وہ گدھے پر سوار ہو کر صنعاء میں اسے تلاش کرنے نکل پڑی اور کہتی پھرتی تھی۔اے اللہ! اصیل (بچہ کا نام تھا) کا قاتل مخفی نہ رہے۔صنعاء کے گورنر جناب یعلیٰ نے خطبہ دیا اورلوگوں کوکہا کہاں کے بیچے کاسراغ لگایا جائے۔ اس کے چندون بعدایک آ دمی کااس کنویں کے پاس سے گزر ہوا۔ ویکھا کہ سزرنگ کی کھیاں کنویں میں آ جارہی ہیں۔اس نے کنویں میں نظر ڈالی تواسے بہت بد بومحسوں ہوئی۔وہ گورنر جناب یعلیٰ کے پاس آیا اور کہنے لگا: جس بچہ کی تلاش کا آپ نے حکم دیا تھا۔فلال کنویں میں اس کی لاش پڑی معلوم ہوتی ہے۔ چنانچے یعلیٰ کچھلوگوں کوساتھ لے کراس کنویں کی طرف روانہ ہوئے۔ جب وہاں پہنچے تو اس عورت کا ایک دوست جولل میں شریک تھا۔اس نے کہا کہ مجھے کنویں میں اتارو۔ جب وہ رس کے ذریعہ اتارا گیا تو اس نے جالا کی سے بچہ کی لاش کنویں کی ریت مٹی میں دبا دی۔ پھرآ واز دی کہ مجھے باہر نکالو۔ باہر نکلاتو دریافت کرنے پر کہنے لگا: مجھے کوئی چیز نظر نہیں آئی ۔لوگوں نے کہا: ابھی جو بد ہوآ رہی تھی وہ اب ختم ہوگئی ہے۔ایک اور آ دمی نے کہا کہ مجھے کنویں میں اتارو۔ چنانچے رسی کے ذربعہاسے پنچا تاردیا گیا تو کنویں میں سے ریت مٹی کے پنچ دیے بیچ کو نکالا اور باہر لے آیا۔اب اس محض نے آل کااعتراف کرلیا جو پہلے کنویں میں اترا تھا۔اس کی نشاندہی پر مذکورہ عورت اوراس کے دوسرے آشناؤں یاروں نے بھی قتل کرنے کا اعتراف کرلیا۔ حضرت یعلیٰ گورنرصنعاء نے یہ واقعہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کولکھ بھیجا۔ آپ نے جوابا لکھا کہ ان سب کوقصاص میں قتل کر دیا جائے۔(مصنف عبد الرزاق جوص ۲ سے ۲ میں باب النفریقتلون الرجل، ۲ می ۱۸ - ۱۸ - ۱۸ ا

۔ کتب احادیث میں ایک آ دمی کے قبل کرنے میں شریک سات آ دمیوں کو قبل کردینے کی صراحت تو موجود ہے کین کیا ورثاء کو میہ اختیار بھی ہے کہ ان میں سے بعض کو قبل اور بعض سے دیت لے کرچھوڑ دیں اور بعض کو دیت بھی معاف کر سکتے ہیں؟ اس کے متعلق حوالہ ملاحظہ ہو:

عن ابن سيرين قبال كنان لايسرى بناسا فى السرجل يقتله الرجلان ان يقتل احدهما وياخذ الدية من الأخر.

عن الشعبى فى الرجل يقتله النفر قال يضع الى اولياء المقتول فيقتلون من شاء وا ويعفون عمن شاءوا.

(مصنف ابن الى شيبه ج٩ص ٢٣٧ الرجل يقتلونه النفر كراجي)

ابن سیرین سے ہے کہ آپ اس میں کوئی حرج نہیں سمجھتے تھے کہ ایک آ دمی کو دواشخاص نے قتل کیا۔ سیر کہ اس کے ورثاءان میں سے ایک کوئل کر دیں اور دوسرے سے دیت لے لیں۔

شعبی سے ایسے خص کے بارے میں منقول ہے کہ اگر ایک شعبی سے ایسے خص کے بارے میں منقول ہے کہ اگر ایک شخص کو بہت سے لوگوں نے مل کرفتل کر دیا تو ان قابلوں کا معاملہ مقتول کے اولیاء پر چھوڑ دیا جائے گا۔ وہ ان میں سے جسے جا ہیں قتل کریں۔
قتل کریں اور جسے جا ہیں معاف کردیں۔

عن ابراهيم في النفر يقتلون الرجل قال يقتل اولياء ه من شاء وا ويعفون عمن شاء وا. وياخذون الدية ممن شاء وا.

جاہیں قتل کر دیں ، جسے جاہیں معاف کر دیں اور جن سے جاہیں دیت لے لیں۔

(مصنف عبدالرزاق ،النفر يقتلون الرجل ، جوص ۹ ۲۸) ديت لے ليل -

نوٹ: قتل کی بجائے معاف کردینایا دیت لینے پرمقتول کے اولیاء کی مرضی اس پرموقوف ہے کہ مقتول کے تمام ورثاءاس پرمنفق ہو جائیں اوراگران میں اختلاف ہے۔ مثلاً سات آ دمیوں نے سی کوتل کر دیا۔ اب مقتول کے اولیاء چھ پرمنفق ہیں کہ ان سے قصاص لیا جائے لیکن ایک لیعنی ساتویں کے بارے میں کچھ قصاص کا مطالبہ کرتے ہیں اور دوسرے دیت کا یا معاف کرنے کی بات کرتے ہیں۔ اس صورت میں قصاص تو ختم ہو جائے گا کیونکہ کسی کی جان کی تقسیم نہیں ہوا کرتی۔ لہذا جس نے معاف کر دیا ، اسے حصہ نہیں سلے گا۔ باقی ورثاء دولت تقسیم کرلیں گے۔ اس کی تصریح درج ذیل حوالہ میں ہے:

> عن ابن جريج عن عطاء قال اذا عفي عن احدهم فليعفوا عنهم جميعا.

(مصنف ابن الى شيبهج 9ص ١٢٥٧ الرجل ان يقتلون النفر )

محمد قال اخبرنا ابوحنيفة عن حماد عن ابراهيم ان عمر بن الخطاب رضى الله عنه اتى برجل قد قتل عمدا فامر بقتله فعفى بعض الاولياء فامر بقتله فعفى بعض الاولياء فامر بقتله فعفى بعض الاولياء فامر بقتله فقال عبد الله ابن مسعود رضى الله عنهما كانت النفس لهم جميعا فلما عفى هذا احيى النفس فلا يستطيع ان ياخذ حقه يعنى الذى لم يعف حتى ياخذحق غيره قال فما ترى قال ارى ان تجعل الدية عليه فى ماله ويرفع عنه حصة اللتى عفى قال عمر رضى الله عنه وانا ارى ذالك وهو قول ابى عنيفة رحمة الله عليه.

(كتاب الآثارص ١٢٩ باب من قل فعني الخ)

جناب عطاء سے ابن جرن بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: جب مقتول کے ورثاء میں سے بعض، قاتلوں میں سے کی کو معاف کردیے ہیں تو چاہیے کہ دوسر ہے بھی اسے معاف کردیں۔ امام محمد بیان کرتے ہیں کہ ہمیں امام ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ نے حماد سے وہ ابرا ہیم سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے پاس ایک آ دمی کو لایا گیا جس نے عمراً قتل کیا تھا۔ آپ نے اسے قتل کرنے کا حکم صادر فر مایا۔ پس مقول کے بعض اولیاء نے اسے قتل کرنے کا کا حکم صادر فر مایا۔ پس مقول کے بعض بی حکم صادر فر مایا۔ اس پر حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہمانے اولیاء نے اسے بعض نے معاف کر دیا تو آپ کی تھی۔ پس جب ان میں کہا: اس کی جان سب (اولیاء مقول) کی تھی۔ پس جب ان میں وارث کو حق نہیں پہنچتا کہ اس معاف کرنے والے کے حق کو لیس۔ سے بعض نے معاف کر دیا تو اس کی جان نے گئی ۔ لہذا اب کی ارائے ہے ؟ فر مانے گئے: میری رائے ہے کہ اس کی دیت اس کے مال میں ہوگی اور معاف کردیے والوں کاحق اس دیت میں نہیں رہے گا۔ حضرت عمر رضی کردیے والوں کاحق اس دیت میں نہیں رہے گا۔ حضرت عمر رضی کی کردیے والوں کاحق اس دیت میں نہیں رہے گا۔ حضرت عمر رضی کی دیت اس دیت میں نہیں رہے گا۔ حضرت عمر رضی کی دیت اس دیت میں نہیں رہے گا۔ حضرت عمر رضی کی دیت اس دیت میں نہیں رہے گا۔ حضرت عمر رضی کی دیت اس دیت میں نہیں رہے گا۔ حضرت عمر رضی کی دیت اس دیت میں نہیں رہے گا۔ حضرت عمر رضی کی دیت اس دیت میں نہیں رہے گا۔ حضرت عمر رضی کی دیت اس دیت میں نہیں رہے گا۔ حضرت عمر رضی

الله عنه نے فر مایا: میری بھی یہی رائے ہے اور امام ابوحنیف رحمة الله

ابراہیم کہتے ہیں کہاگرایک جماعت مل کرایک شخص کوقل کر

دی ہے تو اس مقتول کے اولیاء کو اختیار ہے۔ ان میں سے جسے

لہٰذامعلوم ہوا کہ مقتول کے اولیا ،کو قاتلوں میں سے جسے جا ہیں معاف کردیں یا قصاص کے بدلہ میں دیت وصول کریں۔اس کا اختیار ہے۔ بشرطیکہ فیصلہ ان سب کا متفقہ ہواور اگر قصاص میں اختلاف پڑگیا تو قصاص نہیں لیا جائے گا، بلکہ اس کی بجائے دیت ہو گی اور بیددیت قاتل کے مال سے وصول کی جائے گی۔فاعتبروا یا اولی الابصاد

علیہ کا قول اسی کے مطابق ہے۔

# ٢٩٣- بَابَ الرَّجُلِ يَرِثُ مِنَّ دِيَةِ إِمُرَأَتِهِ وَالْمَرُأَةُ تُرِثُ مِنْ دِيَةِ زَوْجِهَا

١٥٨ - أَخْبَرُ نَا مَالِكُ آخُبَرَنَا ابْنُ شِهَابِ أَنَّ عُمَرَ بَنَ الْخَطَّابِ نَشَدَ النَّاسَ بِمِنَى مَّنَ كَانَ عِنْدُهُ عِلْمَ فِي اللَّهِ عَلَمَ النَّاسَ بِمِنَى مَّنَ كَانَ عِنْدُهُ عِلْمَ فِي اللَّهِ عَلَمَ الضَّحَاكُ بُنُ سُفْيَانَ فَقَالَ كَتَبَ النَّى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّالِيُكُلُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ عَمَوْ اللَّهِ عَمَوْ اللَّهِ عَمَوْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ

# خاوند بیوی کی دیت کاوارث اور بیوی خاوند کی دیت کی وارث ہوسکتی ہے

ہمیں امام مالک نے ابن شہاب سے خبر دی کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے منی میں لوگوں کو ابھارا کہ جس کو دیت کے بارے میں علم ہو وہ مجھے بتا دے۔ جناب ضحاک بن سفیان نے کھڑے ہوکر عض کیا کہ حضور ضلا ہے گئے گئے گئے گئے نے مجھے اشیم ضابی کے بارے میں کھوایا تھا کہ اس کی دیت میں سے اس کی بیوی کوتر کہ دلاؤ۔ حضرت عمر نے انہیں فر مایا: کہ تم اپنے خیمہ میں چلے جاؤ وائے میں رہنا۔ پھر جب آپ تشریف لائے تو ضحاک میں سفیان نے اس بارے میں انہیں بتایا۔ حضرت عمر بن خطاب بن سفیان نے اس بارے میں انہیں بتایا۔ حضرت عمر بن خطاب نے اس کے مطابق ہی فیصلہ فر مایا۔

قَالَ مُحَدِّمَدُ وَبِهِ لَمَانَا خُدُ لِكُلِّ وَارِثٍ فِي الدِّيةِ المَّهِ المَّهِ المَّهِ بِي كَهِ مَارا يَهُ مَل هِ كَهُ دِيت اورخون بها ميں وَ السَّيْمِ نَصِيتُ إِمْرَا أَهُ كَانَ الْوَارِثُ أَوْ زَوْجًا أَوْ غَيْرَ عِنْ مِروارث كا حصه بـ فواه وه وارث ثوم يا يوى يا كوئى اور مو \_ يهى ذلك وَهُو قَوْلُ أَبِى حَيْدُ الْعَامَةُ وَالْعَامَةُ وَالْعَامُ وَالْعَامَةُ وَلِي اللَّهِ الْعَلَامُ وَالْعَامَةُ وَلَالَامُ الْعَلَيْمُ الْعَامَةُ وَالْعَامَةُ وَالْعَامُ وَالْعَامُ وَالْعَامُ وَالْعَامُ وَالْوَالِمُ الْعَلَقُولُ الْمَامِعُونُ اللَّهُ وَالْعَامِ وَالْعَامِ وَالْعَامِ وَالْعَامُ وَلَالَامُ الْعَلَامُ وَالْوَالْمُ الْعَلَقُولُ الْمَامُ الْعَلَقُولُ الْمَامُ الْعَلَقُولُ الْمَامِ وَالْمَامُ الْعَلَمُ الْعَلَقُولُ الْمَامُ الْعَلَقُولُ اللَّهُ الْعَلَقُولُ اللَّهُ الْعَلَقُولُ اللَّهُ الْعَلَقُولُ اللَّهُ الْعَلَقُولُ اللَّهُ الْعَلَقُ الْمَامِ الْعَلَقُ الْعَلَقُولُ اللَّهُ الْعَلَقُولُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْعُلَالِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ وَالْمُ

باب میں مال دیت کو مال میراث کے طور پر پیش کیا گیا ہے۔ یعنی مقتول کے اولیاء اور ورثاء کے مابین وہ قانون وراثت کے مطابق تسلیم ہوگا۔ مثلاً کسی نے رفیق نامی شخص کوقل کر دیا' اس کے ورثاء نے دیت وصول کی اب اس میں اس کی بیوی ، بچوں اور دیگر ورثاء کا حصہ ہوگا۔ اگر اولا دنہ چھوڑی ، صرف بیوی موجود ہے تو بیوی کوئل مال کا چوتھائی حصہ اورا گراولا دبھی ہے تو اس کو آٹھواں حصہ طے گا۔ اس طرح اگر کسی کی بیوی قبل ہوگئ تو خاوند کواس کی دیت میں سے حصہ ملے گا' اولا دکی صورت میں چوتھا حصہ اور اولا دنہ ہونے

كى صورت مين نصف ملے كا۔ فاعتبروا يا اولى الا بصار

٢٩٤- بَابُ الْجُرُوْج وَمَا فِيُهَا مِنَ الْآرُشِ

٦٥٩ - آخُبَرَنَا مَالِكُ آخَبَرَنَا يَحْيَى بُنُ سَعِيْلَا بَنِ الْمَعْيَلِا بَنِ الْمَعْيَلِا بَنِ الْمُصَيِّبِ قَالَ فِي كُلِّ نَافِذَةٍ فِي عُضْوٍ مِّنَ الْاَعْضَاءِ ثُلُثُ عَقُلِ ذَٰلِكَ الْعُضُو.

لَكُ حَمْلُ دَيِكَ الْمُكَمِّدُ فِي ذَٰلِكَ آيُضًا حُكُوْمَةُ عُدْلٍ وَهُوَ قَوْلُ آبِي حَنِيْفَةَ وَالْعَامِّةَ مِنْ فَقَهَائِنَا رَحِمَهُمُ اللهُ -

## زخمول کی دیت کابیان

امام مالک ہمیں کی بن سعید بن میتب سے خبر دیتے ہیں۔ فرمایا: کہ ہروہ زخم جوکسی عضو میں آر پار ہو جائے۔اس کی دیت کل دیت کی ایک تہائی ہے۔

امام محمد رحمة الله كتب بين اس مين مي هجى ہے كه فيصله كسى عادل برجيوڑا جائے گا اور يبى قول امام ابوحنيفه اور عام فقہاء كرام كا

جسم کے کسی عضو پر لگی چوٹ یا زخم اس عضو کی دوسری طرف تک پہنچ جائے۔اس کی دیت اس عضو کامل کی دیت کا ایک تہائی بیان کی گئی ہے۔اس سلسلہ میں پہلی بات یہ پیش نظررہ کہ ندکورہ زخم سے مراد باز ویا پنڈلی وغیرہ کا زخم ہے۔ پیٹ کا زخم اگراسی نوعیت کا ہوجے جا کفہ نافذہ کہتے ہیں۔اس کی دیت دوثلث ہے۔گویا جا گفہ نافذہ اس حکم سے خارج ہے۔اس کا ثبوت درج ذیل روایات

سے ملتا ہے۔

عن ابي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم قال قال عمر كل رمية نافذة في عضو ففيها ثلث دية ذالك العضو .... عن زيد بن ثابت في كل نافذة في عضو من اليد والرجل مائة دينار ..... عن ابراهيم قال الجائفة في الفخد ثلث الدية .... عن سعيمد بن المسيب قال كل نافذة في عضو فديتها ثلث دية ذالك العضو.

(مصنف ابن ابی شیبه جوص ۲۱۲ ـ ۲۱۳ باب الجائفة ۱۱۸۸) ایک دیت کا ایک تهائی موگی ـ

دوسری بات اس سلسلہ میں یہ پیش نظر رہنی جا ہے کہ مذکورہ زخم کے بارے میں اختلاف بھی ہے۔مثلاً ران میں لگا زخم اگر آریار نہیں ہوا بلکہ صرف گوشت کو کاٹ کراس کے متصل جھلی تک جا پہنچا تو اس کی دیت بھی ایک تہائی لکھی گئی ہے حالانکہ بیانا فذہ نہیں بلکہ جا کفہ ہےاور پھرجسم کےاعضاء چھوٹے بڑے ہیں۔مثلاً انگلی پرلگا زخم اگر آر پار ہوجائے۔ بیزخم ران میں لگے زخم کی مثل نہیں ہوسکتا۔ اس بات کے پیش نظرامام محمد نے فرمایا: که اعضاء کی دیت مقرر ومعین نہیں بلکہ عادل آ دمی کے فیصلہ پر چھوڑ دی جائے۔ ببیٹ پر لگنے والا زخم اگر پیٹ کی تجلی جھلی تک پہنچ جائے تو اس میں ایک تہائی دیت ہوگی۔ یہ جا نُفہ کہلائے گااور آریار ہو جائے تو اسے جا نُفہ نا فذہ کہیں گےاوراس صورت میں دونہائی دیت ادا کرنا پڑے گی ۔ بیامام ابوحنیفہ وغیرہ حضرات کا مسلک ہے ۔بعض نے امام صاحب پر اعتراض کیا ہے کہ پیٹ پر لگنے والے زخم میں امام ابوحنیفہ نے ایک تہائی دیت کا قول کیا ہے جو سیحے نہیں۔ ابن قد امہ نے بیاعتراض لقل كياب-ملاحظه مو:

> فان جرحه في جوفه فخرج من جانب الاخر فهما جائفتان هذا قول اكثر اهل العلم فيهم عطاء ومجاهد وقتادة ومالك وشافعي واصحاب الراي قال ابن عبد البر لا اعلمهم يختلفون في ذالك وحكى عن بعض اصحاب الشافعي انه قال هي جائفة واحدة وحكى ايىضا عن ابى حنيفة لان الجائفة التي تنفذ من ظاهر البدن الى الجوف وهذه الشانية انما نفذت من الباطن الي الظاهر ولنا ماروي سعيد ابن المسيب ان رجلا رمى رجلا بسهم فانفذه فقضى ابوبكر الصديق رضى الله عنه بثلثي الدية ولا مخالف له فيكون اجماعا. وما ذكروه غير صحيح. (ألمغنى جوص ٥٥١ مسئل ١٩٨٣)

ابن حزم نے کہا کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے ہر عضومیں آریار ہونے والے زخم میں اس کی کل دیت کی ایک تہائی مقرر فرمائی \_\_\_\_حضرت زيد بن ثابت رضي الله عنه في باته اور یاؤں کے آریار ہونے والے زخم کی دیت سو(۱۰۰) دینار مقرر فرمائے۔۔۔۔ابراہیم کہتے ہیں کہران میں لگے آریار زخم پر ایک تهائی دیت دیناهوگی \_ \_ \_ \_ حضرت سعید بن میتب رضی الله عند نے فر مایا: ہرعضو کا آریار ہونے والا زخم اس کی دیت کمل عضو کی

اگر کسی نے دوسرے کے پیٹ کوزخمی کیا اور وہ پیٹ کی دوسری جانب نکل گیا تو بیددو جا کفیدخم ہول گے۔ بیقول اکثر اہل علم کا ہے جن میں عطاء ، مجاہد ، قادہ ، مالک ، شافعی اور اصحاب رائے شامل ہیں۔ابن عبدالبركا كہناہے كمان حضرات میں اس بارے میں مجھے تحسی اختلاف کاعلم نہیں ۔امام شافعی کے بعض اصحاب سے حکایت کی گئی کہوہ اسے صرف ایک جا گفہ کہتے ہیں اور امام ابوحنیفہ سے بھی ایسی ہی حکایت ملتی ہے۔ کیونکہ جا کفہوہ زخم ہے جو بدن کے ظاہرے اندزجھلی تک سرایت کرجائے اور یہاں دوسرازخم ہےجس نے اندر جھلی سے بدن کے ظاہر تک نفوذ کیا ہے اور ہمارے لئے دلیل وہ روایت ہے جو حفرت سعید بن میتب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے۔ وہ بیر کہ ایک شخص نے کسی دوسرے کو تیر مارا۔ وہ اس کے جسم سے یار ہو گیا۔اس پر حضرت ابو بکرصد بق رضی اللہ عنہ نے دیت کے دوثلث کا فیصلہ فر مایا 'اس فیصلہ میں چونکہ آپ کا مخالف

کوئی نہیں للہذا یہ فیصلہ اجماعی ہو گیا اور جو دوسر بے حضرات نے ذکر کیا وہ سیح نہیں ہے (یعنی امام شافعی کے بعض اصحاب اور امام ابوصنیفہ جوایک ثلث کا قول کرتے ہیں سیجی نہیں ہے)۔

ابن قدامہ نے مذکورہ روایت میں آخری حصہ میں جا گفہ نافذہ کی دیت ایک تہائی بیان کرنے والے حضرات کے فیصلہ کوغیر سیح قرار دیا اور دو تہائی کی تائید حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے فیصلہ سے ذکر کی لیکن حقیقت بیر ہے کہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ سے جا کفہ نافذہ کے بارے میں کوئی ایسی روایت نہیں ملتی جواہے ایک جا کفہ قرار دیتی ہو۔ بیکا تب کی غلطی ہوسکتی ہے کہ اس نے ثلثا کی جگه ثلث لکھ دیا ہوجس سے بعد میں آنے والے احناف میں اختلاف ہو گیا۔ یہی وجہ ہے کہ علامہ بدرالدین عینی رحمة الله علیہ نے بھی الی ہی ایک روایت ذکر کی ہے:

> رقال عليه السلام وفي الجائفة ثلث الدية وعن ابي بكر الصديق رضي الله عنه انه حكم في الجائفة نافذت الى الجانب الاخر بثلثي الدية) وقال انهما جائفتان قال سفيان ولا تكون الجائفة الافي الجوف ولان الجائفة اذا نفذت نزلت بمنزلة الجائفتين احدهما من جانب البطن والاخرى من جانب الظهر وفي كل جائفة ثلث الدية فلهذا وجب في النافذة ثلثا الدية وبه قال الشافعي وما لك واحمد واكثر اهل العلم وقال ابن عبد البرلا اعلمهم يختلفون في ذالك وحكى عن بعض اصحاب الشافعي وعن ابى حنيفة في رواية انه جائفة واحدة.

ہاور ابو برصدیق رضی اللہ عنہ نے بھی ایسے جا کفہ میں جو دوسری طرف ہے باہرنکل جائے دوتہائی دیت کا فیصلہ فرمایا تھا) اور فرمایا کہ بیدو جا کفہ بنتے ہیں۔سفیان نے کہا کہ جا کفہ وہی زخم ہوتا ہے، جواندر جھلی تک ہنچے کیونکہ ایسا جا نفہ جوآریار ہو جائے وہ دو جا کفیے برابر ہے۔ایک جا کفہ وہ جو پیٹ کی طرف سے اور دوسرا وہ جو پشت کی طرف سے ہے اور ہر جا کفہ میں ایک تہائی دیت ہوتی ہے۔ البذا ان رو جا كفه ميں دو تهائى ديت ہوگى \_ يهى قول امام شافعی ، ما لک ، احمد اور اکثر اہل علم کا ہے۔ ابن عبد البر کا کہنا ہے کہ میں ان حضرات کے درمیان اس بارے میں اختلا ف کوئبیں جانتا۔ امام شافعی کے بعض اصحاب اور امام ابوحنیفہ سے ایک روایت منقول ہے کہ ذرکورہ صورت میں صرف ایک جا گفہ ہوگا۔

(البنايةشرح الهداية ٠١٥٠ كتاب الديات فصل في الشجاج)

اسی طرح امام محد نے'' کتاب الآثار'' میں اس بارے میں گفتگو کرتے ہوئے جولکھا، وہ ہمارے اس دعویٰ کی تصدیق کرتا ہے کہ ثلثا کی جگہ کا تب نے ثلث لکھ دیا جو چلتا آرہاہے۔

امام محمد بیان کرتے ہیں کہ میں امام ابوحنیفہ نے ہیٹم سے وہ ایک آ دمی سے خبر دیتے ہیں کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے الیے خص کے بارے میں دو تہائی دیت کا فیصلہ فرمایا جس نے تیر مارا اوراس کا تیر دوسرے آ دمی کے آر یار ہوگیا ۔امام محد کہتے ہیں ان تمام پر ہماراعمل ہے۔ جا کفہ میں دیت کا ایک تہائی حصہ ہے۔ پھر اگر جا کفه آریار ہو جائے بعنی دوسری طرف سے نکل جائے تو اس میں دیت کا ثلث ہے۔ یہی امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا قول ہے۔

محمد قال اخبرنا ابوحنيفة عن الهيثم بن ابي الهيشم عن رجل عن ابى بكر الصديق رضى الله عنه فى رجل رمى رجلا بسهم فانفذه فجعل فيه ثلثى الدية قبال محمد وبهذا كله ناخذ في الجائفة ثلث الدية. فان نفذت الى الجانب الاخر ففيها ثلث الدية وهو قول ابي حنيفة رحمة الله عليه. (كابالآثار ص١٢٣١ ١٢٣ باب مالا يستطاع فيه القصاص بمطبوعه دائرة القرآن كراجي )

اس کئے صاحب اعلاء اسنن نے ج ۱۸ص ۲۱۷٬ کتاب الآثار ' کی جب ندکورہ عبارت نقل کی ہے تو اس کے سامنے جونسخہ رہا ہے۔ اس میں صاف الفاظ میں موجود ہے کہ فان نفذ المی جانب الاخو ففیھا ثلثا اللدیة.

امام محمد رحمة الله عليه كا امام ابوحنيفه رضى الله عنه سے روایت ابو بمرصدیق رضی الله عنه ذکر کر کے جا گفه نافذہ میں ان کی دو تہائی دیت کے بعد لکھنا کہ ہم اس تمام پر عمل پیرا ہیں۔ اس طرف واضح نشاندہی کرتا ہے کہ امام اعظم رضی الله عنہ بھی جا گفه نافذہ میں دو تہائی دیت ہوتی تو دونوں کو الگ الگ دیت ہوتی تو دونوں کو الگ الگ ذیت کے قائل ہیں۔ دوسری وجہ یہ بھی صاف ظاہر کہ اگر جا گفہ اور جا گفہ نافذہ دونوں میں ایک تہائی دیت ہوتی تو دونوں کو الگ الگ ذکر کرنے کی کیا ضرورت تھی؟ علاوہ ازیں'' کتاب الآثار'' کے ہی بعض نسخہ جات میں شلطا کے الفاظ موجود ہیں۔ جب ان تمام باتوں کوسا منے رکھتے ہیں تو یہی کہا جائے گا کہ کسی کا تب نے ثلثا کی جگہ ثلث لکھ دیا۔ ورنہ مذکورہ'' کتاب الآثار'' کی عبارت میں صرت کا تناقض واقع ہوگا اس لئے تتا ہم کرنا پڑے گا کہ ہم احناف کا مسلک وہی ہے جوصدیق اکبر نے فتوئی دیا ہے۔

اورموفق ابن قدامہ نے ام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ سے یہ حکایت کی ہے کہ آپ جا کفہ نافذہ کو صرف ایک جا کفہ قرار دیتے ہیں جیسا کہ ابھی مغنی کی عبارت میں گزر چکا ہے کہ جا کفہ وہ زخم ہوتا ہے جو ظاہر جسم سے اندر کی طرف جائے نہ وہ جو کہ اندر سے باہر کی طرف نفوذ کر نے۔ ہم نے یہ تعریف اور یہ بات امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ کے اصحاب کی کسی کتاب میں نہ پائی بلکہ ''کتاب الآثار' میں امام محمد نے امام ابو صنیفہ سے اور وہ بیٹم سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے ایک محص کے بار سے میں دو تہائی دیت کا فیصلہ فرمایا تھا۔ جس نے دوسر شے محص کو تیر مارا اور وہ تیراس کے جسم سے آر پار ہوگیا۔ امام محمد کہتے ہیں کہ ان تمام باتوں پر ہمارا ممل ہے۔ میں قول امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ کا ہے۔ اس روایت میں موفق ابن قدامہ کی اس حکایت کارد ہے جواس نے امام عظم رضی اللہ عنہ سے بیان کی۔

لہذامعلوم ہوا کہ کا تب کی خلطی سے شلٹا کی جگہ ' شلٹ الدیة '' لکھ دیا گیا۔ جا کفہ نافذہ کی دیت کے دو تہائی ہونے پراحناف کی کتب معتبرہ کثیرہ دلالت کرتی ہیں۔ جواس بات کا واضح ثبوت ہے کہ امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کا بھی یہی قول اور مسلک ہے۔ امام محمد کی دوسری تصنیف کا حوالہ ملاحظہ ہو:

ولا قبصاص في الجائفة وفيها ثلث الدية وهي التي تخلص الى الجوف فان نفذت ففيها ثلثا الدية في مال الفاعل اذا كانت عمدا. (المبوطح ٢٩٥٥ كتاب الديات والقصاص مطبوعه وائرة القرآن كراچي)

و ان نفذت الجائفة ففيها ثلثا الدية لانها بمنزلة السجائفتين احداهما من جانب البطن والاخرى من جانب البطن والاخرى من جانب البطهر فيجب في كل واحدة منهما ثلث الدية. (البوطلنرحي ج٢٦ص٥٥ كتاب الديات، يروت)

جا کفہ میں قصاص نہیں اور اس میں دیت کا ایک تہائی حصہ ہے۔ جا کفہ وہ زخم جو اندر جھلی تک سرایت کر جائے پھر اگر دوسری طرف سے نکل جائے بعنی آر پارہوجائے تواس میں دو تہائی دیت ہے اور یہ دیت قاتل کے مال سے لی جائے گی جبکہ بیزخم عمدا داقع ہوا ہو۔ اگر جا کفہ آر پارہوگا تو اس میں دو تہائی دیت ہے کیونکہ بیا بمزلہ دو جا کفہ کے ہے۔ ایک پیٹ کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی طرف اور دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا پشت کی دوسرا

نوٹ: ''المبسو طلکسز حسی''میں بھی اگر چہ جا کفہ نافذہ پر''شلٹ اللدیۃ ''کالفظ مذکور ہے لیکن ہم نے مطلب واضح ہونے کی وجہ سے اسے''شلٹ'' میں تبدیل کر کے لکھا ہے۔ اس کی دلیل بھی چونکہ اس کتاب میں مذکور ہے کہ بید دو جا کفہ بنتے ہیں اور ہر جا گفہ میں ایک تہائی دیت ہوتی ہے لہٰذا جا گفہ نافذہ میں لاز ما دو تہائی ہوگی اور جا گفہ کی تعریف جو ابن قد امہ نے امام صاحب کے ذمہ لگائی۔ اس کا کسی حنقی کتاب میں شبوت نہیں بلکہ اس کے خلاف اسی مبسوط میں باہر سے اندر کی طرف زخم جانے اور اندر سے باہر کی طرف آنے کودو

جا کفہ کہا گیا۔اگر جا کفہ صرف وہی ہوتا جو باہر سے اندرون جسم جائے تو پھر یہاں دو جا کفہ زخم کہنا درست نہ ہوگا۔بہر حال ابن قد امہ کامحض الزام ہے جوکسی کتاب میں ندکور نہیں۔ جا کفہ محضہ میں ایک تہائی اور جا کفہ نافذہ میں دو تہائی دیت کی تائید میں بہت سی روایات ہیں۔ چند ملاحظہ ہوں:

عبد الرزاق قال اخبرنا ابن جرير عن ابن ابى نجيح عن مجاهد قال في الجائفة الثلث فان نفذت فالثلثان.

عن ابن ابی نجیح عن ابی بکر قال اذا نفذت فهی جائفتان.

عن قتادة قال جائفتان ففيهما ثلثا الدية.

عن عمرو ابن شعيب قال قضى ابوبكر في الجائفة التي تكون في الجوف فتكون نافذة بثلثي الدية وقال هما جائفتان.

عبد الرزاق عن ابسى حنيفة عن حماد عن ابسراهيم انسه قبال اذا نفذت ففيها الثلثان. (مصنف عبر الرزاق ج٩ص ٣٤٠ باب الجائفة حديث ٦١٥ كامطوعه بيروت)

عن عمرو ابن شعیب عن سعید بن المسیب ان قوما کانوا یرمون فرمی رجل منهم بسهم خطاء فاصاب بطن رجل فانفذه الی ظهره فدووی فبرا فرفع الی ابی بکر فقضی فیه بجائفتین.

عن مكحول قال الجائفة في الجوف حتى يخرج من الجانب الاخر جائفتان.

عن الحسن في رجل رمى رجلا فانفذه قال فيه جائفتان.

(مصنف ابن ابی شیبه جوص ۲۱۱ - ۲۱۲ باب ۱۱۸ ۱۱ الجائفة کم فیما) جا کفه کی دیت ہے۔

جناب مجاہد کہتے ہیں کہ محض جا کفہ میں ایک تہائی دیت ہے اوراگرآ رپار ہوجائے تواس میں دوثلث ہیں۔

ابوبکر کہتے ہیں کہ جا گفہ جب آرپار ہو جائے تو وہ دو جا گفہ گنے جائیں گے۔

قادہ کہتے ہیں بیدوجا کفہ ہیں۔ان کی دیت دوثلث ہے۔ عمروا بن شعیب بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابو بکرصدیق رضی اللّٰہ عنہ نے ایسے جا کفہ میں جوجسم کے آرپار ہو گیا دوثلث دینے کا فیصلہ فر مایا تھااوراسے دوجا کفہ قرار دیا تھا۔

جناب ابراہیم تخعی کہتے ہیں کہ جا کفہ جب آرپار ہو جائے تو اس میں دوتہائی دیت ہوگی۔

سعید بن میتب بیان کرتے ہیں کہ پچھلوگ تیراندازی کر رہے تھے کہ ان میں سے ایک شخص کا تیر خطاء سے کسی آ دمی کے پیٹ میں ایسالگا کہ وہ اس کی بشت سے جا باہر نکلا۔اس پر دوائی لگائی گئی وہ تندرست ہو گیا پھریہ مقدمہ حضرت ابو بکر صدیق کی عدالت میں لایا گیا تو آ ہے نے اس میں دوجا کفہ کا فیصلہ فر مایا۔

مکول کہتے ہیں جا نفہ اس وقت تک جا نفہ ہے جب تک وہ اندر تک ہی رہے۔ اگر وہ دوسری جانب سے نکل گیا تو وہ دو جا نفہ ہوں گے۔

حسن سے ایسے آدی کے بارے میں روایت ہے کہ اس سے کہ اس سے کہ وہ تیر دوسری جانب سے باہر نکل آیا پھر اس میں دو

اب آثار وروایات سے واضح اور صراحت کے ساتھ معلوم ہوا کہ جا کفہ تحض وہ ہے جوجسم کے اندر تک اثر کرے۔اس میں ایک تہائی دیت ہے اور اگرجسم سے آرپار ہوگیا تو دو جا گفہ ہونے کی وجہ سے اس کی دیت دوثلث ہوگی اور یہ بھی ثابت ہوا کہ امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کی طرف جا گفہ نافذہ کی صورت میں جو ایک ثلث دیت کی روایت منسوب کی گئ وہ درست نہیں ہے۔ امام صاحب کے تمام شاگر د جا گفہ نافذہ میں دوثلث کا قول کرتے ہیں۔ ابھی ''مصنف عبد الرزاق''سے حوالہ گزرا کہ جناب ابراہیم نحفی دوثلث کا فیصلہ کیا گئے تھے اور ابراہیم نحفی سے جناب حماد نے اور ان سے امام ابو حنیفہ نے اکتساب فیض کیا۔ ان واضح شواہد کے ہوتے ہوئے کیا کہ کے جوتے ہوئے

آپ کا مسلک و ند ہب یہی سامنے آتا ہے کہ آپ جا کفہ نافذہ میں دونملث کے قائل تھے۔ فاعتبروا یا اولی الابصار بیٹ کے بچہ کی دیت کا بیان

٢٩٥- بَابُ دِيَةِ الْجَنِيْن

٠٦٦ - ٱخْبَرَنَا مَالِكُ ٱخْبَرَنَا ابْنُ شِهَابٍ عَنْ سَعِيْدِ حِبْنِ الْمُسَيِّبِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ظُلِّنَا لِمُكَالَّيْكُ لَيَكُمْ فَكَالِيَّا لَيُكُمْ فَكَ الْ جَنِيتِ يُقْتَلُ فِي بَطَنِ أُمِيِّهِ بِعُرَّةِ عَبْدٍ أَوْ وَلِيُدَةٍ فَقَالَ الَّذِي قَطَى عَلَيْهِ كَيْفَ أُغُرِمُ مَنْ لَأَشُرِبَ وَلَا أَكُلُ وَلَا نَطَقَ وَ لَا اسْتَهَلُّ وَمِثْلُ ذَٰلِكَ يُسطُلُّ قَالَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ضَلَّاتُكُالَيُّكُا إِنَّمَا هٰذَا مِنْ آخُوانِ ٱلكُمَّانِ.

٦٦١ - أَخْبَرَنَا مَالِكُ أَخْبَرَنَا ابْنُ شِهَابٍ عَنْ أَبِي سَلَّمَةَ بُنِ عَبُلِ الرَّحْمَٰنِ عَنُ آبِي هُرَّيْرَةً أَنَّ إِمْرَاتَيْنِ مِنُ هُ ذَيْلٍ اِسْتَبْتَا فِي زَمَانِ رَسُوْلِ اللَّهِ صَٰ النَّهِ اللَّهِ عَلَا لَيْكُ الْتَيْلِيَ فَرَمَتُ إِحْـلَاهُمَا الْأَخُراي فَطَرِحَتُ جَنِيْنَهَا فَقَضَى فِيلُورَسُولُ اللَّهِ صَلَّالِيُّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَبُدٍ أَوْ وَلِيْدَةٍ.

قَالَ مُحَمَّدُ وَيِهِٰذَا نَا حُدُ إِذَا صُرِبَ بَطُنُ الْمُواَةِ الْحُرَّةِ فَالْقَتُ جَيِنْنَا مَّيْتاً فَفِيهِ غُرَّةً عَبَلْهِ أَوْ آمَةٍ أَوْ حَـمُسُونَ دِيْنَارًا ٱوْحَـمُسُ مِائَةِ دِرْهَمِ نِصْفُ عُشُو اللِّدِيَةِ فَيَانَ كَانَ مِنْ اهْلِ الْإِبِلِ أُحِذَ مِنُهُ يَحَمُّسُ مِنَ الْإِبِلِ وَإِنْ كَانَ مِنْ اَهْلِ الْعَنَيَمِ ٱخِذَ مِنْهُ مِائَةٌ مِّنَ الشَّاةِ نِصُفُ عُشُرِ الدِّيَةِ.

امام مالک نے ہمیں ابن شہاب سے وہ سعید بن میتب سے خردیتے ہیں کہ حضور ضلاکیا ہیں نے بیٹ میں موجود بچے کے قل کے جانے پرایک غلام یا لونڈی بطور دیت اداکرنے کا حکم دیا جس تخص کے خلاف آپ نے ریہ فیصلہ دیا۔وہ کہنے لگا کہ میں کیونکرایسے کی چٹی دوں جس نے کھایا ، پیا ، بولا اور چیخا چلایا نہیں؟ ایسے کی تو کوئی دیت نہیں ہونی چاہیے۔آپ نے اس کا بیکلام س کر فرمایا: بیہ کا ہنوں کا بھائی ہے۔

امام مالک نے ہمیں ابن شہاب سے وہ ابوسلمہ بن عبدالرحمٰن سے اور وہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے بیان کرتے ہیں کہ قبیلہ ہٰذیل کی دوعورتیں حضور ﷺ کے دورِ اقدس میں جھکڑ یزیں۔ایک نے دوسری کو پھر مارا کہ اس دوسری کے پیٹ کا بچہ با ہرآ گیا تو حضور ﷺ نے اس میں ایک غلام یا لونڈی بطور ویت ادا کرنے کا فیصلہ فر مایا۔

امام محر کہتے ہیں کہ ہمارا مسلک میہ ہے کہ اگر کسی حاملہ عورت کے پیٹ پرالی ضرب لگائی کہاس کے پیٹ کا بچے مردہ حالت میں باہر نکل آیا تو اس صورت میں مارنے والے پر ایک غلام یا لونڈی ادا کرنالازم ہے یا بچاس دیناریا پانچ سودرہم ادا کرے۔جو کمل دیت كابيسوال (٢٠) حصد ہے۔ اگر مارنے والا اونٹوں والا ہے تو اس سے یانچ اونٹ لئے جائیں گے اور اگر بھیر بکریوں والا ہے تو اس سے ایک سوبکریاں لی جائیں گی۔جونکمل دیت کا بیسواں (۲۰) حصہ ہے۔

نہ کورہ دوعد دروایات میں ایک ہی واقعہ کومختلف الفاظ ونہج سے بیان کیا گیا۔اصل واقعہ پچھ بول ہے۔ایک آ دمی کی دو بیویاں تھیں جس کا بعض نے عمرو بن نابغہ نام لکھا ہے۔ان دونوں میں سے ایک کا نام ام عفیف اور دوسری کا نام ملیکہ تھا۔ یہ باہم کڑ پڑیں۔ ام عفیف نے ملکہ کے بیٹ پرضرب لگائی جس سے اس کاحمل گر گیا۔ چنانچہ بیمسئلہ جب رسول کریم فطالیکنا کی بارگاہ عالیہ میں پیش ہواتو آپ نے غلام یالونڈی اداکرنے کا حکم دیا۔آپ کے ارشادگرامی میں لفظ "غسرہ" آیا ہے۔ صحاح میں جو ہری نے اس کی تعریف بوں کھی ہے۔''غـرہ'' گھوڑے کی پیشانی کی سفیدی کو کہتے ہیں جوایک درہم سے پچھ زیادہ ہوتی ہے۔ نیز انی لفظ کا اطلاق غلام اورلونڈی پر ہوتا ہے کیونکہ حضور خُلِاللهُ المین کے بیٹ کے بچہ کے بارے میں ' غیرہ'' کا فیصلہ فرمایا۔ آپ نے مکمل شخصیت کواس لفظ سے تعبیر فرمایا۔ (الصحاح ۲۲ص۲۷۷۔۲۲۸)

امام جرعسقلانی رقمطراز ہیں: حارث بن اسامہ کی روایت میں ہے کہ حضور فطالیکٹا کیا گیا گیا گئے گئے کا قلم پر دیت مقرر فرمائی اور بیث

کے بچہ کے ضیاع پر غلام یا لونڈی یا گھوڑا یا خچر مقرر فر مایا۔امام بیہ فی نے بیاشارہ کیا ہے کہ حدیث مرفوع میں گھوڑ ہے کا ذکر راوی کا وہم ہے اور بعض راویوں نے غرہ کی تعریف کرنے کے لئے بیالفاظ روایت میں بڑھا دیئے ہیں۔غرہ اصل میں گھوڑ ہے کی بیشانی کی سفیدی کو کہتے ہیں بھراس لفظ کو آدمی کے لئے بھی استعمال کیا گیا ہے۔جیسا کہ حدیث میں آیا ہے۔''ان امنسی یدعون یو م القیامة عمر امیری امت قیامت کے دن سفید چہروں میں اٹھائی جائے گئ'۔ ہرنفیس چیز کو بھی غرہ کہا جاتا ہے وہ ذکر ہویا مؤنث۔ایک قول سے غرا میری امت قیامت کے دن سفید چہروں میں اٹھائی جائے گئ'۔ ہرنفیس چیز کو بھی غرہ کہا جاتا ہے وہ ذکر ہویا مؤنث۔ایک قول سے بھی ہے کہ غرہ کا اطلاق صرف آدمی پر ہوتا ہے کیونکہ وہ اشرف المخلوقات ہے۔غرہ کامحل چہرہ ہے اور چہرہ تمام اعضاء سے افضل عضو ہے۔ (فتح الباری جمام) معطوعہ دارنشر الکتب الاسلامیلا ہور)

' قار کمین کرام! موطاکی ندگورہ دونوں روایات کے آخر میں امام محمہ نے اپناعمل اور ندہب ذکر فرمایا جس میں غلام 'لونڈی کے قار کمین کرام! موطاکی ندگورہ دونوں روایات کے آخر میں امام محمہ نے اپناعمل اور ندہب ذکر فرمایا جس میں غلام 'لونگی ہوں جائز قر اردے دی۔ نیعن کل دیت کا بیسواں حصہ دیا جائے گا۔ سے قبل آپ امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کا مسلک پڑھ تھے جس کہ آپ دیت کی ادائیگی صرف تین چیزوں پر مخصر مانتے ہیں۔ اونٹ، سونا اور چاندی۔ اس لئے یہاں صرف صاحب ہدایہ امام ابوائحن مرغینانی کی عبارت کے ترجے کے ذکر پر اکتفا کرتا ہوں۔ جس سے مقصد سامنے آجائے گا۔

جب کسی نے عورت کے پیٹ پرضرب لگائی کہ اس سے اس عورت کے پیٹ کا بچہ ضائع ہو گیا اور مردہ باہر نکل آیا تو اس مار نے والے پرکل دیت کا بیسواں (۲۰) حصہ ہوگا۔ ضائع ہونے والا بچہاگر مردتھا تو مرد کی دیت کا بیسواں حصہ اور اگر عورت تھی تو عورت کی دیت کا دسواں حصبہ۔ان میں سے ہرایک سے پانچ سودرہم ہیں ،اور قیاس پیرکہتا ہے کہصورت مذکورہ میں پچھ بھی واجب نہ ہو کیونکہ پید کے بچہ کی زندگی کا یقین نہیں لیکن از روئے استحسان مذکورہ فیصلہ کیا جائے گا۔استحسان کی وجہ یہ ہے کہ حضور ضالتی ایکن کے پیٹ کے بچہ کے ضائع کئے جانے پر فرمایا: کہ ایک غلام یالونڈی کاغرہ ہے یااس کی قیت پانچ سو(۵۰۰) درہم ہے۔ایک اور روایت میں یا یا نج صد ہے۔ لہذا ہم نے حدیث پاک کی وجہ سے قیاس کو چھوڑا۔ بیرحدیث امام شافعی اور امام مالک کے خلاف جحت ہے۔ جنہوں نے چےصد (۱۰۰) کا تول کیا ہے۔ ہم احناف کے نزدیک میردیت عاقلہ پر واجب ہے جبکہ پانچ صد درہم ہولیکن امام صاحب کے نزدیک بیدیت مارنے والے کے مال میں واجب ہے کیونکہ بیجز ع کابدلہ ہے۔ جاری دلیل بیہ ہے کہ حضور ضالته المین اللہ ا كرنے كا تھم ديا تھا اور دوسرى دليل يہ ہے كہ يہ بدلہ جنين كا ہے جوالك نفس ہے۔اى كئے حضور ظَالْلَيْكُالْيَّا الْيَكُالْيَا الْيَالِيَّا الْيَكُالْيُكُالِّيُّ الْيَكُالْيُكُالِّيُّا الْيَكُالْيُكُالِّيُّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّ سے ارشاد فر مایا۔ بیا کیک سال میں ادا کرنا واجب ہے۔امام شافعی تین سال میں اس کی ادائیگی کے وجوب کے قائل ہیں۔ہماری دلیل مردوزن دونوں برابر ہیں اس لئے اس کی مقدار واحد میں اعتبار کیا گیا ہے اور وہ پانچ صد (۵۰۰) درہم ہے۔اگر پیٹ کا بچہ باہرآ گیا لیکن وہ زندہ ہے پھرمر گیا'اس میں دیت کامل ہے۔(ہدایہ آخرین' کتاب الدیات فصل فی الجنین ص ۵۹۸\_۵۹۹ ،مطبوعہ شرکت علمیہ ملتان ) ہدایہ کی ندکورہ عبارت سے معلوم ہوا کہ پانچ صد (۵۰۰) درہم یا ایک صد دیناراس وقت ہوں گے جب پیٹ سے بچہ مرا ہوا باہر نکے اور اگر زندہ نکلا اور پھراسی چوٹ کی وجہ سے مرگیا تو دیت کامل ہو گی تعنی سواونٹ ہوں گے۔جنین کی دیت کے بارے میں موطا ی طرح ایک روایت امام سلم نے اپنی سیج میں ذکر کی ہے۔ جس کا ترجمہ درج ذیل ہے:

 شخص بدوی کی طرح بردی ستخ اور مقفی عبارت بول رہا ہے لیکن ان پر دیت لازم ہے۔ (صحیح سلم ۲۶ س۲ باب دیۃ الجنین الخ)

قارئین کرام! اس حدیث پاک میں حضور ﷺ نے مقتولہ عورت کی دیت قاتلہ کے عصبات پرلازم فر مائی لیکن آپ نے دیت کی مقدار کا ذکر نہیں فر مایا۔ چونکہ ان دنوں عورت کی دیت پرکافی مضامین اور کتابیں تصنیف کی جارہی ہیں۔ کوئی ہے کہتا ہے کہ عورت اور مردکی دیت برابر ہے۔ وہ اس مؤقف کے دلائل پیش کرتا ہے اور کوئی عورت کی دیت مردکی دیت کے نصف کا معتقد ہے۔ وہ اس برشواہد پیش کرتا ہے۔ اور اس برشواہد پیش کرتا ہے۔ لہذا ہم نے اس مقام پر بحث کی مناسبت سے بہتر سمجھا کہ ذراتفصیل سے اس پر گفتگو کی جائے۔ وہ اس برشواہد پیش کرتا ہے۔ لہذا ہم نے اس مقام پر بحث کی مناسبت سے بہتر سمجھا کہ ذراتفصیل سے اس پر گفتگو کی جائے۔ (وہ اللہ التوفیق)

عورت کی نصف دیت (جو جمع علیہ ہے) پر ڈاکٹر طاہرالقا دری کے مخالفا نہ مو قف کی تر و پیر
عورت کی ویت کی تحقیق: است مسلم اورائمہ اربد کا شفق علیہ مؤقف یہ ہے کہ عورت کے نفس کی دیت مرد کے نفس کی دیت
سے نصف ہے اور پہ شفق علیہ اور جمع علیہ مؤقف آج تک موجود ہے۔ لیکن اس دور کے ایک علامہ نے اس بارے میں علیحدہ مؤقف
اینا اورنفس مرد وعورت کی دیت کے برابر ہونے کے قائل ہیں۔ خدا بہتر جانتا ہے کہ انہیں کیا سوجھی کہ کس کے اشارہ پر جمہور صحابہ
کرام، ائمہ جمہتہ بین اور امت مسلمہ کی خالفت پر بعند ہوگئے۔ انفاق سے بیہ مسئلہ موطا کی شرح میں آگیا۔ اس لئے سوجا کہ اس بارے
میں اصل مسئلہ گوگوں کے سامنے پیش کر دیا جائے۔ میری اس تحقیق وقد قبل سے ادارہ منہائ القرآن کے بانی ڈاکٹر طاہرالقاور کی کی
ذات سے کوئی غرض نہیں۔ بلکہ ایک شرع مسئلہ کے بیش نظراس کی واقعیت وقیقت بیان کرتا ہے۔ جس سے بخو بی ہیہ بچو آ جائے گا کہ
ڈاکٹر صاحب نے نفس عورت کی دیت نفس مرد کی دیت کا برابر کا مؤقف اختیار کر کے بہت بری غلطی کا ارتکاب کیا ہے۔ اگر چہ بچھ
سے تبل حضرت علامہ غزالی دوراں رہبرائل سنت مولا نا اجر سعیدشاہ صاحب کا گھی رحمۃ اللہ علیہ نے اس پرایک مفصل رسالہ تحریر فرمایا۔
جس میں انہوں نے قر آن کریم، احادیث اور اقوال ائمہ جمہتہ بن کی روشن میں دلائل قاہرہ سے ثابت فرمایا کہ نفس عورت کی دیت نفس
مرد کی دیت کا نصف ہے 'برابر نہیں۔ ان کے علاوہ مولا نا حجر عبد اللہ صاحب بندیالوی نے بھی اس مسئلہ برا بی تحقیق رسائل کی صورت میں عوام تک پہنچا گیں۔ میں بھی یہاں قر آن و حدیث اور انمیں۔
محمہ صاحب بندیالوی نے بھی اس مسئلہ برا بی تحقیق رسائل کی صورت میں عوام تک پہنچا گیں۔ میں بھی یہاں قر آن و حدیث اور انمی مورت کے نفل وار اور ان اور ان کی دلائل کا جواب عرض

ن نہیں ہے کسی مومن کے لئے کو لگرے کسی مومن کوسوائے می خطاء کے اور جس نے مومن کو خطأ قتل کیا تو آزاد کرنا ہے ایک مومنہ رقبہ اور دیت ہے جو ادا کی جائے مقتول کے وارثوں کو مگریہ کہ وہ

وماكان لمؤمن ان يقتل مؤمنا الاخطأ ومن قتل مؤمنا خطأ فتحرير رقبة مومنة ودية مسلمة الى اهله الا ان يصدقوا.

النباء:۹۲) معاف کردین.

آیت فذکورہ میں دوبا تیں ذکر کی گئیں۔ پہلی بات سے کہ مومن کو خطاقتل کرنے پرایک مومن غلام یا مومنہ لونڈی بطور کفارہ ادا کرنا لازم ہے۔ دوسری سے کہ دیت، مقتول کے ورثاء کو دی جائے (اگر وہ معاف نہ کریں) آیت فذکورہ میں لفظ ''مومن' عام خواہ وہ مرد ہو یا عورت ۔ یعنی قبل ہونے والے کا ذکر ہے۔ بید ذکر نہیں کیا گیا کہ وہ مرد ہے یا عورت ۔ اسی طرح وجوب دیت کا حکم بھی عام ہے۔ اس میں بھی کوئی تخصیص نہیں۔ مقدار دیت کیا ہوگی ؟ اس کا ذکر قرآن کریم میں کسی جگہ بربھی فذکور نہیں اور یہ بھی فذکور نہیں کہ دیت قاتل پر ہوگی یا عاقلہ پر ہوگی۔ لہذا ہے بات بھی فذکورہ آیت میں واضح نہ ہونے کی وجہ آیت مجمل ہے۔ یعنی دیت جو بھی ہواس کے وجوب کے ہوگی یا عاقلہ پر ہوگی۔ لہذا ہے بات بھی فذکورہ آیت میں واضح نہ ہونے کی وجہ آیت مجمل ہے۔ یعنی دیت جو بھی ہواس کے وجوب کے

لئے مقتول کا مومن ہونا ضروری ہے یا ذمی بھی شامل ہے۔اس بارے میں بھی آیت مجمل ہے کہ عورت اور مرد کی دیت برابر ہے یا نہیں؟ بیدا یک مسلمہ قاعدہ ہے کہ قر آن کریم کے اجمال کی تفصیل یا خود قر آن کرے یا احادیث کریں اور خصوصاً ایسے مسائل کہ جن کا تعلق عقل و قیاس کے ساتھ نہ ہو۔ ایسے مقامات میں تفسیر بالرائے حرام ہوتی ہے۔ مختصریہ کہ ایسے احکام کی تفصیل وتشریح شارع پر موقوف ہوتی ہے۔ مفسرین کرام نے مذکورہ آیت کوان باتوں میں مجمل کہا ہے جو ہم نے ذکر کیس۔ چند تفسیری حوالے ملاحظہ ہوں:

وهي مجملة في المقدار ومن يجب عليه بينه النبي صَلِيَّتُكُ المَّلِيِّ (تفيرمظهري سورة الناء: ٩٢)

ودية مسلمة. الدية مايعطى عوضاعن دم المقتيل الى وليه مسلمة مرفوعة مؤداة ولم يعين الله في كتابه مايعطى في الدية وانما في الاية ايجاب الدية مطلقا وليس فيها ايجابها على العاقلة او على القاتل وانما اخذ ذالك من السنة.

(قرطبی ج۵ص۵۳ ندکوره آیت)

ومن قتل مومنا الخ ولم يذكر في الاية من عليه الدية من القاتل او العاقلة.

(احكام القرآن ج٢ص٢٢٣ بيروت)

ان تفیری حوالہ جات سے معلوم ہوا کہ ندگورہ آیت مبارکہ میں چند چیز وں کا اجمال ہے جن کی تفییر اور بیان احادیث رسول مختلف این ہیں جوابے اندراجمالی احکام رکھتی ہیں۔ان کی تفییر حضور ضلاتی کی ایک ہیں بہت کی دیگر آیات بھی ایس ہوا ہے اندراجمالی احکام رکھتی ہیں۔ان کی تفییر حضور ضلاتی کی ایک ہیں کہ آئیس اہل عقل وفکر سوچ و چار سے نکال سکیس جبیبا کہ اقبیر حضور ضلاتی کی ایس ہرنماز کے اندرکتی رکعت ہیں؟ مقدار زکوۃ اور نصاب زکوۃ میں اقامت صلوۃ اور ادائی ذکوۃ کا تھم ہے۔لیکن نمازی کتی اور ان میں ہرنماز کے اندرکتی رکعت ہیں؟ مقدار زکوۃ اور نصاب زکوۃ کیا ہے؟ اس بارے میں ندکورہ آیت مجمل ہے اور اس اجمال کو حضور ضلاتی کی تھیں شارع نے ایسے احکام کی تفییر بالرائے کرنا جن کاعقل سے کوئی تعلق نہ ہو حرام ہے اور وخول جہنم کا ذریعہ ہے ۔ قبل عمر کی صورت میں شارع نے قصاص مقرر فرمایا و دیت مقرار نہیں میں صلح کر لیں۔ اس طرح کے مال کو 'بدل صلی'' کہتے ہیں۔ قساص مقروق ہونے کی مقدار احادیث نبویہ سے حاصل کر کے فرمایا ۔ آیت ندکورہ خاموش ہے اس لئے انمہ مجتدین اور اصحاب رسول ضلاتی گئی ہیں۔ اس بارے میں پہلے چندا حادیث ذکر کی جاتی ہیں۔ کہم دکی دیت سواونٹ اور عورت کی دیت مرد کا فصف یعنی پہلی اونٹ ہیں۔ اس بارے میں پہلے چندا حادیث ذکر کی جاتی ہیں۔ کہم دکی دیت سواونٹ اور عورت کی دیت مرد کا فصف یعنی پہلی اونٹ ہیں۔ اس بارے میں پہلے چندا حادیث ذکر کی جاتی ہیں۔ کہم دکی دیت سواونٹ اور عورت کی دیت مرد کا فصف یعنی پہلی اور خور ہیں پہلے چندا حادیث ذکر کی جاتی ہیں۔ کہم دکی دیت سواونٹ اور عورت کی دیت مرد کا فصف یعنی پہلی اور خور ہیں پہلے چندا حادیث ذکر کی ہاتی ہیں۔

عن ابن شهاب وعن مكحول وعطاء قالوا ادركنا الناس على ان دية المسلم الحر على عهد النبي ضَالَتُهُ اللهِ مَائة من الابل فقوم عمر بن الخطاب رضى الله عنه تلك الدية على اهل القرى الف

ندکورہ آیت مقدار دیت اوراس بارے میں کہ س پر واجب مذکورہ آیت مقدار دیت اوراس بارے میں کہ س پر واجب مذکورہ آیت مقدار دیت اوراس بارے میں کہ س پر واجب ہے؟ مجمل ہالہذااس اجمال کوحضور ضلاً لیکھا گئی گئی ہے۔ ولی کو دیت وہ چیز ہے جومقول کے خون کے عوض اس کے ولی کو دی جاتی ہے اور مسلمہ جمعنی دی گئی ہے۔ اللہ تعالی نے قرآن کریم میں یہ معین نہیں فر مایا کہ دیت میں کیا دیا جائے؟ آیت کریمہ میں صرف ایجاب دیت کا مطلقاً ذکر ہے۔ اس میں یہ ندکورنہیں کہ دیت عاقلہ پر واجب ہے یا قاتل پر؟ یہ نفصیل حضورا کرم ضائع کی اور جہ مارکہ سے حاصل کی جائے گی۔

ومن قتل مومنا الایة میں بیندکورنہیں کہ دیت قاتل پر ہے یا اس کے ورثاء پر ہے؟

جناب ابن شہاب، کمول اورعطاء سے روایت ہے۔ فرماتے ہیں کہ ہم نے دیکھا کہ حضور ضلا الکھ الکھ کے دوراقدس میں مسلمان آزادم دکی دیت سواونٹ تھی۔ پھر حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے اس کی قیمت مقرر فرمائی شہری لوگوں پر ایک ہزار دیناریا

دينار او اثنا عشر الف درهم ودية الحرة المسلمة اذا كانت من اهل القرى خمس مائة دينار او ستة الف درهم فاذا كان الذى اصابها من الاعراب فديتها خمسون من الابل ودية الاعرابية اذا اصابها الاغرابي خمسون من الابل لا يكلف الاعرابي الذهب ولا الورق.

(بيهق شريف ج٨ص٩٥ باب ماجاء في ديية المرأة )

عن عبادة بن نسى عن ابن غنم عن معاذ بن جب قال قال رسول الله صَلِينًا الله على النصف من دية الرجل.

(بيبق شريف ج٨ص٨٥ باب ماجاء في دية الرأة)

محمد قال اخبرنا ابوحنيفة قال حدثنا حماد عن ابراهيم قال قول على ابن ابى طالب رضى الله عنه احب الى من قول عبد الله بن مسعود وزيد ابن شابت وشريح فى جراحات النساء والرجال قال محمد وبقول على رضى الله عنه وابراهيم ناخذ كان على ابن ابى طالب رضى الله عنه يقول جراحات النساء على النصف من جراحات الرجال فى كل شىء. فقول على رضى الله عنه على النصف فى كل شىء احب الينا وهو قول ابى حنيفة رحمهم الله تعالى. (كاب الآثار الاسماء الرأة الراق الراق الراق الراق الله عنه على وجراحاتا الرجال النصف فى كل شىء احب الينا وهو قول ابى حنيفة ويراحاتها مطبوء دائرة القرآن كراچى)

عبد الرزاق عن ابن جريج قال اخبرنى هشام بن عروة عن عروة انه كان يقول دية المراة مثل دية الرجل حتى يبلغ الثلث فاذا بلغ الثلث كان ديتها مثل نصف دية الرجل تكون ديتها في الجائفة والمامومة مثل نصف دية الرجل.

عن عمرو ابن شعيب قال قال رسول الله ضَلَ الله عَلَى الرجل حتى يبلغ

بارہ ہزار درہم دیت ہے اور مسلمان آزاد عورت کی دیت جبکہ وہ شہری ہو، پانچ سودیناریا چھ ہزار درہم ہے اور اگر دیت دیہا تیوں پر واجب ہو جائے تو اس وقت مردکی صورت میں سوادنٹ اور عورت کی صورت میں سوادنٹ اور عورت کی صورت میں بچاس اونٹ دیت ہوگی۔ دیہا تیوں کو آپ نے سونے چاندی کا مکلف نہیں بنایا۔

عبادہ بن نی جناب ابن عنم سے اور وہ حضرت معاذبن جبل سے روایت کرتے ہیں کہا کہ حضور ﷺ نے فرمایا:عورت کی دیت،مرد کی دیت کا نصف ہے۔

امام محربیان کرتے ہیں کہ میں امام ابوضیفہ نے جناب ہماد سے وہ جناب ابراہیم نحقی سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا قول میر بے نزد یک حضرت عبداللہ بن مسعود، زید بن ثابت اور شریح سے زیادہ محبوب و پسند ہے۔ جو انہوں نے مردول اور عور توں کے دخموں کے بارے میں فر مایا۔ امام محمد کہتے ہیں کہ حضرت علی المرتضی ابن ابی طالب رضی اللہ عنہ اور ابراہیم کے قول پر ہمارا عمل ہے۔ آپ فر ماتے ہیں مرد کے ہر زخم کے مقابل عورت کے زخم کی دیت نصف ہے۔ البذا حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا قول ''ہر زخم میں نصف ہونا''ہمارے لئے انہائی محبوب ہے اور یہی قول امام ابوضیفہ رضی اللہ عنہ کا جو اللہ عنہ کا قول امام ابوضیفہ رضی اللہ عنہ کا جو اللہ عنہ کا قول امام ابوضیفہ رضی اللہ عنہ کا جو اللہ عنہ کا جو اللہ عنہ کا بھی ہے۔

ابن جریج سے عبدالرزاق روایت کرتے ہیں کہ مجھے ہشام بن عروہ نے جناب عروہ سے بتایا کہ وہ کہا کرتے تھے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت کی طرح (برابر) ہے ۔ یہاں تک کہ وہ تہائی حصہ تک پہنچ جائے۔ جب تہائی ہو جائے تو پھر عورت کی دیت مرو کی دیت سے نصف ہوگی۔ جا کفہ اور مامومہ میں عورت کی دیت مرد کی دیت کے نصف کے برابر ہوگی۔

جناب عمروابن شعیب بیان کرتے ہیں کہ حضور ضلا المالی المالی المالی المالی کے خرابر ہے حتی کہ تہائی کے فرمایا: عورت کی دیت سے برابر ہے حتی کہ تہائی

ثلث ديتها وذالك في المنقولة فما زاد على المنقولة فهو نصف عقل الرجل ماكان .

وقال على النصف من كل شيء.

(مصنف عبد الرزاق ،متى بعاقل الرجل المرأة ١٧٧٥١ ج٩

ص١٩٥٥ (٣٩٧)

حصہ تک پہنچ جائے اور یہ برابری منقولہ میں ہے۔ پس جومنقولہ سے زائد ہو جائے تو اس میں جس قدر دیت مرد پر ہوگی' عورت پراس کا نصف ہوگی۔

حضرت علی المرتضٰی کا قول ہے کہ عورت کی دیت مردکی دیت کے ہرچیز میں نصف ہے۔

قارئین کرام! عورت کے نفس کی دیت مرد کے نفس کی دیت کے نصف کے برابر ہے۔اس پرتمام احادیث و آثار متفق ہیں۔
اگراختلاف ہے تو چھوٹے زخموں میں ہے۔ جن کی دیت کل دیت کا ایک تہائی حصہ نہتی ہے۔ بعض حضرات نے تہائی سے کم میں مرد
اورعورت کی دیت برابر ہونے کا قول کیا ہے۔ جیسا کہ حضرت ابن مسعود، شریح اور زید بن ثابت رضی اللہ عنہ م اور بعض نے ایک تہائی
سے کم دیت میں بھی مرداورعورت کی دیت میں عورت کی دیت کو مرد کی دیت کے نصف کہا ہے۔ بید حضرت علی المرتضی اللہ عنہ کا
قول ہے۔اس کو جناب ابراہیم نحی نے پہندیدہ ترقول کہا ہے۔اس کی تائیدد گیرا حادیث سے بھی ہوتی ہے۔

وسالک عین ابن شہاب سے ماعا (وبلغه عن جناب ابن شہاب سے ساعا امام مالک کو روایت پنجی اور ا

انہیں عروہ بن زبیر سے بھی روایت نیبچی کہ دونوں حضرات فرمایا 🔽 کرتے تھے کہ جس طرح حفزت سعید بن میںب رضی اللہ عنہ 🗸 فرماتے ہیں ، ہم بھی اس کے قائل ہیں۔ وہ یہ کہ عورت اور مرد کی 😃 دیت ایک تهائی تک برابر ہوگی پھر جب ایک تهائی تک پہنچ جائے تو عورت کی دیت مرد کی دیت کا نصف ہو جائے گی اور آتا ہے کہ جناب رہیعہ نے اس پراشکال کیا توانہوں نے جواب دیا کہ بیسنت ے۔جمہور اہل سنت اور ساتوں فقہاء کرام ،عمر بن عبد العزیز 🗲 ليث ،عطاء، قياده اورزيد بن ثابت رضي التُعنهم اورعمروا بن العاص سے مرفوعاً روایت ہے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت کے برابر ہے۔ یہاں تک کہ وہ ایک تہائی تک پہنچ جائے ۔ اس کی اسناد اگر چەضعیف ہیں لیکن حفزت سعید بن میتب کا قول'' پیرسنت ہے'۔اس کومضبوط کر دیتا ہے۔امام مالک نے فرمایا کہ اس کی تفسیر وتشریح میے کہ عورت اور مرد کی دیت ، موضحہ ، منقلہ اور مامومہ کے سوا اور جا کفہ اور اس کی ہم مثل زخموں میں برابر ہے اور جن میں ا یک تهائی دیت یااس سے زیادہ ہوتو اس میںعورت کی دیت نصف ہو جائے گی۔اس میں اصل بیہ ہے کہ عورت کی دیت مطلقاً مرد کی دیت کے نصف کے برابر ہے لیکن ایک تہائی تک جومساوات ہے، وہ سنت کی وجہ سے متنتیٰ ہوگئ ہے ، لہذا اس کے علاوہ میں اپنے

(مالک عن ابن شهاب) سماعا (وبلغه عن عروة بن الزبير انهما كانا يقولان مثل قول سعيد بن المسيب في المراة انها تعاقل الرجل الى ثلث دية الرجل فاذا بلغت ثلث دية الرجل كانت) اي صارت وردت (البي النصف من دية الرجل) وياتي ان ربيعة استشكله فاجابه بانه السنة وقال جمهور اهل المدينة والفقهاء السبعة وعمر بن عبد العزيز والليث وعطاء وقتادة وزيدابن ثابت وروى عن عمرو ابن العاص مرفوعا عقل المراة مثل عقل الرجل حتى تبلغ الثلث من ديتهاو اسناده ضعيف الا انه اعتضد بقول ابن المسيب هي السنة. (قال مالك وتفسير ذالك انها تعاقل في الموضحة والمنقلة وما دون المامومة والجائفة واشباهها فما يكون فيمه ثلث الدية فصاعدا فاذا بلغت ذالك كان عقلها في ذالك النصف من عقل الرجل) على الاصل في انها على النصف منه خرج مساواتها للرجل الى الثلث بالسنة فبقى ما عداه على الاصل. (زرقانی شرح موطاامام مالك عقل الرأة جهم ١٨٠)

#### اصل برقائم ہوگی۔

عبارت مذکورہ میں ایک قاعدہ بیان کیا گیا۔ جوحضرت سعید بن مستب رضی الله عنه کی روایت سے ماخوذ ہے۔ وہ یہ کہاصل میہ ہے کہ عورت کی دیت ہرزخم میں مرد کی دیت کا نصف ہونی چاہیے۔جیسا کہ حضرت علی المرتضٰی رضی اللّٰدعنہ کا قول ہے،کیکن ثلث دیت ہے کم میں مرداورعورت کے زخموں کی برابری چونکہ سنت سے ٹابت ہے۔لہذا بیاس قاعدہ کے تحت نہیں آئے گی۔لہذانفس عورت کی ذیت اسی اصل و قاعدہ کے تحت مرد کی نفس دیت کے نصف کے برابر ہوگی اور بیمسئلہ ائمہ اربعہ کے مابین متفق علیہ ہے۔

عن ابراهيم عن شريح اتاني عروة البارقي من

عسد عمر ان جراحات الرجال والنساء تستوي في السكن والموضحة وما فوق ذالك فدية المرأة على النصف من دية الرجل.

عن الشعبي عن شريح ان هشام ابن هبيرة كتب اليه ليسئله فكتب اليه ان دية المرأة على السنسصف من دية الرجل فيما رقى وجل وكان ابن مسعود يقول في دية المرأة في الخطاء على النصف من دية الرجل الا السن والموضحة فهما فيه سواء وكان زيد ابن ثابت يقول دية المرأة في الخطاء مثل دية الرجيل حتى تسليغ ثلث الدية فمازاد فهو على

عن الشعبى عن على قال تستوى جراحات النساء والرجال في كل شيء.

عن ربيعة بن ابى عبد الرحمن قال قلت لسعيد بن المسيب كم في هذه من المرأة الخنصر فقال عشر من الابل قال قلت في هذين يعنى الخسصر والتي تليها فقال عشرون قال قلت ففي هؤلاء يعنى الثلاثة قال ثلثون قلل قلت وفي هؤلاء واوما الى الاربع قال عشرون قال قلت حين المت جراحها وعظمت مصيبتها كان الاقل لارشها قال عراقي انت؟ قال كنت عالم متثبت او جاهل متعلم قال يا ابن اخى السنة.

ابراہیم جناب شری سے بیان کرتے ہیں کہ میرے یاس عروہ بارقی حضرت عمر بن خطاب سے بدروایت لایا ۔آپ نے فرمایا: که مردول اورعورتول کے زخم اور موضحہ از روئے دیت برابر ہیں اور جوزخم اس سے بڑھ جائیں تو ان میں عورت کی دیت مرد کی دیت سے نصف ہوگی۔

تعمی سے پھرشری سے روایت ہے کہ شام بن ہیرہ نے ان کی طرف ایک رقعہ لکھا جس میں کچھ یو چھا گیا تو انہوں نے اس کے جواب میں لکھا کہ عورت کی دیت مرد کی دیت کا نصف ہے۔ حضرت ابن مسعود فرمایا کرتے تھے قبل خطاء میں عورت کی دیت مرد کی دیت کا نصف ہے، ہاں اگر دانت ہویا موضحہ ہوتو اس میں دونوں کی دیت برابر ہو گی۔حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کہا کرتے تھے کہ خطاء میں عورت کی ویت مرد کی دیت کی مثل ہے مگر جب ثلث تک پہنچ جائے یااس ہے زیادہ ہوجائے ،تو پھرعورت کی دیت مرد کی دیت کے نصف ہوگی۔

شعمی حضرت علی الرتضلی سے بیان کرتے ہیں کہ مرد اور عورت کا ہرزخم دیت میں برابرہے۔

ربید بن ابوعبد الرحن کہتے ہیں کہ میں نے جناب سعید بن میتب رضی الله عنه سے یو جھا کہ عورت کی چھنگلیا کی دیت کیا ہے؟ فر مایا: دس اونٹ میں نے یو چھا کہ چھنگلیا اور اس کے ساتھ والی دونوں کی دیت؟ فرمایا: بیس اونٹ میں نے پھر یو چھا کہ تین انگلیوں کی دیت؟ فرمایا تنس اونٹ میں نے کہا کہ جب اس کا زخم زیاده هو گیا اوراس کی مصیبت اور برده گئی تو اس کی دیت کم هوگئی؟ فرمانے لگے تو کیا عراقی ہے؟ میں نے عرض کیا: ایک مضبوط صاحب علم ہوں یا بے علم سکھنے والا ہوں فرمانے لگے: مجھنتیج! یہ سنت کا فیصلہ ہے۔

(مصنف ابن ابی شیبه، فی جراحات الرجال والنساء، ج9ص ۳۰۰-۳۰۲ باب کتاب الدیات الخ)

عورت کی دیت مرد کی دیت کے نصف برابر ہے۔خواہ وہ نفس کی ہو پاکسی اور زخم کی اور امام شافعی کا (پہلا) قول بیرتھا کہ ایک تہائی دیت ہے کم میں نصف نہیں (بلکہ برابر) ہوگی پھرانہوں نے اس قول سے جمہور کے قول کی طرف رجوع کرلیا۔امام شافعی نے امام محمد سے وہ امام ابوحنیفہ سے وہ جناب حماد سے وہ جناب ابرانہیم کنعی سے اور وہ حضرت علی المرتضٰی رضی اللّٰدعنہ سے روایت کرتے ہیں ، کہ انہوں نے فرمایا عورت کی دیت مرد کی دیت کے نصف برابر ہوگی۔خواہ وہ نفس کی دیت یا اس سے کم (زخم) کی ہواورسعید بن منصور نے زکر یا وغیرہ سے روایت کی۔ وہ شعبی سے اور وہ علی المرتقنی سے روایت کرتے ہیں کہ آپ کہا کرتے تھے۔عورتوں کے زخم مردول کے زخم سے نصف برابر ہیں۔خواہ وہ قلیل ہول یا کثیر،اور بغوی نے علی بن جعدسے وہ شعبہ سے وہ حکم سے وہ تعلی سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ نے فر مایا: ایک تہائی تک مر داورعورتوں کے زخم برابر ہیں اور جواس سے بڑھ جا کمیں تو ان میں عورت کی دیت نصف ہوگی اور ابن مسعود نے کہا: دانت اور موضحہ زخم میں دیت برابر ہے، اور علی المرتضٰی نے فر مایا: عورت کی دیت ان میں بھی نصف ہےاورسعید بن منصور نے ہیٹم سے وہ مغیرہ سے وہ ابراہیم سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنه نے چھنگلیا اور انگو مٹھے کی دیت برابر فرمائی ، اور فرمایا که مردوں اورعورتوں کے زخم دانت اور موضحہ میں برابر ہیں۔ان کے سوا میںعورت کی دیت نصف ہوگی۔ایسے ہی امام بیہقی نے سفیان سے وہ جابر سے وہ تعنی اور دہ شریح سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی طرف اس بارے میں لکھا گیا تو انہوں نے اس کی مثل جواب ارشاد فر مایا۔ امام نسائی نے اسمعیل بن عباس کی روایت سے وہ ابن جرتے سے وہ عمر و بن شعیب سے وہ اپنے باپ اور وہ اپنے دادا سے روایت کرتے ہیں کہ:عورت کی دیت مرد کی دیت کے ایک تہائی دیت تک برابر ہے۔ پس امام مالک نے حضرت زید بن ثابت ،عمر ، ابن مسعوداوران کے ساتھیوں کا قول پیندفر مایا اورامام شافعی نے فرمایا کہ امام مالک اسے سنت کہہ کریا دفر مایا کرتے تھے۔ میں اس بارے میں ان کی پیروی کرتا تھالیکن میرے دل میں کچھ سکون سانہ تھا۔ پھر مجھ پر منکشف ہوا کہ امام مالک کے سنت کہنے سے مراد ' اہل مدینہ کی سنت' ہے۔ لہٰذا میں نے اس قول سے رجوع کرلیا اور حضرت علی الرتضی رضی الله عنه کا قول به نسبت شعبی کے قول کے مجھے زیادہ ببند تھا اور حضرت علی المرتضی کے قول کو جمہور نے پندفر مایا کیونکہ عورت کی حالت مرد کی حالت سے زیادہ ناقص ہے اور اس کی منفعت بھی مرد کی منفعت سے بہت کم ہے اور اس نقصان اور کمی کا اثر ' دنفس'' میں اجماعاً ظاہر ہو چکا کہ عورت کے نفس کی دیت مرد کے نفس کی دیت کا نصف ہوگی ۔ پس اسی وجہ سے عورت کے اطراف واجزاء میں بھی اس نقصان کا اعتبار ہوگا۔خواہ وہ ثلث دیت تک پہنچے یا اس ہے کم ہو۔ قاضی ثناءاللہ صاحب یانی بی نے ایک تہائی ہے کم زخموں میں مرداورعورت کی دیت میں اختلاف کا ذکر فر مایالیکن ایک تہائی سے زائد میں کسی کا کوئی اختلاف نہیں۔ یعنی عورت کی دیت مرد کی دیت سے نصف ہوگی ۔ یہ بالا جماع فیصلہ ہے ۔ دوسرا یہ مجمع علیہ جمہور کا مسلک ذکر فر مایا کہ عورت کے نفس کی دیت مرد کےنفس کی دیت کےنصف ہے ۔اس کی وجہ بھی بیان فر مائی کہ عورت اوراس کے اجز ء واطراف میں چونکہ نقصان ہے اور منفعت بھی بہت کم ہے۔لہذا ناقص ہونے اور منفعت کی کمی کی وجہ سے اس کی دیت بھی ناقص اور کم ہونی جا ہے اور وہ جبکہ نفس میں بالا جماع نصف ہے تو اجزء واطراف میں بھی نصف ہوگی ۔مر داورعورت کے مابین مٰدکور مُقص اور کمی نہ قاضی صاحب کی خودساختہ ہے اورنہ ہی کسی دوسر مے مفسر یا محدث نے اسے گھڑا بلکہ قرآنی آیت اس کی اصل ہے۔ (تغییر مظہری)

مردعورت سے قوی ہے اور اسے عور توں پر فضیلت ہے (تر آن کریم)

مردعورتوں پرقوی ہیں۔ان عورتوں کے لئے مردوں پرای

الرجال قوامون على النساء. ولهن مثل الذي

عليهن بالمعروف وللرجال عليهن درجة.

کے مثل حقوق ہیں جومر دوں کے لئے عورتوں پر بھلائی کے ساتھ ہیں اور مردوں کوعورتوں پرایک درجہ (نضیلت) ہے۔

> ان دوعد دآیات کی صرف تفییر کبیر سے وضاحت ملاحظہ ہو: وللرجال عليهن درجة. ففيه مسئلتان المسئلة الاولى يقال رجل بين الرجلة اى القوة وهو ارجل الرجلين اي اقواهما وفرس رجيل قوي على المشيي والرجل معروف لقوته على المشي وارتجل الكلام اي قوى عليه من غير حاجة. فيه الى فكرة وروية وترجل النهار قوى ضياء ٥. المسئلة الثانية اعلم ان فضل الرجل على المراة امر معلوم الا أن ذكره ههنا يحتمل وجهين الاول ان الرجل ازيد في الفضيلة من النساء في امور احدها العقل والشانبي في الدية والثالث في المواريث والرابع في صلاحية الا مامة والقضاء والشهادة والخامس له ان يتزوج عليها وان يتسرى عمليهما وليمس لها ان تفعل ذالك مع الزوج والسادس ان نصيب الزوج في الميراث منها اكثر من نصيبها في الميراث منه. والسابع ان الزوج قادر على تطليقها واذا طلقها فهو قادر على مراجعتها شاء ت المرأة ام ابت اما المرأة فلا تقدر على تطليق الزوج وبعد الطلاق لاتقدر على مراجعة الزوج ولا تقدر ايضا على ان تمنع الزوج من المراجعة الشامن ان نصيب الرجل في سهم الغنيمة اكثر من نصيب المرأة واذا ثبت فضل الرجل على المرأة في هذه الامور ظهر ان المرأة كالاسير العاجز في يد الرجل.

> > (تفيركبيرج٢ص١٠١پ٢ آيت ٢٢٨)

مردول کوعورتول بردرجہ ہے۔اس آیت میں دومسکلے ہیں۔ پہلامسکلہ یہ ہے کہ لفظ رجل کامعنی قوت اور طاقت آتا ہے۔ چنانچہ كهاجاتا ب: "رجل بين الرجله"اور"ار جل الرجلين" اس وفت کہتے ہیں جب دوآ دمیوں میں سے ایک زیادہ تو ی اورمضبوط ہو۔"فوس رجیل "وہ گھوڑا جو چلنے کی قوت وقدرت رکھتا ہے اور مرد کو رجل اس لئے بھی کہتے ہیں کہ وہ چلنے کی قوت رکھتا ہے اور ترجل الكلام اسے كہتے ہيں جوكلام يرقدرت ركھتا ہے اور اسے غورو فكركى ضرورت نه يرلق مواور'ترجل النهاد ''اس وقت بولتے ہیں جب دن کی روشنی خوب واضح ہو جائے اور پھیل جائے۔ دوسرا مسئلہ یہ ہے کہ معلوم ہونا چاہیے کہ مرد کی عورت پر فضیلت جانی بیجانی بات ہے ۔ مگر اس معلوم بات کا یہاں ذکر کرنا اس میں دو اخمال ہو سکتے ہیں ۔ پہلا احمال بیر کہ مرد بہنسبت عورت کے بہت سے امور میں فضیلت رکھتا ہے۔ان میں سے ایک ازرو نے عقل مردافضل ہے۔ دوسرا دیت ، تیسرا مواریث ، چوتھا امامت ، قضاء ، گواہی کی اہلیت ، یا نجواں مرد کے لئے اجازت ہے کہ ایک عورت کے ہوتے ہوئے دوسری سے شادی کرے اور اس میں جلدی کرے کیکن عورت ایسے نہیں کر علتی۔ چھٹا یہ کہ خاوند کا وراثت میں حصہ عورت سے زیادہ ہے۔ ساتواں سے کہ خاونداس پر قادر ہے کہوہ اپی بیوی کو جب جا ہے طلاق دے حکے تواس کے واپس لینے برجھی قادر ہے۔اس واپسی کوعورت جاہے یا نہ جاہے ۔لیکن عورت اینے خاوند کوطلاق دینے کی قدرت نہیں رکھتی اور طلاق واقع ہونے کے بعداس کی واپسی کی قدرت بھی عورت کی نہیں ہوتی اور نہ ہی خاوند کو طلاق واپس لینے سے رو کئے کی قدرت رکھتی ہے۔ آٹھواں یہ کہ غنیمت میں مرد کا حصہ عورت کے حصہ سے زیادہ ہوتا ہے۔ جب مرد کا ندکورہ امور میں عورت سے بہتر ہونا ثابت ہوگیا تو ظاہر ہوا کہ عورت مردکے ہاتھ میں ایک قیدی کی ہی حیثیت رکھتی ہے۔

امام فخرالدین رازی رحمة الله علیه نے مرد کی فضیلت کے سلسلہ میں جوامور گئے ہیں۔ان تمام کا ذکر قرآن وحدیث میں موجود

ہے۔ان امور میں سے ایک'' دیت'' کا بھی ذکر فرمایا کہ اس میں بھی مردعورت کے برابر نہیں بلکہ فضیلت رکھتا ہے۔ بہر حال عورت کا مقام ومرتبہ اور مختلف اموراس کی شرعی حیثیت مرد کے برابر نہیں ہے تو معلوم ہوا کہ دیت میں بھی مرداور عورت برابر نہیں ہیں۔ای چیز کوا حادیث میں بھی بیان کیا گیا ہے جو آپ ملاحظہ کر چکے ہیں۔اب اس کی تائید میں فقہاء امت اور مجہدین عظام کے اقوال پیش خدمت ہیں۔ ملاحظہ ہوں:

ائمهار بعه وغيرتهم كى تصريحات

قال ابوحنيفة رحمة الله عليه في عقل المرأة ان عقل جميع جراحها ونفسها على النصف من عقل الرجل في جميع الاشياء.

( کتاب الحجة مصنف امام محمد بن حسن الشبیانی جهم ص ۲۷۷۔ ۲۷۸مطبوعه دارالمعارف نعمانیه )

قال وبلغنا عن على انه قال في دية المرأة على النصف من دية الرجل في النفس وما دونها وبه ناخذ وقال ابن مسعود هكذا الافي ارش الموضحة وارش السن فانها تستوي في ذالك بالرجل وكان زيـد بن ثابت يقول انها تعادل الرجل الى ثلث ديتها يعنى اذا كان الارش بقدر ثلث الدية او دون ذالك فالرجل والمراة فيه سواء فان زاد على الثلث فحينشذ حالها فيه على النصف من حال الرجل وبيانه فيما حكي عن ربيعة قال قلت لسعيد بن المسيب ما تقول فيمن قطع اصبع امرأة قال عليه عشر من الابل قلت فان قطع اصبعين منها قال عليه عشرون من الابل قلت فان قطع ثلثة اصابع قال عليه ثلثون من الابل قلت فان قطع اربع اصابع منها قال عليه عشرون من الابل قلت سبحان الله لما كثر المها واشتد مصابها قل ارشها قال أاعرابي انت فقلت لابل جاهل مسترشد اوعاقل مستفت قال فانه السنة فبهذا اخذ الشافعي وقال السنة اذا اطلقت فالمراد بها سنة رسول الله صَالَّتُهُ التَّهُ اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

(المبيوط للسرنحسي ج٢٦ص٩ مطبوعه دارالفكر بيروت)

امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ نے عورت کی دیت کے بارے میں فرمایا: کہ عورت کے ہرفتم کے زخمول اور اس کے نفس کی دیت مرد کی دیت کے نصف برابر ہے۔

امام ابوحنیفه رضی الله عنه نے فر مایا کہ جمیں حضرت علی المرتضلی رضی اللّٰدعنہ سے بیذ خبر پینچی ۔آپ نے فرمایا: کنفس اور اس سے کم میں عورت کی دیت مرد کی دیت کے نصف کے برابر ہے۔ ہمارااسی يرغمل ہے اور حضرت ابن مسعود رضى الله عنهمانے فرمایا: كەمسئلە يهي ہے لیکن دانت اور موضحہ کی چٹی ( دیت ) میں عورت ،مرد کے برابر ہے۔حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنه فر مایا کرتے تھے کہ ایک تهائی دیت تک عورت اور مرد برابر ہیں۔ یعنی جب چٹی ایک تہائی دیت کے برابر ہویا اس ہے کم ہوتو اس میں مرداورعورت برابر ہیں اور اگر ایک تہائی سے بڑھ جائے تو اس صورت میں عورت کی حالت مرد کی حالت کے نصف برابر ہوگی۔اس کا نبیان یوں ہے کہ جناب ربید کہتے ہیں میں نے حضرت سعید بن میتب رضی اللّٰدعنہ سے بوچھا کہ اگر کوئی شخص کسی عورت کی ایک انگلی کاٹ دیتا ہے تو اس کی دیت کے بارے میں آپ کیا فرماتے ہیں؟ فرمایا: اسے دس اونٹ دینے پڑیں گے۔ میں نے کہا اگر دوانگلیاں کاٹ ڈالے تو! فرمایا: بیس (۲۰) اونث دے گا۔ میں نے کہا اگر تین انگلیاں کا ث ڈالے؟ فرمانے لگے تمیں اونٹ دینے پڑیں گے۔ میں نے کہا: اگر حارانگلیاں کاٹ ڈالے؟ فرمایا: اس براسے بیس اونٹ دینے ہوں گے۔ میں نے کہا: سجان اللہ! جب در دا در مصیبت بڑھ گئی تو دیت کم ہوگئ۔ کہنے لگے کیا تو دیباتی ہے؟ میں نے کہا: نہیں میں لاعلم ہوں اور علم کا متلاثی ہوں، یا فتو کٰ کا طالب عقل والا ہوں۔ آپ

ذ کرشدہ دونوں عبارات سے معلوم ہوا کہ امام ابوحنیفہ اور امام شافعی رضی اللّه عنہمانے کا مسلک ایک ہی ہے کہ عورت کی دیت ہر معاملہ میں مرد کی دیت سے نصف ہوگی۔امام شافعی رضی اللّه عنہ خود اپنی تصنیف میں فرماتے ہیں :

> قال الشافعي رحمة الله عليه لم اعلم مخالفا من اهل العلم قديما ولا حديثا في ان دية المرأة نصف دية الرجل وذالك خمسون من الابل.

> > (كتاب الام ج٢ص ١٥١ باب دية المرأة ،بيروت)

عن محمد بن الحسن عن محمد بن ابان عن حماد عن ابراهيم عن عمر بن الخطاب وعلى انهما قالا عقل السمر أة على النصف من دية الرجل في النفس وما دونها ثم قال فقد اجتمع عمر وعلى على هذا فليس ينبغى ان يوخذ بغيره. عن ابراهيم انه قال قول على احب الى من قول زيد.

(كتاب الامج٢ص ١٥٦ باب دية المرأة ،مطبوعه بروت)

امام شافعی رضی الله عنه نے فرمایا: که موجود اور پہلے علاء میں سے کسی نے بھی اس بارے میں مخالفت نہیں کی کہ عورت کی دیت، مرد کی دیت کے نصف برابر ہے یعنی بچاس اونٹ۔

جناب محمد بن حسن سے اور وہ محمد بن ابان سے وہ جناب ماد

سے وہ ابراہیم نخعی سے اور وہ حضرت عمر بن خطاب اور علی المرتضی

رضی اللہ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ ان دونوں حضرات نے فر مایا:
عورت کی دیت مرد کی دیت کے نصف برابر ہے۔ خواہ وہ نفس کی ہو
یاس سے کم کی۔ پھر فر مایا (امام شافعی نے) کہ جب حضرت عمر وعلی
رضی اللہ عنہمانے اس بات پراجماع واتفاق فر مالیا تو اس قول کے سوا
کسی دوسرے قول پڑمل کرنا مناسب نہ ہوگا۔ ابراہیم نحفی کہتے ہیں
کہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا قول میر سے نزد یک حضرت زید
بین ثابت کے قول سے زیادہ پسندیدہ ہے۔

'' کتاب الام'' کے حوالہ جات ہے معلوم ہوا کہ امام ابوحنیفہ اور امام شافعی کاعورت کی دیت کے نصف ہونے میں اتفاق ہے اور اس مسئلہ کی اصل حضرت عمر بن خطاب اور حضرت علی رضی اللّہ عنہما کے ارشادات ہیں۔قدیم وجدید کے تمام اہل علم کا یہی متفق علیہ

فدية المرأة نصف دية الرجل الى قوله ودية اطرافها اوجرحها نصف ذالك من الرجل.

(روضة الطالبين وعمدة المفتيين ج٩ص ٢٥٥مطبوعه مكتبداسلامي بيروت)

دية المرأة نصف دية الرجل بلانزاع.

(الانصاف مصنفه ابو الحن بن على بن سليمان مطبوعه دار احياء

عورت کی دیت بلا اختلاف ونزاع مرد کی دیت کے نصف

عورت کی دیت مرد کی دیت کے نصف برابر ہے اورعورت

کے اطراف اور زخموں کی دیت بھی مرد کی دیت کے نصف برابر

برابر ہے۔

التراث العربي، بيروت)

مذکورہ حوالہ جات سے واضح ہوا کہ عورت کی دیت کا نصف ہونا ائمہ اربعہ کامتفق علیہ مسلک ہے۔ گزشتہ حوالہ جات سے حضرات صحابہ کرام اور تابعین کامتفق علیہ مؤقف بیان ہوا تھا۔ اس کوامام شافعی نے قدیم و جدید علماء کے اتفاق سے تعبیر فر مایا۔ نہ معلوم جس مسئلہ برقدیم وجدید اہل علم اور ائمہ اربعہ بھی متفق ہیں۔اس مسئلہ میں طاہر القادری صاحب کوکیا سوجھی کہ وہ ان تمام سے ہٹ کرایک

نیا شوشہ جھوڑے اور مردوعورت کی برابری کا قول کر دیا ۔اس غلط روش و تحقیق پر علامہ کاظمی صاحب مرحوم اور مولا نا عطامحمہ بندیا لوی وغیرہ حضرات نے تحریری طور پر دلائل سے سمجھانے کی پوری کوشش کی۔لیکن تا حال طاہرالقادری کی طرف سے رجوع کر لینے کی کوئی اطلاع نہیں۔اللّٰہ تعالیٰ انہیں اپنے آپ کوسیٰ کہلانے کی وجہ سے اہل سنت کے عقائد ونظریات قبول کرنے کی تو فیق عطا فر مائے اور اعمال اہل سنت میں موافقت کی بھی تو فیق عطا فر مائے۔

مرد وعورت کی دیت کا مسئلہ تو بہت واضح ہے۔ای سلسلہ میں جنین کے بارے میں بھی تصریحات ملتی ہیں کہ یہاں بھی یہی قانون چلےگا۔

> فان انفصل حياثم مات فيجب فيه كمال دية الكبير فان كان ذكرا وجب مائة بعير وان كان انثى خمسون وسوا فيه العمد والخطاء.

(مرقات شرح المشكؤة ج يص الح باب الديات قصل اول مكتبه

امدارهملتان )

عن ابن علية والعصم انهما قالا ديتها كدية الابل. (المغنى مع شرح كبيرج ٩ ص٥٣٣مطبوعه دارالفكر بيروت)

ابن علتیہ اور عصم دونوں نے کہا کہ عورت کی دیت مرد کی الرجل لقوله عليه السلام في النفس المومنة مائة من ويت جيس بي كيونكه حضور فَطْالِتَكُا الْيَعْلَيْ كَا قول ب: مومن جان كى دیت سواونٹ ہے۔

اگر ماں کے چوٹ لگنے کے بعداس کے پیٹ کا بچہ زندہ ہاہر

آیا پھرمر گیا تو اس صورت میں اس کی مکمل دیت واجب ہوگی ۔

سواگر وه بچهنر تھاتو سواونٹ دیت ہو گی اور اگر مادہ تھی تو بچا س

اونٹ پیخواہ عمراً ہوخواہ خطاء ہو برابر ہے۔

ندکورہ روایت میں حضور ﷺ نے نفس کی دیت بیان فر ماتے وقت مرداورعورت کے نفس کا فرق نہیں بتایا ۔لہذااس سے معلوم ہوا کہ مرداورعورت کی دیت برابر ہے اور وہ سواونٹ ہے۔ابن قدامہ ایسے امام نے اسے روایت کیا۔اس لئے عورت کی دیت کومرد کی دیت کے نصف برابر قرار دینا درست نہیں۔

جواب اول: طاہرالقادری وغیرہ لوگوں کے لئے مٰدکورہ عبارت قطعاً سہارانہیں بن سکتی اور نہ ہی اسے بِطور دلیل پیش کیا جا سکتا ہے۔ کیونکہ'' المغنی'' میں سے مذکورہ عبارت جوذ کر کی گئی اس عبارت کا ماقبل اور مابعداس کی مخالفت کررہاہے۔ مکمل عبارت ملاحظہ فرمائیں:

فرمایا: آزادمسلمان عورت کی دیت آزادمسلمان مرد کی دیت ہے آ دھی ہے۔ ابن منذر اور ابن عبد البرنے کہا کہ تمام اہل علم کا اس پراجماع ہے کہ عورت کی دیت ، مرد کی دیت سے نصف ہے۔ ان دونوں کوچھوڑ کر اورلوگوں نے ابن علتہ اورعصم سے روایت کی دونوں کہتے ہیں کہ عورت اور مرد کی دیت برابر ہے کیونکہ رسول اللہ صَلِيَّتُكُونِينَا اللَّهِ عَنْ مَايا: مومن نفس كى ديت سواونث ہے اور بي قول شاذے۔ جوسحابہ کرام کے اجماع اور نبی کریم خُطِلِتَنْ الْمُعْلِقِينَ کی سنت کے خلاف ہے۔حضرت عمرو بن حزم کی کتاب میں ہے عورت کی دیت مرد کی دیت ہے آ دھی ہےاور بیروایت ان کی **ن**دکورہ روایت سے احص ہے۔ حالا نکہ بید دونوں روایات ایک ہی کتاب میں ہیں تو

قال وديمة الحرة المسلمة نصف دية حر المسلم. قال ابن منذر وابن عبد البر اجمع اهل العلم على ان دية المرأة نصف دية الرجل وحكى غيرهما عن ابن علية والعصم انهما قالا ديتها كدية الرجل لقوله عليه السلام في النفس المومنة مائة من الابل وهذا قول شاذ يخالف اجماع الصحابة وسنة النبي صَلِيَّتُهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الله الله المرأة على النصف من دية الرجل وهي اخص مما ذكروه وهمما في كتباب واحد فيمكون ماذكرنا مفسوا لما ذكروه مخصصا له ودية نساء كل اهل معلوم ہوا کہ ہم نے جوروایت ذکر کی وہ ان کی ذکر کر دہ روایت کی دين على النصف من دية رجالهم على ماقدمنا في تفیر کرتی ہے اور اس کی شخصیص کرتی ہے اور ہر مذہب والوں کی عورت کی دیت اس کے مرد کی دیت سے آدھی ہوگی ۔جیسا کہ ہم

(المغنی جوص۵۳۳مئله ۲۸۳۷)

ملے بیان کر چکے ہیں۔

الہٰذا قادری صاحب وغیرہ لوگوں کا'' کمغنی'' سے مطلب کی عبارت نقل کر کے اپنا مدعا ثابت کرنا دھو کہ اور فریب دہی ہی کہلاسکتا ہے، کیونکہاس کے اول وآ خرکواگر ذکر کر دیا جاتا تو قارئین پر بات واضح ہو جاتی ۔عورت کی دیت کومرد کی دیت کے برابر قرار دینا ہے اجماع صحابہ اور حضور ﷺ کی سنت کے خلاف قول ہے۔اس خلاف اجماع وسنت شاذ قول پر بنیاد رکھناکسی طرح درست نہیں

**جواب دوم:''المغنی'' کی مذکورہ روایت میں جن دواشخاص کا نام لے کران کا مسلک ذکر کیا گیا ہے۔ان دونوں کا مقام ومرتبہ کیا** ہے؟ اور اساءالرجال کی کتابوں میں ان کوکیسا راوی بتایا گیا ہے؟ اس بارے میں علامہ کاظمی صاحب مرحوم نے جو تحقیق پیش فر مائی ، من وعن پیش خدمت ہے

#### اسلام میںعورت کی دیت

عہدرسالت اورخلافت راشدہ کے دور میںعورت کی نصف دیت پرصحابہ کرام اورعلاء کرام کا تعامل روایات منقولہ کے حتمن میں وضاحت کے ساتھ ہم پیش کر چکے ہیں جس پرکسی صحابی یا تابعی نے انکارنہیں کیا۔ کیا بیصحابہ کرام و تابعین عظام کا اجماع سکوتی ہے؟ ا تباع تابعین سے لے کرعصم اور ابن علیہ (جن کے متعلق ہم آ کے چل کر کلام کریں گے ) کے سواکسی کا اختلاف ہمارے سامنے ہیں آیا۔ائمہار بعداوران کےسب متبعین بلکہ تمام محدثین عورت کی نصف دیت پرمنن ہیں۔عورت کی نصف دیت کےخلاف ابوبکر عصم ۔ اور ابن علتیہ کا قول وقعت نہیں رکھتا کہ بید دونوں استاد شاگر دمعتز لی بلکہ جہی اور گمراہ ہیں۔ دراصل عصم اور ابن علتیہ کے الفاظ سے ان دونوں کے بارے میں اشتباہ واقع ہے۔ فی الواقع عصم بھی دو ہیں اور ابن علتہ بھی دو ہیں۔ایک ابوالعباس عصم اور دوسرا ابو بکرعصم ہے۔اسی طرح ابن علتیہ ایک اسمعیل بن علتیہ ہیں۔ جوابن علتیہ کہلا نا پہندنہیں کرتے تھے۔ دوسراابن علتیہ ابراہیم بن اسمعیل بن علتیہ

(1) ابوالعباس اعصم امام ہیں' ثقہ ہیں اور مشرق کے عظیم محدث مولودین جمری ۲۴۷ متوفیٰ س جمری ۳۴۸

(تذكرة الحفاظ ج ٢٥٠ ١٨)

- (۲) ای طرح اسمعیل بن علته بھی اجلّہ محدثین میں ہے ہیں۔جِن کے متعلق امام ذہبی نے لکھا حافظ ہیں' ثبت ہیں۔یعنی اعلیٰ درجہ کے ثقہ ہیں۔ان کے بارے میں شیعہ کا قول ہے کہ یہ سیدالمحد ثین تھے۔ان کی کنیت ابوبشر ہے۔ان کی کوئی تصنیف و تالیف نہیں یائی جاتی ۔ زیاد بن ابوب نے لکھا۔ میں نے اسمعیل بن علتیہ کی بھی کوئی کتاب نہ دیکھی ۔ان کی ولا دت سن ہجری •اااور وفات سن ججري ١٩٣٨ مين موئي \_ (تذكرة الحفاظ جام ٣٢٣)
- (٣) ابو بكراعصم كے متعلق علامه حافظ ابن حجرنے فرمایا: ابو بكر اعصم كانام عبد الرحمٰن بن كيسان ہے بيم عتزلى تھا'اصول ميں مقالات اس کی تصنیف ہے۔اس کے بعد علامہ ابن حجر نے فر مایا کہ عبد الجبار ہمدانی معتزلی نے ابو بکراعصم کواینے طبقات معتزلہ میں ذكركيا اوراس كے متعلق كہا كہ وہ نہايت قصيح متقى اور فقيہ تھا۔اس كى ايك عجيب تفسيرتھى۔اس كے ساتھ وہى فر مايا: و من تلامذته ابسواهیم بن اسمیل بن علیه\_(اسان المیز ان جساص ۳۲۷) یعنی ابوبکراعصم کے شاگردول میں سے ابراہیم بن اسمعیل بن

علتيه تقابه

(٤) ابراہیم بن اسمعیل بن مقسم ابواسحاق البصری الاسدی۔ بیابن علیہ کے نام سے مشہورتھا۔ ان متکلمین میں سے تھا جوخلق قرآن کے قائل ہیں۔ (بینی معتزلہ) امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے ساتھ اس کے مناظرے جاری رہتے تھے۔ بیابو بکراعصم کے غلاموں بعنی اس کے شاگر دوں میں سے تھا۔ امام شافعی نے فرمایا: ابن علیہ گراہ ہے۔ موضع باب السوال میں بیٹھ کرلوگوں کو گمراہ کرتا ہے۔ ابن عبد البرنے کہا اہل سنت کے نزدیک اس کے غدا ہب مہجور ہیں۔ اس کا قول اس قابل ہی نہیں کہ اسے خلاف سے تعبیر کیا جائے۔ ابن یونس نے تاریخ الغرباء میں کہا کہ فقہ میں اس کی کئی تصانیف ہیں جو جھڑے کے ساتھ مشابہ ہیں۔ ابوالحن العجلی نے کہا کہ ابراہیم بن علیہ ہمی خبیث ملعون تھا۔

(مخص از تاریخ بغداد النظیب ج۲ ص۲۰ سان المیز ان لابن ججرج اص۲۰ سرد ان الاعتدال جاص ۱۱)

ان اقتباسات سے صاف ظاہر ہے کہ ابو بکر اعصم اور ابرا ہیم علیّہ دونوں معتز کی اور گمراہ تھے۔ دونوں صاحب تصانیف ہیں۔
فقہ تفسیر اور اصول میں انہی دونوں کی کتابیں پائی جاتی ہیں۔ اس کے برخلاف سید المحد ثین اسمعیل بن علیّہ کی کوئی تصنیف نہیں جے
ان کے قول کا ماخذ قرار دیا جا سکے۔ پھر یہ کہ اسمعیل بن علیّہ جیسے سمجھ الاعتقاد ، مقی ، عالم دین سے بیتو قع نہیں کی جاسکتی کہ وہ اجماع صحابہ وتابعین کے خلاف کوئی راہ اختیار کریں۔

جب بیٹا بت ہوگیا کہ ابو بکراعظم معتزلی ہے اور ابن علیہ اس کا شاگر و ہے تو اس کے بعد اس بات میں کوئی شک وشہ باتی نہیں رہ جا تا کہ بیا بن علیّہ ۔ اس لئے رہ جا تا کہ بیا بن علیّہ ۔ اس لئے علی بن علیّہ ہے۔ جو اپنے استادابو بکراعظم کی طرح معتزلی بلکہ جمی ہے۔ اس لئے عورت کی نصف دیت کے خلاف دونوں میں سے ایک کا قول بھی اجماع کو مفرنہیں۔ بلکہ بید دونوں فرق اجماع کے مرتکب ہو کرخود مجرم قرار پائیں گے۔ (اسلام میں عورت کی دیت تصنیف علامہ سیدا حمد سعید کا ظمی سے ۔ ۱۳ ساز برم سعید لا ہور ، مطبوعہ نصرت پریس لا ہور)

قارئین کرام! دومعتزلی استاد شاگرد کا قول جواجهاع صحابہ کے خلاف تھا، وہ طاہر القادری کوتو نظر آگیا اور د ماغ میں رچ بس گیالیکن اس کے مقابل احادیث واجماع صحابہ کو پس پشت ڈال کر ان جمیوں کے پیچھے لگ جائے، جوخو داجماع صحابہ کے خلاف کے مرتکب ہیں۔اگریہ کہا جائے کہ طاہر القادری کو مجتهد بننے کے شوق نے اندھا کر دیا اور حق کہنے والوں کی بجائے مجرموں کا ساتھ دینا شروع کر دیا۔ہم نے گزشتہ سطور میں '' المغنی'' کی عبارت سے ورت کی دیت نصف ہونے کا حوالہ ذکر کیا ہے۔اس سے شاید قارئین کرام سے مجھیں کہ اس بارے میں صحابہ کرام اور دیگر علاء امت کے اقوال وارشادات نہیں۔ہم ذیل میں کچھالیہ جات درج کررہے ہیں۔جوعورت کی دیت نصف ہونے پر بالا تفاق دلالت کرتے ہیں یعنی بیر مسئلہ اجماعی اور مفق علیہ ہے۔

عورت کی دیت نصف ہونے پرصحابہ کرام اورعلاءامت کا اجماع ہے

سسمعت انه اذا خرج الجنين من بطن امه حيا ثم مات بقرب خروجه وعلم ان موته كان من النصربة وما فعل بامه وبه في بطنها (ان فيه الدية كاملة ويعتبر فيه الذكروالانثى وهذا اجتماع.

(زرقانی شرح موطاامام ما لک جهم ۱۸۳۵ عقل جنین بیروت)

میں (امام مالک) نے ساکہ جب مال کے بیٹ سے زندہ بچہ نکلا پھروہ نکلنے کے فوراً بعدم گیا اور یہ بھی معلوم ہوجائے کہ اس کی موت اس ضرب سے ہوئی جو اس کی ماں اور اس کو ماری گئی۔ جب یہ بیٹ میں تھا تو اس صورت میں مار نے والے کو کامل دیت دینا پڑے گی اور اس بچہ کے بارے میں نذکر ومؤنث کا فرق رکھا جائے گا۔ (یعنی نذکر ہونے کی صورت میں سواونٹ اور مؤنث کا حرب کی صورت میں بچاس اونٹ) اور نذکر ومؤنث کا اعتبار کرنا اجماعی کی صورت میں بچاس اونٹ) اور نذکر ومؤنث کا اعتبار کرنا اجماعی

منکه ہے۔

(وديسة المرأة على النصف من دية الرجل) وقال ابن عبد البر وابن المنذر اجمع اهل العلم على ان ديتها نصف دية الرجل وحكى غيرهما عن ابن علية والاصم انهما قالا بهما سواء. (وقد ورد هذا اللفظ) اى قوله دية المراة على النصف من دية الرجل (موقوفا على على رضى الله عنه ومرفوعا الى النبي صليح المناه على على رضى الله عنه ومرفوعا على النبي صليح المناه على عن على ابن ابي طالب رضى الله عنه قال عقل المرأة على النصف من عقل الرجل في النفس).

(البناية شرح مدلية ج٠ا٩٣٣مطبوعه بيروت)

وان كان انشى فدية المرأة على النصف من دية الرجل لاجماع الصحابة رضى الله عنهم فانه روى عن سيدنا عمر رضى الله عنه وسيدنا على رضى الله عنه وابن مسعود رضى الله عنه وزيد بن شابت رضى الله عنه انهم قالوا فى دية المراة انها على النصف من دية الرجل ولم ينقل انه انكر عليهم احد فيكون اجماعا ولان المرأة فى ميراثها وشهادتها على النصف من الرجل فكذالك فى

(بدائع والصنائع ج كفعل وامابيان ما يسقط من القصاص )

واتفقوا على ان دية المرأة نصف دية الرجل فى النفس واختلفوا فى دية الشجاع واعضائها فقال جمهور فقهاء المدينة تساوى المرأة الرجل فى عقلها من الشجاع والاعضاء الى ان تبلغ ثلث الدية فاذا بلغت ثلث الدية عادت ديتها الى النصف

(مرد کی بہ نسبت عورت کی دیت آدھی ہے) ابن عبدالبراور ابن منذر نے کہا کہ اس پرتمام اہل علم کا اجماع ہے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے آدھی ہے اور ابن علتے واصم سے دوسروں نے روایت کی کہ بید دونوں کہتے ہیں کہ مرداور عورت کی دیت برابر ہے۔ حقیق یہ ہے کہ لفظ یعن عورت کی دیت کا آدھا ہونا حضرت علی المرتضی پرموقوف ہے اور حضور ضلا تیا تھی کے طرف مرفوع ہے۔ موقوف یوں کہ امام بیہتی نے ابراہیم نحقی سے حضرت علی المرتضی ابن موقوف یوں کہ امام بیہتی نے ابراہیم نحقی سے حضرت علی المرتضی ابن موقوف ہے۔ ابن طالب رضی اللہ عنہ سے روایت ذکر کی ۔ فر مایا: عورت کی دیت نفس سے آدھی ہے۔

اس بات پرتمام علاء کا اتفاق ہے کہ عورت کے نفس کی دیت مرد کے نفس کی دیت سے آدھی ہے اور اختلاف ہے تو اس میں کہ مختلف زخموں اور اعضاء کے نقصان میں دیت برابر ہے یا نہیں ۔ مدینہ کے جمہور فقہاء کا قول ہے کہ زخموں اور اعضاء کی دیت میں ایک تہائی دیت تک پہنچنے سے قبل مرداور عورت برابر ہیں پھر جب

من دية الرجل. وقال قوم بل دية المرأة في جراحها واطرافها على النصف من دية الرجل في قليل ذالك وكثيره وهو قول على رضي الله عنه وروى ذالك عن ابن مسعود الا ان الا شهر عنه هو ماذكرناه اولا وبهذا القول قال ابوحنيفة والشافعي والشوري والعمدة قائل هذا القول ان الاصل هو ان دية المرأة نصف دية الرجل فوجب التمسك بهذا

(بدلية المجتهد ج٢ص ١١٨\_٣١٩ مطبوعه مكتبه علميه لامور باب القول في دية الاعضاء)

دیت ایک تہائی تک پہنچ جائے توعورت کی دیت مرد کی دیت سے آ دھی ہو جائے گی۔ پچھاورحضرات نے کہا کہ زخموں اور اطراف میں بھی عورت کی دیت مرد کی دیت سے آ دھی ہو گی ،خواہ وہ فلیل ہو یا کثیر۔ (یعنی ثلث ہے کم یا برابر یا زیادہ ) اور یہی قول حضرت علی المرتضیٰ رضی الله عنه کا ہے اور حضرت ابن مسعود رضی الله عنہما سے بھی ایسے ہی روایت کی گئی ہے۔ مگران کامشہور تر قول وہ ہے جوہم پہلے ذکر کر چکے ہیں۔ای قول (نصف دیت) کے قائل امام ابو حنیفه ، شافعی اور توری ہیں اور اس قول کا قائل نہایت عمدہ کہتا ہے کیونکہ اصل یہ ہے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے آدھی ہوتی ہے۔لہذا اس اصل سے تمسک واستدلال لا زمی اور واجب

حوالہ مذکورہ میں' دنفس'' کی دیت بالا تفاق یوں ہے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت کے نصف برابر ہوگی۔ ہاں اگراختلا ف ہے تووہ بھی مختلف زخموں اوراعضاء کی دیت میں ہے کیکن ریبھی اس وقت جب ایک تہائی دیت سے کم ہوں اور اگر ایک تہائی تک پہنچ جائیں تو بھی عورت کی دیت آ دھی ہونے پرسب کا اتفاق ہے۔خدا بہتر جانتا ہے کہ طاہرالقادری صاحب کوکیا سوبھی کہ حضرات صحابہ کرام اورائمہ مجہزرین کی متفق علیہ بات کونہ ماننے پر تلے ہوئے ہیں؟ اللہ تعالیٰ انہیں حق کی طرف رجوع کرنے اور ضدوعنا د سے دور

> لان دية المومنة لاخلاف بين الجميع الامن لايعد خلاف انها على النصف من دية المؤمن وذالك غير مخرجها من ان تكون دية.

(تفيير طبري ج٥ص١٣٢ سورة النساء آيت ٩٢ زير آيت وان

كان قوم من قوم الخ)

علامه طبری نے عورت کی دیت کے آ دھے ہونے پراجماع ذکر فرمایا اور اس کے خلاف قول کو تول نامقبول اور قول بلا دلیل کہا۔ یہ قول دراصل انہی دوحضرات کا ہے، جن کا ذکر پہلے کیا جا چکا ہے۔ آخر میں علامہ طبری نے ایک خیال کی تر دیدفر مائی ۔ جوطا ہرالقا دری جیسوں کو گمراہ کر گیا۔وہ بیر کہ جبعورت کی دیت آ دھی ہوئی تو وہ''ایمان داروں'' کی فہرست سے نکل گئی اور اس کی دیت ، دیت نہ کہلائے گی۔اس کاردیوں فرمایا کہ معاملہ یوں نہیں کہ پہلےعورت کی دیت سواونٹ تھی ، پھراسے آ دھا کردیا گیا ہے بلکہاس کی دیت شروع ہی سے مرد کی ویت سے آ دھی ہے۔قرآن کریم میں دیت کے مسئلہ کوا جمالاً بیان کیا گیا ہے۔جس میں مردوعورت مجھی شامل تستمجھے جاسکتے ہیں۔لیکن اس کی تشریح وتفسیرا حادیث مقدسہ اور حضرات صحابہ کرام کے اقوال سے ملتی ہے۔اس لئے آیت دیت سے عورت کی نصف دیت بلا دلیل نہیں نکالی کئی کہ کوئی کہنے والا کہنا پھرے، کہ عورت کی دیت آ دھی قرار دینے والوں نے عورت کی دیت کوقر آن کریم سے نکال دیا ۔لہذا وہ دیت ، دیت ہی نہ رہی ۔خلاصہ بیہ کہ عورت کی دیت کا آ دھا ہونا ایک اصل پر مبنی ہے اور اس پر دلائل موجود ہیں۔

اس کئے مومن عورت کی دیت مومن مرد کی دیت ہے آدھی

ہے اس میں کسی کا اختلاف نہیں۔اگر ہے تو وہ قابل شار و کنتی نہیں

ہے اور بیاس عورت کو دیت ہونے سے نہیں نکالتا۔

رہنے کی تو فیق عطا فرمائے۔

واجمع العلماء على ان دية المرأة على النصف من دية الرجل قال ابو عمر انما صارت ديتها والله اعلم على النصف من دية الرجل من اجل ان لها نصف ميراث الرجل وشهادة امرأتين بشهادة الرجل وهذا انما هو في دية الخطاء واما العمد ففيه القصاص بين الرجال والنساء بقوله عزوجل. ان النفس بالنفس. (تفير قرطبي ح٢٥ ٣٢٥ زير تايتوان كان قوم من قوم الخ)

علاء کا اس پراجماع ہے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے
آدھی ہے۔ ابو عمر نے کہا: عورت کی دیت اس لئے آدھی ہوئی کہ
اسے مرد کی میراث چونکہ نصف ملتی ہے اور اس کی دوعورتوں کی
گواہی ایک مرد کی گواہی کے برابر ہوتی ہے اور یہ (نصف دیت)
قتل خطا میں ہے اور اگر قتل عمد آہو، تو اس میں مردوں اور عورتوں
میں قصاص ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ان المنسف مالنفس
المنہ۔

قار نمین کرام! دونوں تفییری حوالہ جات سے دومسئلے معلوم ہوئے۔ایک بیر کہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے آدھی ہونے پر ا جماع امت ہے۔ اس کی تائیداور مثال قرآن کریم میں وراثت اور شہادت کے شمن میں موجود ہے۔ وراثت اور شہادت میں عورت کو · مرد کے مقابلہ میں آ دھا شار کیا گیا۔ دوسرا مسئلہ یہ کہ دیت کاتعلق قتل عمد سے نہیں بلکہ تل خطاء یا شبہ خطاء سے ہے۔ قتل عمد میں قصاص ہے اور قصاص میں مرود عورت مساوی ہیں ۔ یعنی اگر مرد نے کسی عورت کوعمد اُقتل کردیا ، تو قصاص میں اس قاتل مرد کوتل کیا جائے گا اور اگر کسی عورت نے کسی مرد کو قل کر دیا تو مقتول مرد کے قصاص میں اس قاتلہ کو مارا جائے گا۔ پنہیں کہ یہاں بھی نصف اور کامل کی تقسیم کریں گے۔ یعنی ایک مرد کوتل کرنے والی عورت کے ساتھ ایک اورعورت کو ملا کر دوعورتیں قصاص میں ماری جا کیں گی۔ یہ برابری نص قرآنی سے ثابت ہے۔اس میں عقل ورائے کو دخل نہیں ہے۔اب بیر کہنا کہ جب اللہ تعالیٰ نے قصاص میں مرداورعورت کو برابر رکھا تو دیت میں بھی دونوں برابر ہونے جا ہمیں۔ یہ دراصل اللہ اور اس کے رسول فطالتین کی کیام میں فطل اندازی کرنا ہے اور یہ گمراہی اور بے دین ہے۔ای لئے امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ اگر کوئی سیجے حدیث مل جائے تو وہی میرا ندہب ہے۔اس کے مقابلیہ میں میرے قیاس کوچھوڑ دو۔جس زمانہ میں راقم الحروف ردروافض میں تخفہ جعفر ہے، فقہ جعفر ہے اور عقا کد جعفر بہاکھ رہاتھا تو ایک روایت نظرے گزری۔ جویہاں ذکر کرنا مناسب سمجھتا ہوں۔ وہ بیر کہ ایک مرتبہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ مکہ مکرمہ تشریف لائے تویہاں امام جعفرصادق رضی الله عنہ سے پہلی مرتبہ ملاقات ہوئی۔ بوقت ملاقات امام جعفر صادق نے فرمایا: کہ میں نے تہمارے بارے میں سن رکھا ہے کہ تم قیاس اور رائے کو بہت اہمیت دیتے ہو۔اس پر امام ابوحنیفہ نے عرض کی ۔حضور!اگر اجازت ہوتو ایک مسئلہ پوجھوں۔ فرمایا: پوچھو۔ پوچھا کہ کمزور کی مدد کرنا جا ہے یاضعیف کی؟ امام جعفرصادق نے فرمایا: کمزور کی۔ پوچھا: مرداورعورت میں سے کمزور کون ہے؟ فرمایا:عورت کمزوراورمردقوی ہے۔عرض کیا:اگر میں رائے اور قیاس کوقر آن وحدیث پراہمیت دیتا تو عورت کمزور کی میں ضرور مدد کرتا اور وراثت کے معاملہ میں بیے فیصلہ دیتا کہ چونکہ عورت کمزور ہےلہٰذا اس کومرنے والے کی میراث میں سے بہنسبت مرد کے دگنا حصہ ملنا جا ہے کیکن جب اللہ اور اس کے رسول ضلاکی ایٹ کی است میں مردکود گنا اورعورت کو اس سے آ دھا حصہ دیا تو میں نے اپنا قیاس چھوڑ دیا۔ قرآن کریم میں "للذ کو مثل حظ الانٹیین" آیا ہے اور یہی میراند ہب ہے۔ بیواقعہ میں نے اس لئے قل کیا تا کہ معلوم ہوجائے ، جہاں اللہ اور اس کے رسول کا تھم آ جائے وہاں رائے اور قیاس کو دخیل نہیں کرنا چاہے۔ طاہر القادری صاحب کو یہی انتکبار لے ڈوبا اور اللہ ورسول کے مقابلے میں اپنی رائے کو اہمیت دینے کی کوشش کی ۔عورت کی حمایت میں کس قدر آ گے بڑھ گئے کہاسے مظلوم بنا کران سب حضرات کو ظالم کہہ گئے ، جوعورت کے نفس کی دیت مرد کے نفس کی دیت سے نصف کے قائل ہیں۔ ذرا ان کے الفاظ کے تیور دیکھیں۔ لکھتے ہیں ''بیعورت برظلم ہے کہ اس کومرد کے عضوحقیر کی دیت کا نصف قرار دیا

جائے''۔اس کی تھوڑی تی وضاحت ہم پھر کئے دیتے ہیں کہ انسانی جسم کے وہ اعضاء جو جوڑا جوڑا ہیں۔ان دونوں کے ضیاع پر کامل دیت دینا پڑے گی اور جوایک ہی عضو ہے۔اس کے ضیاع یا اس کی منفعت ختم کرنے پر کممل دیت لینی سواونٹ دینا پڑے گی۔ان یگا نہ اعضاء میں سے زبان اور مرد کی شرمگاہ ( ذکر ) بھی ہے۔ چونکہ بیا لیک ہی عضو ہے۔اس کی منفعت ختم کرنے والے یااس کوضا کتع كرنے والے كو بورى ديت (سوا ونث) اوا كرنا براے كى۔ جوعورت كى نصف ديت يعنى بچاس اونٹ سے دكنى ہے۔ لہذا قادرى صاحب کہتے ہیں کہ مرد کے آلہ تناسل کے ضیاع پر تو سواونٹ دیت کا کہتے ہواور پوری عورت کے قبل کرنے والے کو بچاس اونٹ بطور دیت ادا کرنے کا حکم دیتے ہو۔ کیا بی**عورت برطلم نہیں ک**ہاسے مرد کے عضو حقیر کے برابر بھی شار نہیں کیا جاتا؟

اس مفکر اسلام و مجہد کوکوئی بوجھے کہ عورت کی نصف دیت (بچاس اونٹ) کسی کے جاتے مامے یا بابے نے مقرر کی ہے کہ حمہیں اس پراعتراض ہے۔ یا بیاللہ اوراس کے رسول نے مقرر کی ہے؟ اگر انہوں نے مقرر کی ہےتو تمہارے کہنے کے مطابق معاذ الله بي ظالم ہوئے ۔ حاشا وکلا وہ تونہيں مگرتم نے ايبالکھ کراينے اوپرظلم عظيم کرليا ہے۔اسے اجتہادی خطاءنہيں بلکہ شيطانی انتکبار کہا جائے گا۔ جس سے کفر کی بوآتی ہے۔الزامی طور پرہم یہ پوچھ سکتے ہیں کہ ایک بچہ جو صرف چند محضنے ہوئے پیدا ہوا اوراس کی ہمشیرہ جو اس ہے تمیں سال بڑی ہے ان دونوں کا والدفوت ہو جاتا ہے۔اب ان دونوں میں وراثت اس طرح تقسیم کرنا کہ ایک گھنٹہ عمر والے بھائی کو دگنا مال دیا جائے اور اس سے تمیں سال بڑی بہن کو اس سے آ دھا حصہ دیا جائے۔ کیا پیظلم ہے؟ اس طرح اگرعورتوں کی طرفداری کرنے لگ جاؤگے تو قرآن کریم اورا جادیث مقدسہ کے بہت سے احکام کوتبدیل کرنا پڑے گا۔خدارا اپنی عقلیہ کواس قدر نه برهاو كدوه ايمان سے خارج كروادے فاعتبروا يا اولى الابصار

> و اعلم ان المراد بهذا لكليه اذا انفصل في هذا كله العمد والخطاء. (نووى شرح أملم ج٢ص٦٢ باب دية الجنين 'نورمحدآرام باغ كراجي)

واجمعوا على ان دية المرأة الحرة المسلمة في نفسها على انصف من دية الرجل.

(ميزان الكبرى للشعراني ،ج٢ ص١٨٨ كتاب الديات ، رحمة الامة ج٢ص١١ كتاب الديات)

(ودية انشى بصفته) حرة مسلمة (نصف ديته) حكاه ابن المنذر وابن عبد البر اجماعا وفي كتاب عمروبن حزم ديسة المرأة على النصف من دية الرجل. (شرح متهى الارادات جسم ٢٠٠٠)

ومن المتفق عليه ان دية المرأة على النصف من دية الرجل.

معلوم ہوا کہ مذکورہ تمام مسائل سے بیمراد اس وقت ہوگی البجنيين ميتااما اذا انفصل حياثم مات فيجب فيه جب مال كي پيك مين موجود بجدم ا موا لكا اوراگروه زنده لكا اور كمال دية الكبير فان كان ذكرا وجب مائة بعير پيرمرگيا تواس صورت بين اس كى ديت بزي آدمى كى ممل ديت وان کان انشی فخمسون و هذا مجمع علیه وسواء ہے۔ سواگروہ بچنر ہتو سو(۱۰۰) اونٹ اوراگر بچی ہتو بچاس اونٹ دیت ہوگی اور یہ بات سب ائمہ کے نز دیک اجماعی ہے اور اس علم میں عمر أاور خطاءً دونوں برابر ہیں۔

تمام مجہدین ومحدثین کرام کا اس پر اجماع ہے کہ آزاد مسلمان عورت کے نفس کی دیت مرد کی دیت ہے۔

عورت کی دیت جبکه وه آزاد اورمسلمان هو ـ مرد کی دیت ہے آ دھی ہے۔اس کو ابن منذر اور ابن عبد البرنے اجماعی مسکلہ کے طور پر بیان کیا اور عمروابن حزم کی کتاب میں ہے۔ ' وعورت کی دیت مرد کی دیت ہے آ دھی ہے''۔

متفق علیدمسائل میں سے بیجی ہے کہ عورت کی دیت ،مرو کی دیت ہے آ دھی ہے۔

(التشريح الجنائي الاسلامي انياالدية جاص ٢٦٩ عبدالقا درعوده)

عورت کی دیت بلاخلاف مرد کی دیت سے آ دھی ہے۔

واما المرأة فديتها نصف دية الرجل بلا لاف.

(جوهرة النير ه ج٢ص٢١٥ كتاب الديات كمتبدا مداديدملتان)

(كتاب الام ج٢ص ٢٠ ادية الرأة مطبوعه بيروت ١٩٤٣ء)

'' ''شس الائمه علامه نرحسی رحمة الله علیه فر ماتے ہیں که حضرت علی المرتضی رضی الله تعالی عنه سے مروی ہے کہ عورت کے نفس کا بدلہ ( دیت ) مرد کے نفس ہے آ دھا ہے۔ (المهبوطج۲۶ص۷۹)

'' ابن جوزی کہتے ہیں کہ سلمان عورت کی دیت مرد کی دیت سے آدھی ہے''۔ (زادالمسیر ج۲ص۱۱۰النساء:۹۲) '' ابن قدامہ خبلی فرماتے ہیں ۔ ابن منذراورا بن عبدالبرنے کہا کہ: اہل علم کا اجماع ہے کہ عورت کی دیت مرد سے آدھی ہے''۔ (المغنی ج9ص۵۳۲مسئلہ ۱۸۳۷)

> ''عورت کی دیت کے آ دھے ہونے پراجماع ہے'۔ (تفییر مظہری جسم ۱۹۱۱لنساء:۹۲) ''عورت کی دیت مرد کی دیت سے آ دھی ہے۔ یہ مجمع علیہ ہے'۔ (نیل الاوطار جے کے کسے ۲۲۷) ''اس پراجماع ہے کہ قل میں عورت کی دیت نصف ہوگی'۔ (التشر تجالبخائی جام ۲۲۹) ''عورت کی دیت کے آ دھے ہونے پراجماع ہے'۔ (فقدالنة جسم ۲۵۵؍۲۵۵ ازعلامہ سید سابق) ''علامہ نظام الدین فمی نے کہا:عورت کی دیت معتبر صحابہ کرام کے اجماع کی وجہ سے مرد کی دیت سے آ دھی ہے'۔

(تفسرغرائب القرآن برحاشيه مظهري جهم ١٣٧)

قارئین کرام! اگر چہ ندکورہ کتب کے علاوہ اور بھی بہت کتب مشہورہ معتبرہ میں عورت کی دیت مردکی دیت سے آوھی قرار دینے پر اجماع منقول ہے اور یہ سئلہ مجمع علیہ بیان کیا گیا ہے۔ ہم نے صرف بیں عدد حوالہ جات نقل کر دیئے ہیں۔ ان میں سے ہرایک میں اس کواجماعی مسئلہ کہا گیا۔ جب حضرات صحابہ کرام کا اس پر اجماع ہے اور عمر و بن حزم کی کتاب سے ثابت ہوتا ہے کہ بیتفریق (مرد اور عورت کی دیت میں) خود رسول کریم ضلا تھا گیا ہے گئے سے مروی ہے۔ ائمہ جم تبدین کا اس پر اجماع ہے اور قدیم وجدید تمام علاء کا اس پر اجماع ہے اور قدیم وجدید تمام علاء کا اس پر اتفاق ہے تو بھر اس اجماعی اتفاق ہور مجمع علیہ مسئلہ کے مقابلہ میں نیا مؤقف اختیار کرنا دراصل گمرائی کا پیش خیمہ اور دین سے بیزار کی کی علامت ہوگا۔ چونکہ یہ مسئلہ اجماع ہے۔ اس لئے ہم نے مناسب سمجھا کہ اجماع کی شرع حیثیت ومقام ومر تبہ بھی بیان کر دیا جائے تا کہ اس کی مخالفت کرنے والے کا شرع حکم معلوم ہو سکے۔

اجماع كي شرعي حيثيت

وَمَنُ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَبِعْ خَنْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَ تُ مُصِيْرًا ٥

(النساء:١١٥)

راہ واضح ہوجانے کے بعد جوبھی رسول کریم ضلابیک النیک کے بعد جوبھی رسول کریم ضلابیک کی اتباع مخالفت کرے گا اور مومنوں کے سوا اوروں کے راستہ کی اتباع کرے گا۔ ہم اسے ادھر ہی بھیر دیتے ہیں جدھروہ پھرنا چاہتا ہے اور ہم اسے جہنم میں ڈالیں گے اور وہ لوٹنے کی بہت بری جگہ ہے۔

ندكورا يت مباركه مين الله تعالى في دوباتين وكرفر ما تين:

- (١) جو شخص رسول كريم خُطِ النَّهُ المَّيْنِي كَيْ مَعَالفت كرتا ہے جبكياس پر ہدايت واضح ہو چكى۔

# تفاسير وغيره سے اجماع امت كى اقسام اوران كے احكام

فظهر ان كل واحد منهما سبب للوعيد فثبت ان اتباع سبيلهم ان اتباع غير سبيلهم محرم فثبت ان اتباع سبيلا روى واجب لان الانسان لامحالة سالك سبيلا روى البيهقى والترمذي عن ابن عمر وابن عباس قال قال رسول الله ضَلِيَّ المُنْ المُنْ الله على الله هذه الامة على الضلالة ابدا ويدالله على الجماعة ومن شذ شذ في النار. والله اعلم.

(تفسير مظهري ج٢ص٢٣٦، زيرآيت النساء:١١٥)

پی ظاہر ہوا کہ ندکورہ دونوں باتوں میں سے ہرایک وعیدکا
سبب ہے۔لہذا ثابت ہوا کہ مسلمانوں کے اجماعی راستہ کے علاوہ
دوسرے راستہ کی اتباع حرام ہے۔ پس اس سے ثابت ہوا کہ ان
کے راستہ کی اتباع واجب ہے کیونکہ انسان کو لامحالہ کسی نہ کسی کی راہ
پر چلنا ہی ہے۔ امام بیہجی اور ترفدی نے حضرت ابن عمر اور ابن
عباس رضی الله عنہم سے روایت کی کہ حضور ضلا اللہ المحقیق نے فرمایا:
اللہ تعالیٰ اس امت کو تا ابد گمراہی پر اکھانہیں کرے گا اور جماعت
پر اللہ تعالیٰ کا ہاتھ ہے جو جماعت سے الگ ہوا وہ دوز خ میں ڈال

قاضی ثناء اللہ صاحب پانی پی مرحوم نے قرآن کریم کی فدکورہ آیت سے اجماع امت کے خلاف چلنے کو حرام کہا اور اس کے موافق چلنے کو واجب قرار دیا۔ اس کی وجہ یہ بیان فرمائی کہ آ دمی کو لامحالہ ایک نہ ایک راستہ اختیار کرنا ہی ہے۔ اجماعی راستہ اللہ تعالیٰ کا بیند یدہ اور الگ راستہ دخول جہنم کا سبب ۔ پھر اجماع امت پر دوجلیل القدر صحابہ کرام سے خود صنور ضلا بین ایک روایت نقل فرما کر دراصل اس آیت کے مفہوم کی تائید پیش کی گئے۔ یعنی حضور ضلا بین کہ میری امت گراہی پر اجماع نہیں کرے گی بلہ حق پر کرے گی تو لاز ما ان کے خلاف چلنے والا ناحق پر ہوگا جس کی سزا دوزخ ہے۔ لہذا ہم میہ سکتے ہیں کہ حضرات صحابہ کرام، تا بعین اور ائمہ مجہدین جی نے ورت کی دیت کے نصف ہونے پر اجماع کیا اور یہ اجماعی صورت آج تک چلی آرہی تا بعین اور ائمہ مجہدین جی نے ورت کی دیت کے نصف ہوئے پر اجماع کیا اور یہ اجماعی مسئلہ کی خالفت کر ہے۔ ایسے طویل اجماع کی اتباع واجب اور اس کی مخالفت حرام ہوگی۔ اب طاہر القادر ٹی نے ان تمام کے اجماعی مسئلہ کی خالفت کر کو نسار استہ اپنایا ؟ سب یہی کہیں گے کہاں کے غیر کا راستہ اپنایا۔ اب ایسے کے لئے قرآن کریم نے فرمایا: ہم اس کی باگ ڈھیلی چھوڑ دیتے ہیں۔ آخروہ کہاں چل کر ویت گاوہیں جے بہت برا ٹھکا نہ کہتے ہیں اور اس کی خالفت کر کے مرداور مورور تی کہ دیت نصف ہونے پر جب اجماع امت موجود تو طاہر القادری نے اس کی مخالفت کر کے مرداور مورورت کی دیت کو مرایا۔ گویا عورت کی دیت نصف ہونے پر جب اجماع امت موجود تو طاہر القادری نے اس کی مخالفت کر کے مرداور عورت کی دیت کو

برابر قرار دیا۔اس طرح عورتوں کی ناجائز رعایت کرتے خودالی جگہ جانا پند کرلیا۔ جسے اللہ تعالی نے "ساء ت مصیبوا" فرمایا۔اللہ تعالی ہم سب کواپنی ،اپنے محبوب اکرم ضلاً اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ علیاں اور امت مسلمہ کے اجماع کی مخالفت سے بچائے رکھے اور مخالفت کرنے والوں کو توبہ کی توفیق عطافر مائے۔ آمین ثم آمین

> الحاصل ان هذه الاية هي التي تدل على ان الاجماع كالكتاب والسنة كما ذكر اهل الاصول والمفسرون جميعا وذالك لان الله تعالى جعل اتباع غير سبيل المومنين كمشاقق الرسول عليه السلام حيبث جعل كل منهما مشتركا في جزاء واحمد وهبو نبوليه ماتبولني ونصليه جهنم والجزاء المذكور جزاء لكل منهما بالاستقلال كما قال في البيضاوي والاية تدل على حرمة مخالفة الاجماع لانه تعالى رتب الوعيد الشديد على المشاقة واتباع غير سبيل المومنين وذالك اما لحرمة كل واحد منهما او احدهما اوالجمع بينهما والثاني باطل اذ لا يصبح ان يقال من شرب الخمر واكل الخبز استوجب الحدوهكذا الثالث لان المشاقة محرمة ضم اليها غيرها او لم يضم واذا كان اتباع غير سبيل المومنين محرما. كان اتباع سبيلهم واجبا لان ترك اتباع سبيلهم ممن عرف سبيلهم اتباع غير سبيلهم هذا لفظه. فعلم ان اتباع سبيل المومنين اي ما عليه المومنون باجماعهم واجب وذالك يسمى بالاجماع فيكون الاجماع حجة قطعية يكفر جاحدها كالكتاب والسنة المتواترة ويكون مقدما على الخبر المشهور والاحاد اذا انتقل الينا باجماع كل عصر في نقله.

(تفيرات احمديه ١٣١٧ ـ ١٣١٦ يت ومن يشاق الرسول المخ مطبوع كراجي )

خلاصہ بیہ کہ آیت مٰدکورہ بیہ وہ آیت کریمہ ہے جواس امریر ولالت كرتى ہے كہ اجماع امت بھى كتاب وسنت كى طرح حجت ہے۔جیبا کہتمام اصولیوں اورصاحبان تفسیر نے ذکر فرمایا۔ بیاس لئے کہ اللہ تعالی نے مسلمانوں کے اجتماعی راستہ کے خلاف چلنے والے کواس شخص کی مثل کہا جورسول کریم فطالبیکا کیٹی کے کا نافر مان اور مخالف ہے کیونکہان دونوں کی ایک ہی مشتر کہ جزاء ذکر فرمائی۔وہ ید که جم اے ادھر ہی جانے دیتے ہیں جدھروہ جانا جا ہتا ہے اور ہم اسے واصل جہنم کریں ہے''۔ یہ جزاءان دونوں کی مستقل طور پر ہے۔جبیا کہ بیضاوی نے لکھا ہے کہ آیت مذکورہ اس پر دلالت كرتى ہے كه اجماع كى مخالفت حرام ہے كيونكه الله تعالى نے وعيد شدید دونوں کے لئے ذکر فرمائی ۔ رسول کریم خُلِین کا اُنٹی کے مخالف اورمومنین کے اجماعی راستہ کے خلاف چلنے والے کی۔ میہ اس کئے کہ حرمت یا تو ان دونوں میں سے ہرایک کے لئے ہوگی یا دونوں میں ہے کسی ایک کیلئے ہوگی یا دونوں کی اجماعی اورمشتر کہ ہو گی۔ان میں سے دوسری صورت باطل ہے کیونکہ یوں کہنا درست نہیں ہوتا کہ جوشراب ہے گااورروٹی کھائے گاوہ سزا کامستوجب ومستحق ہو گا۔ اس طرح تیسری صورت بھی باطل ہے کیونکہ حضور ضَلِلْتُنْ السِّنْ السِّلْمِ كَلَّ مَا لَفْت بهر حال باطل ع خواه اس كے ساتھ كوئى اور بات ملائی جائے یانہیں۔توجب مسلمانوں کے راستہ کے غیر کی ا تباع حرام ہوئی ،تو پھران کے راستہ کی اتباع واجب ہوگی کیونکہ جو شخص ان کے راستہ کو جانتا ہواور پھراہے جھوڑ دے وہ دراصل ان کے غیر کے راستہ کی اتباع ہی کررہا ہے۔ یہاں تک بیضاوی کی عبارت تھی۔لہذامعلوم ہوا کہ مؤمنین کے راستہ کی اتباع یعنی جس ملک وسئلہ پرتمام مومن منفق ہیں واجب ہے اور اس کو اجماع کا نام دیا گیا ہے تو معلوم ہوا کہ اجماع بھی کتاب وسنت متواترہ کی طرح جحت قطعیہ ہے جس کامنگر کا فرے اور بیا جماع خبر مشہور وخبر واحدے مقدم ہوگا۔ جبکہ ہرز مانہ اور دور میں بیاجماعی طور پر ہم

تك منتقل هوا هو\_

روى ان الشافعي رضي الله عنه سئل من اية فى كتاب الله تدل على ان الاجماع حجة فقرا القران ثلاث مائة مرة حتى وجد هذه الاية وتقرير الاستدلال ان اتباع غير سبيل المومنين حرام فوجب ان يكون اتباع سبيل المومنين واجب بيان مقدمة الاولى انه تعالى الحق الوعيد بمن يشاقق الرسول ويتبع غير سبيل المومنين ومشاققه الرسول وحدها موجبة لهذا الوعيد فلولم يكن اتباع غير سبيل المومنين موجبا له لكان ذالك ضما لما لا اثر له فالوعيد الى ما هو مستقل باقتضاء ذالك الوعيد وانه غير جائز .فثبت ان اتباع غير سبيل المومنين حراما واذا ثبت هذا لزم ان يكون اتباع سبيلهم واجبا وذالك لان عدم اتباع سبيل المومنين يصدق عليه انه اتباع لغير سبيل المومنين فاذا كان اتباع غير سبيل المومنين حراما لزم ان يكون عدم اتباع سبيل المومنين حراما واذاكان عدم اتباعهم حراما كان اتباعهم واجبا لانه لا خروج عن طرفي النقيض.

(تفيركبيرج الص ٢٢٣ مطبوع مصر، آيت و من يشاقق الرسول الخ)

مروی ہے کہ امام شافعی رضی اللہ عنہ سے کسی ایسی آیت کے بارے میں سوال کیا گیا ، جواجماع کے ججت ہونے پر دلالت کرتی ہے۔آپ نے تین سومر تبہ قرآن کریم مکمل پڑھا۔ حتی کہ آپ کو بیہ آیت ملی۔ استدلال کی تقریر یوں ہے کہ بے شک مؤمنین کے غیرے راستہ کا اتباع حرام ہے۔لہذا مؤمنوں کے راستہ کا اتباع واجب ہوا۔ پہلے مقدمہ کا بیان سے کہ اللہ تعالیٰ نے وعیدان لوگوں کے لئے ذکر فرمائی جو رسول کریم ﷺ کی مخالفت کرتے اورمؤمنوں کے غیر کے راستہ کی اتباع کرتے ہیں اورحضور ضَلِيْنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ كَا كُفُلُ مُحَالَفَت اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ موجب اورسبب ہے۔ لہذا اگر مؤمنین کے غیر کے راستہ کا اتباع اگراس وعید کا سبب وموجب نه ہوتا تو پھراسے حضور کی مخالفت کے ساتھ ملانے میں کوئی فائدہ نہ ہوتا اور پیر غیر مؤثر ہوتا۔اس صورت میں وعیداس کی طرف متوجہ ہوگی جواہے مستقل طور پر جا ہتا ہے اور یہ نا جائز ہے۔ لہذا ثابت ہوا کہ مؤمنین کے غیر کے راستہ کا اتباع حرام ہے۔جب یہ ثابت ہو گیا تو پھر مؤمنین کے راستہ کا اتباع واجب ہوگا اور بیاس کئے کہ مؤمنین کے راستہ کی اتباع نہ کرنا اس پریدبات صادق آتی ہے کہ یہ غیر تبیل المؤمنین کی اتباع ہے۔ پس جب غیرسبیل المؤمنین کی اتباع حرام ہوئی ، تو لازم ہے کہ سبیل المؤمنين كى عدم اتباع حرام ہوتو جب ان كى عدم اتباع حرام ہوئى تو اتباع واجب ہوگی۔اس لئے کہ نقیض کی دونوں اطراف سے نکل جانااس کے لئے کوئی صورت نہیں۔

قارئین کرام! مذکورہ حوالہ جات سے دلائل کے ساتھ ثابت کیا گیا کہ اجماع بھی جت قطعیہ ہے۔ امام ثافی رضی اللہ عنہ نے تین سومر تبقر آن کریم اس لئے پڑھا کہ اس میں اجماع کے جبت ہونے پر دلالت کرنے والی آیات بل جا ئیں تو آپ کو من پشافق السوسول النح اس کی دلیل ملی۔ پھر بیا جماع کی جیت پر کیسے دلیل بن سکتی ہے؟ امام رازی نے منطق انداز میں اسے ثابت کیا۔ اتباع سبیل المونین اور اتباع غیر سبیل المونین ووہی راستے ہیں۔ دونوں ایک دوسرے کی نقیض ہیں اور نقیض کی دونوں اطراف اٹھ نہیں سبیل المونین اور اتباع غیر سبیل المونین ووہی راستے ہیں۔ دونوں ایک دوسرے کی نقیض ہیں اور نہوئی تو لازم آیا کہ سبیل المونین اور اتباع وجود اور دوسری کا رفع لازم ہے۔ لہذا جب مذکورہ وعید شدید ستقل طور پر اس کے لئے وار دہوئی تو لازم آیا کہ مسلمانوں کے راستہ سے مراد'' اجماع'' ہے۔ جیسا کر تفیر اتباع واجب ہونے مالیا۔ جب'' اجماع'' جت قطعیہ ہوتواں کے مقابلہ میں صدیث مشہور اور خبر واحد کو چھوڑ دیا جائے گا۔ رہا یہ کہ اس کے طاح کا دان کے ساتھ ساتھ اس کے مثار کا کیا تھام کے اعتبار سے مثکر کے متعلق کوئی تھم لگایا جائے گا۔ ان

اقسام ہے آپ دیکھیں گے کہ اجماع کا منکر بھی تو کا فرہوجا تا ہے ادر بھی گمراہ اور بددین کہلاتا ہے۔ اجماع کی اقسام اور ان کے احکام

اور جب ہماری طرف سلف صالحین کا اجماع منتقل ہو یوں کہ ہردور میں وہفل بالا جماع ہو۔جیسا کہ حدیث متواتر تفل ہوتی ہے، توبيا جماع اليا مو گا جوعلم وعمل دونوں كوقطعاً واجب كردے گا۔اس کی مثال وہ اجماع جوقر آن کریم کے کتاب اللہ ہونے پر اور نماز کی قرضیت وغیرہ کے بارے میں ہے اور جب اجماع ہماری طرف اجماعی طریقه کی بجائے افرادی طریقه سے منتقل ہو، تو وہ اس سنت کی طرح ہو گا جو بطریقہ احاد نقل ہوئی ہو۔ ایسے اجماع پرعمل تو واجب ہو گالیکن علم واجب نہ ہو گا جیسا کہ خبر واحد ہوتی ہے۔اس کی مثال حضرت عبیدہ سلیمانی کا وہ قول ہے کہ حضرات صحابہ کرام نے اس پر اجماع فرمایا کہ ظہر کے فرضوں سے قبل حیار رکعت پر محافظت کرنی جاہیے اور جسیا کہ ایک بہن کی طلاق کی عدت میں دوسری بہن سے شادی کی حرمت اور خلوت صحیحہ سے حق مہر یکا ہو جاتا ہے۔مصنف نے اس اجماع کی مثال بیان کرنے کے لئے حدیث مشہور کوذکرنہ کیا۔اس کی وجہ یہ ہے کہ حدیث مشہوراور متواتر میں صرف یہی فرق ہوتا ہے کہ بیر (مشہور) حضرات صحابہ کرام کے دور میں شہرت نہیں کیرتی اور بیابات یہاں درست نہیں ہوسکتی ۔ اس کئے کہ حضور ضلاتی الیکا کے دور اقدس میں اجماع متصور نہیں۔ وہ تو حضرات صحابہ کرام کے زمانہ میں متصور ہوسکتا ہے اور ان کے بعد کے ادوار میں متصور ہوسکتا ہے۔ لہذا وہ یا تو از قبیلہ احاد ہوگا یا از قبیلہ متواتر ہوگا پھراجماع کے فی نفسہ چندمراتب ہیں۔ بیہ مراتب ایں کے نقل ہونے کے اعتبار سے نہیں ہیں۔بعض اجماع قوی، بعض ضعیف، بعض مفیدیفین اور بعض مفید ظن ہوتے ہیں۔ تمام سے زیادہ قوی اور مضبوط اجماع وہ ہے جو حضرات صحابہ کرام کا ہواور نصاً ہو۔مثلاً وہ سب بول فرمائیں کہ ہم سب نے فلال بات يراجماع كرليا بي توبيا جماع قرآني آيت اور متواتر حديث ايسامو گا۔ حتیٰ کہ اس کا منکر کا فر ہو گا اور اس قشم کا اجماع وہ ہے۔ جو حضرت ابوبکرصدیق کی خلافت پر ہوا۔ پھر دوسرے درجہ کا اجماع وہ ہے کہ بعض صحابہ کرام نے تو نصاً اور دوٹوک الفاظ میں اس کی تا ئیدو

و اذا انتقل الينا اجماع السلف باجماع كل عصر على نقله كان كنقل الحديث المتواتر فيكون موجبا للعلم والعمل قطعا كاجماعهم عن كون القران كتاب الله وفرضية الصلوة وغيرها واذا انتقل الينا بالافراد كان كنقل السنة بالاحاد فانه يوجب العمل دون العلم مثل خبر الاحاد كقول عبيدة السليماني اجتمع الصحابة على محافظة الاربع قبل الظهر وتحريم النكاح الاخت في عدة الاخت وتوكيد المهر بالخلوة الصحيحة ولم يتعرض لتمثيله بالحديث المشهور اذ لافرق بينه وبين المتواتر الابعدم اشتهاره في قرن الصحابة وهمذا لم يستقم ههنا لان الاجماع لم يكن في زمن الرسول وانما يكون في زمن الصحابة وبعده ليس الا احاد اومتواتر ثم هو على مراتب اى الاجماع في نفسه مع قطع النظر عن نقله له مراتب في القوة والبضعف واليقين والظن فالاقوى اجماع الصحابة نصا مثلا ان يقولوا جميعا اجمعنا على كذا فانه مثل الاية والخبر المتواتر حتى يكفر جاحده ومنه الاجماع على خلافة ابي بكر ثم الذي نص البعض وسكت الباقون من الصحابة وهو المسمى باجماع السكوتسي ولا يكفرجاحده وان كان من ادلة القطعية ثم اجماعهم من بعد هم اى بعد الصحابة من اهل كل عصر على حكم لم يظهر فيه خلاف من الصحابة فهو بمنزلة خبر المشهور بغير الطمانية دون اليقين ثم اجماعهم على قول سبقهم فيه خلاف يعنى اختلفوا اولا على قولين ثم اجمع من بعدهم على قول واحد فهودون الكل فهو بمنزلة خبر الواحد يوجب العمل دون العلم ويكون مقدما

على القياس كخبر الواحد.

(نورالانوارص ۲۲۲\_۲۲۲ بحث الاجماع مطبوعه مجتبائی)

توثیق کی ہولیکن بعض دیگر صحابہ کرام نے سکوت و خاموثی اختیار فرمائی ہو۔اس اجماع کواجماع سکوتی کہتے ہیں۔اس کا مشرکا فر نہیں ہوگا۔اگرچہ وہ دلائل قطعیہ سے ہی ہو۔ تیسر بے درجہ کا اجماع دہ جوحفرات صحابہ کرام کے بعد کے زمانہ والوں کا ہو۔ خواہ وہ کسی دور سے تعلق رکھتے ہوں۔ لیکن ان کا اجماع کسی ایسے تھم پر ہوجس میں پہلے حضرات کا کوئی اختلاف ظاہر نہ ہوا ہو۔ تو یہ اجماع بمزلہ خبر مشہور کے ہے۔اس سے اطمینان قلب تو حاصل ہوسکتا ہے یقین نہیں۔ چوتھا اجماع وہ ہے جو کسی ایسے تھم پر ہوجس کے بار بے میں نہیں۔ چوتھا اجماع وہ ہے جو کسی ایسے تھم پر ہوجس کے بار بے میں حضرات صحابہ کرام کا اختلاف نظر آتا ہو۔ یعنی ان سے اس بار سے میں مثلاً دوا تو ال منقول ہوں۔ پھر ان کے بعد کے زمانہ والوں نے میں مثلاً دوا تو ال میں سے ایک پر اجماع کر لیا ہو۔ یہ اجماع پہلے تین ان دوا تو ال میں سے ایک پر اجماع کر لیا ہو۔ یہ اجماع پہلے تین اجماعات سے کمر در ہے اور بہ خبر واحد کے قائم مقام ہے۔ یہ اجماع عمل کوتو واجب کرتا ہے لیکن علم کوئیس اور یہ خبر واحد سے مقدم ہوگا۔ احماعات سے محر حالے سے کمر در ہے اور بی خبر واحد کے قائم مقام ہے۔ یہ اجماع عمل کوتو واجب کرتا ہے لیکن علم کوئیس اور یہ خبر واحد سے مقدم ہوگا۔ احماعات سے محر حالے کین علم کوئیس اور یہ خبر واحد سے مقدم ہوگا۔

قارئین کرام! خلاصه بیکه اجماع کی چاراقسام ہیں۔

(١) حضرات صحابه كرام كا قولى اجماع \_ يعنى تمام صحابه كرام بول كركسى مسئله پراتفاق فرمائيس \_

(٢) صحابه کرام میں ہے بعض نے قولاً اتفاق فر مایا اور دوسر کے بعض صحابہ خاموش رہے مخالفت نہ کی یعنی اجماع سکوتی۔

(٣) صحابہ کرام کے دور کے بعد والے لوگوں کا کسی ایسی بات پر اتفاق واجماع جس کے متعلق صحابہ کرام سے کوئی اختلاف منقول نہیں۔

ہیں۔ (٤) صحابہ کرام کے دور کے بعد والے حضرات کا کسی ایسی بات پراتفاق کر لینا جس میں حضرات صحابہ کرام کے درمیان اختلاف منقول ہو

پہلی دواقسام اگر چہدلائل قطعیہ میں سے ہیں لیکن ان دونوں میں فرق یہ ہے کہ اول قسم کا مشکر کا فراور دوم کا مشکر گراہ اور بددین ہے۔ تیسر ہے اجماع کا مقام خبر مشہور ایبا ہے اور چوشے کا درجہ خبر واحد کا سا ہے اور قیاس بھی خبر واحد سے مقدم ہوتا ہے۔
مسئلہ زیر بحث (عورت کی دیت کا آدھی ہونا) اجماع کی دوسری قسم ہے۔ کیونکہ حضرات صحابہ کرام کا قولی اجماع اس بار سے میں منقول نہیں ۔ بعض نے اس پر اتفاق فر مایا اور دیگر بعض نے سکوت اختیار کیا۔ مخالفت نہ کی گویا یہ اجماع سکوتی ہوا۔ اس کا مشکر اگر چہ کا فرنہیں لیکن گراہ اور بددین ضرور ہے۔ اس بنا پر بعض ہم عصر علماء نے جو طاہر القادری کے انکار کرنے پر کفر کا فتو کی لگانے پر اصرار کیا، وہ درست نہیں ہے۔ طاہر القادری کا انکار 'اجماع سکوتی'' کا انکار ہے۔ جس سے مشکر کو ضال و مضل کہیں گے۔ یہی علماء اصول کا ارشاد ہے۔ اس لئے طاہر القادری ایسے بچھدار کو اپنی رائے سے رجوع کر لینا چاہیے۔ ورنہ خطرہ ایمان بہر حال موجود ہے کیونکہ قر آن کریم نے ''غیر سبیل المومنین'' کے قبیع کو جہنم میں دخول کا مثر دہ سایا ہے۔ فاعتبر وایا اولی الابصاد

# عورت کی دیت نصف قرار دینے سے کیا مسلمان عورت غیرمسلم عورت کے برابر ہوجائے گی؟

طاہرالقادری نے عورت کی دیت مرد کی دیت کے برابرہونے کا اعلان کیا۔ہم عصر علماء نے اسے سمجھانے کی بڑی کوشش کی۔
لیکن وہ اپنی رائے پرمصر ہیں اور رجوع کرنے کو تیار نہیں۔ ان کا تا حال اصرار دوطرح سے ثابت ہے۔ ایک تو دو کیسٹیں اب بھی دستیاب ہیں۔ جو مجلس خواتین کے زیر اہتمام بیگم وحیدہ مشاق کی رہائش گاہ گلبرگ پر بھری گئیں۔ اس میں بہت تفصیل در کار ہے۔
غزالی دوراں علامہ کاظمی صاحب مرحوم نے طاہر القادری کے مخصوص دلائل کا جواب دیا اور مخصوص اعتر اضات کاحل پیش فر مایا۔ دوسرا شوت روز نامہ نوائے وقت ہم الم الم کی طرف سے چھیا مضمون ہے۔ہم احقاق حق اور ابطال باطل کی خاطر طاہر القادری کے کیسٹ میں بیان کئے گئے دلائل واعتر اضات کا ذکر کرتے ہیں، جوعلامہ کاظمی صاحب کی طرف بھی بھیجے گئے تھے اور انہوں نے ان کی پر زور تر دید فر مائی تھی۔ اس طرح نوائے وقت کے ذریعہ چھیے ہوئے مضمون کومن وعن نقل کر کے اس کے مندر جات کا جواب بھی انشاء اللہ ذکر کریں گے۔

نوائے وقت ۸/۸/۸ کامضمون

''عورت کی دیت کونصف قرار دینااہے غیرمسلم قرار دینے کے مترادف ہے''۔اس عنوان کے تحت طاہرالقادری رقمطراز ہیں۔ " آنخضرت خُلِلَتُنَا المَيْنِي فَي زمانه جامليت كے بيدا كردہ امتيازات ختم كرديئے تھے۔ (طاہرالقادري) لاہور م اگست خاتون ر پورٹرمفسر قرآن وادارہ منہاج القرآن کے بانی وسر پرست علامہ پروفیسر محمد طاہرالقادری نے کہا ہے کہ قرآن وسنت کی روسے عورت کی دیت کونصف قرار دینا اسے غیرمسلم قرار دینے کے مترادف ہے۔انہوں نے کہا کہ بیتفرقات زمانہ جاہلیت کے پیدا کردہ ہیں جنہیں آنخضرت ﷺ نے فتم کر دیا تھا۔ شریعت کی رو سے جب غلام اور غیرمسلم کی دیت پوری ادا کرنے کا تھم دیا گیا تو پھر خوا تین کواس تھم سے کیونکرمحروم رکھا جاسکتا ہے؟ وہ آج مجلس خوا تین پاکستان کے زیرا ہتمام بیگم وحیدہ مشتاق کی رہائش گاہ واقع گلبرگ میں خواتین کو قصاص و دیت کے موضوع پر درس دے رہے تھے۔ جس میں انہوں نے اسلامی سزاؤں کا تفصیل سے ذکر کیا۔ پروفیسر طاہرالقادری نے کہا کہاسلام کے نظام میں عقوبت کی رو سے کچھ جرائم کی سزائیں متعین کر دی گئی ہیں۔جنہیں حدود کہا جاتا ہے۔کسی اسلامی ریاست کواس میں تبدیلی یا ترمیم کرنے کا کوئی اختیار نہیں ہے۔ قتل کے بدیے قتل اور چوری کرنے والے کے لئے ہاتھ کاشنے ، ڈاکے'بغاوت'شراباور بدکاری کی سزائیں متعین ہیں۔انہیں جرائم الحدود کہتے ہیں۔لیکن قبل خطاء کے بارے میں وہ سزانہیں جوثل عمد کے بارے میں ہیں۔جوسزا کمیں قرآن پاک میں متعین کر دی ہیں اور بعض معاملات میں خون بہا کے بدلہ میں جو حکم دیا گیا ہے۔ دیت اس کا نام ہے۔لیکن دیت کےمعاملہ میں مرد کوعورت پر ہرگز کوئی فضیلت نہیں ہے۔انہوں نے واضح کیا کہ قرآن کی متعین کردہ سزاؤں کوئسی جمہوری یا آمرانہ طریقہ سے تبدیل نہیں کیا جاسکتا۔اسلامی ریاست میں ایک سربراہ مملکت قرآن کی متعین کردہ سزاؤں میں تخفیف بھی نہیں کرسکتا ۔ ماسوا اس کے کہ متعلقہ فرض کے ورثاء اسے معاف نہ کر دیں ۔انہوں نے کہا کہ لاکھوں احادیث میں کسی جگہ بھی یہ بات واضح نہیں کی گئی کہ عورت کی دیت نصف ہے۔ جب اسلام کی روسے غلام اور آقابرابر ہیں ، تو اسلامی معاشرہ عورت کو اس کے حقوق سے محروم نہیں کرسکتا۔ انہوں نے کہا کہ غیرمسلموں کے بارے میں شریعت کا قانون میہ ہے کہاں کی دیت کی نصف رقم اس کے ورٹا ءکو ملے گی۔ انہوں نے کہا کہ آنحضرت ضالیتنا کی ایک ہے ۔ یہ ارے میں جوارشا دفر مایا۔اس کے مطابق سواونٹ یا دوسوگائے یا دو ہزار بکریاں یا ایک ہزار دیناریا بارہ ہزار درہم رکھے گئے ہیں۔ یہ دیت قتل خطاء کے لیے ہیں۔ پروفیسر طاہر القادری نے شیخ عبدالحق دہلوی کی کتاب سے حدیث کا حوالہ دیتے ہوئے کہا کہ تمام مسلمان اپنے خون کے معاملہ میں یعنی قصاص ودیت کے

قارئین کرام! طاہرالقادری کا درس اور بیان آپ نے ملاحظہ فر مایا۔اس میں چند با تیں غورطلب ہیں۔جنہیں قادری صاحب نے اپنے من گھڑت اصول کے حصول کی خاطر تحریر کیا ہے۔ان کوہم ترتیب وار درج کرتے ہیں پھران کے جوابات ہوں گے تا کہ حقیقت منکشف ہوجائے۔

## ند کورہ عبارت سے چندامور واضح طور پرسامنے آتے ہیں جن کا خلاصہ درج ذیل ہے

- (۱) قرآن وسنت کی رو سے عورت کی دیت کونصف قرار دیناعورت کوغیرمسلم قرار دینے کے مترادف ہے۔ایسے تفرقات دور جاہلیت کے تھے جنہیں اسلام نے ختم کردیا۔
- (۲) مردکو دیت کے معاملہ میں عورت پر کوئی فضیلت حاصل نہیں کیونکہ لاکھوں اعادیث میں کہیں بھی وار دنہیں کہ عورت کی دیت نصف ہے۔
  - (٣) شیخ محقق کے بقول تمام مسلمان قصاص اور دیت میں برابر ہیں۔

جواب امر اول: عورت کی دیت نصف قرار دینے ہے وہ غیر مسلم میں داخل ہو جائے گی کس طرح؟ قادری صاحب نے اس کو یوں کہنا جاہا کہ جب قرآن کریم میں ''مومن' کے قل کرنے کا ذکر ہے اور اس کی دیت بھی بیان فر مائی گئی۔اگرعورت کی فدکورہ دیت سلیم نہیں کرتے تو دراصل ایسا کرنے والوں نے عورت کو ''مومن' کے تحت شار نہیں کیا۔لہذا اسے غیر مسلم میں داخل کر دیا گیا حالا نکہ لفظ' 'مومن' مرداور عورت دونوں کو شامل ہے۔دوسری بات انہوں نے یہ کہی کہ مرداور عورت کے درمیان فرق روار کھنا دور جاہلیت کی بات تھی جے حضور ضاف کے اندر کی دیت کا ملہ کہنا یہ فرق جاہلیت کے دور میں تھا جے حضور ضاف کے اندر یہی دوبا تیں قادری صاحب میں تھا جے حضور ضاف کے اندر یہی دوبا تیں قادری صاحب میں تھا جے حضور ضاف کے اندر یہی دوبا تیں قادری صاحب میں تھا جے حضور ضاف کے اندر یہی دوبا تیں قادری صاحب

کے پیش نظر تھیں۔اب آیے ذراان کی حقیقت کو دیکھیں۔ جہاں تک قران کریم میں مومن کے قل خطاء کی دیت بیان کی گئی اس میں
بے شک مرد وعورت دونوں شامل ہیں اور دونوں کی دیت ہمیں بھی تسلیم ہے۔لیکن دیت کی مقدار کے بارے میں قرآن کریم کی نہ کورہ
آیت خاموش ہے اور اس کے علاوہ بھی قرآن کریم میں کوئی الیی آیت نہیں جو مقدار وقعین دیت بتاتی ہو۔مومن کے لفظ سے عورت
تب نکتی جب عورت کی دیت کا قول نہ کیا جاتا۔وہ تو موجود ہے صرف بات مقدار وقعین کی ہے۔اب مقدار دیت ہم اپنی عقل سے
مقرر نہیں کر سکتے۔ یہ سئلہ عقلی نہیں ۔ لہذا اس کے متعلق قرآن مجید کے بعد صاحب قرآن کی احادیث وارشا دات ۔مرداور عورت کی
دیت کا تعین اور اس کی مقدار کے بارے میں ہم گزشتہ صفحات میں احادیث ذکر کر چکے ہیں۔ جن میں صراحۃ موجود ہے کہ حضور
دیت کا تعین اور اس کی مقدار کے بارے میں ہم گزشتہ صفحات میں احادیث ذکر کر چکے ہیں۔ جن میں صراحۃ موجود ہے کہ حضور
کے النہ انہوں نے عورت کی دیت نصف قرار دی۔ لہذا قادری صاحب کا اعتراض براہ راست حضور خوالیت کی فراق باتی رکھا۔اللہ تعالی ایسے
کے معاذ اللہ انہوں نے عورت کی دیت نصف قرار دے کراسے غیر سلم قرار دے دیا اور دور جا بلیت کا فرق باتی رکھا۔اللہ تعالی ایسے
گراہ اجتہاد اور قیاس سے بچائے۔ رہا یہ معالمہ کہ لفظ مومن سے انہوں نے مرد اور عورت کی دیت کو مساوی قرار دیے کی جوسعی
مراہ اجتہاد اور قیاس سے بچائے۔ رہا یہ معالمہ کہ لفظ مومن سے انہوں نے مرد اور عورت کی دیت کو مساوی قرار دیے کی جوسعی
مراہ بلہ مردود کی ہے۔ اس کا تفصیلی اور باد لائل جواب علامہ کاظمی صاحب نے تحریر فر مایا۔ ہم اسے ذیل میں من وعن نقل کر رہے

اسلام میںعورت کی دیت

قائلین مساوات (طاہرالقادری اس سے مراد ہیں جن کی تر دید میں علامہ کاظمی صاحب نے مذکورہ تحریکھی ہے ) نے امام محمد بن حسن شیبانی اورامام ابو بکر جصاص جیسے ائمہ ہدی پر الزام عائد کیا کہ انہوں نے سورۃ النساء کی اس آیت "من قتل مومنا حطأ" سے استدلال کرتے ہوئے ذمی کافر کی دیت کومومن کی دیت کے برابر قرار دیا۔لیکن مسلمان عورت کی دیت کونصف ہی رکھا۔اس طرح اسے ایمان سے بھی خارج کر دیا۔ میں عرض کروں گا کہ ائمہ دین کے حق میں پیطعن ہر گز قابل التفات نہیں۔مومن اور ذمی کا فرکی دیت کے مساوی ہونے پراس آیت کریمہ سے استدلال بالکل سیح ہے لیکن مرداورعورت کی دیت کا مساوی ہونا اس آیت سے قطعاً ٹابت نہیں ہوتا۔امام محمداورامام ابوبکر جصاص کا بیاستدلال چار وجوہ پر بنی ہے۔ایک بیر کہ لفظ ''مومن' مذکر کا صیغہ ہے۔ جومر دمومن کے لئے وضع کیا گیا ہے۔مومنہ عورت کواپنی وضع کے اعتبار سے وہ شامل نہیں۔ دوسرا پیر کہ لفظ دیت کا اطلاق سو (۱۰۰) اونٹ پر ہوتا ہے، جومرد کی کامل دیت ہے۔ تیسرایہ کہاس آیت میں معاہد (ذمی) کے لئے ''کان'' وارد ہے۔ وہ بھی مذکر کا صیغہ ہے۔ اپنی اصل وضع کے اعتبار سے عورت کوشامل نہیں۔ چوتھا ہے کہ "دیة مسلمة" کے الفاظ مؤمن اور اہل میثاق (ذمی کافر) دونوں کے لئے مکسال وارد ہوتے ہیں۔ جومرد کے اعتبار سے سو (۱۰۰) اونٹ ہی کے معنیٰ میں استعال ہوتے ہیں۔ ثابت ہوا کہ جس طرح مومن مرد کی دیت سو(۱۰۰) اونٹ ہے۔اس طرح ذمی کا فرمرد کی دیت بھی سو(۱۰۰) اونٹ ہے۔ (ملحضاً از احکام القرآن للجصاص الی بکرج اص۲۹۰ کتاب الجة للا مام محد بن حسن شیبانی جه ص ۳۵) خلاصه په ہے که لفظ مومن اور لفظ کان دونوں مذکر کے صغیبے ہیں۔ (من قتل مومنا متعمدا. وأن كان من قوم بينكم النح) أن دونول الفاظ كالمصداق وضعى أورحقيقي معنى كاعتبار يصرف مقتول مردب نه كه عورت مقتوله لهذالفظ دیت باعتبار صیغه مذکر دیت کامله کے معنی میں ہے۔ پھریہ کہ اہل میثاق کے لئے بھی "دیمة مسلمة المي اهله". کے الفاظ وار دہیں۔ لہذا مردمومن اور ذمی کا فرمر د کی دیت کا مساوی ہونا واضح طور پر ثابت ہوا۔ یہ نفصیل اس اختلافی مسلہ سے متعلق تھی کداحناف کے نز دیکے مسلمان اور ذمی کا فرکی دیت برابر ہے اور شوافع کے نز دیک ذمی کا فرکی دیت مسلمان کی دیت کے برابز نہیں کیکن مردوعورت کی دیت میں قطعاً کوئی اختلاف نہیں۔وہ دور جاہلیت میں بھی متعارف تھی۔اس وقت یہی دستورتھا کہ مرد کی دیت پوری سو(۱۰۰) اونٹ اورعورت کی دیت اس کا نصف بچاس اونٹ ہوتی تھی۔ پھراسلام نے قصاص دیت کے معاملہ میں خلاف دستور ہرتم کے ظلم وتعدی کومٹا کراہل دستور کے مطابق مرداورعورت کی مقدار دیت علی الترتیب وہی سواونٹ اور بچاس اونٹ برقرار رکھی۔ جس پرہم اس سے بل تفصیلاً مضبوط دلائل قائم کر چکے ہیں۔ رہا بیام کہ آیت کریمہ و من قتل مومنا کے ساتھ مومنہ کوہم نے شامل کیا ہے توخفی نہ رہے کہ بیشمول صیغہ کے اعتبار سے نہیں ہے۔ اہل علم جانتے ہیں کہ لفظ مومن ندکر کے لئے وضع کیا گیا ہے۔ اس کی وضع حقیقی ایمان والے مرد کے سوا بچھ نہیں۔ اگر مذکر کا صیغہ اپنی وضع کے اعتبار سے مؤنث کوبھی شامل ہو، تو قرآن مجید کے حسب ذیل متام استعالات معاذ اللہ لغوقر اریا ئیں گے۔ مثلاً اللہ تعالی نے فرمایا:

بے شک مسلمان مرداور مسلمان عورتیں اور ایمان والے مرداور ایمان والی عورتیں اور فرما نبردار مرداور فرما نبردار مسلمان عورتیں اور سیج بولنے والے مرداور سیج بولنے والی عورتیں اور عاجزی کرنے والے مرداور سیج بولنے والی عورتیں اور عاجزی کرنے والے مرداور کھنے والی عاجزی کرنے والی عورتیں اور روزہ رکھنے والی عورتیں اور روزہ رکھنے والی عورتیں اور ایڈ کا بہت زیادہ ذکر کرنے عورتیں اور اللہ کا بہت زیادہ ذکر کرنے والے مرداور اپنی پارسائی کی حفاظت کرنے والی عورتیں اور اللہ کا بہت زیادہ ذکر کرنے والے مرداور اللہ کا بہت زیادہ ذکر کرنے والے مرداور اپنی پارسائی کی حفاظت کرنے والی عورتیں اور اللہ کا بہت زیادہ ذکر کرنے والی عورتیں۔اللہ تعالی نے ان کے لئے بخشش اور ثواب تیار کر رکھا ہے'۔

(ياره۲۲،رکوع۲آيت اوّل سورهٔ احزاب)

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے مردوں اورعورتوں کے لئے مشترک اوصاف حسنہ اور مشترک اجروثواب کا ذکر فر مایا۔ مگراس کے باوجود مذکر کے صیغے میں مؤنث شامل نہیں اور نہ مؤنث کے صیغے میں مذکر شامل ہے۔قر آن کریم میں ہر جگہ اگر مذکر کے صیغوں میں عورتیں ہوتیں تو "الذین امنوا" اور" المومنون" کے عموم میں بلا تخصیص ہرجگہ عورتیں شامل رہتیں ۔ مگرابیانہیں بلکه اس کے برعکس بِ بكثرت آيات قرآنيه ايي بين كه جهال المذيب امنوا اورالمومنون مين مردول كے ساتھ عورتيں قطعاً شامل نہيں ہيں۔مثلا "يا بَايِهَا اللَّذِيْنَ امْنُو لَا تَدْ جُلُوا مُبُونَ النِّبِيّ إلَّا أَنْ مُؤْذَنَ لَكُمْ النّ السايان والواني كهرول مين داخل نه مومكراس وقت جب تمهیں کھانے کے لئے آنے کی اجازت دی جائے '۔ (احزاب:۵۳) یا ایھا اللذین امنوا میں عورتیں شامل نہیں۔ نیز فرمایا: "وُواذْ عَكُوْتَ مِنْ اَهْلِكَ تُبَوِّقُ الْمُؤْمِنِيْنَ مَقَاعِدَ لِلْقَتَالِ اورضَ كونت آبال كي ياس تشريف لائ ايمان والوں کومورچوں پر بٹھارہے تھے''۔ (آلعمران:۱۴۱) یہاں بھی''الم مومنین ''سے صرف مردمراد ہیں۔ (عورتیں نہیں) ایسی صورت میں بیکہنا کہ آیت کریمہ من قتل مومنا میں لفظ مومن سے عورت کو خاص کرنا اسے ایمان سے خارج کر دینا ہے لاعلمی پر بنی ہے۔لفظ مومن کےصیغہ میں عورت شامل ہی نہیں تو اسے خاص کرنے کا سوال ہی پیدائہیں ہوتا پختر رید کہ من قتل مومنا خطأ میں لفظ مومن کے وضعی حقیقی معنی کے اعتبار سے ہم نے مومنہ کومومن کے ساتھ شامل نہیں کیا بلکہ بطور مجاز تغلیبا اور ضمناً صرف اس بنا پر ہم نے مومنہ کو مومن کے ساتھ شامل جانا ہے کہ نفس وجوب دیت اور کفارہ کا حکم دونوں کے لئے کیساں ہیں اور وصف ایمان دونوں میں مشترک ہے۔اس لئے اس لحاظ سے تغلیباً وہ مومنہ کو بھی شامل ہوسکتا ہے۔ (اسلام میں عورت کی دیت ،مصنفہ علامہ کاظی صاحب مرحوم ص۵۱-۵۱) قار کمین کرام! علامہ کاظمی صاحب نے طاہر القادری کے دونوں استدلالات کا بردی تفصیل اور جامعیت سے جواب دیا ۔عورت کی دیت کا نصف ہوتا کیا اسے اسلام وایمان سے نکالنے کے مترادف ہے؟ اس کا خلاصہ بید کہ عورت لفظ ''مومن'' کی وضع اور حقیقی معنی میں شامل ہی نہیں تو نکالنا کیونکہ متصور ہوگا؟ دوسری بات طاہر القادری کی کہ نصف دیت دور جاہلیت کی بات تھی جے اسلام نے ختم کر دیا تو پہطا ہرالقادری کی غلط فہمی کہدلیں یا کذب بیانی سے تعبیر کریں۔اس حد تک بات درست ہے کہ مرد کی دیت عورت سے دگنی دور جالمیت میں تھی لیکن اسے اسلام نے ختم نہیں کیا بلکہ بحال رکھا۔ اسلام نے دور جالمیت کی کچھ با تیں ختم کر دیں اور جواچھی تھیں ، انہیں اس طرح جاری رکھا۔ دور جاہلیت میں بیرواج تھا کہ اگر مقتول امیر ہوتا تو اس کے بدلے میں غریب قاتل کے ایک سے زائد افراد

(احكام القرآن بصاص ج٢ص٢٢٢ باب قتل الخطاء)

''اور جاہلیت میں عورت کی دیت کا نصف ہونا''''المتصل فی تاریخ العرب قبل الاسلام''ج ۵۹۲۵ پر تفصیل سے بیان کیا گیا ہے اور قادری صاحب کو دور جاہلیت میں ایسا ہو تاتسلیم ہے ۔ لیکن وہ اسے اپنے غلط نظریہ کے پیش نظر غلط طور پر لے رہے ہیں ۔ اسی لئے وہ اسے دور جاہلیت کی بات بتا کراسلام میں اس کے خلاف ہونا ٹابت کرنا چاہتے ہیں۔جبیبا کہ ہم پہلے بتا چکے ہیں کہ اسلام نے سسی انچھی بات کوختم نہیں کیا۔ای مشمن میں مسکلہ دیت کے اندرامراء نے دھاند کی شروع کر دی تھی کہوہ دو دو تین تین دیتیں وصول کر لیا کرتے تھے۔جس طرح قصاص میں وہ کی بیشی کے مرتکب تھے۔شریعت مطہرہ نے اصل مسکہ دیت کا جوں کا توں باقی رکھااوراس میں کی گئی زیاد تیوں کوختم کر دیا۔لہذا دو دویا تین تین دیات کوتو ختم کیا گیا کیونکہ بیہ بات اس دور میں عام ذہن قبول نہ کرتا تھا۔جس کی بنا پر بیرمکارم اخلاق میں سے ہونے کی وجہ سے اسے برقر اررکھا گیا۔قصاص میں بھی دور جاہلیت میں جو ظالمانہ روش چل نکلی تھی اس کے بارے میں قرآن و حدیث نے اصل قصاص کو تو باقی رکھا اور بڑھائی گئی باتوں کوختم کر دیا۔حضور ظلا المالی المنظم نے فرمایا: "المسلمون تتكافو دماء هم يعنى ملمانول كاخون باجم يكال ب"اورقرآن كريم في مايا: "كتب عليكم القصاص في القتلى الحو بالحو والعبد بالعبد والانشى بالانشى الاية تم پرقصاص فرض كرديا كيا\_آزادكي بدلي زاد،غلام كيوض غلام اورعورت کا قصاص عورت ہے'۔خلاصہ بیر کہ دور جاہلیت کا ہر قانون شریعت نے مٹادیا ، قادری صاحب کا بیر کہنا غلط ہے بلکہ ظالمانهاورغلطتم کے قوانین کو یا تو مٹادیا گیایا اس میں اصلاح کر دی گئی اور جواجھے قانون تھے آئہیں اسلام نے باقی رکھا۔ یوم عاشور کا روزہ دور جاہلیت میں رکھا جاتا تھا۔ آپ نے اسے منسوخ نہ فرمایا۔ بیروزہ حضرت مویٰ علیہ السلام اور آپ کے ساتھیوں کے دریا کو بخیر وعافیت عبور کرنے کے شکر میں ہویا حضرت نوح علیہ السلام کی تشتی اس دن جودی بہاڑ پر تفہری ہو۔حضور خ الکیٹ کی تھے نے فرمایا: ہم حضرت موی علیہ السلام کے میچ جانشین ہونے کی وجہ سے بیروزہ رکھنے کے زیادہ حفدار ہیں۔ لہذا آپ نے یوم عاشور کا روزہ رکھنا منسوخ نہ فرمایا۔ دیت کا معاملہ بھی ایسا ہی ہے۔ اس میں جو امراء نے زیادتیاں داخل کر لی تھیں، اسے تو آپ نے منسوخ فرما دیا کئین اصل دیت کو باقی رکھا۔وہ عورت کی دیت نصف اور مرد کی کامل تھی۔ طاہر القادری صاحب دور جاہلیت کے احکام کوختم کرنے کا

سہارا لے کرتمام احکام کوختم کرنے کاعقیدہ بنائے بیٹھے ہیں۔خود دھو کہ میں اورلوگوں کو دھو کہ دینے کی کوشش کررہے ہیں۔اللہ تعالیٰ انہیں اس سے بیچنے کی توفیق عطا فر مائے ۔عورت کی دیت ہونا ایک اچھا دستور وقانون تھا جسے برقر اررکھا گیا۔اس پر درج ذیل حوالہ ملاحظہ ہو:

فكذالك امرت العاقلة بتحمل الدية عن قاتل الخطاء على جهة المواسات من غير رجحاف بهم وانما يلزم كل رجل منهم ثلثة دراهم او اربعة دراهم ويجعل ذالك في اعطياتهم اذا كان من اهل الديوان وموجل ثلاث سنين فهذا مما ندبوا اليه من مكارم الاخلاق وقد كان تحمل الديات مشهور في العرب قبل الاسلام وكان ذالك مما يعد من جميل افعالهم ومكارم اخلاقهم وقال النبي صليلي المناقي بعثت العرب مكارم الاخلاق فهذا فعل مستحسن في العقول مقبول في الاخلاق والعادات.

ای طرح عاقلہ کوتل خطاء میں دیت برداشت کرنے کا تھم دیا گیا۔ یہ بطریقہ م خواری تھا نہ کہ ان پرزیادتی تھی۔ عاقلہ کے ہر آ دمی کوتین یا چار درہم دینے پڑیں گے۔اگر وہ تخواہ دار نہیں تو پھر تین سال تک مہلت دی جائے گی۔ یہ ان باتوں میں سے ایک ہے جے مکارم اخلاق میں شار کیا جاتا ہے اور دیات کا برداشت کرنا اسلام سے قبل عربوں میں مشہور ومعروف تھا اور اسے وہ اچھے کاموں اور خوبصورت اخلاق میں شار کرتے تھے۔حضور ضالت کی ایک کے کے بھیجا گیا ہوں۔ نے ارشاد فر مایا: میں مکارم اخلاق کی تکمیل کے لئے بھیجا گیا ہوں۔ تو فعل ازروئے عقل اچھا ہے اور اخلاق و عادات کے اعتبار سے مقبول ہے۔

(احكام القرآن ج عص ٢٢٣ باب قتل الخطاء مطبوعه بيروت)

ندکورہ حوالہ سے آپ حضرات قادری صاحب کی کذب بیانی اور دھو کہ دہی سے بخو بی واقف ہو چکے ہوں گے۔عورت کی دیت کا نصف ہونا دور جاہلیت میں مروج تھا اور اسے اس دور کے لوگ بھی مستحن سمجھتے تھے۔اس اچھائی کی بنا پر اسے بھی اسلام نے دیگر کاموں کی طرح من وعن باتی رکھا۔اپنے غلط مفروضہ کو ٹابت کرنے کے لئے قادری صاحب نے پہلے اس کی تنتیخ کی نسبت حضور ﷺ کی طرف کی ۔ جواگر جان بوجھ کر کی ،تو اپناٹھ کا نہ جہنم بنایا اور اگر لاعلمی کی بنا پر ہو گیا تو رجوع الی الحق لا زم تھا۔جس کی آج تک انہیں تو فیق ندل سکی۔ پھر مزید غلط بنیاد پر عمارت استوار کرتے ہوئے لکھا کہ جب غلام اور غیرمسلم کی دیت پوری ہے تو پھرخوا تین کواس حق سے محروم کیوں رکھا جا سکتا ہے؟ اس قیاس کا تعلق صرف ان کی ذاتی رائے سے ہوسکتا ہے۔ قر آن کریم اورا حادیث مبارکہ اس کا ساتھ نہیں دیتے۔اس طرح عورت کی نصف دیت کی وجہ سے وہ مسلمان ہونے سے نکل ٹی یا نکال دی گئی۔اس پران کے یاس کون سی آیت یا حدیث تھی جوعورت کی دیت کومرد کی دیت کے برابر قرار دیتی تھی؟ اس کے برعس ہم نے گزشتہ اوراق میں بہت س ا حادیث وروایات اس پر پیش کیس جوصراحة عورت کی دیت نصف بیان کررہی ہیں۔ قادری صاحب کی ندکورہ رائے خودساختہ اوران کا قیاس محض ذاتی قیاس ہے۔جس کا نصوص شرعیہ سے قطعاً کوئی تعلق نہیں ۔لہذا امت مسلمہ کے نز دیک وہ قابل قبول نہیں۔ امر دوم کا جواب: قادری صاحب نے کہا کہ دیت کے معاملہ میں مرد کوعورت پر کوئی فوقیت نہیں ہے۔اس قول کا ذب کی حقیقت عیاں ہو چکی ہے۔ بیکلام ان کا اختر اعی ہے جس کا کسی آیت یا حدیث کے ساتھ کوئی تعلق نہیں بلکہ بیان کے متصادم ہے۔ہم ثابت کر چکے ہیں کہ عورت کی دیت کا نصف ہونا احادیث اوراجماع صحابہ واجماع مجتهدین سے ثابت ہے۔لہذا قادری صاحب کا بیرکہنا کہ لا کھوں احادیث میں بیہ بات واضح نہیں۔ بیصریح کذب ہے۔ جوصرف جہلاء کو دھوکہ دینے اورعورتوں کوخوش کرنے کے لئے لکھا گیا اوراگران کے مطالعہ کی تھی تو اس پرانہیں احادیث مل جانے کے بعداعتر اف کرنا جا ہیے تھا کہ واقعی عورت کی دیت مرد کی دیت ہے آدھی ہے۔

امرسوم کا جواب: قادری صاحب نے محدث دہلوی جناب عبدالحق صاحب کی''شرح مشکلو ق''کا ایک حوالہ دیتے ہوئے لکھا کہ وہ فرماتے ہیں: تمام مسلمان خون وقصاص اور دیت کے معاملہ میں برابر ہیں۔''اشعتہ اللمعات''کی ندکورہ عبارت سے شخ محقق کی مراد نفس دیت وغیرہ ہے نہ کہ مقدار دیت میں وہ برابری کا قول نقل فرمارہ ہیں۔اس کی عنقریب وضاحت آرہی ہے۔اگر شخ محقق واقعی مقدار دیت میں مرداور عورت کے برابر ہونے کے قائل ہوتے تو وہ اپنی اس شرح میں اس کی مخالفت نہ کرتے۔آپ نے واضح طور پر عورت کی دیت کو نصف لکھا ہے۔ملاحظہ ہو:

ان سقط حيا ثم مات فيجب فيه كمال دية الكبير فان كان ذكرا وجبت مائة من البعير وان كان انشى فخمسون لان دية الانثى نصف دية الرجل.

اگرعورت کو مارنے سے اس کے پیٹ کا بچہ زندہ باہر آگیا پھر مرگیا تو اس کی مکمل دیت ادا کرنا پڑے گی۔ پس اگر وہ لڑ کا تھا تو ایک سواونٹ اور اگر لڑ کی تھی تو بچاس اونٹ واجب ہوں گے کیونکہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے نصف ہوتی ہے۔

(حاشيه مشكوة ص ٣٠١ بحواله لمعات شرح مشكوة)

دیکھا آپ نے کہ شخ محقق واضح الفاظ میں عورت کی دیت کونصف فر مارہے ہیں۔ بات دراصل یہ ہے کہ قادری صاحب کواپنے من گھڑت قیاس پر جب نہ کوئی آیت ملی نہ کوئی حدیث پاک نظر آئی۔ نہ اجماع امت سے ان کا مقصد پورا ہوسکتا تھا۔ تو ڈو ہے کو شکے کا سہارا کے مصداق شنح محقق کی عبارت کو دھو کہ دینے کی خاطر غلط ملط بیان کر دیا حالا نکہ وہ قادری صاحب کے بالکل برعکس فر مارہے ہیں۔ 'میں۔ نھیک ہی کہتے ہیں۔ ' خدا جب دین لیتا ہے تو جمافت آ ہی جاتی ہے''۔

امر چہارم کا جواب: امر چہارم کے ذراالفاظ ملاحظہ فرمالیں تا کہ اس کے جواب سیحضے میں آسانی ہو جائے۔ قادری صاحب یہ کہنا چاہتے ہیں کہ بعض فقہاء نے روایت کیا ہے کہ حضور ضلاً کیا گئے گئے اس کے طور پرمر داور عورت کی دیت کو برابر قرار دیا۔ فہ کورہ خط کے آخر میں آپ نے واضح طور پر فرمایا۔ اگر مردعورت کو آل کر ہے تو اس کی دیت ایک ہزار دینار ہوگی۔ بہی دیت مرد کی بھی مقرر کی ہے۔ مزید برآں یہ کہ حضور خلا تھا گئے گئے گئے نے فرمایا: تمام مسلمانوں کے خون کی دیت برابر ہے۔ کسی کی جان، قصاص اور دیت میں ایک کو دوسرے پر فوقیت نہیں ہے۔

میں صرف یہی مذکور تھا کہ عورت کی دیت نصف ہے۔ورنہ یہ کہنا پڑے گا کہ حضور ﷺ کے ارشادات میں تضاد ہے اور صحابہ كرام نے عمرو بن حزم كے نام لكھے جانے والے خط كے خلاف پر اجماع كيا۔ليكن بيد دونوں باتيں كوئى بھى ذى علم كہة بيں سكتا۔للہذا الی جرائت طاہرالقادری کی قسمت میں کھی تھی کہ وہ حضور ﷺ کی طرف کذب کی نسبت کرے اور اپنا ٹھکانہ جہنم بنائے اور حضرات صحابہ کرام کے اجماع کے خلاف اپنی رائے قائم کر کے "من شیذشیذفی الناد" کا مصداق بے۔ طاہرالقادری اپنی مزعومہ اور ندمومہ رائے کا اصل کسی حدیث میں یا کسی اجماع سے بسند سیجے ثابت کر دیں تو منہ ما نگاانعام یا ئیں ورنہ تو بہ کریں اور مافات کی تلافی کریں۔ابن قدامہ نے عمروابن حزم کی کتاب ہے جواقتباس نقل کیا۔ہم آخر میں پھرانے نقل کئے دیتے ہیں تا کہ اجمال کی تفصیل سامنے آجائے اور قادری صاحب کی کذب بیانی اور دھو کہ دہی ظاہر و باہر ہوجائے ۔حوالہ ملاحظہ ہو:

ابن منذ راورابن عبدالبرنے کہا کہ تمام علاء کا اس پر اجماع قال ابن منذر وابن عبد البر اجمع اهل العلم على ان دية المرأة نصف دية الرجل وحكى غيرهما ہے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت ہے آ دھی ہے۔ان دونوں کے علاوہ لوگوں نے ابن علیہ اور عصم سے حکایت کی ۔ بیدونوں کہتے عن ابن علية والعصم انهما قالا ديتها كدية الرجل لقوله عليه السلام في النفس المومنة مائة من الابل ہیں کہ عورت کی دیت مرد کی دیت کے برابر ہے کیونکہ حضور صَلِينَا المُنْ اللَّهِ كَا قُول شريف ہے كہ مومن جان كى ديت سو (١٠٠) وهمذا قول شاذ يخالف اجماع الصحابة وسنة النبي فان في كتاب عمرو ابن حزم دية المرأة على اونٹ ہے۔ بیقول شاذ ہے۔اجماع صحابہاور سنت نبویہ کے خلاف النصف من دية الرجل وهي اخص مما ذكروه وهما ہے کیونکہ ابن حزم کی کتاب میں موجود ہے۔عورت کی دیت مرد کی فىي كتاب واحد فيكون ماذكرنا مفسرا لما ذكروا دیت ہے آ دھی ہے اور بیالفاظ روایت ان کے روایت کروہ الفاظ سے احص ہیں۔ یہ دونوں ایک ہی کتاب ہیں للبذا جو ہم نے ذکر مخصصا له ودية نساء كل اهل دين على النصف کئے، وہ ان کے ذکر کردہ الفاظ کی تفسیر بنیں گے اور اس کے خصص من رجالهم. (المغنى ج وص ۵۳۳ مئله ۲۸۳۷ مطبوعه بيروت) ہوں گے اور ہر مذہب کے مانے والوں کی عورت کی ویت اس ندبب کے مرد کی دیت کے نصف برابر ہوگی۔

ابن عليه اورعصم كوجوالفاظ اين مؤقف كمؤثر نظرات وه"في النفس المومنة مائة من الابل" بيرجس مين نفس مؤمنه کہا گیا ،عورت اور مرد دونوں کوشامل ہے۔لہذاعورت کی دیت بھی سواونٹ ہوگی لیکن بیمؤقف شاذ ہے اور نا قابل عمل ہے۔ ایک تو اس لئے کہ اجماع صحابہ عورت کی دیت کونصف قرار دے رہاہے اور دوسرا اس لئے کہ اس تحریر کردہ کتاب میں ہی عورت کی دیت مرد سے آدھی بیان ہوئی تو اس طرح ان دونوں حضرات کا پیش کردہ جملہ مجمل کہلائے گایاان کا ندکورہ جملہ عام اس کتاب میں موجود دوسرا جملهاس کی تخصیص کرے گا۔ جب بید دونوں عبارات سامنے ہوں ،تو پھریہی نتیجہ نکلے گا کہ عورت کی دیت واقعی مرد کی دیت سے آدھی ہے۔ورنہ ''نیفسس مومنہ'' کے پیش نظرعورت کی دیت سواونٹ اور دوسرے جملے میں بچاس اونٹ ان دونوں میں تطیق کیے ہوگی؟ آخر میں علامہ کاظمی صاحب کی کتاب کے اس حصہ کے متعلق ایک اقتباس پیش کر ہے ہم آ گے چلتے ہیں۔

اس مكتوب مين "دية المرأة على النصف من دية الرجل" كاجمله بهي يقينًا موجود ب\_ جيهام موفق الدين ابن قدامه ا پنی شهره آفاق کتاب'' امغنی'' اورامام ابوالقاسم الرافعی اپنی تصنیف'' منتهی الارادات'' جساص ۲۰۰۷ میں تینوں عمروابن حزم کی کتاب کے حوالہ سے اس جملہ کوفقل کر رہے ہیں۔علامہ البہوتی نے ایک دوسری تصنیف''الروض الربع'' ص٣٩٩ بحوالہ کتاب عمروا بن حزم اس جمله "ديسة الموأة على النصف من دية الوجل "كفَّل فرمايا \_حضرت عمرو بن حزم رضى الله عند كي مذكوره كتاب ميس اس جمله

کے موجود ہونے پر یہ امر بھی شاہد عادل ہے کہ امام حاکم نے ''متدرک'' میں اس کا کتاب عمروابن حزم کی روایت کے شمن میں فرمایا:
''ھذا حدیث کبیر ہے جواس باب میں مفسر فی ھذا الباب یشھدله امیو المومنین عمر ابن عبد العزیز . (المستدرک عص ۳۹۷) یہ حدیث کبیر ہے جواس باب میں مفسر ہے اس کے لئے امیر المومنین عمر بن عبدالعزیز شہادت دیتے ہیں'' ۔ یہی امیر المومنین عمر بن عبدالعزیز جو حدیث عمروابن حزم کے شاہد ہیں ۔ خلیفہ عادل ہیں۔ خلفات راشدین میں آئیس شامل کیا گیا ۔ اپنے عہد خلافت میں ایک تھم جاری فرماتے ہیں جے امام محد بن نفر مزوری متونی ۲۹۳ ہے گز ' کتاب النہ نہ کی حسب فرمالی کیا گیا ۔ اپنے عہد خلافت میں ایک تم ہے حدیث بیان کی اسحاق نے انہوں نے کہا ہمیں خبر دی ابواسا مدنے وہ محمد بن علقہ سے روایت کرتے ہیں ۔ فرمایا: حضرت عمر بن عبدالعزیز نے دیات کے بارے میں ایک تھم نامہ کھا۔ اس میں ذکر فرمایا: رسول اللہ کے عہد میں دیت سو(۱۰۰) اونٹ تھی بھر حضرت عمر نے اس کی قیت لگا کرشہر یوں پر ایک ہزار دینار یا بارہ ہزار درہم مقرر فرماتے اور مسلمان آزاد کورت کی دیت رسول اللہ میں ایک خلاف کہد ہے ہیں اورامیر المونین حضرت عمر بن عبدالعزیز جو بن عزم کی کتاب دیکھی تک نہیں صرف اس کے مختلف تھم کی بچھروایات ان کے چش نظر ہیں، وہ تو شاہد ہیں ۔ اپنے حکمنا مد میں عبد رسالت میں سواونٹ کی ویت کاذکر فرما کرصاف نظوں میں تحریز مار ہے ہیں کہ آزاد مسلمان عورت کی دیت رسول اللہ میں تعبد العزم بیں کہ آزاد مسلمان عورت کی دیت رسول اللہ میں تعبد العزم بیں کہ آزاد مسلمان عورت کی دیت رسول اللہ میں تعبد العزم بیں کہ آزاد مسلمان عورت کی دیت رسول اللہ میں تعبد العزم بیں کہ آزاد مسلمان عورت کی دیت رسول اللہ میں تعبد المونین دیت رسول اللہ میں تعبد العرب ہیں کہ آزاد مسلمان عورت کی دیت رسول اللہ میں تعبد العزم بیں کہ کو دیت کاذکر فرما کر صاف نظوں میں تحریز مار ہے ہیں کہ آزاد مسلمان عورت کی دیت رسول اللہ میں تعبد العزم بیں جونوں میں جونوں کی دیت کاذکر فرما کر صاف نظوں میں تحریز مار ہے ہیں کہ آزاد مسلمان عورت کی دیت رسول اللہ میں تعبد العزم کی کی دیت کاذکر فرما کر صاف نظوں میں تعبد العزم کی دیت کی دیت رسول کی دیت رسول کی دیت رسول کے دور مسلم کی دیت رسول کی دیت رسول کی دیت رسول کی دیت رسول کی دیت رسول کی دیت رسول کی دیت رسول کی دیت کو دیت کی دیت کی دیت رسول کی دیت کی دیت رسول کی دیت

مرداورعورت کی دیت برابر ہونے پرطاہرالقادری کے اخباری بیانات وتقریرات اوران کے جوابات بیان اول: (بیہق نے وفیہ ضعف کہ کرحدیث معاذین جبل کے ضعیف ہونے کا فیصلہ کردیا)۔

جواب: قادری صاحب اس سے ثابت بیر کرنا چاہتے ہیں کہ عورت کی دیت نصف ہونے پر دلالت کرنے والی روایت اور حدیث

امام بیہ فی نے ذکر کی ۔ چونکہ وہ خود امام بیہ فی کے نزدیک ضعیف ہے۔ لہذا اس سے عورت کی نصف دیت ثابت کرنا درست مہیں کمیکن جب ہم بیہق میں موجود صدیث مذکور کو مکمل طور پرد کیھتے ہیں ،تو قادری صاحب کی دھوکہ دہی واضح ہوجاتی ہے۔

حضرت معاذ بن جبل رضی الله عنه روایت کرتے ہیں که حدثنا حفص ابن عبد الله حدثني ابراهيم بن رسول کریم خُطِلِتُنگِ اِنْ الله الله عالی اعورت کی دیت مردکی دیت سے طهمان عن بكر بن خنيس عن عبادة بن نسبى عن ابن غنم عن معاذ بن جبل قال قال رسول الله آ دھی ہے۔ یہی روایت ایک اور وجہ (سند ) کے ساتھ عبادہ بن سبی سے مروی ہے اور اس میں ضعف ہے۔ ضَلَّاللَّهُ اللَّهُ وَيه المرأة على النصف من دية الرجل وروى ذالك من وجه اخر عن عبادة بن نسبي وفيه

ضعف. (بيهي شريفج ٨٥ ١٩٠ باب ماجاء في دية المرأة)

امام بیمق کا "و فیسه ضعف" فرمانا بددراصل روایت ندکوره کی دوسری سند کے بارے میں ہے۔جس سےمعلوم ہوا کدروایت ندکورہ سیج ہے۔ کیکن قاوری صاحب"فیہ مصعف" ندکورہ روایت اور سند آخر والی روایت دونوں کا اس سے ضعف ثابت کررہے ہیں۔اگر قادری صاحب میجے اور حق تلاش کرنے کے دریے ہوتے تو ای بیہتی میں اس موضوع پرتمام روایات کوسامنے رکھ کر نتیجہ نکالتے۔ تب کہیں جا کران کی بات کاوزن ہوتا۔ امام بیمی نے اسی دوسری سند کے بعد ایک اور روایت ذکر فر مائی ۔ ملاحظہ ہو:

ابن شہاب ، مکول اور عطاء رضی الند عنبم کہتے ہیں کہ ہم نے ادر كنا الناس على ان دية المسلم الحر على عهد الوكول ير يايا كمملمان مردكى ديت حضور ما المناقبة المناقبة على دور اقدس میں سواونٹ تھی۔ پھر حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے ان کی قیت مقرر فرمائی ۔شہری لوگوں پر ایک ہزار دیناریا بارہ ہزار در جم اور آزاد مسلمان عورت کی دیت جبکه ده شهری هویا نیج سودیناریا چھ ہزار درہم مقرر فرمائے

عن ابن شهاب وعن مكحول وعن عطاء قالوا السنبي ظُلِيِّنُكُ اللَّهِ مَا ثَنَّةً مُسن الابسل فِقُوم عَـمر ابسن الخطاب رضى الله عنه تلك الدية على اهل القرى الف دينسار اواثنى عشر الف درهم ودية الحررة المسلمة اذا كانت من اهل القرى خمس مائة دينار او ستة الاف درهم.

(بيبق شريف ج٨ص٩٥باب ماجاء في دية المرأة)

روایت مذکورہ جے ابن شہاب، مکول اور عطاء ایسے اجلہ فقہاء کرام اور محدثین نے ٹابت کیا کہ حضور ﷺ کے دور میں آ زادمسلمان مرداورعورت کی دیت میں فرق تھا۔اونٹول کی صورت میں مقررہ دیت کے عوض قیمت ادا کرنے کا فیصلہ حضرت عمر بن خطاب نے کیا جوصاف صاف مذکور ہے کہ شہری مسلمان آ زاد مرد کی دیت ایک ہزار دیناراورایسی ہی عورت کی دیت یا بچے سودینار ہو گی۔ کیا پانچے سودینار ، ایک ہزار دینار کا نصف نہیں ہوتے؟ پھراس روایت پر امام بہبق نے کوئی جرح نہیں کی۔جرح والی چھوڑ دیتے اور بغیر جرح والی لے لیتے ۔ لیکن اندر کا چور کیے مطمئن ہوتا۔ انہیں تو خواہ مخواہ بیٹا بت کرنا تھا کہ مرداورعورت کی دیت برابر ہے۔ آنجناب کو پیجھی نہ سوجھا کہ چپھکی روایت کے آخر میں جو ''فیسسہ صنعف'' کہا گیا۔ یہاںضعف کی کوئی وجہ بیان نہیں کی گئی اور جرح مجهول، نامقبول موتى ب\_حواله ملاحظه مو:

> لا يجرح الراوى عندنا بان يقول هذا الحديث مجروح او منكر اونحوها فيعمل به الا اذا وقع مفسرا بما هو جرح متفق عليه الكل لا مختلف فيه

مارے ہاں رادی اس قدر کہنے سے مجروح نہیں ہوتا کہ بیہ حدیث محروح ہے یا منکر ہے یا اس قتم اور برح ۔ البذا الی حدیث رِعمل کیا جائے گا۔ ہاں اگر جرح تفصیل کے ساتھ ہواور وہ بھی اس

بحيث يكون جرحا عند بعض دون بعض ومع ذالك يكون الجرح صادرا ممن اشتهر بالنصيحة دون التعصب.

(نورالانوارص ١٩٦ بحث طعن يلحق الحديث)

طریقہ سے جومنفق علیہ ہونہ کہ اس میں اختلاف کیا گیا ہو۔وہ اس طرح کہ بعض کے نزدیک جرح ہے اور دوسرے حضرات اس میں جرح نہیں کرتے۔اس کے ساتھ ساتھ جرح کرنے والا ایبا ہونا چاہیے جونصیحت (خیرخواہی) کے اعتبار سے مشہور ہو۔ اس میں تعصب نہ یایا جاتا ہو۔

علاوہ ازیں اگرعورت کی دیت نصف ہونے پر دلالت کرنے والی روایت واحادیث ضعیف ہوتیں تو جدید وقدیم کے تمام علاء مجتهدین کرام کا اس پراتفاق نہ ہوتا اوراگراتفاق ہے تو پھرضعف قطعاً کارگر نہ ہوگا کیونکہ اس بارے میں قاعدہ ملاحظہ ہو:

حضور ضالتا المنظم المنظم الله بن مسعود روایت کرتے ہیں کہ آپ نے خطاء میں دیت پانچ حصول میں تقسیم فرمائی اور فقہاء کرام کا اس خبر کومتفقہ طور پر استعال میں لانا اس کی صحت پر دلالت کرتا ہے۔ اگر کہا جائے کہ روایت ندکورہ کا راوی خشب بن مالک مجہول ہے۔ اس کے جواب میں کہا جائے گا کہ فقہاء کرام کا اس کی خبر پر عمل کرنا پانچویں حصہ کے اثبات میں اس روایت کی صحت اور استقامت پر دلالت کرتا ہے۔

عن زيد بن جبير عن خشب بن مالك عن عبد الله بن مسعود عن النبى صلاحه الدية في الخطاء اخماسا واتفاق الفقهاء على استعمال هذا الخبرفي الاخماس يدل على صحته. فان قيل خشب من مالك مجهول قيل له استعمال الفقهاء يخسب من مالك مجهول قيل له استعمال الفقهاء يخسره في اثبات الاخماس يدل على صحته واستقامته.

(احكام القرآن ج اص ٢٣٣ باب اسنان الابل في وية الخطاء)

لہذا معلوم ہوا کہ روایت اگر چہ مجروح ہو، کیکن جب فقہاء کرام اس پڑمل کرتے ہوں تو ان کاعمل اس کے ضعف کو صحت میں تبدیل کر دیتا ہے اور جس پر ہر دور کے تمام فقہاء کرام محدثین عظام کا اجماع عمل ہو، وہ تو قادری صاحب کونظرنہ آیا اور "فیسہ ضعف" نظر آگیا۔ یہ تنگ نظری کی علامت یا مقصد برآری کی خاطر اندھی تقلید کی نشانی ہی کہلائے گی۔اللہ تعالی ایسے اجتہاد سے بیخے کی اور رجوع کرنے کی انہیں تو فیق دے۔

نوٹ: "باب ماجاء فی دیة المرأة" سے دوعد دروایت ہم نے ذکر کیں۔ جن میں صاف مذکور کے عورت کی دیت نصف ہے۔ اس باب کے تصل امام بیمی نے "باب ماجاء فی جو اح المرأة" ذکر فرمایا۔ اس کی ایک روایت یوں ذکر فرمائی:

و روى عن معاذبن جبل عن النبي ضَلَّالِيُّ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِي باسناد لا يثبت مثله. (بيهتي جوس ٩٦)

طاہرالقادری صاحب نے روایت بالا کو اپنے حق میں غنیمت سمجھتے ہوئے کہا کہ اس روایت نے بھی پہلی روایت کی تصدیق کر دی ۔ یعنی عورت کی دیت نصف ہونے والی روایت چونکہ ضعیف ہے۔ لہذا اس کا ضعف اس روایت سے اور پکا ہوگیا۔ اس لئے عورت کی دیت نصف نہیں بلکہ کامل ہے ۔ لیکن اگر وہ اپنے اجتہادی خول سے نکل کر دیکھتے ، تو انہیں نظر آتا کہ دونوں احادیث دومختلف ابواب کے تحت امام بیمی نے درج فرمائیں۔ پہلی حدیث "دیدہ المو آہ" کے خمن میں تھی اور دوسری" جو احدہ المو آہ" کے تحت ذکر کی گئی۔" جو احدہ المو آہ" کے تحت امام بیمی نے وہی روایت ذکر فرمائی۔ جو حضرت سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ سے ربیعہ نے پوچھا کہ عورت کی ایک انگی کی دیت کیا ہے؟ فرمایا: دیں (۱۰) اونٹ ۔ دوانگیوں کی ؟ فرمایا: بیس (۲۰) اونٹ ۔ تین انگلیوں کی ؟ فرمایا:

تمیں (۳۰) اونٹ ۔ حیارانگلیوں کی؟ فر مایا: ہیں اونٹ الخ امام بیہقی بیروایت ذکر کرنے کے بعد کہتے ہیں کہ شنخ نے کہا کہ حضرت معاذ ابن جبل رضی اللّٰدعنہ ہے ایک سند کے ساتھ اس بارے میں ایک حدیث ہے کیکن وہ ٹابت نہیں' حقیقت حال یہ ہے ۔ کیکن قادری صاحب "جسر احة السمرأة " سيفسعورت كي ديت كنصف مونے يرتقيديق بتارہ ہيں۔بات نفس عورت كي ديت كي مور ہي ہے اور اس کی تائید الیم حدیث سے کی جارہی ہے جس میں نفس عورت کی دیت نہیں بلکہ اس کے مختلف زخموں کی دیت کا ذکر ہے۔ راوی چونکہ دونوں میںمشترک ہے۔لہذا جب اس راوی کی روایت ''جو احة المعرأة '' میں الیی سند سے مذکور ہوئی ، جو ثابت نہیں۔ توبقول قادری صاحب ای راوی کی روایت "دیمة السمسرأة" میں بھی اثر کرے گی اور اس کاضعف اس سے پیا ہوجائے گا۔ بہر حال '' اندھے کواندھیرے میں بڑی دور کی سوجھی'' لیکن وہ روشنی والے جانتے ہیں کہاس کی حقیقت کیا ہے؟

فاعتبروا يا اولى الابصار

## امام بیہی کی حدیث مرفوع کے راویوں پرطاہر القادری جرح

ا مام بیہ ق نے بہلی حدیث جوذ کر فر مائی ، جس میں عورت کی دیت کا نصف ہونا موجود ہے۔امام موصوف نے اس کے ساتھ اس کاضعیف وغیرہ ہونا ذکر نہ فرمایا۔ ہاں اس کی دوسری سند کے متعلق ضعف کا قول فرمایا۔ پہلی حدیث جومرفو عاً ذکر فرمائی ، طاہرالقا دری نے اس کے تین راویوں کومطعون بتایا اورسند کومنقطع کہہ کر نا قابل حجت قرار دیا ۔ قادری صاحب کا اس بارے میں مضمون روز نامہ نوائے وقت ۳۰ اگست ۱۹۸۴ کے ملی ایڈیشن میں چھیا۔اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی دور کی کوڑی لائے کہ ساڑھے جارسوسال تک معاذ بن جبل کی روایت کومحدثین نے اپنی کتابوں میں درج نہیں کیا۔

جواب: سب جانتے ہیں کہ محدثین کرام کے احادیثی مجموعے ان کے اپنے ادوار میں جمع ہوئے۔اس دور میں جس قدر راویوں ہے انہیں کوئی حدیث ملی، اتنے واسطول سے انہول نے اس حدیث کو اپنی صحیح ، مند وغیرہ میں درج فرمایا۔مثلاً امام طحاوی التوفی ٣٢١ هين تصنيف'' طحاوي شرح معاني الآثار''ميں جوروايات ورج فرمائيں۔ وہ تين سوسال بعد ہجرت مدون ہوئيں۔الحاتم نیثا پوری التوفی ۵۰٪ هےنے'' المتد رک' میں چارسوسال بعد ہجرت'احادیث کا ذخیرہ جمع فر مایا۔اس پرکسی اہل علم کواعتر اض نہیں۔ یا نچویں صدی ہجری تک کبارعلائے کرام ومحدثین عظام اپنی اپنی تصانیف میں اپنی اسناد کے ساتھ روایات جمع فرماتے رہے۔ان کی تدوین حدیث برکوئی اعتراض نہیں کیا گیا۔ علامہ بیہی نے اپنی تصنیف میں اپنے دور میں اپنی اساد کے ساتھ جو روایات درج فرمائیں۔انہیں یہ کہہ کررد کرنا کہ بیتین سوسال بعد منظر عام پرآئیں لہٰذا نا قابل ججت ہیں'اسے کون شکیم کرے گا؟ بیقول دراصل ذ خیرہ احادیث سےلوگوں کو بدخن کرنے کی ایک نایا کسعی ہے جواللہ تعالٰی نے قادری صاحب کے مقدر میں لکھ دی کسی روایت پر جرح کا پیطریقہ نہیں۔ ہاں انہوں نے اس روایت بیہقی میں جن تین کومطعون کیا اور سند کومنقطع کہا۔ جرح کا پیطریقہ ورست ہے۔ آیئے ہم ان تین راویوں پر کئے گئے طعن دیکھیں اور سند کا انقطاع دیکھیں۔

بیہق کی روایت میں یا بچ راوی ہیں،ان کے کتب اساء الرجال سے حالات

راوی اول: حفص بن عبدالله

وقال النسائي ليس به باس وذكره ابن حبان فى الثقمات . قلت روى البخارى احاديثه في

حفص بن عبداللہ کے بارے میں امام نسائی نے کہا کہ اس کی روایت لینے میں کوئی حرج نہیں اور ابن حبان نے اسے ثقہ راو بوں میں ذکر کیا ۔ میں کہتا ہوں کہ امام بخاری نے اپنی سیجے میں اس سے

(تہذیب التہذیب ۲۶ ص۳۰ موف حاء) روایات کھی ہیں۔

امام ذہبی میزان میں مزیدان کے بارے میں لکھتے ہیں کہ یہ بیس سال تک نیشا پور میں قاضی کے عہدہ پر کام کرتے رہے۔ (حدیث کے ہوتے ہوئے) اپنی رائے سے فیصلہ نہ کرتے۔ ابوحاتم نے انہیں "احسن حالا" یعنی اچھی حالت والا کہا ہے۔ راوی دوم: ابراہیم بن طہمان

ابن المبارك نے كہا: يہ مجيح الحديث ہے۔ امام احمد بن حلبل اور ابو حاتم و ابو داؤد نے ثقه كہا۔ ابو حاتم نے ساتھ سيجھى كہا: "صدوق حسن الحديث صدوق ہے اور حديث ميں بہت اچھاراوي ہے"۔ ابن معين اور جلي نے کہا کہ اس كي روايت لينے ميں کوئی حرج نہیں ۔عثان بن سعید دارمی کہتے ہیں کہ وہ ثقہ فی الحدیث تھا۔ائمہ کرام اس کی روایات کو ہمیشہ جاہتے تھے ان کی طرف رغبت رکھتے تھے اور ان کی توثیق کرتے تھے۔ صالح بن محد نے اسے ثقہ کہا اور کہا کہ وہ حسن الحدیث تھے۔ اللہ تعالی نے ان کی احادیث کولوگوں کے لئے محبوب بنا دیا ہے۔اچھی روایت والے تھے۔اسحاق بن راہویہ کہتے ہیں کہوہ کچے الحدیث اورحسن الروایۃ تھے ً کثیرالسماع تھے خراسان میں ان سے زیادہ کوئی حدیث دان نہ تھا' وہ ثقہ تھے۔ کیچیٰ بن اکٹم قاضی نے کہا کہ وہ کبارعلاء میں سے تھے۔جنہوں نے خراسان ،عراق اور حجاز میں حدیث بیان کی ،ان میں وہ سب سے زیادہ ثقہ اور وسیع انعلم تھے۔امام احمہ بن حنبل کے ہاں ان کا تذکرہ ہوا' آپ تکیدلگائے ہوئے تھے۔ان کا نام س کرسیدھے ہوکر بیٹھ مجئے ۔ فرمانے لگے: صالحین کے ذکر کے وقت تکیہ تہیں لگانا چاہیے۔ابن المبارک نے کہا کہ ابراہیم بن طہمان کچیج انعلم والحدیث تھے۔

(تهذيب المتهذيب جاص١٢٩، تذكرة الحفاظ جاص٢١٣)

ابن عمار الموصلي نے کہا کہ بکر بن حتیس متروک فی الحدیث

تہیں ہے۔ ابن عدی نے کہا کہ بیان راویوں میں سے ہے جن کی

احادیث للھی جاتی ہیں۔ میں ( ذہبی ) کہتا ہوں کہ عجلی نے کہا کہ یہ

راوی سوم: بکر بن خنیس

قال ابن عمار الموصلي ليس بمتروك. وقىال ابىن عمدي وهمو مما يكتب حديثه قلت وقال العجلي كوفي ثقة.

(تهذیب التهذیب جاص ۲۸۲) كوفد كےرہنے والے ثقہ راوی تھے۔

قارئین کرام! اگرچہ بعض نے اس پر کلام کیا ہے لیکن امام تر ندی اور ابن ماجہ نے اس کی روایات نقل کیں جو اس کے مقبول ہونے کی دلیل ہیں۔

بیراوی معروف کرخی صالح بن بیان الا نباری اور آ دم بن ابی ایاس کا شاگر د ہے۔ کیچیٰ ابن معین کہتے ہیں کہ پیخص نیک صالح تھا۔اس میں کوئی عیب نہیں تھا۔ گریہ کہ ضعیف راویوں کی روایات بھی نقل کر دیتا تھا۔ابن عمار نے انہیں لیس متروک اورغازی کہا ہے۔ان کی رائے اورفکر میں کوئی خرابی نہھی۔

یہ کوفہ کے عبادت گزار حضرات میں سے تھے' صدوق تھے'ان سے غلطیاں بھی ہو جاتی تھیں۔ابن حبان نے ان کے بارے میں افراط سے کام لیا ہے۔ (القریب جاص ١٠٥)

قارئین کرام! مندرجہ بالاحوالہ جات ہے معلوم ہوا کہ اگر چہ بعض نے ان پر جرح کی ہے کیکن اس قتم کی جرح مقبول نہیں ہوتی۔ جب تفصیلاً ہو۔سب کا اس پر اتفاق ہواور تعصب اور عناد سے خالی ہو۔ جب ان پر جرح کرنے میں مجمی متفق نہیں کیونکہ بعض نے آن كوثقة بهى فرمايا اوران كى احاديث كوقبول كيا كيا -للهذابيمتروك الحديث نه تتھے۔ ابن ابي حاتم نے لكھا:

سمعت ابی وسئل عن بکر بن خنیس فقال میں نے اپنے والدسے سا جبکہ ان سے بکر بن حمیس کے

كان رجلا صالحا غرا وليس هو بقوى في الحديث قلت هو متروك قال لا يبلغ به الترك.

(کتاب الجوح والتعدیل جمص ۳۸۳باب الخاء، راوی ۱۳۹۷) راوی چهارم: عباده بن نسی

بارے میں پوچھا گیا۔انہوں نے فرمایا: کہ وہ صالح ،شریف اور سادہ طبیعت کا آدھی تھا گر حدیث میں قوی نہتھا پھروہ حدیث میں متروک ہوا' فرمایا: وہ متروک کے درجہ میں نہتھا۔

عبادہ بن سی کی کنیت ابوعمروشامی اُردنی ہے۔طبریہ کے قاضی تھے۔بعض نے ان کے صحابی ہونے کا بھی قول کیا ہے کیکن یہ تابعی باتحقیق ہیں۔عظیم الثان تابعی اور مستجاب الدعوات بزرگ تھے۔بعض نے یہاں تک بیان کیا کہ اللہ تعالیٰ ان کے طفیل بارش نازل کرتا اور دشمنوں پر کامیا بی عطافر ماتا۔کتب اساء الرجال نے ان کے بارے میں لکھا:

این سعد نے کہا کہ عبادہ بن کی شامی تابعین میں سے تھے اور ثقہ تھے۔ احمد ، ابن معین ، عجل اور نسائی نے انہیں ثقہ بتایا۔ احمد نے ایک روایت میں فرمایا: ان سے روایت ذکر کرنے میں کوئی ابن حرح نہیں ہے۔ امام بخاری نے کہا کہ عبادہ بن کی کندی اہل کندہ بین کے سردار تھے۔ ابو حاتم اور ابن خراش نے کہا: ان سے روایت لینے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ مغیرہ بن زیاد نے کہا: کہ مسلمہ بن عبد الملک نے کہا کہ کندہ میں تین السے حضرات ہیں جن کی بدولت اللہ تعالی اہل کندہ کو بارش عطا کرتا ہے اور انہیں دخمن پر کامیابی عطا بین فرماتا ہے۔ عبادہ بن عبادہ واب تے کہا: ان کی وفات بین میں ہوئی۔ میں کہتا ہوں کہ ابن حبان نے آئیس ثقہ میں شار کیا۔ جب ان کا انتقال ہوا تب وہ نوجوان شھے۔ ابن صفوان نے کہا: کہ ابن کیا۔ جب ان کا انتقال ہوا تب وہ نوجوان شھے۔ ابن صفوان نے بیان کیا کہ ابن نمیر نے آئیس ثقہ میں شار کیا۔ جب ان کا انتقال ہوا تب وہ نوجوان شھے۔ ابن صفوان نے بیان کیا کہ ابن نمیر نے آئیس ثقہ کہا ہے۔

قال ابن سعد في تابعي اهل الشام كان ثقة وقال احمد و ابن معين والعجلي والنسائي ثقة وقال احمد في رواية ليس به باس وقال البخاري عبادة بين نسيى الكندى سيدهم وقال ابو حاتم وابن خراش لاباس به وقال مغيرة بن زياد قال مسلمه بن عبد السملك ان في كندة لثلاثة نفران الله ينزل بهم الغيث وينصربهم على الاعداء. عبادة بن نسيى ورجاء بن حيوة وعدى بن عدى قال عمرو بن على وغير واحده سنة ثماني عشرة ومائة قلت وقال ابن صفوان وثقه ابن نمير.

(تهذیب التهذیب ج۵ص۱۱۱س۱۱۱)

راوی پنجم: عبدالرحمٰن بن عنم

ان کے صحابی ہونے میں اختلاف ہے کین یہ حضور ضلاکیا گھٹا ہے ، حضرت عمر ، حضرت عمان غی ، حضرت علی الرتضی ، معاذ بن جبل ، ابو ذرغفاری ، ابو درداء ، عبیدہ بن جراح ، ابو مالک اشعری اور ابوموی اشعری وغیرہ سے روایت کرتے ہیں۔ ابن سعد نے ان کوطبقہ اولی میں ذکر کیا۔ شامی تا بعی حضرات میں سے تھے۔ انشاء اللہ تقہ ہیں۔ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے انہیں لوگوں کو دین سمجھانے کے لئے بھیجا۔ (تہذیب العبدیب ۲۵ میں ۲۵ حف العین مطبوعہ حیدر آباد دکن )

قارئین کرام! قادری صاحب کا مطالبہ تھا کہ عورت کی نصف دیت کے متعلق اگر کوئی سے حدیث دکھا دیتو میں اپنے مؤقف سے رجوع کرلوں گا۔ بیہبی کی فدکورہ حدیث جن راویوں نے ذکر کی ۔ ان کے حالات آپ نے ملاحظہ فرمائے۔ پانچوں کے پانچوں سے اور مضبوطی شفہ راوی ہیں۔ لہٰذا بیروایت اصول کے مطابق'' صحیح'' ہے۔ علاوہ ازیں اس روایت کی تلقی بالقبول اور تعامل امت سے اور مضبوطی حاصل ہوگئی۔ کیونکہ قانون ہے کہ ایسی حدیث جس کی سند میں اگر چہ ضعف ہو، لیکن حضرات ائمہ کرام مجہدین عظام نے اس سے ماصل ہوگئی۔ کیونکہ قانون ہے کہ ایسی حدیث جس کی سند میں اگر چہ ضعف ہو، لیکن حضرات ائمہ کرام مجہدین عظام نے اس سے استدلال کیا ہو، وہ حدیث مقبول ہو جاتی ہے۔ حوالہ کے لئے''احکام القرآن' ج م سسس اور'' قواعد فی علوم الحدیث' ص ۲۳۹

1

ملاحظہ کرلیا جائے۔ ندکورہ روایت بذاتہ تھے بھی ہے۔ مجتمدین نے اس سے استدلال بھی فرمایا اور امت نے اسے قبولیت کا درجہ دیا۔ اب اس کی صحت میں کیا کسر باقی رہ جاتی ہے؟ لہٰذا قادری صاحب اگر شجیدہ ہیں تو انہیں اپنے مؤقف سے رجوع کرلینا چاہیے۔ قا در کی صاحب کا بیان دوم اور اس کا جواب

قادری صاحب نے کہا کہ عورت کی نصف دیت کے بارے میں جس قدراحادیث وروایات ہیں۔وہ موقو ف ،مرسل اور منقطع ہیں۔ یعنی ایسی کوئی روایت نہیں جواس مسئلہ کو ثابت کرےاور وہ روایت سند کے اعتبار سے قوی ہو۔ پھر آخر میں لکھا کہا گر کوئی مجھے سے الا سنا دروایت دکھا دے تو میں اپنے مؤقف سے رجوع کرلوں گا۔

جواب: قادری صاحب کا بیاعتراض دراصل ان کے خودساختہ قواعد واصول پر بنی ہے۔اگر بیا پنے قواعد کی بجائے علائے حدیث کے قواعد وقوانین کو مدنظر رکھتے تو اس قتم کی بے سرویا باتیں نہ کرتے ۔ یا در ہے کہ ہم نے اس سے قبل جو روایات و آثار زیر بحث موضوع پر نقل کئے ہیں۔ان میں سے زیادہ تر ابراہیم نخعی ، مکول ، عطاء ، عامر اور شعبی سے مروی تھے۔ یہ تمام حضرات بالا تفاق ثقبہ ہیں 'کبارتا بعین میں ان کا شار ہوتا ہے اور اصل یہ ہے کہ ثقہ تا بعین کی مرسل روایات مقبول ہیں۔ حافظ ابن کثیر کا اس ضمن میں قاعدہ ملاحظ فر مائے:

کبار تابعین کے مراسل ججت ہوتے ہیں۔اگران کی تائید دوسرے مراسل وطرق سے پائی جائے یا کسی دوسرے صحابی کے قول سے اسے تقویت مل جائے یا اکثر علاء کے قول سے اسے تقویت مل جائے یا ارسال کرنے والا کسی ثقہ کے بغیر ارسال نہ کرتا ہوتو ان صورتوں میں روایت مرسل حجت ہوگی۔ (الباعث الحیثیت تصنیف ابن کثیرص ۴۹ بحث مرسل النوع التاسع )

روایت میں ضعف بعض اوقات متابعت کے پائے جانے سے زائل ہوجا تا ہے۔ مثلاً کسی روایت کے راوی کا حافظ مضبوط نہ ہو یا اس نے مرسل روایت ذکر کی ۔اس صورت میں اس کی متابعت پائے جانے سے نفع ہوتا ہے اور وہ حدیث ضعف کے درجہ سے نکل کر حسن یا صحیح کے درجہ کو پہنچ جاتی ہے۔ (الباعث الحیثیت ص ۴۰ بحث الحن)

محل قبوله عند الحنفية مااذا كان مرسله من اهل القرون الثلاثة الفاضلة فان كان غيرها فلا لحديث ثم يفشو الكذب صححه النسائى وقال ابن جرير اجمع التابعون بامرهم على قبول المرسل ولم يات عنهم انكاره ولا عن احد من الائمة بعد هم الى رأس المأتين.

( تدریب الرادی جاص ۱۹۸ بحث مرسل مطبوعه مصرالنوع التاسع )

مرسل کے قبول ہونے کا محل احناف کے نزدیک ہے ہے کہ جب مرسل ذکر کرنے والا پہلے تین ادوار سے تعلق رکھتا ہواورا گران ادوار کے بعد سے اس کا تعلق ہے تو وہ مقبول نہیں ہوگئ کیونکہ صدیث پاک میں آتا ہے کہ ان ادوار کے بعد جھوٹ بکٹرت پھیل جائے گا۔اسے امام نسائی نے صحیح کہا اور ابن جریر نے کہا کہ تمام تابعین کا اس پراجماع ہے کہ مرسل مقبول ہے ادران کی طرف سے کوئی انکار نہیں کوئی انکار نہیں نظر آتا۔ یہ معاملہ دوصد یوں تک کا ہے۔

قارئین کرام! اصول حدیث کے قواعد سے معلوم ہوا کہ حضرات تابعین کرام کی مراسل بالا تفاق مقبول ہیں۔ان کی قبولیت میں کسی کواختلاف نہیں۔اب اگر تابعین کرام سے ایسی روایات مرسلول جائیں، جن میں عورت کی دیت کونصف بیان کیا گیا، تو انہیں قبول کرنا پڑے گا۔جبیبا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ عورت کی نصف دیت کی روایات بیان کرنے والوں میں ابراہیم مخفی ،عطاء، مکول اور شعمی وغیرہ ہیں۔اب آیئے ان حضرات کی مراسل کی مقبولیت کچھ حوالہ جات سے ملاحظہ ہوجائے۔ان حضرات کی مراسل مقبول ہیں خواہ ان کی ملاقات اس صحابی سے نہیں ہوئی ہو، جس سے انہوں نے روایت کی۔

قال ابـن مـعين مراسيل ابراهيم احب الي من مراسيل شعبي. وجماعة من الائمة صححوا مواسيله. (تهذيب التهذيب حاص ١٤٨- ١٤٨)

قال احمد بن حنبل مرسلات سعيد بن المسيب اصح المرسلات ومرسلات ابراهيم نخعى لا بأس بها.

(تدریب الراوی ج اص۲۰۳ بحث مراسل مطبوعهمر)

قال احمد العجلي مرسل الشعبي صحيح لايكاد يرسل الاصحيحا.

(تذكرة الحفاظ جاص 24 بيروت)

قارئین کرام!ابراہیم تخعی کی جوروایت حفنرت علی المرتضٰی رضی اللّٰدعنہ سے روایت کی۔اگر انہوں نے حضرت علی المرتضٰی سے ملاقات کا شرف نہ بھی پایا ہو پھر بھی ان کی مرسل مذکورہ قاعدہ کے مطابق سیح شار ہوگی۔علاوہ ازیں جب ان کی مرسل روایت کی توثیق جناب شعبی کی روایت سے ہوتی ہے تو اس تقویت کی بنا پر بھی اس میں صحت آ جائے گی ۔ یباں ایک بات ذہن نشین رہے کہ علاء اصول نے فر مایا ہے کہ کسی صحابی کی روایت جوا یسے مسئلہ کے حتمن میں ہوجس کا تعلق عقل کے ساتھ نہ ہو، وہ روایت ''مرفوع حدیث'' کے حکم میں ہوتی ہے۔مراسل صحابہ کے بارے میں ایک مفید ومؤید حوالہ ملاحظہ فرمائیں:

> بنا من رسول الله صَلَّالَتُهُ اللَّهِ اللَّهِ صَلَّالَتُهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَبَاطَنَ اما الظاهر فالمرسل من الاخبار بان لا يذكر الرَّاوي الوسائط التي بينه بين رسول الله صَلِيَّتُكُم اللَّهِ عَلَيْكُم اللَّهِ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُم اللّهُ عَلَيْكُم اللّهُ عَلَّا عَلَ قال الرسول الله صَالَّتُهُ اللَّهِ عَلَا لَهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا  عَلَا  عَلَا  عَلَا  عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا لانه اما ان يرسل الصحابي او يرسله القرن الثاني والشالث او يرسله من دونهم او هو مرسل من وجه دون وجمه وهو ان كمان من الصحابي فمقبول بالاجماع لان غالب حاله ان يسمع بنفسه منه وان كان يحتمل ان يسمع من صحابي اخر ولم يكن هو بنفسه حاضرا حينئذ.

(نورالانوارص ۱۸۸ بیان اقسام السنة مطبوعه دبلی )

قارئین کرام! آپ نے مراسل صحابہ و تابعین اورمقطوع صحابہ کا حکم ملاحظہ فرمایا۔ کبار تابعین کی مراسل مقبول ہیں۔ جب میہ بالا تفاق مقبول ہیں تو ان سے استدلال بھی درست ۔اب قادری صاحب کا پیرکہنا کہ عورت کی نصف دیت بتانے والی احادیث یا تو مرسل یامقطوع ہیں اوران سے استدلال درست نہیں۔ یہ قاعدہ ان کا اپنا گھڑا ہوا ہے۔اصول حدیث اوراصول فقہ کے بالکل خلاف

ابن معین نے کہا کہ ابراہیم کعی کی مراسل میرے نزدیک شعمی کی مراسل سے زیادہ بہندیدہ ہیں۔ائمہ کی جماعت نے ان کی مراسل کی صحت کا قول کیا ہے۔

امام احمد بن حنبل نے کہا کہ سعید بن مینب کی مراسل تمام مرسل روایات میں زیادہ سیح ہیں اور ابراہیم تخعی کی مرسل روایات کے لینے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

احمر عجل نے کہا کہ جناب شعبی کی مرسل روایات صحیح ہیں کیونکہ وہ صرف میحے روایات کا ہی ارسال کرتے ہیں۔

الشانسي في الانقطاع اى عدم اتصال الحديث انقطاع كى دوسرى قتم يعنى حديث ياك كالمم تك حضور صَلَيْنَا لَيْنَا عَلَيْنَا مُصل نه ہو۔ اس کی دو اقسام ہیں۔ انقطاع ظاہری اور باطنی لے ظاہری انقطاع ہوتو اخبار میں مرسل خبر یوں کہ راوی اینے اور حضور خُلِلَیْنِی کی ایک درمیان وسا نظ کا ذکر نہیں کرتا للكه كهتا ب كدرسول الله فَطَلَّتُنْ اللَّهِ عَلَيْتُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّالِمُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّالِمُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّالِمُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّالِمُ اللَّهِ اللَّهِ السَّالِمُ اللَّهِ السَّالِمُ اللَّهِ اللَّهِ السَّلَّةُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ ہیں یا تو ارسال کرنے والا صحابی ہو گایا دوسرے دور کا کوئی رادی یا تیسرے دور کا یا اس کے بعد کے دور کا راوی ہوگا ، یامن وجہ مرسل اورمن وجہ مرسل مہیں ہے۔ اگر مرسل روایت صحافی کی طرف سے ہے تو وہ بالا جماع مقبول ہے کیونکہ صحافی کا غالب حال یہی معلوم ہوتا ہے کہ اس نے حضور ضلاکیا ایکٹی سے خودسی ہوگی۔ اگر چہ بیہ احمّال بھی ہوسکتا ہے کہ اس صحابی نے کسی دوسرے صحابی سے ٹی ہو اورخود بنفسه اسمجلس میں موجود نه ہو۔

ہے۔ایسے وضعی ضابطہ پر اکر جانا اور اس کے جائز ہونے کے لئے تمام اصول کو پس پشت ڈ النا ایک" مجتہد" کا کام ہی ہوسکتا ہے لیکن ابیااجتہاد شیطان کوخوش کرنے کے لئے ہوگا'رحمان کی رضااس میں ہرگز ہرگزنہیں ہوسکتی۔ فاعتبو وایا اولی الابصار

قادري صاحب كابيان سوم

٨ ٨/ ٨ روز نامه نوائے وقت کے حوالہ سے جو بیان قادری صاحب کا ہم نے نقل کیا۔اس میں انہوں نے '' اشعۃ اللمعات شرح مشکوٰۃ''سے ایک حوال نقل کیا کہ حضور ضلا المالیہ المجائے نے قصاص اور دیت میں تمام مسلمانوں کا خون برابر قرار دیا ہے۔ان دونوں میں سے کسی میں بھی عورت پر مرد کوفضیلت نہیں ہے۔ کسی چھوٹے کو بڑے پر بھسی عالم کو جامل پر کوئی فضیلت نہیں ۔لہذا اس ارشا دنبوی سے داضح ہوا کہ مر داورعورت کی دیت برابر ہے۔اس میں رائے زنی کی گنجائش نہیں ہے۔

جواب اول:اگر چیاں کا جواب بقدرضرورت گزشتہ اوراق میں دیا جاچکا ہے۔لیکن اس کی تفصیل اس لئے ضروری مجھی گئی کہ قادری صاحب کا ایک کیسٹ بھرا ہوا نے کا اتفاق ہوا تو اس سے پتہ یہ چلا کہ انہوں نے شیخ محقق جناب عبد الحق صاحب محدث وہلوی صاحب''اشعة اللمعات'' كى عبارت پر برازورلگايا ہے اوراس سے اپنے مقصد کو ثابت کرنے كى بھر پورکوشش كى ہے۔

قادری صاحب نے دراصل خلط مبحث کر دیا۔ پہلے یہ کہا کہ دور جاہلیت میں عورت کی دیت نصف ہوا کرتی تھی۔ پھراس کے بعددوسرا مقدمہ بیان کیا کہ حضور خُلِلِتُنگا کی اور جاہلیت کی رسوم ورواجات کوختم کردیا۔ جب آپ نے ختم فرما دیا تو پھر آپ کا ہی بیارشادگرامی ہے کہ قصاص اور دیت میں کسی مرد کو کسی عورت پر کوئی فضیلت نہیں ۔لہذا ٹابت ہوا کہ مرداور عورت کی دیت میں دور جالمیت کا فرق آپ نے مٹا کران میں مساوات قائم فر ما دی۔ دور جالمیت میں عورت کی دیت کا نصف ہونا قا دری صاحب اور ہمیں بھی مسلم ہے۔اس پرہم پہلے بھی حوالہ جات ذکر چکے ہیں ۔لیکن اس رسم کے ساتھ ان لوگوں میں کچھ زیاد تیاں بھی گھر کر چکی تھیں۔ مثلًا اگرامیر گھرانے کی عورت قتل ہوتی تو اس کے بدلہ میں عورت کی بجائے مرد کوقتل کیا جاتا اور اگر امیر کا غلام مارا جاتا تو اس کے بدلے میں وہ آزاد کو آل کرتے تھے بلکہ ایک کے بدلہ میں بھی دودو تین تین قبل کر ڈالتے۔ان زیاد تیوں کومٹانے کے لئے قرآن کریم ف الاتادفر مايا: "كتب عليكم القصاص في القتلى الحر بالحر والعبد بالعبد والانثى بالانثى الاية يعي آزادك بدلے آزاد، غلام کے بدلے غلام، عورت کے بدلے عورت قصاص میں مارنی جائز ہے'۔ اس آیت کریمہ میں دور جاہلیت کی زیاد تیول کوختم کیا گیا جو ناپسندیده تھیں لیکن عورت کی دیت کا مرد کی دیت سے نصف ہونا نہاس کا اس آیت میں ذکر ہےاور نہ ہی ہیہ بات ناپندیدہ تھی بلکہاسے وہ لوگ بھی بلا انتیاز اچھا سمجھتے تھے۔لہذا اسے جوں کا توں باقی رکھا گیا۔اب قادری صاحب کا پیرکہنا کہ رسول کریم خلانگار نے نہ کورہ حدیث یاک دیت کے بارے میں ارشاد فر ماکر دور جاہلیت کی رسم کوختم فرما دیا مجھن دھوکہ ہے اور غلط و باطل بات ہے۔اصل حقیقت وہی ہے جو ہم گزشتہ سطور میں نقل کر چکے ہیں ۔آیت کریمہ دراصل ان لوگوں کی نالبندیدہ زیاد تیوں کے خاتمہ کے لئے نازل ہوئی نہ کہ ببندیدہ کے خاتمہ کے لئے۔ملاحظہ ہو:

(آزاد کے بدلہ آزاد) یہ ماتقدم بیان ہے اور تاکید کے طور على وجه التاكيد وذكر الحال التي خوج عليها راس ذكركيا كيا اوراس حال كا ذكركيا كيا - جس يربي كلام نازل ہوا۔وہ جے شعبی اور قادہ نے ذکر کیا کہ عرب کے دوقبیلوں میں باہم الرائی تھی۔ان میں سے ایک بہنست دوسرے کے زیادہ طاقتور تھا۔ طاقتوروں نے کہا کہ ہم اس وقت تک چین سے نہیں بیٹھیں مے جب تک ہارے غلام کے بدلہ میں تمہارا آزاد آ دمی نقل کریں اور

(الحر بالحر) انما هو بيان لما تقدم ذكره الكلام وهو ماذكره الشعبي وقتادة انه كان بين حيين من العرب قتال وكان لاحدهما طول على الاخر فقسالوا لانرضى الاان نقتل بالعبدمنا الحرمنكم وبالانثى منا الذكر منكم فانزل الله كتب ہاری عورت کے بدلہ میں تہارا مرقبل نہ کریں۔ اس پر اللہ تعالی نے آیت نازل فر مائی: (کتب علیکم القصاص فی القتلی الامة)۔

عن على رضى الله عنه عن النبى فَ النبى فَ النبى فَ النبى فَ النبى فَ النبى فَ النبى فَ النبى النبي فَ النبى النبي النبي النبي فَ النبى النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي الن

اں حدیث پاک کی تشریح میں جو کچھ شیخ محقق نے لکھااسے طاہرالقادری نے اپنے مدعیٰ کے لئے غنیمت جانا اورعورت کی دیت کومرد کی دیت کے برابر ثابت کرچھوڑا۔ حالانکہ شیخ محقق کی قطعاً بیمرادنہیں ۔ شیخ محقق کی اصل عبارت ملاحظہ ہو:

حضور ﷺ المنظم نے فر مایا: قصاص اور دیت میں مسلمانوں کے خون برابر ہیں۔ اس میں شریف کو کمینہ پڑبڑے کو چھوٹے پر، عالم کو جابل پر اور مردکوعورت پر کوئی فضیلت نہیں ہے۔

گفت انحضرت ﷺ مسلمانان برابراست خونهائے ایشاں درقصاص ودیت فضل نیست دراں شریف رابر وضیع و کبیر رابر صغیر وعالم رابر جاهل ومرد را برزن.

عليكم القصاص في القتلي الحر بالحر والعبد

بالعبد مبطلا بذالك. (احكام القرآن اللجماص جاص ١٣٨٠

(اشعة اللمعات جسم ٢٣٧ كتاب القصاص مطبوعه كلصنو)

قار کین کرام! حدیث ندکور میں قصاص اور دیت میں تفصیل و زیادتی کوختم کرنے کی بات ہے۔ جو دراصل قرآن کریم کی آیت مبار کہ و من قسل مومنا خطأ فتحریر رقبة مومنه و دیة مسلمة الی اهله النح کی تفسیر ہے۔ یعنی تل خطاء پر بطور کفارہ مومن غلام آزاد کرنایا دیت اس کے ورناء کے سپر دکرنا فدکور ہے۔ آیت فدکورہ اور حدیث میں نفس دیت اور قصاص میں برابری کا تخم فدکور ہے۔ قصاص اور دیت میں جی برابر ہیں۔ اس میں امیر وغریب، چھوٹے بڑے اور مردوزن کا کوئی احمیاز وفرق نہیں۔ مقدار دیت کا ذکر نہ آیت مبار کہ ہیں اور نہ ہی حدیث پاک میں ہے۔ گفتگو مقدار دیت میں ہے نہ کفش دیت میں۔ قادری صاحب نے مقدار دیت کی دیت بھی سواونٹ ہی ہے۔ ہی طرف منسوب کردیا اور معنی یوں کیا کہ مرد کی دیت جس طرح سواونٹ ہے ای طرح عورت کی دیت بھی سواونٹ ہی ہے۔ ہی دعوی سے کہتے ہیں کہ عورت کی دیت کی مقدار میں برابری ایک حدیث، خبر واحد ہی سے قادری صاحب نابت کردیں، تو ہم ان کے مؤقف کو تسلیم کر لیں گے۔ گر قادری صاحب نادم مرگ یہ نابت نہیں کرسکیں گے۔ البذا مقدار دیت کے بارے میں قرآن کریم خاموش ہے۔ اس کی تعین کوئی فقیہ یا مجہدا نی طرف سے نہیں کرسکتا کیونکہ یہ غیر عقی بات ہے۔ نفس معنی حدیث کوامام طحاوی نے بھی واضح طور پر بیان فر مایا:

فت املنا قول رسول الله صَلَّالِيُكُلِيَ المومنون تتكافؤا دماء هم فوجدنا اهل العلم جميعا لا تختلفون في تاويل ذالك انه على التساوى في

ہم نے حضور ضلاکی آروں کے اس قول "المؤمنون تتکافؤ دماء هم" میں غوروتائل کیا تو تمام اہل علم کا اس پرانفاق پایا اور ان میں باہم ہمیں کوئی اختلاف نظر نہ آیا کہ اس ارشاد گرامی سے

القصاص والديات وان ذالك ينفى ان يكون لشريف على وضيع فضل فى ذالك وان ذالك كان ردا على اهل الجاهلية فى تركهم قتل الشريف بقتله الوضيعة وفى ذالك ماقد عقلنا ان النساء فى حبرى ذالك كالرجال ان الرجل يقتل بالمرأة كما تقتل المرأة بالرجل.

(مشكل الآثارجهم ١٩٠)

عورت کی نصف دیت

مرادقصاص اور دیتوں میں برابری ہے اور بیارشادگرامی اس بات
کی نفی کرتا ہے کہ کس شریف کو کسی کمینہ پر اس بارے میں نضیلت
ہے اور بیابل جاہلیت کا رد ہے کہ وہ شریف کو کمینہ کے قل میں نہیں
مارا کرتے تھے اور اس میں سے جو پچھ ہم سمجھے وہ یہ بھی ہے کہ عورتیں
اس بارے میں مردوں کے برابر ہیں۔ یعنی مرد کوعورت کے بدلہ
میں اس طرح قبل کیا جائے گا جس طرح عورت کومرد کے مقابلہ میں
ازروئے قصاص قبل کیا جائے گا جس طرح عورت کومرد کے مقابلہ میں
ازروئے قصاص قبل کیا جاتا ہے۔

اس عبارت کے اصل مفہوم کو بیچے سیاق وسباق میں سمجھنے کے لئے اس میں مندرج سب سے اہم الفاظ "وان ذالک ینفی" سے شروع ہوکر "بقتله الوضیع" تک کے ہیں۔امام طحاوی"المؤمنون تتکافؤ دماء هم" کی جوتشری اپنی اس عبارت میں کر رہے ہیں اس کا مرکزی خیال انہی الفاظ میں منحصرہے کہ امام طحاوی یہ بتارہے ہیں کہ نبی کریم ﷺ کیٹیڈیٹی کے فرمان کا اصل مقصد اہل جاہلیت کےاس طرزعمل کی تر دید کرنا ہے کہ وہ قصاص اور دیت کے نفاذ میں اونچ نیچ اور بڑے چھوٹے کا فرق روار کھتے تھے۔ ینچے اور حیوٹے کواونجے اور بڑے کے بدلہ میں قبل کردیتے تھے۔جبکہ اونجے اور بڑے کو نیچے اور چھوٹے کے بدلہ میں قبل نہ کرتے تھے۔اس عبارت میں قصاص اور دیت میں برابری کے الفاظ جوابتدائے عبارت میں آئے ہیں، وہ اس نفاذ قصاص اور دیت میں برابری کے منہوم کے حامل ہیں۔امام طحاوی رحمۃ اللہ علیہ اس حقیقت کی نشاند ہی کررہے ہیں کہ زیر بحث فرمان رسول فطالیکی ایکی "المب و مسنون تت كافؤ دماء هم يعني مومنول ك خون آپس ميں برابر جين'،كى اس تفيير يرتمام الل علم متفق بيں كماس معصوداونج نيج كافرق کئے بغیر قصاص و دیت کے نفاذ میں برابری کا طرز ٹمل اختیار کرنا ہے اور اس طرح اہل جابلیت کے اس طرز ٹمل کی تر دید کرنا پیش نظر ہے، جوقصاص و دیت کے نفاذ میں اونچے نیچ میں امتیاز کی صورت میں اختیار کئے ہوئے تھے اور پھر اس ساری تفسیری گفتگو کے آخر میں امام طحاوی یہ نتیجہ نکالتے ہیں کہ متذکرہ فرمان رسول ﷺ کی روشنی میں جس طرح قصاص دویت کے نفاذ میں اونچ نیج کا کوئی امتیا زنہیں اس طرح ان کے نفاذ میں مرداورعورت کا بھی کوئی امتیا زنہیں۔امام طحاوی کا آخر میں پیکہنا کہ مرد کوعورت کے بدلہ میں قتل کیا جائے گا۔ان کے اس مقصود کلام کو واضح کر دیتا ہے۔ (عورت کی نصف دیت از نہیم عثانی ص ۵۷۔۵۸) نو ش: امام طحاوی نے شروع میں قصاص وریت کی برابری کا ذکر کیا۔ جو" تت کافؤ دماء هم" کے ضمن میں فر مائی۔ برابری دو باتوں میں ہے۔قصاص اور دیت ۔ پھر آخر میں وضاحت کرتے ہوئے صرف قتل کی مثال پیش فرمائی۔جس سے معلوم ہوتا ہے کہ دور جاہلیت میں'' قصاص'' میں برابری نہیں ہوتی تھی۔ دیت کے بارےاونچ نیج کا فرق نہتھا بلکہ عورت کی دیت کومرد کی دیت کا نصف سمجھتے تھے۔جبیا کہ احکام القرآن کا حوالہ آپ پڑھ چکے ہیں۔ چونکہ قصاص میں امتیاز تھا، اسے ختم کرنے کے لئے کتب علیکم القصاص آیت کریمہ اور تنک افؤ د ماء هم حدیث یاک وارد ہوئی۔علامہ طحاوی نے حضور ضلاَتِیْکُ الْکِیْکُرُ کے ارشادگرامی کودور جاہلیت کی اس غلط روش کی تر دید وتنتیخ پرمحمول فر مایا۔ جو وہ قصاص میں روار کھتے تھے۔ وہی اونچے نیچ آپ کے پیش نظرتھی اور قر آن کریم نے بھی اس کی اصلاح فر مائی۔"تنہ کافؤ دماء هم" ہے مقصود ہرایک کےخون کا مساوی ہونا ہے کیکن اینے اجتہاد سے قادری صاحب نے اسے دیت کی بجائے مقدار دیت میں برابری کے لئے حجت بنایا جوقطعاً باطل اور مردود ہے۔ ہاں اگر نفس دیت میں کمی بیشی دور جاہلیت میں تھی تو قادری صاحب اس کی نشاند ہی کریں جس کی اصلاح کے لئے کسی حدیث یاک میں آپ نے مرداورعورت

کی دیت کو برابر قرار دیا ہو۔ جب بیہ بات ثابت شدہ ہے تو عورت کی دیت کا نصف ہونا دور جاہلیت میں بھی مستحسن تھا تو پھر قرآن و حدیث اس کی اصلاح کیوں فرماتے ایسی رسوم و روایات کوشر بعت نے باتی رکھا۔ اب قادری صاحب کوہم چیننج کرتے ہیں کہ وہ کسی روایت سے بیثابت کریں کہ ''تنسکافؤ دماء هم 'نفس قصاص و دیت کی بجائے مقدار دیت کے لئے ہاور دور جاہلیت میں مرد کی دیت بھی سواونٹ اور عورت کی بچاس اونٹ تھی۔ اس ارشاد نبوی کے بعد عورت کی دیت بھی سواونٹ مقرر ہوئی مختفر ہے کہ آیت مبار کہ اور حدیث پاک قصاص اور دیت کے بارے میں ہیں۔ قصاص میں اون نج تھی۔ اس کی اصلاح فرمائی گئے۔ دیت چونکہ پہلے ہی مستحن محدیث پاک قصاص اور دیت کے بارے میں جی ۔ قصاص میں اون خوت کی دیت بھی اور اس طریقہ میں کوئی اعلیٰ اور ادنیٰ کا فرق نہ تھا۔ لہٰذا اسے جوں کا توں باتی رکھا گیا۔

چواب دوم: اگر قادری صاحب "السسلمون تتکافؤ دماء هم" بین افظ مسلم سے مرداور عورت دونوں مراد لیتے ہیں اوراس طرح دونوں کی دیت میں برابری کا قول کرتے ہیں تو قادری صاحب کا بیاجتہاد اور تفیر قرآن کریم کے معارض ہے، جونتلیم نہیں ہوسکتی قرآن کریم میں آیا ہے: "ان کان من قوم عدو لکم و هو مومن فضحر پر دقبة مومنة اگر قبل ہونے والا اس قوم سے ہوسکتی قرآن کریم میں آیا ہے: "ان کان موئن ہوتو ایک موئن غلام آزاد کرنا ہے" ۔ یعنی دارالحرب میں بسے والاموئن کی دارالاسلام میں بسے والے موئن سے خطافتل ہوگیا تو اس جرم کی سزانہ قصاص ہے اور نہ ہی دیت ، بلکہ ایک غلام موئن آزاد کرنا پڑے گا۔ اب اگر قادری صاحب کا اجتہاد مان لیا جائے کہ مسلمان مرداور عورت کا خون برابر ہے دونوں کی دیت برابر ہے، تو پھریہ مسلمان (جس کا او پر والی آیت میں ذکر ہے) اس حدیث پاک کا مصداتی نہ بنا۔ ہوسکتا ہے کہ طاہر القادری صاحب بیہ جواب دیں کہ قرآن کر یم اس حدیث پاک کا مصداتی نہ بنا۔ ہوسکتا ہے کہ طاہر القادری صاحب بیہ جواب دیں کہ قرآن کر یم اس حدیث پاک کا خصص ہے تو اس کے دوجواب ہیں۔

(۱) جِب قرآن کریم نے اس حدیث کی تخصیص کر دی توبیطنی ہوگئی اور ظنی کی مزید تخصیص خبر واحد سے ہوسکتی ہے۔

را) اگربالفرض سلیم کرلیا جائے کہ السمسلسمون تتکافؤ میں عورت بھی شامل ہے لیکن قرآن حکیم اس کا مخصص ہے۔ اب یہی حدیث عام مخصوص البعض ہوگئی اور ایبا عام ظنی ہوجاتا ہے اور اس قتم کے ظنی کی تخصیص آثار صحابہ ہے بھی ہوسکتی ہے۔ جاہوہ عام مخصوص البعض قرآن کریم کی کوئی آیت ہو۔ جبیبا کرقرآن مجید میں ارشاد ہے: اذا نبودی لسلمسلوہ من یوم البحمعة فاسعوا الی ذکر الله و ذروا البیع ۔ اس آیت کریمہ میں شرائط جمعہ کا ذکر نہیں لیکن یہ چونکہ عام مخصوص البعض ہے۔ اس

لئے احناف نے حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے اثر سے اس کی تخصیص کی ہے۔ لا جسمعة و لا تشریق الا فسی مصر جسامع ۔ لہذا جب قرآن کریم کی آیت عام مخصوص عنہ البعض کی تخصیص اثر سے ہوسکتی ہے تو ایک حدیث عام مخصوص عنہ البعض کی تخصیص آثر سے ہوسکتی ہوسکتی ؟

جواب سوم: "المسلون تت كافؤ دماء هم" كراوى حفرت على المرتضى رضى الله عنه بين -اگراس كامطلب و بى بوتا جو قاورى صاحب في سيمق في بين به وتاليكن الم بيهق في بطريقه توثيق لكها كه حفرت على المرتضى رضى الله عنه كافر مان مد به كورت كى ديت آدهى به - بجرفر ما يا كهروايت مذكوره اگر چه ايك سند كے اعتبار سے مقطوع به كيكن دوسرى سند كے اعتبار سے مقطوع به كيكن دوسرى سند كے اعتبار سے موصول بے -

عن ابراهيم عن على ابن ابى طالب رضى الله عنه انه قال عقل المرأة على النصف من عقل الرجل فى النفس وفيما دونها. عن محمد بن الحسن قال انبأ محمد ابن ابان عن حماد عن ابراهيم عن عمر ابن الخطاب وعلى ابن ابى طالب رضى الله عنهما انهما قالا عقل المرأة على النصف من دية الرجل فى النفس وفيما دونها. حديث ابراهيم منقطع الا انه يؤكد رواية الشعبى . عن شعبى عن زيد بن ثابت انه قال جراحات الرجال والنساء سواء الى الثلث فمسازاد فعلى النصف وقال ابن مسعود الا السن والموضحة فانهما سواء وما زاد فعلى النصف وقال على ابن ابى طالب رضى الله عنه على النصف فى على شيىء قال وكان قول على رضى الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله ابن اعجبها الى الشعبى. رواه الشقيق عن عبد الله ابن اعجبها الى الشعبى. رواه الشقيق عن عبد الله ابن مسعود وهو موصول.

(بيهقى شريف ج ٨ص٩٦ كتاب الديات)

ابراہیم نخعی حضرت علی المرتفنی رضی اللّٰہ عنہ سے روایت کرتے ہیں ۔انہوں نے فر مایا:عورت کی دیت خواہ وہ نفس کی ہویا اس سے تم کی وہ مرد کی دیت سے نصف ہوگی ہمحد بن حسن کہتے ہیں کہ محمد بن ابان نے حماد سے وہ ابراہیم تخعی سے اور وہ عمر بن خطاب اور علی المرتضى رضى الله عنهما ہے خبر دیتے ہیں۔ دونوں نے فر مایا:عورت کی دیت مرد کی دیت ہے آدھی ہے۔وہ ویت نفس کی ہوی<u>ا اس سے کم</u> کی ۔ حدیث ابراہیم منقطع ہے جس کی تائید امام معنی کی روایت کرتی ہے۔ جناب معمی حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں ۔انہوں نے فر مایا: ایک تہائی دیت تک مردول اورعورتوں کے زخول کی دیت برابر ہے۔ ایک تہائی سے زیادہ ہونے برعورت کی دیت آ دھی ہو جائے گی ۔حضرت ابن مسعود فرماتے ہیں کہ دانت اور موضحہ زخم میں دونوں برابر ہیں اور جواس سے بڑھ جائے اس میں عورت کی دیت آدھی ہو جائے گی اور حضرت علی الرتفنی رضی اللّٰدعنہ نے فر مایا: ہر چیز میںعورت کی دیت مرد سے آدھی ہے۔ حضرت علی الرتضی رضی اللہ عنہ کا قول جناب شعمی کواچھا لگتا تھا۔اے شقیق نے عبداللہ بن مسعود سے روایت کیا اوروہ موصول ہے۔

قارئین کرام! ایک تہائی سے زائد دیت میں اکابر صحابہ کرام شفق ہیں کہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے نصف ہوگی۔اختلاف ایک تہائی تک کا ہے۔اس میں بعض صحابہ کرام برابر دیت کا قول فرماتے ہیں ۔لیکن حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے نزدیک ہر چیز میں عورت کی دیت نصف ہے۔امام شعمی نے اسے ہی پند فرمایا۔حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا اگر نظریہ وہی ہوتا جو قادری صاحب بیان کر رہے ہیں تو آپ کی طرف سے نفس دیت بلکہ مختلف زخموں کی دیت میں عورت کی دیت کا نصف ہوتا منقول نہ ہوتا۔ہم بیتو نہیں کہہ سکتے کہ ان اجلہ صحابہ کرام نے ''نت کا فو دماء ہم "کی مخالفت کی ہے کیونکہ اس قول کی مخالفت دراصل حضور ضالت کے نہیں کہہ سکتے کہ ان اجلہ صحابہ کرام نے ''نت کا فو دماء ہم "کی مخالفت کی ہے کیونکہ اس قول کی مخالفت دراصل حضور ضالت کے اور قابل کے نہ کورہ حدیث سے جو پچھان حضرات نے سمجھا وہی صحیح اور قابل

عمل ہے اور جو بچھ قادری صاحب تھینچ تان کر مطلب بیان کر رہے ہیں وہ خود راوی حضرت علی المرتضلی رضی اللہ عنہ کو بھی نہ سوجھا۔ اللہ تعالیٰ قادری صاحب کواپی رضا طلب کرنے کی توفیق عطا فرمائے اورعورتوں کوخوش کرنے کے لئے احادیث اور آیات سے رو گردانی کرنے سے بچائے۔فاعتبروا یا اولی الابصاد

قادري صاحب كابيان چهارم

نوائے وقت ۱۳۰۰ گست ۱۹۸۳ء جمعرات کولی ایڈیشن میں قادری صاحب کا ایک انٹرولیشائع ہوا۔ جس میں انہوں نے عورت کی دیت رفتل ذکھاء کی صورت میں ) کومرد کی دیت کے برابر قرار دینے کی سر تو ڈکوشش کی اور نصف دیت کے بارے میں کہا کہ حدیث رسول مطابع کی میں نظامی کی اور نصف دیت کے قاب کہ اس کہ میں ہے کوئی بھی روایت سے محصرت کی نصف دیت کے تن میں خابت نہیں۔ دوسرا چیلنج یہ کیا کہ اگر عورت کی نصف دیت کے تن میں ایک ہی حدیث مل جائے ، تو میں ایپ مؤقف سے دستبر دار ہوجاؤں گا۔ الخ جواب: قادری صاحب کا انداز گفتگو اور طریقۂ استدلال اگر چہ جہلا ء کوم عوب کرسکتا ہے کین حدیث اور اصول فقہ سے سے تعلق رکھنے والے حضرات ان کے کلام کی حقیقت سے بخو بی آگاہ ہیں۔ ان کا چیلنج محض چیلنج ہی ہے۔ ورنہ وہ بھی کے تا ئب ہوجاتے۔ قادری صاحب کے ذکورہ انٹرویو میں دوچیز وں کی نفی کی گئی۔ ایک سے کورت کی نصف دیت پرکوئی حدیث سے حضری سے کہ تا تا وہ سے کہ تا ورا صول موجود نہیں۔ موجود نہیں۔ حدیث صحیح تو ہم ابھی پیچھلے اور ات میں جم موجود نہیں۔ دن اصول کونظر انداز کر کے ایپ غلط اجتہا و نوٹ ۔ گزشتہ اور ات میں ہم اصول حدیث اور اصول فقہ میں سے چند کا ذکر کر بھے ہیں۔ ان اصول کونظر انداز کر کے ایپ غلط اجتہا و نوٹ ۔ گزشتہ اور ات میں ہم اصول حدیث اور اصول فقہ میں سے چند کا ذکر کر بھے ہیں۔ ان اصول کونظر انداز کر کے ایپ غلط اجتہا و

پرڈٹ جانائسی مقلد کے شایان شان نہیں مخضروہ اصول دہرائے دیتے ہیں: (1) صحابہ کرام میں سے کسی کا قول جو کسی ایسے مسئلہ کے بارے میں جو عقلی نہ ہووہ حدیث مرفوع کا حکم رکھتا ہے۔

(تهذیب الرائے جام ۱۹۰)

(۲) بعض اجلّه تابعین کے مراسل کو تیجی شلیم کیا گیا۔ جیسا کشعنی ،ابراہیم نخعی،عطاء،سعید بن مستب وغیرہ۔ (تہذیب التہذیب جہم ۸۵)

(٣) ضعیف روایت کوفقهاء کامعمول به بنالیناضعف کوختم کردیتا ہے۔ (احکام القرآن جماص ٢٣٣)

(٤) ضعیف روایت اگر طرق مختلفہ سے مروی ہوتو اس کاضعف دور ہوجا تا ہے۔اگر چہ مختلف طرق خود بھی ضعیف کیوں نہ ہوں۔ ان قواعد وضوابط کو مدنظر رکھتے ہوئے چندروایات ملاحظہ فرما ئیں تا کہ عورت کی دیت کے بارے میں حقیقت حال واضح ہو،اور قادری صاحب کے چیننج کا بھی پہتہ چل جائے کہ وہ اس چیننج میں تلاش حق میں ہیں، یاعوام کو دھوکہ دینے کی سعی میں گرداں ہیں۔

عورت کی نصف دیت پرآ ثارضیحه

ژاول:

ہمیں امام ابوحنیفہ نے حماد سے وہ ابراہیم نخعی سے اور وہ علی الرتضنی رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا: عورت کی دیت مرد کی دیت سے نفس اور اس سے کم میں آدھی

وكذالك اخبرنا ابوحنيفة عن حماد عن ابراهيم عن على رضى الله عنه انه قال عقل المرأة على النصف من عقل الرجل في النفس وفيما دونها.

(كتاب الجيلالا مام محمد بن حسن جهص ١٤٨٨مطبوعه حدر آباددكن)

### روایت **ند**کوره کی تائیداوّل

امام شافعی رضی اللّٰہ عنہ بیانِ کرتے ہیں (جن کی ذات گرامی محدثین وفقہاءکرام کے ہاںمسلم ہے) کہامام ابوحنیفہ نے اپنے شیخ حماد سے اور وہ اپنے شیخ ابراہیم تخعی سے اور وہ علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے بیان کرتے ہیں ۔انہوں نے فر مایا:عورت کی دیت نفس اوراجزاء میں مرد کی دیت سے آدھی ہے۔ (کتاب الام ج ۸ص ۱۳۱ فی عقل الرأة، مطبوعه دارالفكر بيروت)

> انبأ الشافعي عن محمد بن حسن انبأ ابو حنيفة عن حماد عن ابراهيم عن على رضى الله عنه قبال عقبل المسرأة عبى النصف من عقل الرجل في النفس وما دونها. (بيهق شريف جمص ٩٦)

امام شافعی جناب امام محمر سے وہ ابوحنیفہ سے وہ اینے شیخ حماد سے ادر وہ اپنے نیٹنخ ابراہیم تخعی سے اور وہ علی المرتضٰی رضی اللہ عنہ سے خبر دیتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا :عورت کے نفس اور اجزاء کی دیت مرد کے نفس اور اجزاء کی دیت ہے آ دھی ہے۔

قار نین کرام! امام محمد رحمة الله علیه کی روایت جسے انہوں نے'' کتاب الحجۃ'' میں ذکر فر مایا۔امام شافعی نے'' کتاب الام''اورامام بیہق نے اپن تصنیف میں تائید فرمائی۔لہذا ثابت ہوا کہ کتاب الحجۃ میں مذکورہ روایت جو دراصل حضرت علی المرتضٰی کا قول ہے، حدیث مرفوع کے حکم میں ہےلہٰذا وہ مقبول ہے۔اس روایت کے روا ۃ کے حالات ملاحظہ ہوں۔اس کے تین راوی ہیں \_امام ابوحنیفہ،حماد،

#### امام ابوحنیفہ کے حالات

امام أعظم ابوحنيفه رضي الله عنه ك تفصيلي حالات بهم يهليه بيان كريجكي بين \_بطورا خضارا يك حواله ملأ حظه بو:

كان اماما ورعا عالما عاملا متعبدا كبير الشان. قال ابن المبارك ابوحنيفة افقه الناس وقال الشافعي الناس في الفقه عيال لابي حنيفة . عن يحيى ابن معين لاباس به لم يكن متهم . قال ابوداود رحمة الله عليه ان اباحنيفة كان اماما.

(تذكرة الحفاظ جاص ١٦٨)

(امام ذہبی نے امام ابوحنیفہ کا شاران راویان حدیث میں کیا ہے جو حفاظ حدیث کہلاتے ہیں ۔ اس کا ذکر ہو چکا ہے) امام ابو حنیفه رضی الله عنه بهت بوے امام ، پر میز گار ، عالم اور عامل ، عبادت گزار اور عظیم المرتب شخصیت تھے۔ ابن المبارک کہتے ہیں کہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ لوگوں میں سب سے زیادہ فقیہ تھے۔ امام شافعی فرماتے ہیں کہتمام لوگ فقہ میں امام ابوحنیفہ کے بال بیچے ہیں۔ کیجیٰ بن معین نے کہا: ان کی روایت ذکر کرنے میں کوئی حرج نہیں کیونکہان پر کسی قتم کی تہمت نہ تھی۔امام ابو داؤد کہتے ہیں کہ امام ابوحنیفه رضی الله عنه یقیناً بهت بڑے امام تھے۔

### دوسر براوی حماد بن البی سلیمان

ابو اسماعيل حماد بن ابي سليمان الاشعرى مولاهم صاحب ابراهيم النخعي روي عن انس بن مالك وسعيد بن المسيب وطائفة وكان جوادا سريا محتشما يفطر كل ليلة من رمضان حمس مائة

ابواساعیل حماد بن ابی سلیمان اشعری رضی الله عنه جناب ابراہیم مخعی کی صحبت میں رہنے والے تنھے۔انہوں نے حضرت انس بن مالک، سعید بن میتب اور بہت سے دیگر حضرات سے حدیث کی روایت کی ۔ بہت بڑے تنے تصاور سخاوت پوشیدہ کرتے تھے۔

انسان وقال الشعبة كان صدوق اللسان.

(شذرات الذهب جاص ۵۵ امطبوعه بيروت)

قال معمر مارايت افقه من هولاء الزهري وحماد وقتادة وقال بقية قلت لشعبة حماد بن ابي سليمان قال كان صدوق اللسان. وقال القطان حماد احب الى من مغيرة وكذا قال ابن معين وقال حماد ثقة. وقال العجلي كوفي ثقة وكان افقه اصحاب ابراهيم. قلت وهو قول البخاري وابن حبان في الثقات.

> (تهذیب المتبذیب جساص ۱۱ کامطبوعه دکن) تيسر براوي ابراهيم كحعي

قال ابن معین مراسیل ابراهیم احب من مراسيل الشعبي. قال ابو ذرعة النجعي عن على المسرسل وعن سعيد مرسل وقال ابن حبان في النقات. وجماعة من الائمة صححه مراسيله وخص البيهقي ذالك مما ارسله عن ابن مسعود.

(تهذیب المتهذیب جاص ۷۷امطبوعه حیدرآ باودکن)

كرلينا حاہي۔

اثر دوم:

عن محمد بن الحسن قال انبأ محمد بن ابان عن حماد عن ابراهيم عن عمر بن الخطاب وعلى ابن ابى طالب رضى الله عنهما قالا عقل المرأة على النصف من دية الرجل في النفس وفيما دونها.

(بيهق جهص ٩٩ باب ماجاء في جرح الرأة)

نوٹ: اس اٹر کے بھی وہی راوی ہیں جواٹر اول کے رادی ہیں کہ جن کے حالات تفصیل سے گزر چکے ہیں سوائے محمد ابن ابان کے۔

بڑے بارعب تھے۔ رمضان شریف میں روزانہ یا کچ سوآ دمیوں کو افطاری کرواتے ۔ شعبہ نے کہا کہ زبان کے نہایت سے تھے۔ معمرنے کہا کہ میں نے ان حضرات سے بڑھ کراورکوئی فقیہ نہ دیکھا۔زہری ،حماد اور قادہ۔ بقیہ کہتے ہیں میں نے شعبہ سے یوچھا کہ حماد بن سلیمان کیے ہیں؟ کہا: زبان کے نہایت سے تھے۔ قطان نے کہا کہ حماد میرے نزدیک مغیرہ سے زیادہ محبوب ہیں۔ یونبی ابن معین نے کہا ،اور کہا کہ حماد ثقہ ہیں مجلی نے کہا: کوفہ کے رہے والے اور ثقد ہیں اور ابراہیم مختی کے فقیہ ترین اصحاب میں سے تھے۔ میں کہتا ہول کہ امام بخاری اور ابن حبان نے انہیں ثقات میں شار کیا ہے۔

ابن معین نے کہا کہ ابراہیم تخعی کی مرسل روایات میرے نزدیک معنی کی مرسلات سے زیادہ پسندیدہ ہیں۔ابوذرعہ نے کہا کے مختی کی روایات علی الرتضی اور سعید بن میتب سے ہیں ۔ ابن حبان نے انہیں ثقدراو یوں میں شار کیا۔ائمہ کی جماعت نے ابراہیم تخعی کی مرسلات کو میچے قرار دیا اور امام بیہ قی نے ان کی وہ روایات جو

ابن مسعود رضی الله عنهما ہے ارسال کیس ،انہیں مخصوص فر مایا۔

قارئین کرام! آپ نے روایت ندکورہ کے نتیوں راویوں کے حالات ملاحظہ فرمائے۔ جناب ابراہیم نخعی کی مراسل'' ورجہ سیجے'' میں تسلیم کی جاتی ہیں ان کی مراسل عام طور پر حضرت علی المرتضٰی ہے (جبیبا کہ زیر بحث روایت میں ہے) اور سعید بن میتب رضی اللہ عنہاہے ہیں۔ابن معین ابراہیم کی مراسل کوشعبی کی مراسل ہے زیادہ اہمیت دیتے ہیں۔ائمہ مجہزرین ان کی مراسل کو سیحے فرمائیں۔ کیکن طاہرالقادری صاحب ان کی مراسل کومحض مراسیل ہی قرار دے کراپنا مقصد حاصل کرنا جاہتے ہیں ۔تو معلوم ہوا کہ حضرت علی المرتضى رضی الله عنه کا اثر حدیث مرفوع کے حکم میں ہے۔اس لئے قادری صاحب کے جیلنج کا جواب انہیں مل گیا۔اب انہیں رجوع

حضرت عمر فاروق اورحضرت على المرتضى رضى الله عنهما فرمات ہیںنفس اوراجزاء میںعورت کی دیت مرد کی دیت کا نصف ہے۔

محمدابن ابان کے متعلق امام احمد بن منبل نے فرمایا:

حدثنا ابوبكر قال قلت لابى عبد الله احمد ابن حنبل من محمد ابن ابان فقال اما انه لم يكن ممن يكذب. ( كتاب الجرح والتعريل ج 2ص ١٩٩)

قارئین کرام! آپ نے دیکھ لیا کہ بیار بھی سند کے اعتبار سے سی ہے۔

اثر سوم:

حدثنا على بن مسهر عن هشام عن الشعبى عن شريح ان هشام بن هبيرة كتب اليه ليسئله فكتب اليه ان دية المرأة على النصف من دية الرجل فيما دق وجل.

ب من دینہ الرجل فیما دق وجل. اس الر کے رادی علی بن مسہر، ہشام اور شعبی ہیں۔ان متنوں حضرات کے بارے میں ناقدین حدیث کے ارشادات ملاحظہ

كونبين حجثلا بإجاسكتاب

علی بن مسهر

قال عشمان دارمى قلت لابن معين هواحب اليك او ابوخالد الاحمر فقال ابن مسهر فقلت ابن مسهر اواسحاق بن ارزق قال ابن مسهر قلت ابن مسهر اويحيى بن ابى زائدة فقال كلاهما ثقه. وقال العجلى قرشى من انفسهم كان ممن جمع الحديث والفقه ثقة وقال ابوذر صدوق ثقة وقال النسائى ثقة وذكره ابن حبان فى الثقات. قال العجلى ايضا صاحب السنة ثقة فى الحديث ثبت العجلى ايضا صاحب السنة ثقة فى الحديث ثبت العديث شبت المناح الكتاب كثير الرواية عن الكوفيين. وقال ابن معد ثقة كثير الحديث.

(تهذيب المتبذيب ج يم ٢٨١٠)

مسہرنے ہشام سے انہیں شعبی نے شری کے سے خبر دی کہ ہشام بن مبیرہ نے انہیں دیت کے بارے میں پوچھ بھیجا تو انہوں نے اس کے جواب میں لکھا کہ عورت کی دیت مردکی دیت کے نصف برابر ہے۔خواہ زخم بڑا ہویا چھوٹا۔

ابوبراثر نے کہا کہ میں نے امام احمد بن عنبل سے محمد ابن

ابان کے متعلق سوال کیا تو انہوں نے فر مایا: محمد بن ابان جیسے لوگوں

عثان داری کہتے ہیں کہ میں نے ابن معین سے پوچھا: تہہیں ابن مسہر یا ابو فالدا حمر میں سے کون زیادہ پسند ہے؟ کہنے گئے: ابن مسہر۔ میں نے پھر پوچھا کہ ابن مسہر اور اسحاق بن ارزق میں سے کونسا محبوب ہے؟ کہنے گئے ابن مسہر۔ میں نے پھر پوچھا کہ ابن مسہر اور یکی بن ابی زائدہ میں سے کون تہبیں اچھا لگتا ہے؟ کہنے مسہر اور یکی بن ابی زائدہ میں سے کون تہبیں اچھا لگتا ہے؟ کہنے گئے دونوں ثقہ ہیں۔ عجلی نے کہا ہے کہ ابن مسہر قریش کے اعلی اشخاص میں سے تھا۔ جس نے حدیث اور فقہ کو اپنے اندر جمع کررکھا تھا تھا۔ ابو ذر نے کہا کہ ابن مسہر ثقہ صدوق ہے۔ نسائی نے تھا' ثقہ تھا۔ ابو ذر نے کہا کہ ابن مسہر ثقہ صدوق ہے۔ نسائی نے

انہیں ثقہ کہا۔ ابن حبان نے انہیں ثقہ راویوں میں شار کیا ہجلی کا بھی

قول ہے کہ ابن مسبر صاحب النة اور حدیث میں ثقہ تھے اس میں

مضبوط تھے بہت زیادہ روایات کرنے والے راوی تھے۔جو کوفیوں

سے روایت کرتے ہیں ۔ ابن سعید نے کہا احادیث کی بکثرت

روایت کرنے والے ہیں۔

مشام بن عروه

ان ہے روایت کرنے میں مالک بن انس، زائدہ اور سفیان توری وسفیان بن عیبینہ وغیرہ شامل ہیں۔

قال ابن سعد و العجلى كان ثقة. زاد ابن سعد ثبتا كثير المحديث حجة وقال ابوحاتم ثقة امام في

ابن سعداور عجل نے کہا کہ شام ثقہ تھا۔ ابن سعد نے مزید کہا کہ ہشام ثابت ، کثیر الحدیث اور ججت تھا۔ ابو حاتم نے کہا کہ وہ

الحديث وقال يعقوب ابن شيبة ثقة ثبت وكان هشام صدوقا يدخل اخباره في الصحيح وذكر ابن حبان في الثقات وقال كان متقنا ورعا فاضلا حافظا وقال ابن شاهين في الثقات.

ثقد، امام في الحديث تقار يعقوب بن شيبه في بحص است ثقد كهار ہشام ثقة تھا۔ اس كى اخبار سيح ميں داخل كى جاتى تھيں۔ ابن حبان نے ثقات میں اسے ذکر کیا اور کہا کہ ہشام پر ہیز گار ، عابد ، فاضل اور حافظ الحديث تقارابن شابين في ثقات ميس شاركيا ہے۔

(تهذيب المتهذيب ج ااص ٥٠ ٥ - ٥١ مطبوعه حيدرآ باددكن)

شعمی کے حالات

حضرت عمر رضی الله تعالی عنه کے دورخلافت میں پیدا ہونے والے بہت بڑے تابعی تھے۔ حافظ الحدیث، فقہیہ اور امام تھے۔ اعمش اورابوحنيفه وغيرهان كيشا كردينه\_

> قال احمد العجلي مرسل الشعبي صحيح لايكاد يرسل الاصحيحا. عن شعبي قال ادركت خمس مائة من اصحاب النبي صَلِلْكُالْ المُعْلِقَ سعيد بن عبد العزيز من مكحول قال مارأيت اعلم من الشعبي. عن ابي حصين قال مارأيت احدا قط افقه من الشعبي. عن ابي مجلز قال مارأيت احدا افقه من الشعبي لا سعيد بن المسيب ولا طاؤس ولا عطاء ولا الحسن ولا ابن سيرين. قال ابن عيينة العلماء ثلاثة ابن عباس في زمانه والشعبي في زمانه والشوري في زمانه . اشعث عن ابن سيرين قال قدمت الكوفة وللشعبي حلقة عظيمة واصحاب رسول الله صَلَالُهُمُ اللَّهُ اللّ يزيد قال قعدت الى الشعبى بدمشق في خلافة عبد المملك فحدث رجل من الصحابة عن رسول الله صَلَّتُكُ اللَّهُ الله قال اعبدوا ربكم ولا تشركوا شيئا واقيسموا البصلوة واتوا الزكوة واطيعوا الامراء فان كان حيسرا فلكم وان كان شرافلكم وانتم منه براء فقال له الشعبي كذبت.

احد عجلی نے کہا کہ معنی کی مرسل روایات میجے ہیں۔ وہ صرف صحیح کا ہی ارسال کرتا ہے ۔ شعبی کہتے ہیں کہ میں نے پانچے سو (۵۰۰) صحابه کی ملاقات کی - کمول سے سعید بن عبد العزیز بیان کرتے ہیں کہ میں نے معنی سے بڑھ کر کوئی عالم نہ دیکھا۔ ابن حصین کہتے ہیں کہ میں نے شعبی سے بڑھ کرکوئی فقیہہ نہ ویکھا۔ ابو جلز کہتے ہیں کہ میں نے تعمی سے بڑھ کرکوئی فقید ندد یکھا نہ سعید بن میتب، نه طاوس ، نه عطاء، نه ابن سیرین اور نه حسن بھری۔ ابن عیینہ کہتے ہیں کہ علاء تین ہی ہیں۔اینے دور میں ابن عباس ، این زمانه میں معنی اوراینے وقت میں توری ۔ ابن سیرین کہتے ہیں کہ میں کوفہ میں آیا توشعنی کے ہاں لوگوں کا ہجوم دیکھا۔ حالا نکہاس وقت حضور خَلِلَّنَا الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِن اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ بن یزید نے بتایا کہ میں عبد الملک کے دور خلافت میں ومثق میں جناب محمی کے پاس بیٹا ہوا تھا کہ ایک صحالی نے حضور صَلَالْنَا الله على مديث بيان كى -آب في فرمايا: اسيخ ربكى یوجا کرو۔اس کے ساتھ کسی کوشریک نے تھمراؤ۔نماز قائم کرداورز کو ہ د وامراء کی اطاعت کرو۔ سواگر اچھی ہوئی تو تہہیں اس کا نفع اورا گر بری ہوئی تو اس کا نقصان ان امراء کو ہوگا ۔تم اس سے بری ہو گئے۔ بین کراہے تعنی نے کہا: تونے حجموث کہاہے۔

(تذكرة الحفاظ جاص 24-٨٨مطبوعه بيروت)

قارئین کرام! روایت مذکورہ کے تینوں راویوں کے حالات آپ نے پڑھ لئے۔ اگر کسی نے ان کے بارے میں تقید کی بھی ہے تو وہ متفق علیہ نہ ہونے کی وجہ سے مقبول نہیں ہوگی اور اما صعبی کی توسیھی تعریف ہی کررہے ہیں۔ان کی مراسیل کوروایات صعیحہ میں شار کیا جاتا ہے،تو معلوم ہوا کہان کی ندکورہ روایت سیجے ہے۔اگر ان تین راویوں کے بعد مروی عنہ یعن'' قاضی شریح'' کے بارے میں

جانتا جا ہوتو وہ بھی حاضر ہے۔ قاضی شرت کے حالات

(تهذيب التهذيب جهص ٣٢٦ ـ ٣٢٧ مطبوعه حيدرآبادكن)

ابن معین کہتے ہیں کہ قاضی شریح حضور خُطِلَتُنْفِيَ اَ اِلْحَالِمَ اِلْمَا اِلْمَالِمَةِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ میں موجود تھے لیکن آپ سے ساعت نہ ہوسکی ۔حضرت عمر رضی اللہ عند نے انہیں کوفہ کا قاضی مقرر کیا۔حضرت علی رضی اللہ عنہ نے بھی انہیں ای عہد ہ پر برقرار رکھا ۔ کوفہ میں ساٹھ سال قضاء کی ۔ ایک سال بقرہ میں قاضی مقرر رہے۔حضور خُلِلَتُنْكِلَةُ عَلَيْ سے مرسلًا روایت کرتے ہیں۔ ابن معین کہتے ہیں کہ شریح بن ہانی اور شریح بن ارطات دونوں سے قاضی شریح بہت آ گے تھے۔وہ ثقہ تھے عجلی نے کہا کہ قاضی شریح کوفی تابعی اور ثقہ تھے۔ ابوحصین نے کہا: عمدہ شاعر تھے۔ حبیر ہ بن بریم ہے ہے کہ حضرت علی المرتضٰی رضی اللّٰدعنہ نے رحبہ میں لوگوں کو جمع فر مایا ۔ فر مایا کہ میں اب مہیں چھوڑنے والا ہوں ۔اس پرلوگوں نے آپ سے مختلف مسائل یو جینے شروع کر دیئے۔ آپ نے بڑھ کران کے جوابات عطا فرمائے۔ان میں ے صرف قاضی شری باقی رہے۔ شری ایے گھٹول کے بل کھڑے ہوئے اور کچھ مسائل دریافت کرنے گئے۔ انہیں علی المرتضى نے فرمایا: تو تمام عرب سے بردھ کر قاضی، ہے۔ ابن سعدنے کہا کہ بیہ 9 کھ میں فوت ہوئے۔ابن حبان نے ان کو ثقہ راویوں

مروی عنه کی بالا تفاق ثقابت اورعلمی صلاحیت آپ نے ملاحظہ فرمائی ۔ عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے کوفہ کا قاضی مقرر کیا۔ علی المرتفنی نے اس منصب پررکھا۔ اکسٹھ سال قاضی رہے۔ حضرت علی المرتفنی نے عرب میں سب سے بڑا قاضی کا خطاب دیا۔ ابن حجر نے ''تہذیب المتہذیب' میں ان کے بارے میں ندکورہ با تیں ذکر فرما کیں۔ امام ذہبی نے بھی'' تذکرۃ الحفاظ' 'جاص ۲۹۔ ۸۲ پران کے حالات تفصیل سے بیان کئے۔ مخضریہ کہ فدکورہ روایت کے راویوں کے حالات کے بعد ہم فیصلہ کر سکتے ہیں کہ طاہر القادری کا مطالبہ پوراکر دیا گیایا نہیں۔ آگر پورا ہو چکا اور یقینا ہو چکا ہے تو قادری صاحب کو اپنے اعلان اور وعدہ کے مطابق اپنے مؤقف سے فوراً دست بردار ہوجاتا جا ہے۔ ایک اور اثر ملاحظہ ہو:

اثرچهارم:

عن مجاهد ان ابن مسعود قال في الرجل والمرأة هما سواء الى خمس من الابل وقال على النصف من كل شيء رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح الا ان مجاهد لم يدرك ابن مسعود.

مجاہد بیان کرتے ہیں کہ ابن مسعود رضی اللہ عنہمانے کہا: مرد اور عورت کی دیت میں پانچ اونٹ تک برابری ہے اور علی المرتضٰی نے کہا: ہر چیز میں عورت کی دیت نصف ہے۔ اسے طبرانی نے روایت کیا اور اس کے راوی حدیث سجے کے راوی ہیں۔ گرمجاہد نے

(مجمع الزوائد، ج٢ص٢٩٩م مطبوعه بيروت باب المديات من ابن مسعود كونبيس يايا\_

الاعضاء وغيرها)

اس اثر میں حضرت ابن مسعود نے پانچ اونٹ کی دیت میں مرداورعورت کو برابر قرار دیا۔ اس سے زائد میں برابری نہیں بلکہ عورت کی دیت کے نصف کے عورت کی دیت نصف ہوگی۔ لیکن حضرت علی المرتضی پانچ تک بھی برابری کے قائل نہیں بلکہ وہ ہر جگہ عورت کی دیت کے نصف کے قائل ہیں۔ اس اثر کے رادی بقول امام طبرانی سجے ہیں۔ اس لئے ان کی روایت بھی سجے ہوئی۔ ہاں اگرامام طبرانی کے آخری جملہ سے کوئی دھوکہ دیتے ہوئے یہ جب رادی مجاہد کی حضرت ابن مسعود سے ملاقات نہیں ہوئی تو پھر بیا اثر مقطوع مرسل ہے۔ سجے نہیں۔ ہم اس دھوکہ دیتے ہوئے یہ جب رادی مجاہد کی حضرت ابن مسعود سے ملاقات نہیں موئی تو پھر میا کے دھوکہ سے بیخے کا طریقہ بتائے دیتے ہیں۔ وہ یہ کہ جاہد کی مراسل کو علاء حدیث نے دم فوع اور صحیح'' کے حکم میں رکھا ہے۔ ملاحظہ ہو:

حافظ ابونعیم فرماتے ہیں:

قال يحيى القطان مرسلات مجاهد احب الى من مرسلات عطاء. وقال ذهبى فى اخر ترجمته اجتمعت الامة على امامة مجاهد والاحتجاج به وقال الذهبى قرأ عليه عبد الله ابن كثير. وقال ابن حبان مات بمكة سنة اثنين او ثلاث ومائة وهو ساجد.

یخی قطان کہتے ہیں کہ مجاہد کی مرسل روایات میر ہے زویک عطاء کی مرسلات سے زیادہ محبوب ہیں۔ ذہبی نے ان کے حالات کے آخر میں لکھا کہ تمام امت کا مجاہد کی امامت پراجماع ہے اور ان کی روایات سے احتجاج پر اتفاق ہے۔ ذہبی ہی کہتے ہیں کہ ان کے شاگر دول میں عبد اللہ بن کثیر ایسے جلیل القدر حضرات شامل ہیں۔ ابن حبان نے کہا کہ مکہ شریف میں ایک سو دو یا تین میں حالت سجدہ میں ان کا وصال ہوا۔

(تہذیب التہذیب ج • اص ۲۳ مطبوعہ د کن)

''میزان الاعتدال''امام ذہبی جسم ۱۹و''شذرات الذہب''لابن عماد حنبلی جا حصہ اول میں بھی امام مجاہد کے بارے میں اکھا گیا ہے کہ ان کی مراسل مجاہد کے بارے میں کھا گیا ہے کہ ان کی مراسل مجاہد کی تقات اور ان کی روایات سے ججت بکڑنامسلم ہے تو پھر ادھر ادھر کی باتوں سے جان چھڑا نے اور بھا گئے کا کیا مقصد؟ یہاں تک ہم چارعد دالی روایات پیش کر بچکے ہیں جو بچے ہیں۔ قادری صاحب نے ایک کا مطالبہ کیا تھا۔ لیجئے ایک اور اٹر بھی پیش خدمت ہے۔

اثر پیجم امام محمد بن مروزی '' کتاب النة ' میں روایت کرتے ہیں کہ ہم سے اسحاق نے حدیث بیان کی۔ انہوں نے کہا کہ ہمیں ابواسامہ نے محمد بن عمرو بن علقمہ سے روایت سنائی ۔ فرمایا کہ حضرت عمر بن عبد العزیز نے دیاہ کے بارے میں ایک حکمنا مہتحریر فرمایا کہ رسول اللہ ضلافی اللہ میں ایک حکمنا مہتحریر فرمایا کہ رسول اللہ ضلافی اللہ میں ایک قیمت لگا کر شہر یوں پر ایک ہزار دیناریا بارہ ہزار درہم مقرر فرما دیئے اور مسلمان عورت کی دیت رسول اللہ ضلافی کے زمانہ میں پچاس اونٹ مقمی ۔ حضرت عمر بن خطاب نے ان کی قیمت لگا کر شہر یوں پر پانچ سودیناریا جھ ہزار درہم مقرر فرمائے۔

(كتاب السنة ص ٢٧ للا مام مروزي مطبوعة رياض)

روایت مذکورہ کے راوی محمد بن نصر مروزی صاحب کتاب النۃ ،اسحاق بن راہویہ،حماد بن اسامہ،محمد بن عمرو بن علقمہ کے مختصر حالات ذکر کئے جاتے ہیں تا کہان کی روشن میں اس روایت کا مقام متعین کرنے میں آسانی ہو جائے۔

محمد بن نصر مروزی کے حالات

قال عبد الله بن محمد بن مسلم سمعت

عبدالله بن محمد بن مسلم نے کہا کہ میں نے محمد بن عبدالله بن

محمد بن عبد الله ابن عبد الحكيم يقول كان محمد بن نصر المروزى عندنا اماما فكيف بخراسان وقال ابن الحزم سمعت اسماعيل بن قتيبة يـقـول سمعت محمد بن يحيى الذهلي يقول غيىرمرة اذا سشل عن مسشلة فاستلوا ابا عبد الله المروزي وقال الحاكم سمعت ابابكر احمدبن اسحاق يقول ادركت امامين من الائمة المسلمين لم ارزق السماع منهما ابو حاتم الرازي وابو عبد الله محمد بن نصر فاما ابو عبد الله فلم اراحسن صلوة منه. وفي الخطيب صنف الكتب الكثيرة ورحل الى الامصارفي طلب العلم وكان من اعلم الناس باختلاف الصحابة ومن بعدهم في الاحكام واتبفقوا عبلبي انبه مات سنة اربع وتسعين ومأتين وقال ابن حبان في الثقات كان احد الائمة في الدنيا مممن جمع وصنف وكان من اعلم اهل زمانيه الاختلاف

(تهذيب التهذيب جهص ۴۹ مطبوعه حيدرآ بادوكن)

احد الاعلام كان رأسا في الفقه رأسا في الحديث رأسا في العبادة ثقة عدلا خيرا قال الحافظ عبد الله بن أسا في العبادة ثقة عدلا خيرا قال الحافظ عبد الله بن الحزم كان محمد بن نصر يقع اذنه اللذباب وهو في الصلوة فيسيل الدم ولا يذبه كان ينتصب كانه خشبة وقال ابو اسحاق الشيرازي ينتصب كانه خشبة وقال ابو اسحاق الشيرازي وغيره لم يكن للشافعية في وقته مثله قال الاسنوى في طبقاته محمد بن نصر المروزي احد ائمة في طبقاته محمد بن نصر المروزي احد ائمة الاسلام قال فيه الحاكم هو الفقيه العابد العالم لامام اهل الحديث في عصره بلا مدافعه.

(شذرات ج اص٢١٦\_٢١٢)

وزیرابوالفضل بلعمی نے کہا: میں نے امیر اسمعیل بن احمد سے سنا کہ وہ فر مار ہے تھے کہ میں سمر قند میں تھا اور لوگوں کی فریا دری کر ہاتھا تو اچا تک محمد بن نصر تشریف لائے تو میں ان کی عزت کے لئے کھڑا ہو گیا۔ جب وہ تشریف لے گئے تو مجھے میرے بھائی اسحاق

عبد حکیم کو بیہ کہتے سنا کہ محمد بن نصر المروزی ہمارے نز دیک ایک جليل القدر امام بير \_خراسان مين ان كى كيفيت كيا موكى؟ ابن حزم نے کہا کہ میں نے اساعیل بن قنیبہ کو کہتے سنا کہ میں نے محمہ بن یکی ذہلی سے بار ہاسا۔ جب ان سے کوئی مسکلہ دریافت کیا جاتا ، تو وہ کہتے جاؤ ابوعبداللہ مروزی سے جاکر بوچھو۔ حاکم نے کہا کہ میں نے ابو بکر احمد بن اسحاق سے سنا۔ وہ کہتے تھے میں نے مسلمانوں کے دو بہت بڑے اماموں کا دوریایا۔ لیکن ان سے ساع کی دولت حاصل نه ہوسکی۔ ابو حاتم رازی اور ابوعبد اللہ محمد بن نصر مروزی ۔ان میں ہے ابوعبداللہ الی احجی نماز پڑھنے والا میں نے نہ دیکھا۔خطیب نے کہا کہ مروزی نے بہت سی کتب تھنیف فرمائیں۔مختلف شہروں میں پھرے تا کہ علم حاصل کریں۔اختلاف صحابہ کے بارے میں بہت بڑے عالم تھے اور صحابہ کرام کے بعد والے حضرات کے علمی اختلاف کوخوب جاننے والے تھے ۔ جو انہوں نے احکام میں کیا۔سب کا اتفاق ہے کہ ان کی ۲۹۴ ھمیں فوید کی ہوئی۔ ابن حبان نے انہیں ثقات میں شار کیا۔ آب ان لوگول میں سے تھے جواینے دور کے امام اور صاحب تصانیف کثیرہ تھے۔اینے دور میں اختلاف کے بارے میں ان سے بڑھ کر کوئی دوسراعاكم نه تفاي۲۹۴ هين ان كانقال ہوا۔

محرین نفر مروزی زمانہ کے یکتا عالم ، یکتا فقیہ، یکتا محدث،
اور یکتا عبادت گزار تھے۔ بہترین عادل اور ثقہ تھے۔ حافظ ابوعبد
اللہ بن حزم نے کہا کہ محمد بن نفر مروزی کے کان پر دوران نماز شہد
کی تکھی نے کاٹا۔ حتیٰ کہ ان کا خون بہنے لگا لیکن اس کے باوجود
انہوں نے اسے نہ اڑایا اور وہ لکڑی کی طرح کھڑے رہے۔
ابواسحاق شیرازی نے کہا: شافعی المذہب ان کے دور میں ان جسیا
دوسرانہ تھا۔ اسنوی نے طبقات میں کہا۔ محمد بن نفر مروزی اسلام کی
یکاشخصیت تھے۔ حاکم نے ان کے بارے میں کہا کہ وہ فقیہ، عابد،
عالم اوراپنے دور کے اہل حدیث حضرات کے بلا مقابلہ امام تھے۔

ز ہارت کی ۔اس حال میں کہ میرا بھائی بھی میر ہےساتھ تھا۔رسول اللّٰہ ﷺ کیٹی کے شری طرف متوجہ ہوئے ۔میرا باز و پکڑلیا اورفر مایا: تیرا ملک تیرے اور تیری اولا د کے لئے باقی رہے گا محمد بن نصر کی عزت کرنے کی وجہ سے اور میرے بھائی کے متعلق فر مایا۔اس کا ملک ختم ہو گیا محمد بن نصر کی گتاخی کرنے کی وجہ سے محمد بن حزم نے فرمایا: لوگوں میں سب سے زیادہ عالم وہ ہے جوسب سے زیادہ سنن کوجمع کرنے والا اور سب سے زیادہ ان کو ضبط کرنے والا ،ان کے معانی کو جانبے والا ،ان کی صحت کو مجھنے والا ،ان چیزوں کوجس یرلوگوں نے اجماع کیا ہواوران چیز دل کوجن برلوگوں نے اختلاف کیا ہو۔محمد بن حزم بیان کرتے ہوئے یہاں تک پہنچے ، کے فرمانے لگے: صحابہ کرام کے بعدان باتوں کو جاننے والا ہم نے محمد بن نصر مروزی سے زیادہ کسی کو نہ پایا۔اگر کوئی پیہ بات کیے کہ رسول اللہ ﷺ اورآپ کے صحابہ کرام کی کوئی حدیث الی نہیں ہے کہ جس کومحمد بن نفر مروزی نہیں جانتا کہ وہ سچوں میں شار ہوگا۔

(تذكرة الحفاظ ج عص ١٥٣ حديث ٢٤٢ مطبوعه حيدرآ بادوكن)

قار مین کرام! ندکورہ اثر کی صحت کا معاملہ اپنی جگہ کیکن'' تذکرۃ الحفاظ'' کی عبارت سے جناب محمد بن نصر مروزی کے بارے میں جن دو ہاتوں کا پیتہ چاتا ہے۔وہ ان کی عظمت وجلالت کی عظیم شاہر ہیں۔پہلی بات بیر کہان کی تعظیم کرنے والے بادشاہ سے حضور والے کی حکومت کے خاتمہ کا اعلان فرما دیا۔ بھلا ایبالمخف حضور خِلاَتُلْکُلْکِیْکِیْ کی طرف کسی من گھڑت روایت کی نسبت کیے کرسکتا ہے؟ حالانکہ ایبا کرنے والے کے بارے میں حضور ﷺ نے جہنمی ہونے کی وعید سنائی ہے۔ دوسری بات یہ کہممہ بن نفر اتنا بڑا محدث تھا کہا گرکوئی یہ کہے کہ حضور ﷺ کی تمام احادیث کا آنہیں علم تھا تو ایسا کہنے والا اس قول میں سیا ہوگا۔ان باتوں سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہایسے محدث کی روایت کو جبکہ بڑے بڑے ائمہ اس سے روایت کررہے ہیں ،ضعیف اور مجروح قرار دینانری بربختی ہے اور جہالت کی علامت ہے۔فاعتبروا یا اولی الابصار

اسحاق بن را ہو یہ کے حالات

۲۳۸ ه میں اسحاق بن راہویہ کا انقال ہوا۔ وہ مشرق کا بہت ۲۳۸ ه فیها توفیی اسحاق بن راهویة وهو الامام عالم المشرق ابو يعقوب اسحاق بن ابراهيم ابن مخلد الحنظلي المروزي ثم النيشا بوري الحافظ صاحب التصانيف سمع الدراوردي وبقية طبقتها وعاش سبعا وسبعين سنة وقد سمع من ابن المبارك وهو صغير فترك الرواية عنه بصغره قال احمد بن حنبل لا اعلم بالعراق له نظيرا وما عبر الحبر مشل استحاق وقال محمد بن اسلم ما اعلم احدا كان اخشى لله من اسحاق لوكان سفيان حيالاحتاج الى اسحاق. وقال احمد بن سلمي املي على اسحاق التفسير على ظهر قلبه وجاء من غير وجمه ان اسحاق كان يحفظ سبعين الف حديث قال

برا عالم اور امام تها \_ ابو يعقوب اسحاق بن ابراجيم بن مخلد حظلي مروزی نیثا پوری ان کا نام تھا' حافظ الحدیث تھے' بہت می تصانیف کے مالک تھے وراوروی سے حدیث سی کے برس زندگی ابن مبارک سے بھی حدیث کی ساعت کی ،لیکن بجین میں۔اس کئے انہوں نے ان سے روایات کوٹرک کیا۔ احمد بن حلبل کہتے ہیں کہ میں عراق میں ان کی مثل نہیں یا تا اور نہ ہی اسحاق ایسے کسی ووسر ہے نے بل عبور کیا محمد ابن اسلم کہتے ہیں اللہ تعالی سے زیادہ خوف والا میں نے اسحاق سے بڑھ کر دوسرا نہ دیکھا۔اگر سفیان زندہ ہوتے تو وہ بھی اسحاق کے محتاج ہوتے۔ احمد بن ملکی کہتے ہیں کہ قرآن کریم کی تفسیر اسحاق کے دل پر لکھی ہوئی تھی۔ کئی طرق سے یہ ندکور ہے کہ جناب اسحاق کوستر ہزار احادیث حفظ تھیں۔ ابوذ رعہ کا قول ہے

اق توفی اسحاق کہ میں نے اسحاق سے برا حافظ الحدیث نہ دیکھا۔ شعبان کی تالذہب ج احصدوم پندرهویں رات نیشا پور میں انتقال فر مایا۔

ابو ذرعه ماروی احفظ من اسحاق توفی اسحاق لیلة نصف شعبان بنیشابور. (شذرات الذہب ج احمدوم ص ۹ ۸ س ثمان وثلاثین وماتین بیروت)

۲۳۸ ہیں ان کا انتقال ہوا اور آپ بہت بڑے عالم اور امام تھے۔ (البدلیة والنہایہ ن اس ۱۳۷۷ میں ان کا انتقال ہوا اور آپ بہت بڑے عالم اور امام تھے۔ (البدلیة والنہایہ ن اس سے پڑھا۔ کسی نے بھی ان پر جرح نہ کار کین کرام! دوسرے رادی جناب اسحاق بن راہویہ کے بارے میں آپ نے مختفر کتب سے پڑھا۔ کسی نے بھی ان پر جرح نہ کی۔ ان کے حفظ ،علم اور دیگر اوصاف کی سب نے تعریف کی۔ ان کی ثقابت مسلم تھی۔ اب روایت فدکورہ کے تیسرے رادی کے حالات ملاحظہ فرمائیں:

#### حماد بن اسامه کے حالات

حماد بن اسامہ بن زیدالقرشی ہے روایت کرنے والوں میں امام شافعی ،امام احمد بن حنبل ، کی بن سعید قطان ،اسحاق بن راہو پیڈ ابراہیم الجو ہری اورعلی بن حسن بن الہوانی وغیرہ شامل ہیں۔

احربن اسحاق نے احمہ سے روایت کی کہ ابواسامہ تقہ ہے۔ لوگوں کے امور اور کوفیوں کی اخبار کا سب سے بڑا عالم تھا۔عبداللہ بن احمد اپنے باپ سے بیان کرتے ہیں کہ ابواسامہ، ابو عاصم ایسے سو (۱۰۰) محدثین سے زیادہ مضبوط تھا'صحیح الکتاب تھا۔ حدیث پاک کا ضابط تھا' بڑا دانا اور نہایت سچا آ دمی تھا' اپنے باپ سے ہی یہ مزید بیان کرتے ہیں کہ ابواسامہ ثابت تھا۔ جواسے یا دہوتا تھا۔

قال حنبل بن اسحاق عن احمد ابواسامة ثقة كان اعلم الناس بامور الناس واخبار اهل الكوفة وقال عبد الله بن احمد عن ابيه ابو اسامة اثبت من مائة مثل ابى عاصم كان صحيح الكتاب ضابطا للحديث كيس صدوقا وقال ايضا عن ابى كان ثبتا ما كان اثبته لايكاد يخطى قال عثمان الدارمى قلت

لابن معين ابو اسامة احب اليك اوعبده قال مامنهما الاثقة وقال عبد الله بن عمر ابن ابان سمعت ابا اسامة يقول كتبت باصبعى هاتين مائتا الف حديث قال العجلي مات في شوال سنة احدى وما ئتين وكنذا قال البخاري وزاد وهو ابن ثمانين سنة فيما قيل قلت وقال ابن سعد كان ثقة مامونا كثيرا الحديث وقال العجلي كان ثقة وكان يعد من حكماء اصحاب الحديث وقال ابن قانع كوفي صالح الحديث وذكره ابن حبان في الثقات.

(تهذيب المتبذيب جوص ١٥٧٥ ــ ٣٧٧)

محمد بن عمرو بن علقمہ کے حالات

اس سے روایت کرنے والوں میں مویٰ بن عقبہ،سفیان توری،حماد بن سلمٰی، دراور دی ،اساعیل بن جعفر، ابن عیبینہ اور یجیٰ بن سعيد قطان وغيره ايسےائمه کرام ہیں۔

> قال على ابن المديني قلت ليحيى محمد بن عمروكيف هو قال تريد العفو اوتشدد قال لابل اشدد قبال ليس هو ممن تريد وكان يقول حدثنا اشياخنا ابو سلمة ويحيى بن عبد الرحمن بن حاطب قال يحيى وسالت مالكا عنه فقال فيه نحو ماقلت لك وقال اسحاق بن حكيم عن يحيى القطان محمد بن عمرو رجل صالح وقال اسحاق بن منصور سئل يحيى بن معين عن محمد بن عمرو محمد بن اسحاق ايهما يقدم فقال محمد بن عمرو وقال ابوحاتم صالح الحديث يكتب حديثه وهو شيخ وقال النسائي ليس به باس وروى عنه مالك في الموطا وارجو انه لاباس به وذكره ابن حبان في الشقات قلت وقال احمد بن حديم عن ابى معين ثقة وقال الحاكم قال ابن المبارك لم يكن به باس.

> > (تهذیب التهذیب جهص ۳۷۵ ـ ۳۷۷)

اس میں خطا قریب نہ آسکی تھی۔عثان داری نے کہا کہ میں نے ابن معین سے یو چھا کہ مہیں ابواسامہ اور عبدہ میں سے کون زیادہ محبوب ہے؟ کہنے لگا کہ دونوں ثقہ ہیں عبداللہ بن عمر بن ابان نے کہا۔ میں نے ابواسامہ سے سنا کہ میں نے ان دوانگلیوں سے دو ہزار احادیث لکھیں۔ مجلی نے کہا کہ ابو اسامہ کا ۲۰۱ھ شوال میں وصال ہوا۔امام بخاری نے بھی یونہی کہا۔مزیدلکھا کہان کی عمرای (۸۰) برس کی تھی۔جیسا کہان کے بارے میں کہا جاتا ہے۔ میں (ابن حجر) کہتا ہوں کہ ابن سعد نے کہا کہ ابواسامہ ثقہ تھا' مامون تھا' کثیرالحدیث تھا۔علی نے بھی اسے ثقہ کہا۔ وہ اصحاب الحدیث ك حكماء مين أنبيس شاركرتا تها - ابن قائع نے كہا: ابواسامه كوفي صالح الحديث تھا۔ ابن حبان نے انہیں ثقہ لوگوں میں شار کیا۔

علی بن مدین کہتے ہیں کہ میں نے کیچیٰ سے یو چھا محمد بن عمرو كيها تحص بي كنب لكم أس معاف كرنے يا تشدد برنے كا ارادہ کرتے ہو؟ کہا: میں تشدد کرنا جا ہتا ہوں۔کہا کہ وہ ایسانہیں جبیها تیرااراده ہےادر کہا کہ ہارے شیوخ ابو مکمٰی اور یجیٰ بن عبدالرحمٰن بن حاطب نے بیان کیا کہ بین نے کہا کہ میں نے امام مالک سے ان (محد بن عمرو) کے بارے میں یو چھا تو انہوں نے ان کے بارے میں ایسا ہی کہا، جیسا میں نے تم سے کہا ہے۔ اسحاق بن عکیم نے بیمی قطان سے بیان کیا کہ محد بن عمر و نیک مردتھا اور اسحاق بن منصور نے بیان کیا کہ یکی بن معین ہے محمد بن عمر واور محمد بن اسحاق کے بارے میں یو چھا گیا کہ ان دونوں میں سے کون مقدم ہے؟ تو انہوں نے کہا کہ محمد بن عمرو۔ ابو حاتم نے کہا کہ وہ صالح الحديث ہیں'ان کی حدیث لکھی جاتی تھی جبکہ وہ سے تصاور نسائی نے کہا: ان کی روایت لینے میں کوئی حرج نہیں ہے۔امام مالک نے موطامیں ان سے روایت کیا ہے اور مجھے امید ہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں۔ابن حبان نے انہیں ثقات میں شار کیا ہے۔ میں کہتا ہوں کہ ابن معین سے احمد بن حدیم نے بیان کیا کہ وہ ثقہ تھے۔ حاکم نے کہا

کہ ابن مبارک نے کہا کہ ان سے روایت ذکر کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

طاہرالقادری نے چیلنج کیا تھا کہ اگر کوئی شخص ایک حدیث سیح یا آثار صحابہ سے بیدد کھا دے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت کے نصف برابر ہے، تو میں اپنے مؤقف سے رجوع کرلوں گا۔

قارئین کرام! میں نے ایک سیح حدیث اور پانچ عدد آثار صیحہ ذکر کئے ہیں۔ان کی صحت کتب اساءالر جال ہے بیش کی ہے۔ ان روایات کے رجال کی عظمتِ شان بھی آپ نے ملاحظہ فر مائی اور یہ بھی دیکھا کہ ان میں سے کسی راوی پرتمام نقادین جرح کرنے پر متنق نہیں ہوئے بلکہاں کے برعکس ان کا اتفاق اس پرشاہد ہے کہان پر کی گئی مجہول جرح کوئی وقعت نہیں رکھتی ۔ آٹار صححہ کی تائید میں بھی ہم نے حوالہ جات پیش کے لیکن کیا کریں، قادری صاحب کوان میں سے کوئی بھی اثر نظر نہ آیا۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہان کا چیلنج صرف عوام اور جہال کوہم نوابنانے کا ایک حربہ ہے۔ ورنه علاء جانتے ہیں کہ اس چیلنج کی کیا حقیقت ہے؟ اور ہماری تحریر ہے آپ بھی جان چکے ہوں گے کہ قادری صاحب کا چیلنج ان کے ساتھ ان کی قبر میں جائے گا اور اس کا ثمرہ اور انعام جو وہاں ملے گا ، وہ ان کی نیت کے مطابق ہوگا۔ آخری اثر جو'' کتاب النۃ' سے ہم نے پیش کیا۔ اس کتاب کے مصنف کا نام محمد بن نفر مروزی ہے۔اس میں دو چیزیں وضاحت سے مذکور ہیں۔(۱) عورت کی دیت مرد کی دیت سے آدھی ہے(۲)عمرو بن حزم کی حدیث کہ جس میں مرداور عورت کی دیت برابر ہونے کا قادری صاحب نے حوالہ دیا۔اس کی تر دیدموجود ہے۔ یعنی اس روایت میں قطعاً ایسےالفاظ نہیں جن کا معنی پیے نکلے کہ عورت کی دیت کے برابر ہے بلکہ اس کاعکس موجود ہے۔ اب قادری صاحب میں اگر ہمت ہے تو ایک اثریا حدیث صحیح اپنے مؤقف پر پیش کر دیں جس کی صحت مفصل طور پر مذکور ہولیکن کہاں سے لائیں گے؟ عمر و بن حزم کی طویل حدیث کا کچھ حصہ قادری صاحب نے نقل کیا جوان کے مؤقف کے قریب تھا۔ اگریت کیم کرلیا جائے کہ عورت ومرد کی دیت برابر ہے تو سید نا فاروق اعظم اورعمر بن عبدالعزيز رضى الله عنهما سے کيا قادري صاحب عمرو بن حزم کوزيادہ جانتے ہيں؟ اسے کوئی بھی تسليم نه کرے گا۔ کیونکہ جن حضرات کے سامنے حضور ﷺ کا فر مان ذیثان لکھا گیا۔ پھران حضرات نے اس پڑمل بھی کیا اور پھر جوحضرات اس تحریر کے شاہد ہیں ،ان کی سمجھ میں تو یہی آیا کہ عورت کی دیت مرد کی دیت کے نصف برابر ہے لیکن چودہ سوسال بعد قادری صاحب کو کہال سے بیہ پیتہ چلا کہاں روایت کا مطلب بیتھا کہ مرداورعورت کی دیت برابر ہے؟'' کتاب النتہ'' کی عبارت آپ نے ملاحظہ فر مائی کہ حضرت عمر بن عبد العزیز نے دیات کے بارے میں ایک حکم نامہ نکالا جس میں مذکورتھا کہ حضور اقدس خلاکتا ہے ہوتے اقدس میں دیت سو(۱۰۰) اونٹ تھی۔حضرت عمر نے اپنے دور میں ان کی قیمت لگا کرشہریوں پرایک ہزار دیناریا بارہ ہزار درہم دیت مقرر فرمائی اور یہ بھی مذکور تھا کہ مسلمان آزادعورت کی دیت حضور ﷺ کے دوراقدس میں بچاس اونٹ تھی۔حضرت عمر نے اس کی بھی قیمت لگائی پانچ سودیناریا چھ ہزار درہم مقرر فرمائے اس سے اندازہ فرمائیں کہاگر مردادر عورت کی دیت برابر تھی ،تو مرد کی دیت سواونٹ یا ایک ہزار دیناریا بارہ ہزار درہم تھی ،تو اتنی ہی عورت کی بھی ہوتی ۔اس کی دیت بچپاس اونٹ یا پاپنچ سودیناریا چھ ہزار درہم کہاں سے آگئے؟ لہذامعلوم ہوا کہ حضرت عمر بن عبدالعزیز نے جو حکمنامہ نکالا ، وہ دراصل عمر و بن حزم کا ہی لکھا ہوا تھا۔ یہی وجہ ے كرحاكم نے "متدرك" جاص ٣٩٧ پرلكھا ہے۔ "هدا حديث كبير مفسر في هذا الباب يشهدله امير المؤمنين بي حدیث بہت بڑی ہے اور اس موضوع پر مفسر ہے۔اس کی شہادت امیر المؤمنین دیتے ہیں'۔

مختصریہ کہ آ ٹار صححہ سے ثابت ہے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے آدھی ہے۔ مرد کی دیت جب سواونٹ تھی تو عورت کی دیت پچاس اونٹ تھی اور جب درہم و دینار کی صورت میں دیت مقرر ہوئی تو مرد کی دیت ایک ہزار دیناریا بارہ ہزار درہم تھے اور عورت کی دیت پانچ سودیناریا چھ ہزار درہم مقرر ہوئے تھاوریہ واقعتاً مرد کی دیت سے آدھی ہی ہے۔ای پردور رسالت میں عمل ہوا اور پھرامت مسلمہای پڑمل کرتی چلی آرہی ہے۔فاعتبروا یا اولی الابصار

قادری صاحب کابیانِ پنجم

یہ کیساظلم ہے کہ مرد کے ایک عضوحقیر کی دیت سو (۱۰۰) اونٹ ہوں اور پوری عورت کی دیت بچاس اونٹ؟ گویا عورت کی قدرو منزلت مرد کے ایک عضوحقیر کے برابر بھی نہیں ۔عورت کا کیا قصور ہے' یہی کہ اس نے مرد کو جنا اور وہ اس کی ماں ہے' اس کے قدموں کے پنچے جنت ہے؟

جواب : قادری صاحب نے بڑے برفریب اور گتا خانداز میں نبی کریم خلاکی کی کے فرمان عالی شان کو ہدف تقید بنایا اورعوام کی آنکھوں میں دھول ڈالنے کے لئے گھٹیا واعظانہ زبان استعال کی تا کہ لوگ ان کی اس بات پرانہیں داد دیں لیکن انہیں بنہیں مجمولنا چاہیے کہ کل قیامت کو یہی عوام ان کے گریبان بکڑیں گے اور دین و دنیا میں واہ واہ کے عوض ایذائے رسول <u>ضلاتین کی ت</u>ھو مول لینے والے سے جو برتاؤ ہوگا اسے ونیا دیکھے گی۔ بروز حشر جب ان سے جواب طلی ہوئی ، تو بجز ندامت اور رسوائی کے بچھ پاس نہ ہوگا قادری صاحب نے مرد کے آلہ تناسل کا ذکر عضو حقیر کے طور پر کیا۔ چونکہ اس کی دیت پورے سواونٹ ہے۔ لہذا بچاس اونٹ دیت جو عورت کی ہے وہ اس عضو کے برابر قرار نہ دے کرعورت کی قدرومنزلت کم کی گئی اور بیعورت برظلم ہے۔قادری صاحب کی سفاہت اور کم علمی کا اندازہ لگائیں بلکہ شریعت پر ولیری دیکھیں کہ ایسی بات کوجو دائر ہ عقل سے باہر ہے،اسے عقل کی آنکھ سے ویکھتے ہیں۔اگر عضو حقیر کی دیت سو (۱۰۰) اونٹ مقرر ہوئی ،تو ہیکسی صحابی یا تابعی وغیرہ نے مقرز نہیں کی بلکہ بیشارع علیہ السلام نے مقرر فرمائی ہے۔ قادری صاحب کے قیاس اور روشن د ماغی کواگر تھوڑے سے وقت کے لئے تسلیم کرلیا جائے اور عورت کی دیت بھی سو (۱۰۰) اونٹ مقرر کی جائے تو پھر بھی عورت کی قدرومنزلت نہیں بلکہ مرد کی قدرومنزلت بھی ناقص کر دی گئی۔ کیونکہ سواونٹ مرد کے آلہ تناسل کی دیت ہے اور سواونٹ پورے مرد کی بھی دیت ہے اور سواونٹ عورت کی بھی قادری صاحب دیت مقرر کرنے پرمفر، تو نتیجہ بیانکلا کہ عورت اور مرد دونوں کوآلہ تناسل کے برابر قرار دیا جارہا ہے۔کہال عضو حقیر اور کہاں پوری عورت اور پورا مرد؟ کیا پورے مرداور پوری عورت کی دیت عضوحقیر کے برابر قرار دیناظلم نہیں؟ صرف عضوحقیر ہی نہیں بلکہ یہاں چنداور بھی اعضاء ہیں جن کی دیت سواونٹ ہے۔حدیث عمروابن حزم (كرجس كا قاورى صاحب كوبهت مهاراب) مين بهى مذكور ب: "وفسى السلسان دية وفسى الشفتين دية وفسى البيضتين دية وفي المذكر دية (ان الفاظ كوصاحب متدرك في اص ١٩٥ پر لكها م) زبان مين پورى ديت ، دونول ہونٹوں میں پوری دیت ، دونوں خصیوں میں پوری دیت اور آلہ تناسل میں پوری دیت ہے''۔ان اعضاء میں پوری دیت اور پورے مرد کی بھی بوری سواونٹ دیت تو یہ کیے تسلیم کیا جا سکتا ہے کہ مردکوان اعضاء کے برابر قرار دیا جار ہاہے حالانکہ ان میں سے ہرا یک عضو پورے مرد کا کم از کم بچاسواں حصہ بنتا ہے۔ کیا بیظلم نہ ہوگا۔اگر زبان کی دیت سوادنٹ ہے تو پورے مرد کی دیت کم از کم یا نچ ہزار اونٹ بنتی ہے۔ وہی مقررانداند از کہاں کہاں ظلم ثابت نہ کرے گا؟ اس لئے بہتر اور سیح یہی ہے کہان امور کو جو دائر وعقل سے باہر ہیں۔ انہیں عقل کے دائرہ میں لانا پہلاظلم اور پھر انہیں ظلم کہناظلم عظیم ہے اور بیظلم آخر کس پر کیا جا رہا ہے؟ چونکہ بی تقرر حضور صَلَّاتُهُ التَّنْ اللَّهِ عَلَيْ مِن اللَّهُ عَادري صاحب كَظلم كَي نسبت جس طرف ہوتی ہے قارئین بخوبی جانتے ہیں اور رسول كريم خَلِلْتُهُ اللَّهِ عَلَيْهِ كَا فَيْ مِلْهُ وَ وَاردينِ كَاانْجَام كِيا مُوكًا؟ مِينِ اس بِرمزيد بِجَهْبِين لكهتا ـ

معلوم ہوا کے عورت کی دیت بچاس اونٹ مقرر کرنا (جومرد کے آلہ تناسل کا نصف ہے)ظلم نہیں بیشری تھم ہے۔جس میں عقل کی گھوڑی دوڑانے کی ضرورت نہیں۔قادری صاحب احکام میراث کے بارے میں بھی شایدیہی قاعدہ فٹ کریں۔وہاں مرد کے حصہ سے عورت کوآ دھادیا جانا قرآن کریم میں ندکور ہے۔آخر عورت کو کیوں آ دھادیا جارہا ہے؟اس کا بہی قصور ہے کہاس نے مرد کو جنا اور سے عورت کو دوسری کی بھی نہیں۔اس مسئلہ کو بھی میں جنت ہے (الآخر) بھر مرد کو چارشادیوں کی بیک وقت اجازت اور عورت کو دوسری کی بھی نہیں۔اس مسئلہ کو بھی اسی مقرراندانداز میں لیس، تو یہ بھی ظلم ہوگا۔ مختصر یہ کہ قادری صاحب کا عقلی قضیہ جہاں جہاں جہاں جہاں ہوگا، وہیں ان کوظلم نظر آئے گاس لئے اتنی بڑی جرائت جس عقل نے کروائی وہ کفرتک پہنچانے والی ہے۔اس عقل کولگام دیں اور احکام شرعیہ غیر عقلیہ کوان کے ایپنے حال پر رہنے دیں ۔ محض عور توں کی خوشنودی اور عوام کی واہ واہ سے اپنا ایمان نہ کھوئیں اور نہ ہی احکام اللہ یہ کو تقلی کھلونا بنا کیں ' یہی راہ ہدایت ہے جہاں جہاج القرآن ہے۔اس کے خلاف منہاج الشیطان ہیں۔اللہ تعالی راہ ہدایت پر چلنے اور منزل مقصود پانے میں ہمارا حامی و ناصر ہو۔ فاعتبو وا یا اولی الابصاد

قادري صاحب كابيان عشم

قادری صاحب نے قاضی ابوالولید باجی کی تصنیف المنتقل جے کس ۷۸ سے استدلال کرتے ہوئے یہ چیننے دیا کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنداور حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ دونوں کا قول ہے کہ مرداور عورت کی دیت برابر ہے خواہ فلیل ہویا کثیراور یہی قول امام ابو حنیفہ اور امام شافعی رضی اللہ عنہما کا ہے۔

جواب: ہم پہلے قاضی ابوالولید باجی کی کتاب کی ممل عبارت نقل کرتے ہیں پھراس کے بارے میں مزید گفتگو کریں گے۔

امام ما لک کا یہ قول کہ عورت کی ایک تہائی دیت تک مرد کے برابرہوگی۔اس کی انگی مرد کی انگی کی طرح ہوگی۔اس مراد کا حامل ہے کہ ایک تہائی دیت سے کم میں عورت کی دیت مرد کی دیت کے برابرہوٹے کے یہی برابرہوگی۔عورت کی دیت کے برابرہونے کے یہی معنی ہیں۔ جب اس پراضافہ ہو جائے یعنی ایک تہائی ہو جائے یا اس سے براح جائے تو پھرعورت کی دیت مرد کی دیت سے آدھی ہو گی۔امام مالک نے جن تابعین کا ذکر کیا ہے۔ان کا غذہب یہی گی۔امام مالک نے جن تابعین کا ذکر کیا ہے۔ان کا غذہب یہی قائل ہیں۔ابن معود رضی اللہ عنہما سے مردی ہے کہ موضحہ زخم میں مرداورعورت دیت کے اعتبار سے برابر ہیں۔حضرت عمراور حضرت عمراور حضرت کی اللہ تعنہما سے ایک سندضعیف کے ساتھ مردی ہے کہ قالی قائل و کثیر میں عورت اور مرد برابر ہیں۔ یہی امام ابو صنیفہ اور امام شافعی کا مسلک ہے اور حضرت عمر وعلی رضی اللہ عنہما سے ہمارے شافعی کا مسلک ہے اور حضرت عمر وعلی رضی اللہ عنہما سے ہمارے شافعی کا مسلک ہے اور حضرت عمر وعلی رضی اللہ عنہما سے ہمارے شافعی کا مسلک ہے اور حضرت عمر وعلی رضی اللہ عنہما سے ہمارے مسلک ہے مطابق بھی روایت ہے۔

قوله رضى الله عنه تعاقل المرأة الرجل الى شكث الدية سواء اصبعها كاصبعه يريد ان مادون ثلث الدية عقلها فيه كعقل الرجل وهو معنى معاقلتها له حتى اذا بلغت في عقل ماجنى عليها ثلث الدية كان عقلها نصف عقل الرجل وبهذا قال من ذكره مالك من التابعين وهو قول زيد بن ثابت وابس عباس وما روى عن ابن مسعود تساويهما في الموضحة واختلف عن عمر بن الخطاب وعلى ابن الموضحة واختلف عن عمر بن الخطاب وعلى ابن الرجل في القليل والكثير وبه قال ابوحنيفة الرجل في القليل والكثير وبه قال ابوحنيفة والشافعي وروى عنهما مثل قولنا.

(المتقى ج عص ۷۸)

قارئین کرام! آپ نے مکمل حوالہ ملاحظہ فرمایا۔قادری صاحب نے اس میں سے صرف بیالفاظ"انھا عملی دیہ الوجل فی المقلیل و الکشیر" عورت قلیل و کثیر میں مرد کے برابر ہے۔ حالانکہ اگر ایمانداری سے اس روایت کے مذکورہ الفاظ سے قبل کے الفاظ پیش نظر ہوتے تو ایس ہے تی بات نہ کی جاتی کیونکہ دونوں میں تناقض ہے۔ پہلی عبارت میں دیت کی برابری کا حکم اس صورت میں ہے جب دیت ایک تہائی تک نہ پنجی ہوا دراگر ایک تہائی یا اس سے زیادہ ہو جائے تو عورت کی دیت اب مرد سے نصف ہوگی۔ اس

کے بعدوہ جملہ ہے جے قادری صاحب نے اپ مسلک کی بنیاد بنایا ۔ مطلب بیتھا کہ دیت خواہ لیل ہویا کثیر اس میں مرداور عورت برابرہوں گیکن حقیقت ہے ہے کہ پہلے بیالفاظ موجود ہیں۔ ''روی عنهما باسناد ضعیف ان دونوں سے ضعیف اسناد کے ساتھ مردی ہے'' ۔ کیا مروی ہے؛ یہی کہ قلیل و کثیر میں دونوں برابر ہیں۔ اسناد ضعیف کے ساتھ ان حضرات کا قول نظر آیا اور اسے اپنی مسلک کی بنیاد بناڈ الا لیکن ان کا قول صحیح اسناد والا دیکھنا اور پڑھنا نصیب نہ ہوا۔ آخر ضعیف قول کو لینا اور قوک کو چوڑ ناکس وجہ ہے؟ دوسری بات ہے کہ یہاں کچھکا تب سے کسے وقت بے احتیاطی ہوگئ ہے۔ اس نے ''انہا علی دیمة الرجل فی القلیل والک نیر جس کا معنی ہے کہ ورمیان لفظ نصف چھوٹ گیا۔ عبارت یوں تھی۔ انہا علی نصف دیمة الرجل فی القلیل القلیل والک نیر جس کا معنی ہے کہ عورت کی قبل و کثیر میں مردکی دیت سے نصف دیت ہوگی۔ قادری صاحب بھی اگر دیا نت داری اور حقیقت حال جاننے کے لئے غیر جانب داری سے اس مقام کو پڑھتے تو ضرور ای نتیجہ پر پہنچتے ۔ جو ہم نے کا تب کی غلطی کی صورت میں ذکر کیا ہے۔ اپنی ہٹ دھری اور جانب داری سے اس مقام کو پڑھتے تو ضرور ای نتیجہ پر پہنچتے ۔ جو ہم نے کا تب کی غلط بات منسوب صورت میں ذکر کیا ہے۔ اپنی ہٹ دھری اور جانب داری سے اہام ابو حنیفہ اور اہام شافعی رضی اللہ عنہما کی طرف بھی غلط بات منسوب

نون: "انها على دية الرجل في القليل والكثير" كَ آخرى الفاظ مين غوركرين توبيه بات ثابت موجائے گی كه كاتب كی عَلَطَى سے لفظ ''رہ گیا ہے۔معنی بظاہر میہ بنتا ہے کہ عورت دیت میں مرد کے برابر ہے، قیل وکثیر میں 'یقیل وکثیر کیا ہے؟ یعنی کونبی قلت اور کثرت میں مرد اورعورت ویت میں برابر ہیں؟ تو یقیناً قلیل وکثیراسی چیز کی صفت بنے گا جواس کا موصوف بننے کی صلاحیت رکھتا ہے۔قادری صاحب کا اصرار ( دیت کی برابری کے معاملہ میں )قتل نفس میں ہے۔ یعنی مقتول خواہ مرد ہو یاعورت ان کی دیت برابر (سواونٹ) ہے۔ان الفاظ ہے ہی وہ اپنامد عا نکال رہے ہیں اس اعتبار سے قلیل وکثیر سے مراقل کفس ہو گا کیونکہ اس میں برابری کا جھگڑا ہے ۔اب قتل قلیل اور قتل کثیر کیا ہوتا ہے؟ اس کی تشریح قادری صاحب خود کر دیں ۔قتل کوقلیل و کثیر بنانا نری بے وقو فی ہے کیونکہ اس میں قلت و کثرت کا کوئی دخل نہیں۔ ہاں اگر زخم کی بیصفت بنائی جائے تو بات بنتی ہے۔ یعنی زخم خواہ کیل ہویا کثیر۔اس میں عورت کی دیت مرد کے برابر ہے۔سیاق کلام بھی اس کی تائید کرتا ہے کیوئے۔اصل گفتگو جراحات کی دیت میں ہور ہی ہے۔اس سے پہلے کلام میں ایک تہائی دیت ہے کم کے زخم کے بارے میں بحث ہور ہی تھی کہ اس میں عورت اور مر د برابر ہیں۔ پھر ان مذکورہ الفاظ کے بعد حضرت عمر اورعلی المرتضٰی کا اختلاف مذکور ہوا کہ ان دونوں حضرات کو جراحات میں دیت کی برابری کے بارے میں اختلاف ہے۔ان دونوں حضرات کے اختلاف کو دیکھئے وہ قتل نفس میں نہیں بلکہ زخموں میں ہے۔اس تمام گفتگو سے یہی نتیجہ اخذ ہوتا ہے کہ کا تب سے لفظ''نصف'' غلطی سے رہ گیا ہے۔ای مفہوم ومراد کی دوسرے مصادر سے تقیدیق ہوتی ہے، اس بارے میں " بيهي" "كاايك حواله لاحظه مو:عن الشعبي ان عليا كان يقول جراحات النساء على النصف من دية الرجل فيما قل او کشو (ج٨ص٩٨) جناب على الرتضى رضى الله عندسے جناب تعلى نے بيان كيا كه على الرتضى فرمايا كرتے تھے عورتوں كے زخوں كى ویت مرد کے زخموں کی دیت ہے آدھی ہے۔وہ زخم خواہ کم ہویازیادہ۔اس کے ساتھ امام بہتی نے مزید لکھا: انھما قالا عقل المرأة على النصف من دية الوجل في النفس وفيما دونها \_حضرت عمر وعلى رضى الله عنهما دونو ل فرماتے ہيں: كنفس ميں عورت كي ویت مرد کی دیت ہے آ دھی ہےاورنفس ہے کم کے زخم میں بھی آ دھی ہی ہے۔اس سے آپ انداز ہ لگا سکتے ہیں کہ دونوں جگہ نصف کا لفظ موجود ہے۔لہذا ابوالولید باجی کی عبارت میں کا تب سے پیلفظ سہوا چھوٹ گیا ہے۔

حاصل جواب میری کا ابوالولید باجی کی ندکورہ عبارت کا مقصد ومرادیہ ہے کیفس سے کم زخموں میں عورت کی دیت نصف ہے۔خواہ وہ ایک نتہائی دیت سے کم ہوں یا برابریا زائد۔اس سلسلہ میں حضرت علی اور عمر رضی الله عنهما کا ایک قول بسند ضعیف ذکر کیا

ہے۔ ایک تہائی سے زائد دیت میں تمام نصف پر شفق ہیں۔ اس سے کم میں یہ دونوں حضرات قول ضعیف کے نصف کے قائل ہیں لیکن قول صحیح میں ایک تہائی سے کم میں مرداورعورت کی برابری کے قائل ہیں۔ رہانفس میں دیت کا مسئلہ تو جیسا کہ گزر چکا ہے کہ آثار کشیرہ صححہ عورت کی دیت مردکی دیت سے آدھی پر شفق ہیں۔ فاعتبروا یا اولی الابصار

قادري صاحب كابيان مقتم

میرے خیال کے مطابق کیونکہ قادری صاحب کا اپنے مؤقف (عورت کی دیت مرد کی دیت کے برابر ہے) پر یہ بیان سب
سے قوی ہے اس لئے میں نے اسے سب سے آخر ذکر کرنے کا ارادہ کیا۔ جب اس کا جواب شافی آپ حضرات ملاحظہ فرما ئیں گے تو
دودھ کا دودھادر پانی کا پانی ہوجائے گا۔ ان کا کہنا ہے کہ دیت دراصل خون کا بدلہ اورنفس کا بدلہ ہے۔ جب خون اورنفس میں مرداور
عورت برابر ہیں تو اس کے بدلہ میں بھی برابری ہی ہونی چاہیے۔ قرآن کریم نے فرمایا: ''ان المنفس بالنفس یعنی نفس کے بدلہ نس
ہے اور جب یہ بات بھی متفق علیہ ہے کہ اگر مرد عورت کوئل کرے یا عورت 'مردکوئل کرے تو بدلہ میں دوسر نے فریق کو از روئے
تصاص قبل کیا جاتا ہے۔ اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ نفس اور خون میں دونوں برابر ہیں لہذا دیت خواہ نفذی کی صورت میں ہویا
اونٹوں کی شکل میں ،مرداور عورت کی دیت برابر ہونی چاہیے۔ دیت کا بدلہ نفس ہونے پرانہوں نے چند حوالہ جات پیش کئے:

- (۱) '' فتح القدري' ج9ص ۳۰۴ پر ہے۔''المدید مال المدی هو بدل النفس دیت وہ مال ہے جونفس (جان) کے بدلہ میں ہوتا ہے''۔ (فتح القدریا حناف کی معترکتاب ہے)
  - (٢) "احكام القرآن للجصاص"ج ٢ص ٢٣٧ پر بے "الدية قيمة النفس ديت أنفس كي قيمت بے" \_
    - (٣) ملاعلی قاری نے''مرقاۃ شرح مشکوۃ''جہم ص۲۰ پر بھی یہی معنی ذکر کیا ہے۔
      - (۴) ''ہدایی' کے جاشیہ پر بھی یہی معنی مذکور ہے۔
    - (٥) "بدائع الصنائع للكاساني" وعص ٢٥٥ ير"الدية ضمان الدم ويت خون كابدله بيار

ان تمام حوالہ جات سے معلوم ہوا کہ دیت دراصل جان اور خون کی قیمت اور بدلہ ہے۔ جب مرداور عورت کا خون اور نفس ایک جیسے ہیں تو پھران کی دیت بھی برابر ہونی جا ہیے؟

جواب اوّل: قادری صاحب نے چونکہ ایک مقصد پہلے سے اپنے ذہن میں بٹھا لیا ہے پھر اس کو ثابت کرنے کے لئے مختلف عبارتوں کامفہوم خوائی نخوائی اپنے مقصد کے حق میں بنالیا۔اگر حقانیت کی تلاش ہوتی تو مذکورہ حوالہ جات سے اس تک پہنچا جا سکتا تھا۔خود بھی مغالطہ کھایا اور دوسروں کو بھی غلط نہی میں مبتلا کرنے کی ناکام کوشش کی۔ نذکورہ حوالہ جات کے بارے میں ہم بیدریا فت کر سکتے ہیں کہ:

- (۱) کیاان کتب کے مصنفین میں سے کوئی بھی مرداور عورت کی دیت کے برابر ہونے کا قائل ہے؟ قادری صاحب اوران کے تمام حواری سرتو ژکوشش کر کے کسی ایک کا قول دکھا دیں ، گرتا قیامت نہ دکھا سکیں گے۔
- (۲) اگران کتب میں لفظ''بدل'' کامفہوم وہی ہے جو قادری صاحب نے کیا تو پھران کے مصنفین سے برابری کا فتو کی ضرور ملتا۔ جب ان سے کوئی ایسافتو کی موجوز نہیں ہے تو پھران کے کلام کا ایسا مطلب جوخود شکلم کی رائے کے صراحة خلاف ہو، لینا کہاں کی دیانت ہے؟ اور کہاں کا انصاف ہے؟
- (٣) بدل کے معنی ثمن یا قیمت لئے جارہے ہیں۔ کیاانسانی جان اورخون کوئی قابل فروخت چیز ہے یا قیمت اورثمن اس کی مثل ہے؟ اگر بیخون کی قیمت ہوتی تو جس نے خون کیااس پر ہوتی ۔ قاتل کے عاقلہ سے کیوں لی جاتی ہے؟ لہٰذا معلوم ہوا کہ''بدل''کا

جومفہوم قادری صاحب نے ازخودلیا ہے وہ نہیں اور ہر گرنہیں۔

جواب دوم: ندکورہ کتب کے حوالہ جات سے جو قادری صاحب نے مرداورعورت کی دیت کی برابری کا مطلب نکالا۔ان مصنفین کے اپنے نظریات ان کی کتب سے ہم پیش کرتے ہیں جس سے صاف واضح ہے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے آدھی ہی ہے۔

قال ابو بكر الدية قيمة النفس وقد اتفق البحميع على ان لها مقدارا معلوما لا يزاد عليه ولا ينقص منه وانها غير موكولة الى اجتهاد الراء. ان عمر بن الخطاب قوم الابل في الدية مائة من الابل قوم كل بعير مائة وعشرين درهما. اثنا عشر الف درهم. عن ابن عباس ان النبي صلاح الما الدية النباعشر الفا الدية النباعشر الفا. اتفق الجميع على انها من الذهب الف دينار.

(احكام القرآن ج٢ص ٢٣٤ باب الدية في غير الابل)

ابوبر جماص نے کہا کہ دیت، نفس کی قیمت ہے اور سب محتمدین کرام نے اس پر اتفاق کیا ہے کہ دیت کی مقدار معلوم و متعین ہے۔ جس سے نہ زیادہ اور نہ کم ہوسکتی ہے اور اس پر بھی سب کا اتفاق ہے کہ 'دیت' کسی مجتبد کی رائے کے سپر دنہیں کی سب کا تفاق ہے کہ 'دیت' کسی مجتبد کی رائے کے سپر دنہیں کی گئی۔ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے دیت میں مقررہ اونٹوں کی قیمت مقرر فرمائی۔ سواونٹوں میں سے ہرایک اونٹ کے اونٹوں کی قیمت بارہ ہزار درہم مقرر فرمائے۔ کل اونٹوں کی قیمت بارہ ہزار درہم ہوئے۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ حضور ہوئے۔ خام کا اس خطالیہ کا اس کے ۔ تمام کا اس

یر بھی اتفاق ہے کہ دیت سونے کی صورت میں ایک ہزار دینار

صاحب احکام القرآن نے دیت کواگر چنفس کی قیمت فرمایا ۔ مگریہ بات متفق علیہ ذکر کی کہ دیت کا معاملہ سی مجتهد کی رائے پر موقو ف نہیں بلکہ اس کوجس قدر شریعت نے مقرر فرما دیا' اس میں کمی نقصان نہیں ہوسکتی ۔ جب شریعت نے مرداورعورت کی دیت میں فرق رکھاتو قادری صاحب اس مسئلہ کواپنی عقلیہ سے کیوں پر کھرہے ہیں؟ ان کی بیروش ابو بکر جصاص کے فتو کی اور عقیدہ کے خلاف ہے۔ فدکورہ حوالہ کے ساتھ ہی" باب دیة اهل الكفر" كى ايك طويل عبارت كاتر جمد ملاحظ فرمايے:

وان كان من قوم بينكم وبينهم ميثاق فدية مسلمة الى اهله ديت نام بمال سيمقدارمعلوم بو، جوبدل بحرر کے نفس سے ۔ کیونکہ دیات اسلام سے قبل بھی عوام کے درمیان جانی پہچانی اور متعامل اشیاء میں سے تھیں اور اسلام کے بعد متعامل تھیں ۔لہذا اللہ تعالیٰ کے کلام''مومن کے مل خطاء میں'' کا یہی مطلب ہوگا۔یعنی ذمی کی دیت کی مقدار بھی اس لئے ذکر نہیں کی گئی جیسا کے مومن کی دیت کی مقدار مذکورنہیں۔ کیونکہ دیت کی مقدار معلوم تھی بدل نفس سے جو نہ زیادہ نہ کم ہوسکتی تھی کیونکہ وہ لوگ مقدار دیت کو مذکورہ آیات کے نزول سے قبل ہی جانتے تھے اور مسلمان اور کا فر کے درمیان دیت کے فرق کا کوئی قصور نہ تھا۔لہذا واجب ہوا کہ کا فرکے لئے بھی وہی دیت ہوجومسلمان کے لئے ہے۔ چونکہ دیبة مسلمة المی اهله کا ماحسل یہی ہے جیسا کہ بیان کیا گیا ہے کے مسلمان کی دیت جوان کے درمیان متعارف اور معتاد ہے اور اگر یوں نہ ہوتا تو لفظ مجمل ہوتا اور بیان کامحتاج ہوتا حالانکہ ایسانہیں ہے۔(احکام القرآن جیس ۲۳۸)

قرآن كريم كى يبلي آيت "من قتل مومنا خطا فتحرير رقبة مومنة ودية مسلمة الى اهله جوكسي مسلمان كوخطاء مل کرے، تو وہ ایک مومن غلام آزاد کرے اور دیت مقتول کے اولیاء کے پر دکرئے'۔ دوسری آیت' وان کسان من قوم بین کسم وبیسنه به میشاق فیدیة مسلمة الی اهلیه اگراس قوم کافر د مارا گیا که جس کےاورتمہارے مابین عہدو پیان ہو ( یعنی ذمی ہو ) تو مقتول کے ورثا ء کودیت سپر دکر دو''۔اللہ تعالیٰ نے ان دونوں آیات میں مسلمان مقتول اور ذمی مقتول کی دیت ایک سی ذکر فرمائی ۔ یعنی دیت مقول کے ورثاء کے سپر دکر دولیکن بیہ نہ فر مایا گیا کہ ( دیت کی ) مقدار کتنی ہے؟ علامہ جصاص فر ماتے ہیں کہ مقدار دیت چونکہ عوام میں متعارف تھی کہ سو (۱۰۰) اونٹ ہے۔اس لئے اس کے بیان کی ضرورت نہ تھی اور ذمی کی بھی دیت کی مقدار بیان نہ کی گئی کیونکہ مسلمان کی دیت کی مقدار پراہے قیاس کیا جا سکتا ہے اور معروف ومشہور معاملہ کو جب یوں ذکر کیا گیا تو ہم اس آیت پر مقدار دیت کود مجمل' نہیں کہیں گے کہ اب اس کے بیان کی ضرورت پڑے۔ ہاں بظاہرالفاظ آیت مجمل دکھائی دیتے ہیں ۔اس اعتبار سے اس کی تشریح اور بیان شارع کی طرف راجع ہوگا اور چونکہ شارع نے مقدار دیت عرف ورواج پر چھوڑ دی۔اس لئے یہی عرفی ویت ہی اس اجمالی دیت کا بیان قرار یائی۔اس کے بعد علامہ جصاص رحمۃ الله علیہ ایک اعتراض پھراس کا جواب پیش کرتے ہیں۔اس سوال وجواب سے قادری صاحب کا متناز عدمسکلہ بالکل واضح ہو جائے گا۔

----"فدیة مسلمة الی اهله " سے بیاستدلال درست نہیں کہ ذمی کی دیت بھی مسلمان کی دیت کے برابر ہےاوراگر بیربرابری ثابت کی جائے تو پھرعورت کی بھی دیت مرد کے برابر ہوگی حالانکہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے آدھی ہے؟

اس کے جواب میں کہا جائے گا کہ بیاعتراض دو وجو ہات

قيـل لـه هــذا غلط من وجهين احدهما ان الله

تعالى انما ذكر الرجل في الاية فقال ومن قتل مومنا للمسلم كمال الدية كذالك دية المعاهد

خطا ثم قال وان كان من قوم بينكم وبينهم ميثاق فدية مسلمة الى اهله فلما اقتضى فيما ذكره لتساويهما في اللفظ مع وجود التعارف عندهم في مقدار المدية والوجه الاخر فان دية المرأة لا يطلق عليها اسم الدية انما يتناوله الاسم مقيدا الاترى انه يقال دية المرأة نصف الدية واطلاق اسم الدية انما يقع على التعارف المعتاد وهو كمالها. (احكام القرآن جاص ٢٣٨ باب دية الل الكفر)

ے غلط ہے۔ پہلی وجہ رہے کہ اللہ تعالی نے آیت ویت میں صرف مردكا ذكر فرمايا ـ ومن قتل مومنا خطأ ـ پيمر فرمايا وان كان من قوم بينكم وبينهم ميثاق فدية مسلمة الى اهله يتوجس طرح ندکورہ آیت مسلمان کے لئے مکمل دیت کا تقاضا کرتی ہے اس طرح معاہدی دیت بھی کامل ہو گی کیونکہ دونوں لفظوں میں برابر ہیں۔ اس کے ساتھ ساتھ اس وقت کے لوگوں میں مقدار دیت متعارف بھی تھی۔ دوسری وجہ بیہ ہے کہ عورت کی دیت برصرف لفظ دیت کا اعلان نہیں ہوتا بلکہ اس کے ساتھ قید لگی ہوتی ہے۔ کہتے ہیںعورت کی دیت آ دھی ہوتی ہے اور مطلقاً دیت کا لفظ اسی دیت یر بولا جاتا ہے جومتعارف اور مروج بھی اور وہ کامل دیت ہے۔

خلاصة جواب: پیکہنا کہذمی کی دیت اگر مسلمان کے برابر ہوگی، توعورت کی دیت بھی برابر ہونی چاہیے۔ بیاستدلال دو وجہ سے غلط ہے۔ایک بیر کہ آیت کریمہ میں مسلمان کی دیت بیان کرتے وقت مذکر (مومن) کالفظ ذکر فرمایا گیا اور ذمی کی دیت میں بھی مذکر کا ہی صیغہ (کان) آیا ہے۔ جب دونوں مذکر ہیں اور مذکر کی دیت متعارف ومروج تھی۔اس لئے دونوں کی دیت ایک جیسی ہو گی۔ دوسری غلطی میہ ہے کہ لفظ دیت جب مطلقاً مذکور ہوتا ہے تو اس سے مراد پوری دیت ہوتی ہے۔ چونکہ عورت کی دیت پوری نہیں ہوتی 'اس لئے اسے مقید ذکر کرتے ہیں اور " دینہ المصوأۃ " کہاجاتا ہے۔اس لئے قرآن کریم کی مطلق دیت میں عورت برابر کی شریک نہیں کیونکہ اس کی دیت کامل نہیں بلکہ آ دھی ہے۔اب آپ حضرات قادری صاحب کے استدلال کود کیھئے اور جس عبارت سے انہوں نے استدلال کیا۔اس کے مصنف کا فتو کی اور عقیدہ ملاحظہ فرمایئے۔ دونوں میں آپ ہرگز ہرگز مطابقت نہ یا کیں گے۔ اُولے قادری صاحب نے قائل کے قول کی ایسی من گھڑت تشریح کی جوقائل کی مرضی اور منشاء کے صراحنا خلاف ہے۔ فاعتبروا یا اولی الابصار حواله تمبر ۱۳ کا تجربیه: صاحب مرقات ملاعلی قاری صاحب رحمة الله علیه کا قادری صاحب نے ایک حوالہ پیش کر کے اپنا مقصد ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت کے برابر ہے۔اس کے لئے مرقات سے پیالفاظ نقل کئے۔'' دیت وہ مال ہے جِنْس انسانی (جان) کابدل ہے'۔ہم پوچھتے ہیں کہ اگر قادری صاحب کے نزدیک صاحب''مرقات' حضرت ملاعلی قاری کی بات کا مطلب یہی ہے، تو عورت کی دیت کے بارے میں خودان سے پوچھے کہوہ کس نظریے کے معتقد ہیں؟ آپ د مرقات 'کے صاک جے پر رقمطراز ہیں۔'' کہ جب جنین زندہ نکلے اور پھر مرجائے تو اس کی دیت کامل ہے۔اگر وہ مذکر ہوتو سو (۱۰۰) اونٹ اوراگر مؤنث ہوتو بچاس (۵۰) اونٹ واجب ہیں۔اس میں عمرا اور خطاءً دونوں برابر ہیں''۔ پھرائی جلد کے ص۸۰ پر لکھتے ہیں۔''تمام مسلمانوں کااس پراجماع واتفاق ہے کہمسلمان آ زادعورت کی دیت نفس مردمسلمان آ زاد کی دیت سے آ دھی ہے''۔ قارئین کرام!اگر قادری صاحب کے نزدیک ملاعلی قاری کی شخصیت واقعی مسلمہ ہے اور ان کی تحریر وفتوی درست ہے ،تو پھرعورت کی دیت کی برابری کہاں سے لے آئے؟ حقیقت وہی ہے جو ملاعلی قاری کے حوالہ جات سے آپ ملاحظہ فرما چکے۔ چونکہ مذکورہ عبارات طاہر القادری ے مقصود کے برعکس تھیں ،اس لئے ان کی طرف نظر نہ کی اور وہ جملہ لے اڑئے جسے تھینچ کراینے مدعا کی دلیل بنالیا۔ حواله تمبره كالمجزيية: علامه كاساني (كهجن كاطابرالقادري في حواله دے كرا پنامن گھرت نظرية ثابت كرنا جابا) كافتوى اورعقيده

ملاحظہ فر مائیں عورت کی دیت مرد کی دیت ہے آ دھی ہے کیونکہاس پرصحابہ کرام کا اجماع ہے ۔حضرت علی المرتضٰی ،عبداللہ بن مسعود

اور زید بن ثابت رضی الله عنهم کا یہی مسلک ہے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے آدھی ہے۔ کسی نے اس پرا نکارنہیں کیا۔ لہذا اجماع سکوتی ہے کیونکہ عورت کی گواہی بھی مرد کی گواہی کا نصف ہے۔ اسی طرح دیت بھی آدھی ہی ہے۔

'' نوٹ: حوالہ کا تجزیہ ہم نے اس لئے چھوڑ دیا کیونکہ''عنایہ''اور'' فتح القدیر'' دونوں ہدایہ کی شرحیں ہیں۔ وہاں بھی یہی مقصود ہے کہ مرد کی دیت سے عورت کی دیت آدھی ہے اور دیت کو جو بدل نفس لکھا ہے۔اس کا وہ مطلب ہرگز ہرگز نہیں ، جو قا دری صاحب نے گھڑا ہے بلکہ اس کا مطلب خود اس عبارت کے قائل نے جو بیان کیا وہی معتبر ہے۔

قادری صاحب نے عورت کی دیت نفس کومرد کے برابر قرار دینے کی جوٹھانی ہے۔ وہ قر آن کریم کے الفاظ ، احادیث صححہ اور اجماع امت کے بالکل خلاف ہے۔ لہذا باطل محض ہے۔ قادری صاحب نے اس من گھڑت نظریہ کے لئے جس قدر دلائل گھڑے ہم نے ان سب کا ایک ایک کر کے مسکت جواب تحریر کر دیا ہے۔ جس سے ہر قاری یہ نتیجہ اخذ کرے گا کہ قادری صاحب کا مسلک نے اس اور لا یعنی ہے۔ دعا ہے کہ اللہ تعالی قادری صاحب کوقر آن کریم ، احادیث و آثار صححہ اور امت مسلمہ کے متفقہ مؤقف کی طرف رجوع کرنے اور حق قبول کرنے کی توفیق عطافر مائے۔ آئین!

# ۲۹۲- بَابُ الْمَوْضِحَةِ فِي چَرِا الْمَوْضِحَةِ فِي الْمَوْضِحَةِ فِي الْمَوْضِحَةِ فِي الْمَوْضِحَةِ فِي الْمَوْضِحةِ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

٦٦٢ - آخُبُر نَا مَالِکُ آخُبُرَنَا يَحْيَى بُنُ سَعِيْدٍ عَنْ سُلِيمُ مَا لِكُ آخُبُرُنَا يَحْيَى بُنُ سَعِيْدٍ عَنْ سُلِيمُنْ بُنِ يَسَارِ اَنَّهُ قَالَ فِي الْمَوْضِحَةِ فِي الْوَجُهِ إِنْ لَمَ تُعْبِ الْوَجُهُ مِثْلَ مَا فِي الْمَوْضِحَةِ فِي الرَّائِسُ.

َ قَالَمُ حَمَّدُ اللَّمُوضِحَةُ فِي الْوَجُهِ وَالرَّأَيْسِ سَوَاءٌ فِي كُلِّ وَاحِدَةٍ نِصْفُ عُشْرِ الدِّيَةِ وَهُوَ قُولُ ﴿

سَوَا اللهِ فَي كُلِّ وَاحِدَةٍ نِصْفُ عُنْسُرِ الدِّيَةِ وَهُوَ قُول إِن عَلَى ديت كابيسوال حصه ہے۔ يہى قول ابراہيم مخعى، إِبْرَاهِيْمَ النَّخُوعِيِّ وَ أَبِيْ حَنِيُفَةً وَالْعَامِّةِ مِنْ فَقِهَائِنَا يَحِمُمُ عَلِي ابوطنيفه اور جارے عام فقهاء كرام كا ہے۔

ندگورہ آ ٹار میں چہرہ اور سرکے زخم کی دیت کی برابری اس شرط پر ہے کہ چہرے کا زخم چہرے کوعیب دار نہ کرے اورا گرزخم ایسا ہو جس سے چہرہ ہوئے۔ دار ہوجائے ، تو اس میں سرکے زخم کی دیت سے زیادہ دیت ہوگی۔ موضحہ وہ زخم ہے جس سے گوشت پوست کٹ کر ہڈی نظر آنے گئے۔ لیکن ہڈی کٹنے اور ٹوٹنے سے محفوظ رہے اور سرسے زیادہ ہونے کا یہ مطلب ہوگا کہ ہڈی پر بھی زخم کا اثر ہوجائے۔علامہ ذرقانی اس کی شرح میں لکھتے ہیں:

عن يحيى ابن سعيد انه سمع سليمان بن يسار يذكران الموضحة في الوجه مثل الموضحة في الراس الا ان تعيب الوجه فيز داد في عقلها ما بينها وبين عقل نصف الموضحة في الرأس فيكون

فيها خمسة وسبعون دينارا. (زرقاني جهص١٨١ مديث

١٢٢٤، ماجاء في عقل الشجاء بابِ ٥٩٢)

یخی بن سعید نے سلیمان بن بیار کو کہتے سنا کہ چبرہ کا ذخم سر کے زخم کی مثل ہے۔ ہاں اگر زخم کی وجہ سے چبرہ عیب ناک ہو جائے تو اس کی دیت بڑھ جائے گی وہ پچھتر (۵۵) دینار ہوگی، جو سرکے زخم کی مکمل دیت سے نصف زائد ہے۔

امام ما لک نے ہمیں کچی بن سعید سے اور انہوں نے سلیمان

بن بیار سے خبر دی ۔ انہوں نے فر مایا : چبرے کا زخم اگر ایسا ہو جو

امام محد رحمة الله عليه نے فرمايا: كه چېرے اور سركا زخم برابر

چېره کوعیب دارنه کرد ہے تو وہ سر کے زخم کی مثل ہی ہے۔

وضاحت یوں ہوگی کہ ایک شخص کی کل دیت ایک ہزار دینار ہے۔جوایک سوادنٹ کی قیمت بنتی ہے۔لہذافی اونٹ دس دینار کے برابر ہوا۔اب نصف عشریا کی اونٹ ہوں گے۔لہذا سراور چبرے کا ایسازخم جو چبرہ کوعیب دارنہ کرے، دونوں میں سے ہرایک کی

دیت پانچ اونٹ ہوگی اور پانچ اونٹ برابر بچاس دینار کے ہوئے اوراگر چبرے کا زخم چبرے کوعیب دار کر دیتا ہے تو اس صورت میں سرکے زخم کی دیت (جو پانچ اونٹ یا بچاس دینارتھی) کا نصف اور بڑھ جائے گی۔ جو پچھتر (20) دینار بنتے ہیں۔ نتیجہ یہ چبرہ اور سرکے زخم کی وجہ سے عیب نمودار ہو جائے تو ۲۵ دینار مزید دیت اوا کرنا برکے زخم کی وجہ سے عیب نمودار ہو جائے تو ۲۵ دینار مزید دیت اوا کرنا برکے نخم کی وجہ سے عیب نمودار ہو جائے تو ۲۵ دینار مزید دیت اوا کرنا برکے نخم دونوں کی دیت ایک جیسی ہے اور جس کو امام خنی ، ابو حنیفہ اور برکے نخم دونوں کی دیت ایک جیسی ہے اور جس کو امام خنی ، ابو حنیفہ اور ہمام فقہاء نے تسلیم کیا ہے۔ اس سے مراد چبرے کا وہ زخم ہے ، جو چبرہ کوعیب ناک نہ کرے و رنہ عیب کی صورت میں پچھتر (20) دینار ہوگی۔

# ٢٩٧- بَابُ ٱلْبَيْرُ جُبَارٌ

١٦٣ - أَخُبَرُنَا مَالِكُ حَدَّثَنَا ابُنُ شِهَابٍ عَنُ سَعِيدِ دِبُنِ الْمُسَتَّبِ وَعَنُ آبِئُ سَلْمَةً بَنِ عَبُدِ الرَّحُمَٰنِ عَنْ البِي سَلْمَةً بَنِ عَبُدِ الرَّحْمَٰنِ عَنْ ابِي سَلْمَةً بَنِ عَبُدِ الرَّحْمَٰنِ عَنْ ابِي سَلْمَةً بَنِ عَبُدِ الرَّحْمَٰنِ عَنْ ابْتِي اللَّهِ صَلَالِكُلُكُ الْمُعَلِّقَ قَالَ جَرْحُ اللَّهِ صَلَالِكُلُكُ اللَّهِ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

قَالَ مُحَمَّدُ وَيهِ لَذَانَكُ مُحُدُ وَالْجُبَارُ الْهَدُرُ وَ الْجُبَارُ الْهَدُرُ وَ الْعَجْمَاءُ الدَّابَّةُ الْمُنْفَلِتَهُ تَجُرَحُ الْإِنسَانَ اَوْ تَعْقِرُهُ وَالْبَيْرُ وَالْمَعَدِنُ الرَّجُلُ يَسْتَأْجِرُ الرَّجُلَ يَحْفِرُ لَهُ بِيْرًا وَالْبَيْرُ وَالْمَعَدِنَ الرَّحُلُ عَلَيْهِ فَيَقَتْلُهُ فَذَٰلِكَ هَدَرُ وَفِي اوْ مَعْدِنَ الْمَعْدِنِ مِنْ الرَّكَازِ الْحُمْسُ وَالرُّكَازُ مَا اسْتُخْرِجَ مِنَ الْمَعْدِنِ مِنْ الرَّكَازِ الْحُمْسُ وَالرُّكَازُ مَا اسْتُخْرِجَ مِنَ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ الْمَعْدِنِ مِنْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ

کنویں میں گر کر مرنے کی دیت کا بیان امام مالک نے ہمیں ابن شہاب سے دہ سعید بن میتب سے دہ ابوسلمہ بن عبدالرحمٰن سے ادر وہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول کریم ضلاتی ایٹ ہے نے فر مایا: چار پایوں کے زخمی کر دینے ، کنوال کھودتے ہوئے زخمی ہو جانے میں کوئی دیت نہیں۔کان کھودتے ہوئے مزدور کے زخمی ہونے یا مرنے میں

کوئی دیت نہیں اور رکا زمیں یا نچواں حصہ ہے۔

امام محمد کہتے ہیں ہمارا یہی عمل ہے۔جبار کامعنی معافی ہے اور علی اسے مراووہ چار پایہ جو بھاگ کھڑا ہواور کسی آ دمی کوزخی کردے یا اسے کا ف ڈالے اور کنوال اور کان یعنی کنوال کھودنے اور کان میں سے دفینہ نکا لئے کے لئے کسی کومزدوری پر لینا۔ پھر وہ مزدور کنویں میں مرجائے یا کان اس پر گر پڑے اور اس کی جان چلی جائے ، تو یہ تمام صورتیں ہر ہیں۔ ان میں دیت نہیں ہے اور رکاز علی میں پانچوال حصہ ہے اور رکازتو وہ معدنیات ہیں خواہ سونا ہو یا چاندی ، خواہ شیشہ ہو یا تانبا، خواہ لوہا ہو یا پارہ۔ ان سب میں پانچوال حصہ ہے ۔ یہی امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ کا قول ہے اور ہمارے عام فقہاء کرام بھی یہی کہتے ہیں۔

امام ما لک نے ہمیں ابن شہاب سے انہوں نے حزام بن سعید بن محیصہ سے ہمیں خبر دی کہ حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ کی اونٹنی ایک شخص کے باغ میں داخل ہوگئ اور باغ کو اجاڑ دیا۔ رسول اللہ ضلایا کے اس کا فیصلہ فرمادیا: کہ دن کے وقت باغ کی حفاظت کرنا خود باغ والے کی ذمہ داری ہے اور باغ کارات کے وقت جومویثی نقصان کرے ، اس نقصان کی صان مویثی والوں پر ہوگی۔

ا مام محدر حمة الله عليه نے مذکورہ دوا حاديث جس باب كے تحت درج فرما كيں اس كاعنوان يا موضوع " كنويں ميں گر كرمرنے كى دیت'' ہے۔جس کے بارے میں آپ ضلاکتا کے کاارشادگرامی بیمنقول ہے کہاں صورت میں کوئی دیت یا ضان نہیں ہے کیکن امام محمد رحمة الله عليه نے اس موضوع کے تحت بعض آئی چیزیں بھی ذکر فرمائیں ، جن کا کنویں میں گرنے سے کوئی تعلق نہیں ۔مثلاً حاریا یہ کسی کوزخمی کردے یا ہلاک کرڈالے۔ کنویں میں گر کرمر جائے یا کنوال کھودتے ہوئے مزدور کی موت واقع ہوجائے ،ان میں سے کسی نقصان پر بھی ضان نہیں۔اس اعتبار سے (لیعنی ضان نہ ہونے کے اعتبار سے ) ان چیزوں کا موضوع سے تعلق نکلتا ہے۔ بہر حال چویائے کے زخمی کردینے یا ہلاک کردینے کی صورت میں چونکہ حضرات ائمہ کے درمیان اختلاف تھا۔ اسی اختلاف کے پیش نظرامام محمر رحمة الله عليه بنے اپنے مذہب کی تائيد میں حضرت براء بن عازب رضی الله عنه کی اونٹنی کا واقعہ اور اس ضمن میں حضور خ اللّبِ المُلِيْلِيَّ اللّبِيْلِيِّ کا فیصلہ مبار کہ ذکر فرمایا ۔ یعنی باغ کواگر کسی کا جانور دن کے وقت اجاڑتا ہے تو اس صورت میں جانور کے مالک پرضان نہ ہوگی کیونکہ دن کے وقت باغ کی رکھوالی باغ والے کے ذمہ ہوتی ہے۔ ہاں رات کے وقت اجاڑنے کی صورت میں بیانور کا مالک ضمان بھرے گا۔ باغ اجاز نا بہرحال باغ والے کا نقصان ہے لیکن پہلی صورت میں حضور ضلاکیا کی شان کے اس کی ضان جانور کے مالک پرنہیں ڈالی۔ حضرات ائمہ کرام کے مابین چونکہ بیمسئلہ اختلافی ہے اس لئے اس کی ذراتفصیل بیان کردینا مناسب سمجھتا ہوں۔امام اغظم رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جانورخواہ دن کوکسی کا نقصان کرے پارات کے دفت اس میں اس جانور کے مالک پرضان نہیں ہو گی ۔ ہاں اگر جانور کے مالک نے جان بوجھ کرنقصان کروایا ، تو ضان ہوگی ۔جیسا کہ مالک اپنے جانور پرسوارتھایا اس کوآگے سے رسی لگام وغیرہ سے تھینچ رہاتھایا پیچھے سے اس نے ہائک دیا ہواور جانور کوخود کسی کے کھیت میں نقصان پہنچانے کی خاطر حچھوڑ دیا ہو۔ان تمام صورتوں میں جانور کے مالک پرضان ضروری ہے۔ دوسرے ائمہ کرام نی اتنے ہیں کدون کے وقت جانور کا نقصان کرنا خواہ سی صورت میں پایا جائے جانور کا مالک صمان سے محفوظ رہے گا اور رات کے وقت ہر طرح کے نقصان کی صمان مالک کو دینا پڑے گی۔ بید صرات جناب حزام بن سعیدرضی اللّٰدعنه کی روایت (جس میں حضرت براء بن عازب رضی اللّٰدعنه کی اوْنْمَی کا واقعہ ہے ) اینے مذہب کی دلیل و تا سَیْد میں پیش فرماتے ہیں۔ائمہار بعہ کا اختلاف امام نووی رحمۃ اللہ علیہ نے جو بیان فرمایا، وہ ملاحظہ فرمالیجئے:

(امام نووی کی بن شرف شافعی رقمطراز ہیں:) جب جانور کے ساتھ ہا کئے والا یا چلانے والا موجود ہو یا اس پر سوار ہواور اس جانور نے کسی کی چیزا ہے منہ سے یا پاؤل سے ضائع کردی تو اس صورت میں اس خص پر یعنی جو ہا کئے والا یا چلانے والا یا سوار ہے، پر تاوان واجب ہوگا۔ خواہ وہ اس جانور کا مالک ہو یا کوئی اور ہو۔ وہ جانور اپنا ہو یا کرایہ پر لیا گیا ہو یا ادھار ما تک کرلیا گیا ہو یا غصب کیا ہو یا بطور امانت اس کے پاس ہو یا وکیل وغیرہ ہو۔ البتہ اگروہ جانور کی کوزخی کردے تو اس کی دیت شخص نہ کورے ما قلہ پر واجب ہوگا اور اس کا کفارہ شخص نہ کورے مال سے اداکیا جائے گا۔ حیوان کے زخی کردے تو اس کی دیت شخص نہ کور کے مال سے اداکیا جائے گا۔ حیوان کے زخی کر نے سے مراد سیرے کہ وہ اس چیز کو ضائع کردے خواہ کی مار میں کہ اور طریقہ سے۔ قاضی عیاض مالکی رحمت اللہ علیہ فرماتے ہیں: کہ تمام فقہاء اس پر شفق ہیں کہ دن کے وقت اگر جانور کے مال ہوا اور کی مقال کی کوئی سوار سے یا کہ کہا تا وان ہوگا۔ داؤد ظاہری اور دیگر اہل ظاہر (غیر مقلدین) کا کہنا ہے کہ جانور کے نقصان کر بنچانے کر کر گئے تا وان اس کے مالک پر برا چیختہ کیا یا بالقصد کو ایور اور نقصان کر بنچانے کی ساتھ کو کی خواں اس کے مالک کے دور کے نقصان کر ہوانور کے نقصان کر بنچانے کی سے مالک اور مالک فقہاء کر ام فرماتے ہیں کہ جانور کے نقصان پہنچانے کی ساتھ ہوگا۔ اگر جانور نقصان پہنچانے کی ساتھ ہوگا کہ کہا کہ کھلا نہ کہ باندھ کر رکھتا اور اگر جانور رات کے وقت نقصان کر دے بوامام مالک کے نزد کیک وہ خض جواس جانور کے ماتھ ہوگا نور کے ماتھ ہوگا کہ کہا کہ کھلا کہ کی کرنور کے دو خض جواس جانور کے ماتور کے ماتھ ہوگا کہ کہا تھ جوال کو کر کھتا اور اگر جانور رات کے وقت نقصان کردے بوامام مالک کے نزد کیک وہ خض جواس جانور کے ماتھ ہوگا کہ کہا کہ کھلا کہ کھلا کہ کھلا کہ کھلا کے خور کے ماتھ ہوگا کہ کہ کو کو خور کی جواس جانور کے دور کو کو کو کو کے کہ کور کے ساتھ ہوگا کہ کہ کور کے کہ کور کے کہ کور کے کہ کور کے کہ کہ کہ کہ کور کے کہ کور کے کہ کہ کور کے کہ کور کے کہ کور کے کہ کور کے کہ کور کے کہ کور کے کہ کور کے کہ کور کے کہ کور کور کے کہ کور کے کہ کور کے کہ کور کے کہ کور کے کہ کور کے کور کے کور کے کہ کور کے کہ کور کے کہ کور کی کور کے کہ کور کے کور کے کہ کور کے کور کے کور کے کور کے کور کے کور کے کور کے کور کے کور کے کور

نقصان کا تاوان وہ پورا کرےگا۔امام شافعی اوران کے اصحاب فرماتے ہیں: کہا گر جانور کے نقصان کرنے میں شخص مذکور کا دخل ہوتو پھراس پرتاوان آئے گا ور نہیں۔امام اعظم ابو حنیفہ کا قول ہے کہ جانور دن کے وقت نقصان کرے یا رات کواس کا کوئی تاوان نہیں ہے۔ جمہور کا قول ہے کہ دن کے وقت نقصان کا تاوان نہیں۔ جناب لیٹ اور سحنون کہتے ہیں کہ دن کے وقت نقصان کا بھی تاوان ہوگا۔ (نووی شرح مسلم ج۲ص۳۷ باب جرح العجماء والمعدن ،مطبوعة ورقحماصح المطابع کراچی)

479

ا مام نووی رحمة الله علیه کے مذکورہ حوالہ سے معلوم ہوا کہ امام اعظم ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے مسلک کے ساتھ امام شافعی رضی الله عنداور قاضی عیاض مالکی رحمة الله علیه متفق ہیں ۔ یعنی جب جانور کے ساتھ کوئی انسان ہوتو اس کے نقصان پہنچانے پر مخص مذکور پر تاوان ہوگا اور اگر آ دی ساتھ نہیں تو تا وان نہیں ہوگا۔اس ہے معلوم ہوا کہ حضور خلاکی ایک کے نکورہ فیصلہ کومن وغن نہ مالکیوں نے نشلیم کیا اور نہ شوافع اس کے قائل ہیں۔احناف بھی یہی کہتے ہیں کہ دن رات کا امتیاز نہیں بلکہ جانور کے ساتھ کسی آ دمی کے ہونے یا نہ ہونے پر دار و مدار ہے۔ رہا یہ مسلہ کہ سرکار دوعالم ضلا اللہ اللہ اللہ عناب براء بن عازب رضی اللہ عنه کی اونٹنی کے بارے میں جو فیصلہ فر مایا، احناف نے اس کی مخالفت کی ہے۔ بیرالزام صرف احناف پر ہی نہیں بلکہ شافعی المذہب اور مالکی حضرات پر آتا ہے لیکن درحقیقت میہ مخالفت نہیں ۔وجہ بیرے کہ حضور ﷺ کے حضرت براء بن عاز ب کو جوتا وان دینے کوفر مایا ، وہ ان کے حفاظت نہ کرنے کی بنام یرتھا اور دن کے وقت حفاظت کا جوذ مہدار مالک کوقر اردیا ، پہلطور عادت فر مایا ہے۔مطلب پیر کہ جانور کا مالک رات کواپنے جانوروں کی حفاظت اور باغات کے مالک اینے باغات کی رکھوالی عادماً دن کے وقت کرتے ہیں۔ یہ عادت کے طور پر ہے۔ کوئی قاعدہ اور قانون کلینہیں بیان فر مایا۔اگر آپ ﷺ کا ارشادگرای بطور قانون ہوتا تو پھر کسی مجہدکواس کے خلاف قول کرنے کی ہمت نہ برتی ۔ چونکہ بطور عادت تھا اس کئے جب المركزام نے غور وفكر كيا توبات بالكل واضح ہے كہ جانوروں ميں سے كسى جانور كا نقصان کرڈ النااس کی مختلف صورتیں موجود ہیں۔بھی تو جانوراز خودنقصان کر دیتا ہے اور بھی اس سے نقصان کوئی مخض کروا تا ہے۔جس کی بھی مختلف اقسام ہیں مخضر بیر کہا گر جانور سے کسی هخص نے کسی طرح نقصان پہنچایا تو هخص مذکور پر تاوان ہوگا ، ورنہ جانور کے نقصان یر تا وان نہیں ہوگا ۔احناف کا بیکہنا کہ دن رات کسی وقت بھی جانور نقصان کرے اس کا تاوان نہیں۔اس کی دلیل ان کے ہاں یہی حدیث موطا ہے۔ جود گرکت احادیث میں بھی موجود ہے۔ یعن "جرح العجماء جبار جانوروں کے نقصان پرتاوان نہیں"۔ اس میں جانوروں کے نقصان پر تاوان کوختم کیا گیا اوراگر جانور سے کسی نے نقصان کرا دیا اوراس نقصان میں کسی انسان کاعمل دخل ہوا' تو پیصورت اس ارشاد نبوی کے اطلاق سے خارج ہے جس کی وجہ سے عمل دخل دینے والے سے تا وان لیا جائے گا۔

# فاعتبروا یا اولی الابصاد قتل خطاء کے مرتکب کے عاقلہ کا اگر علم نہ ہو، اس کا بیان

ہمیں امام مالک نے خردی کہ مجھے ابوالزناد نے سلیمان بن یمار سے خردی کہ مجھے ابوالزناد نے سلیمان بن یمار سے خردی کہ سرائبہ غلام کو کسی حاجی نے آزاد کر دیا۔وہ بنوعابد کے ایک آدمی کے بیٹے کو آل کر دیا۔مقتول کا باپ عابدی حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے پاس آیا اور اپنے بیٹے کی دیت کا مطالبہ کیا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اسے دیت دینے سے انکار کر دیا اور

### ٢٩٨- بَابُ مَنْ قَتَلَ خَطَأً وَلَمْ تُعُرَفُ لَهُ عَاقِلَهُ تُعُرَفُ لَهُ عَاقِلَهُ

مَّكَ الْحُبَرُ الْمُسَالِكُ الْحُبَرَ الْمُ الْزِنَادِ الَّ الْحَبَرَ الْمُ الْزِنَادِ الْقَالَمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْمُ

آنَّ ابْنِي قَتَلَهُ قَالَ إِذَنَ تُخْرِجُوا دِيَتَهُ قَالَ الْعَابِدِيُّ هُوَ إِذَنَ الْعَابِدِيُّ هُوَ إِذَنَ كَالَارُقَمِ إِنْ يَتُقَمَّدُ وَإِنْ يَقَتُلُ يَنْقَمُ .

قَالَ مُحَمَّدُ وَيَهِٰذَا نَأْخُدُ لَانَوٰى اَنَّ عُمَرَ اَبُطُلَ وَيَسَهُ عَنِ الْقَاتِلِ وَلَا نَرَاهُ اَبُطُلُ وَالِكَ لِاَنَّ لَهُ عَاقِلَةً وَلَوْ لَكِحَدَّ عُمْرُ لَمْ يَعُوفُهَا فَيَجُعُلُ الدِّيةَ عَلَى الْعَاقِلَةِ وَلَوْ اَنَّ عُمْرَ لَمْ يُولُهُ مَوْلَى وَّلَا اَنَّ لَهُ عَاقِلَةً لَجَعَلَ دِيةً مَنُ اللَّهِ عَلَى الْعَاقِلَةُ وَلَوْ اَنَّ لَهُ عَاقِلَةً لَجَعَلَ دِيةً مَنُ اللَّهُ عَمَرَ لَمْ يَعُرَفُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَمْ يُعُرَفِ وَلَهُ مَعْرَفُ اللَّهُ عَتَقَهُ وَلَمْ يُعُرَفِ اللَّهُ عَتَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ فِي مَالِهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ فِي مَالِهِ وَلَكُو كَانَ لَا يَرَى لَهُ عَاقِلَةً لَجُعَلَ ذَالِكَ عُمَرُ حَتَّى يُعْرَفِ اللَّهُ عَلَيْهُ فِي مَالِهِ وَلَكُو كَانَ لَا يَرَى لَهُ عَاقِلَةً لَجُعَلَ ذَالِكَ عَلَيْهِ فِي مَالِهِ وَلَكُو كَانَ لَا يَرَى لَهُ عَاقِلَةً لَجُعَلَ ذَالِكَ عَلَيْهِ فِي مَالِهِ وَلَكُو كَانَ لَا يَرَى لَهُ عَاقِلَةً لَجُعَلَ ذَالِكَ عَلَيْهِ فِي مَالِهِ وَلَكُو كَانَ لَا يَرَى لَهُ عَاقِلَةً لَاجُعَلُ ذَالِكَ عَلَيْهِ فِي مَالِهِ وَلَكُ عَلَيْهُ فِي مَالِهِ وَلَى الْمُسْلِمِينَ فِي بَيْتِ مَالِهِمْ.

فرمایا که اس کے مولی (آزاد کرنے والے) کاعلم نہیں۔ اس پر عابدی بولا اگر میرا بیٹا اسے قل کر دیتا تو پھر آپ کیا فرماتے؟ آپ نے فرمایا اس صورت میں دیت نکالنا پڑتی ۔ عابدی بولا پھر سائبہ تو چت کبراء سانپ ہوا۔ جے چھوڑ دوتو ڈسے گا اور اسے مار ڈالا جائے تو انتقام لیا جائے۔

امام محررحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں کہ ہمارا یہی مؤقف ہے۔ ہم یہ بہل کہتے کہ حضرت عمرضی اللہ عنہ نے قاتل سے اس کی دیت کو باطل کر دیا۔ ہاں اس کے بطلان کی وجہ یہ بنی کہ اگر چہ اس قاتل کے عاقلہ تھے لیکن حضرت عمرضی اللہ عنہ کوان کاعلم نہ تھا۔ پس آپ اس کے عاقلہ پر دیت لازم کر دیتے اورا گر حضرت عمرضی اللہ عنہ کو اس کے عاقلہ پر دیت لازم کر دیتے اورا گر حضرت عمرضی اللہ عنہ کو اس کی دیت اس کی دیت اس کے مال میں سے یابیت المال سے اوا کرنے کا تھا مخم فرماتے ۔ لیکن آپ کواس کے عاقلہ کے ہونے کا تو علم تھا، لیکن اس جانتے پہچانے نہ تھے کیونکہ اسے کسی حاجی نے آزاد کیا تھا اورآ زاد کرنے والا نامعلوم تھا اور اس کے عاقلہ بھی نامعلوم تھے۔ اس لئے حضرت عمرضی اللہ عنہ نے دیت کو باطل قرار دیا لیکن اس اس لئے حضرت عمرضی اللہ عنہ نے دیت کو باطل قرار دیا لیکن اس وقت تک جب تک اس کے عاقلہ کا انہ پنہ معلوم ہو جائے اورا گر ویت آپ کو یہ یقین ہوتا کہ اس کے عاقلہ بالکل ہے ہی نہیں تو دیت آب کے مال میں سے یا مسلمانوں کے بیت المال میں سے ادا کرنے کا تھم دیتے۔

(سائبرالیاغلام ہوتا ہے جے مولی آزاد کرتے وقت یہ کہددے کہ تیری ولاء میرے لئے نہیں ہوگی) فدکورہ باب میں سائبہ نے باوجوداس کے کہ اس نے بنوعابد کے ایک شخص کو آل کیا لیکن پھر بھی حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نہاں پر دیت کا فیصلہ فرمایا اور نہ ہی اس کے عاقلہ پر ۔حضرت عمر صنی اللہ عنہ کوا گرچہ اس بات کا علم تھا کہ اسے کی حاجی نے آزاد کیا ہے لیکن وہ کون تھا؟ اور اس کے دشتہ دار (عاقلہ) کون تھے؟ اس کا علم نہ تھا ۔ بہی عدم علم فدکورہ فیصلہ کی وجہ بنی ۔اس سے دوصور تیں نگتی ہیں ۔ایک بیہ کہ مولی (آزاد کرنے والا) اور اس کے عاقلہ کا علم ہو۔اس صورت ہیں دیت عاقلہ پر واجب ہوگی ۔دوسری صورت ہیں کہ نہ مام ہو۔اس صورت میں دیت کا فیصلہ قاتل کے مال سے ہوگا اور اگر قاتل دیت اداکرنے کی استطاعت نہیں رکھتا ۔یہ عنور بیہ وکی استطاعت خریں دکھتا ۔یہ مکین ہے ،تو پھر بیت المال پر دیت پڑے گی ۔حضرت عمر صنی اللہ عنہ نے سامنے ان دونوں صورتوں میں سے کوئی ایک بھی نہ تھی بلکہ ایک تیسری صورت تھی لیخی آپ کو بیتو علم تھا کہ اس غلام کو آزاد کرنے والاکوئی حاجی ہے۔ اس حاجی کرشتہ دار بھی ہوں گے لیکن وہ کون ہیں؟ اس کاعلم نہ تھا۔اس بنا پر آپ نے مقتول کے ور فاء کے لئے نہ تو قاتل کے مال میں دیت کا فیصلہ فرمایا کیونکہ وہ آزاد شرہ غلام تھا اور ظاہر ہے کہ وہ غریب و مسکین ہی ہوگا ۔ کیونکہ ابھی ابھی اسے آزاد کیا گیا ہے اور نہ بی آپ نے فیصلہ فرمایا کیونکہ وہ آزاد شرہ غلام تھا اور فلام ہے کہ وہ غریب و مسکین ہی ہوگا ۔ کیونکہ ابھی ابھی اسے آزاد کیا گیا ہے اور نہ بی آپ نے فیصلہ فرمایا کیونکہ وہ آزاد شرہ غلام تھا اور فلام ہے کہ وہ غریب و مسکین ہی ہوگا ۔ کیونکہ ابھی ابھی اسے آزاد کیا گیا ہے اور نہ بی آپ

بیت المال پر دیت کی ادائیگی ڈالی کیونکہ حاجی کے عاقلہ موجود تھے۔ (لیکن علم نہ تھا کہ وہ کون ہیں؟) امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے اس کی شرح میں جوفر مایا اس کا خلاصہ یہی ہے۔ ہاں اگر غلام آزاد شدہ امیر ہوتا یا اس کے آزاد کرنے والے حاجی اور اس کے عاقلہ کاعلم ہوتا تو پھر فیصلہ اس کے مطابق کیا جاتا۔ یعنی عاقلہ پریا قاتل پر دیت لازم ہوتی۔ فاعتبر وایا اولی الابصار

# ٢٩٩ - بَابُ الْقَسَامَةِ قَسامت كابيان

٦٦٦ - أَخُبَرَنَا مَالِكُ آخُبَرَنَا ابُنُ شِهَابٍ عَنُ السَيْمُنَ ابْنِ يَسَادٍ وَعِرَاكِ بِنِ مَالِكِ الْغَفَادِيِّ انَّهُمَّا حَدَّثَاهُ انَّ رَجُلًا مِّنْ بَنِى سَعُدِّ بْنِ مَالِكِ الْغَفَادِيِّ انَّهُمَّا حَدَّثَاهُ انَّ رَجُلًا مِّنْ بَنِى سَعُدِّ بْنِ لَيْثِ اَجُرَى فَرَسًا فَوَطِئَى عَلَى إِصْبَعِ رَجُلٍ مِّنْ بَنِى جُهَيْنَةَ فَنَزَفَ مِنْهَا لَكَمَ فُولَ بِنَى جُهَيْنَةَ فَنَزَفَ مِنْهَا اللَّهُ مُ فَدَاتَ فَقَالَ عُمَرُ بُنُ النِّحَظَّابِ لِلَّذِينَ أَدَّعِى اللَّهُ مَاتَ مِنْهَا فَابَوا عَمَدِينًا مَامَاتَ مِنْهَا فَابَوا عَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَيَنَ احْلِفُوا النَّمُ وَتَكُورُ وَمُ لَا اللَّهُ وَلَى السَّعَدِيْنَ الْحَلِفُوا النَّمُ وَالْمَالَ لِلْأَخِوِينَ الْحَلِفُوا النَّمُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَى السَّعَدِيِّينَ .

ب عَنْ امام ما لک نے ہمیں ابن شہاب سے انہوں نے سلیمان بن انہما کے ایک مرد نے گوڑا دوڑایا تو اس فرسلی کے ایک مرد نے گوڑا دوڑایا تو اس فرسلی کے ایک مرد نے گوڑا دوڑایا تو اس کی میٹھا گوڑے نے بنوجہنیہ کے ایک آدی کی انگی کچل ڈائی اس سے خون کی میٹھا گوڑے نے بنوجہنیہ کے ایک آدی کی انگی کچل ڈائی اس سے خون ان میٹھی بہنے لگا پھر وہ مرگیا ۔حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے ان فاہوں سے کہا: جن پر دعوئی کیا گیا تھا۔ کیا تم پچاس آدمی تشم کھا سکتے ان انکار کر دیا اور قتم نہ اٹھائی ۔ پھر حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نہ اٹھائی ۔ پھر حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے ان کے خالف دعویداروں سے کہا: تم قسمیں اٹھاؤ گے؟ وہ بھی مرگی تو آپ نے بنی سعد کے لوگوں کو نصف دیت ادا کرنے کا مکر گئے تو آپ نے بنی سعد کے لوگوں کو نصف دیت ادا کرنے کا

بَنِ عَبُدُ السَّحُمْ فَا مَالِکُ حَدَّنَا اَبُوْ لَيَكَى بَنِ عَبُدِ اللَّهِ بَنِ عَبُدِ اللَّهِ بَنِ عَبُدِ اللَّهِ بَنَ سَهُلِ اَبْ اَبِی حَثْمَةً اَنَّهُ الْحُبَرَ وَ مَحَدِ اللَّهِ بَنَ سَهُلِ وَ مَحَدِ اللَّهِ بَنَ سَهُلِ وَلَا مَحَدِ اللَّهِ بَنَ سَهُلِ قَدُ وَعَلَيْ صَابَعُهَا فَاتَى مُحَدِّ صَابَعُهَا فَاتَى مُحَدِّ صَابَعُهَا فَاتَى مُحَدِّ صَابَعُهَا فَاتَى مُحَدِّ صَابَعُهَا فَاتَى مُحَدِّ صَابَعُهَا فَاتَى مَحَدِ اللَّهِ بَنَ سَهُلِ قَدُ قُتِلَ وَطُوحَ مُحَدِّ صَدَّ فَقَدُ اللَّهِ مَا قَدَلُوا مَعْنِ فَاتَى يَهُو دَافَقَالُ اللَّهِ مَا قَدُوهُ فَقَالُوا وَلَا لَهُ مَا قَدُلُوا مَعْنَ وَاللَّهِ مَا قَدَلُوا مَعْنَ وَالْمَوْلُ اللَّهِ مَا قَدُوهُ وَالْحُوهُ فَقَالُوا وَعَرْدَ مَعْنَ اللَّهِ مَا قَدْمُ عَلَى قَوْمِهِ فَذَكَرَ وَعَلَيْكُ اللَّهِ مَا قَدَلُوا اللَّهِ مَا قَدْمُ عَلَى قَوْمِهِ فَذَكُرَ وَعَلَيْكُ اللَّهِ مَا قَدْلُوا اللَّهِ مَا قَدْلُوا اللَّهِ مَا قَدْلُوا اللَّهِ مَا قَدْلُولُ اللَّهِ مَا قَدْلُولُ اللَّهِ مَا قَدْلُولُ اللَّهِ مَا قَدْلُولُ اللَّهِ مَا قَدْلُولُ اللَّهِ مَا قَدَلُولُ اللَّهِ مَا قَدَلُولُ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا قَدَلُولُ اللَّهِ مَا قَدَلُولُ اللَّهِ مَا قَدَلُولُ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْقَالُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ ا

تَحُلِفُونَ وَتَسْتَحِقُونَ دَمَ صَاحِبِكُمْ فَالُوالاَ قَالَ فَتَحُلِفُ لَكُمْ يَهُودُ قَالُوا لاَ لَيَسُوا بِمِسْلِمِينَ فَوَدَاهُ رَسُولُ اللهِ صَلاَتَكُا لَيَهُمْ مِنْ عِنْدِهٖ فَبَعَثَ الدَّهِمْ بِمِائَةِ نَاقَةٍ حَتَّى اُدُخِلَتْ عَلَيْهِمُ الدَّارَقَالَ سَهُلُ بُنُ اَبِى حَثْمَةَ لَقَدُ رَكَضَتَنِي مِنْهَا نَاقَةً حُمَرًا ءُ.

قَالَ مُحَمَّدُ إِنَّمَا قَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللهِ ضَلِّلَتُهُ اللهِ ضَلِّلَتُهُ اللهِ أَتُحْلِفُونَ وَتَسْتَحِقُونَ دَمَ صَاحِبِكُمْ يَعْنِيُ بِالدِّيَةِ لَيْسَ بِالْقَودِ وَإِنَّامَا يَدُلُّ عَلَى ذَالِكَ إِنَّهُ إِنَّمَا آرَادَ الدِّيَةَ دُوْنَ الْقَوَدِ قَوْلُهُ فِي اَوْلِ الْحَدِيثِ إِمَّا أَنْ تَدُوْا صَاحِبَكُمْ وَإِمَّا أَنْ تُؤْذِنُوا بِحَرْبِ فَهَٰذَا يَدُلُّ عَلَى اخِرِ الْحَدِيثَثِ وَهُوَ قَوْلُهُ تَكُلِفُونَ وَتَسُتَحِقُّونَ دَمَ صَاحِبِكُمْ لِأَنَّ الدَّمَ قَدْ يُسْتَحَقُّ بِالدِّيَةِ كُمَّا يُسْتَحَقُّ بِالْقَوَدِلِانَ النِّبِيَّ صَالَّتُهُا لَيْكُمْ لَكُمْ يَقُلُ لَهُمْ تَحُلِفُونَ وَتَسْتَحِقُّونَ دَمَ مَنِ ادَّعَيْتُمْ فَيَكُونُ هٰذَا عَلَى الْقَوَدِ وَإِنَّكُمَا قَالَ لَهُمْ تَكِحُلِفُونَ وَتَسْتَحِقُّونَ ذَمَ صَاحِبِكُمْ فَإِنَّمَا عَنِيَ بِهِ تَسْتَحِقُّونَ دَمَ صَاحِبِكُمْ بِالدِّيةِ لِإَنَّ اوَّلَ الْحَدِيْثِ يَكُلُّ عَلَى ذَٰلِكَ وَهُوَ قُولُهُ إِمَّا أَنْ تَكُولُ صَاحِبَكُمْ وَإِمَّا أَنْ تُؤُذُّنُوا بِحَرْبِ وَقَدْ قَالَ عُمَرُ بُنَّ الْخَطَّابِ ٱلْقَسَامَةُ تُورجِبُ الْعَقْلَ وَلَا تُشِيطُ الدَّمَ فِي احَادِيثَ كَشِيرَةٍ فِيهَذَا نَأَخُودُ وَهُوَ قَوْلُ ابِي حَنِيفَةَ وَ الْعَامَةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحِمَهُمُ وَاللَّهُ-

امام محدر حمة الله عليه فرمات بي كه حضور فَطَلَّتُنْكُ الْتَعْلِيَ فَي عَلِي اللهُ عَلِيهِ فَي عَلِي فرمایا تھا کہ شمیں کھا جاؤاورا پنے ساتھی کےخون کے مستحق ہو جاؤ۔ اس سے مراد دیت تھی نہ کہ قصاص ۔اس مفہوم ومراد پر ( کہ دیت تھی نہ کہ قصاص) حدیث پاک کے اِبتدائی الفاظ ولالت کرتے میں ۔ وہ میر کہ یا تو تم ان ہے اپنے ساتھی کی دیت لے لویا پھران سے اعلان جنگ کر دو۔ لہذا ہے جملہ حدیث یاک کے آخری حصہ کی تشریح اور مراد کو واضح کرتا ہے ۔ وہ بیہ کہتم فتمیں کھاجاؤ اور اپنے ساتھی کے خون کے مشخق ہو جاؤ۔ وجہ ریہ ہے کہ خون کامشخق ہونا بھی تو بطریقہ دیت ہوتا ہے جبیبا بطریقہ قصاص ہوتا ہے۔اس لئے کہ حضور ﷺ نِهِي اللهِ اللهِ عَلَيْنِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ المواواد اینے دعویٰ کے مطابق خون کے مستحق ہوجاؤ۔اس سے آپ کی مراد بطریقہ دیت مستحق ہونا تھا۔اس کئے کہ حدیث پاک کے ابتدائی الفاظ"اماان تدوا صاحبكم واما ان تؤذنوا بحرب" ال یر دلالت کرتے ہیں اور حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ 'قسامت دیت کو داجب کرتی ہے' خون کو باطل نہیں کرتی ۔ یہ بات بکشرت احادیث میں وارد ہے۔ پس ہمارااس پڑمل ہے اور یبی امام ابوحنیفه رضی الله عنه اور جمارے عام فقہاء کرام کا قول ہے۔

اس باب میں '' قسامت'' کے بارے میں امام محدر حمۃ اللہ علیہ نے دوعد دروایات ذکر فرمائی ہیں۔روایات کی شرح سے قبل لفظ '' قسامت'' کے بارے میں کچھ عرض کیا جاتا ہے۔صاحب بدائع الصنائع نے اس کی تعریف یوں فرمائی

عرف شرع شریف میں قسامت اللہ تعالیٰ کی قسم اٹھانے میں مستعمل ہے۔ مخصوص اللبیب مخصوص طریقے اور مخصوص شخص کے

ان في عرف الشرع تستعمل في اليمين بالله البيب مخصوص وعدد مخصوص وشخص

مخصوص وهو المدعى عليه على وجه مخصوص وهو ان يقول خمسون من اهل المحلة اذا وجد قتيل فيها والله ماقتلناه ولا علمنا له قاتلا فاذا حلفوا يغرمون الدية وهذا عند اصحابنا.

(بدائع الصنائع ج عص ٢٨١)

ساتھ اس کا تعلق ہونا ہے۔ مخصوص شخص وہ جو مدعیٰ علیہ ہے۔ طریقہ یہ ہوگا کہ محلّہ والے کہ جس میں مقتول کی لاش پائی گئی۔ ان میں سے بچاس آ دمی اللہ کے نام کی قسم اٹھا ئیس کہ خدا کی قسم! نہ تو ہم نے اسے تل کیا اور نہ ہی اس کے قاتل کو ہم جانتے ہیں پھر جب وہ قسم اٹھا لیس تو وہ دیت کی ادائیگی کے ذمہ دار ہوں گے اور پیطریقہ ممارے اصحاب کے نزد یک ہے۔ اب دونوں روایات کی بالتر تیب شرح پیش خدمت ہے۔

اثر اوّل: حضرت علی رضی الله عنه سے پہلا اثر مذکور ہے کہ بنوسعد کے ایک آ دمی نے بنوجہنیہ کے ایک شخص کی انگلی اینے گھوڑے کے ینچے دے دی۔ وہ آ دمی خون بہنے کی وجہ سے مرگیا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے مقدمہ پیش ہونے کے بعد بنوسعد سے فرمایا: کہ کیا تم میں سے بچاس آ دمی میشم اٹھا سکتے ہیں کہ مرنے والا مذکور زخم سے نہیں مرا؟ انہوں نے قتم اٹھانے سے انکار کر دیا پھر دوسرے فریق سے یہی پوچھا کہتم قتم اٹھا سکتے ہو؟ انہوں نے بھی انکار کر دیا۔اس کے بعد حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے بنوسعد کے افراد پر نصف دیت ادا کرنے کا فیصلہ فرما دیا۔ یہاں بیاعتراض ذہن میں آتا ہے کہ تل خطاء میں نصف دیت کا ذکر نہ تو قر آن کریم میں اور نہ ہی احادیث مقدسہ میں کہیں وارد ہے۔حضرت عمرضی اللہ عنہ نے ایسا فیصلہ کیوں فرمایا ؟ اس کا جواب یہ ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جب بیہ جانا كەمسكەندكورە، قتل خطاء "كى قىم بنى ئىلىنى كىيىنكەنگى كىل جانے اوراس سےخون بہدجانے كى وجەسے اگريەل يقينى ہوتا ،تو پھر قتل خطاء بنتا اور مکمل دیت ادا کرنا ضروری ہوتی اور اگر انگلی کچلی گئی۔خون بھی بہہ نکلا لیکن موت اس کی وجہ سے نہ ہوئی بلکہ طبعی موت واقع ہوئی تو اس صورت میں بچھ بھی لازم نہ آئے گا۔ان دونوں صورتوں میں سے کوئی بھی یقینی نہھی تا کہ اس کے مطابق مکمل دیت یا بالکل کچھنہ ہونے کا فیصلہ دیا جاتا۔لہٰ ذا آپ نے بطریقہ کے ان کونصف دیت دلائی۔ بینام کی تو دیت تھی لیکن درحقیقت نصف دیت کے برابررقم ادا کرنا ازرویے صلح تھا۔اس صورت اور فیصلہ جیسی ایک حدیث یا ک بھی منقول ہے۔وہ یہ کہ حضرت جربر بن عبداللہ رضی الله عنه سے امام بغوی ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ حضور ﷺ نے بھی آ دھی دیت کا فیصلہ فر مایا تھا۔امام بغوی لکھتے ہیں کہ حضور ﷺ کانصف دیت دلوانا دراصل مقتول کے درناء کی دلجوئی کے طور پرتھا۔ امام بغوی کی اس روایت کومولوی عبدالحی نے ''موطا امام محمہ'' کے حاشیہ پرلکھا ہے۔خلاصہ بیر کہ حضرت عمر رضی اللّٰہ عنہ نے بنوسعد کو جونصف دیت ادا کرنے کوفر مایا ،اس میں دراصل بنوجہدیہ کی دلجوئی تھی اور بیرمصالحت کے طور پر تھا کیونکہ قتل خطاء بھی جب یقیناً نہ بن سکے اور طبعی موت بھی یقیناً نہ بن سکے ، تو پھر مصالحت کا طریقہ ہی بہترتھا۔ایسے معاملہ میں حکم بھی یہی ہے کہ فریقین کے مابین مصالحت کرادی جائے۔مصالحت کے تحت جو پچھ بھی صلح نامہ کے تحت مقرر ہو جائے وہ درست ہے۔حضرت عمر رضی اللّدعنہ نے اسی لئے جناب ابوعبیدہ بن جراح رضی اللّہ عنہ کی طرف لکھ بھیجا کہ اگرتمہارے یاس اسی طرح کا کوئی مقدمہ آ جائے تو مصالحت کی کوشش کرنا تا کہ خون بھی ضائع نہ جائے اور حدود شرعیہ کی

اثر دوم: حضرت عبداللہ بن سہل اور جناب محیصہ کا خیبر کی طرف روانہ ہونا اور واقعہ مذکورہ کا رونما ہونا اس کی تفصیل بفتدر ضرورت بیہ ہے کہ وہاں پہنچنے کے بعد جناب محیصہ کوکسی نے خبر دی کہ تمہارے ساتھی عبداللہ بن سہل کوکسی نے قبل کر دیا ہے۔ آپ کو یہود پر شک تفا۔ ان سے پوچھا' انہوں نے اس قبل میں ملوث ہونے کا صاف صاف انکار کر دیا۔ جناب محیصہ واپس تشریف لائے اور اپنے بڑے بھائی حویصہ اور عبداللہ بن سہل کے بھائی عبدالرحلٰن کوساتھ لیا اور حضور ضلاکتا کے اس بارے میں عرض ومعروض کرنے کی تیاری

کی۔بارگاہ رسالت میں جب حاضر ہوئے تو محیصہ نے چاہا کہ گفتگو کا آغاز میں کروں۔اس پرحضور ضلات کیا جبرے کی ورنہ تم ان کے کو پہلے موقعہ دو۔ بہرحال گفتگو ہوئی۔ان کی گفتگو کے بعد آپ ضلاف المان کہ یہود یوں کو دیت دینا پڑے گی ورنہ تم ان کے خلاف اعلان جنگ کردو۔ آپ نے نیبر کے یہود یوں کو خطاکھا اور اس فل کے بارے میں ان سے دریا فت فر مایا۔ جن پر تہمیں شک نے حلفیہ جواب میں لکھا کہ ہم نے قبل نہیں کیا۔ اس پر آپ ضلاف المان کے خون کے حق دار بننا چاہتے ہوتو تم قسمیں اٹھاؤ۔ انہوں نے بھی تھاوہ تو قتم اٹھا کے کہ ہم نے قبل نہیں کیا۔ اب اگرتم اپنے بھائی کے خون کے حق دار بننا چاہتے ہوتو تم قسمیں اٹھاؤ۔ انہوں نے بھی قسمیں اٹھائے کہ ہم نے قبل نہیں کیا۔ اب اگرتم اپنے بھائی کے خون کے حق دار بننا چاہتے ہوتو تم قسمیں اٹھاؤ۔ انہوں نے بھی قسمیں اٹھائے۔ انہوں نے بھی کے خون کے حق دار بننا چاہتے ہوتو تم قسمیں اٹھاؤ۔ انہوں نے بھی کے خون کے حق دار بننا چاہتے ہوتو تم قسمیں اٹھائے۔ انہوں نے بھی کے خون کے حق دار بننا چاہتے ہوتو تم قسمیں اٹھائے۔ انہوں نے بھی کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون کے خون

منكه زیر بحث میں چونکہ ائمہ حضرات كا اختلاف ہے۔اس لئے اس كی وضاحت ضروري ہے۔ ''قسامت'' كا طريقة كوئی نيا طریقہ نہ تھا بلکہ دورجاہلیت میں بھی بیمروج تھا۔بعض نے کہا کہ اس کا جراءابوطالب نے کیا۔اس کی تائید'' بخاری شریف'' کی ایک روایت کرتی ہے۔ وہ بیر کہا کی شخص ہاشمی کسی سوداگر کا ملازم بن کرسفر میں تھا۔ راستہ میں ایک قافلہ سے ملا قات ہوئی۔ قافلہ والوں میں سے کسی شخص کی بوری میں سوراخ ہو چکا تھا۔جس کی وجہ سے اس کی اندر کی چیز گر رہی تھی۔اس بوری والے نے اس ہاشمی سے رس مانگی۔ ہاشی نے اپنے مالک کی اجازت کے بغیررس دے دی۔ قافلہ چلتا بنا اور بیدونوں اپنے سفر پر روانہ ہوئے۔ پچھ دیر بعد مالک نے ہاشمی سے رسی مانگی تو ہاشمی نے بتایا کہ وہ رسی تو میں نے قافلہ مذکورہ کے ایک شخص کے مانگنے پر اپنے دے دی تھی۔اس پر مالک نے ہاشمی کو بہت سخت ز دوکوب کیا جتی کہ وہ قریب المرگ ہو گیا۔اسے اس حالت میں چھوڑ کروہ چلتا بنا۔ پچھ چرواہے وہاں آئے ۔انہوں نے اسے زخمی اورادھ موادیکھا۔ ہاشمی نے کہا کہتم میں سے جب اگلے سال کوئی حج کرنے جائے تو ابوطالب کو بتا دینا کہ مجھے فلاں آ دمی نے قل کیا ہے۔ چنانچہ بیرمر گیا اور چرواہا جب حج پر آیا اور ابوطالب کومقتول کا پیغام پہنچایا۔ ابوطالب نے جب بیخبرسی تو اس آ دمی کو ڈھونڈ نکالا ۔اس سے بوچھا کہتم نے فلال ہاشمی کو مارا ہے ۔اب تمہارے لئے دوہی صورتیں ہیں یا تو دوسواونٹ بطور دیت ادا کرویا پھر حجراسوداور کعبے دروازہ کے درمیان تم میں سے بچاس آ دمی قتمیں اٹھائیں۔اگرینہیں تو پھر جنگ کے لئے تیار ہوجاؤ۔ اس نے سمجھا کہ اونٹ دینے تو مشکل ہیں اورلڑ نا بھی اپنے بس کی بات نہیں ۔لہٰذااس نے قشمیں اٹھانے کا وعدہ بھرا۔'' بخاری شریف'' میں ہے کہان میں سے ایک شخص نے قتم کی جگہ دواونٹ ابوطالب کو پیش کئے۔ ابوطالب نے وہ قبول کر لئے۔مقتول کی بہن کا بیٹا ( بھانجا ) بھی ان میں شریک تھا۔مقتول کی ہمشیرہ ابوطالب سے کہنے لگی ۔ایک تو میرا بھائی قتل ہو گیااور دوسرامیزے بیٹے بوشم ڈالی گئ ہے۔ابوطالب نے اسے معاف کر دیا۔ بقیہ نے قتمیں اٹھالیں۔حدیث میں ندکور ہے کہ بیشمیں اٹھانے والے ایک سال میں سب ہلاک ہوگئے۔

قارئین کرام! اس حدیث مبارکہ کامطلوب و مقصودیہ ہے کہ مسئلہ قسامت دور جاہلیت میں بھی تھا۔ پھراسلام نے بھی اسے جاری رکھا۔ اب ہم مسئلہ قسامت میں حضرات ائمہ کرام کا مسلک ذکر کر کے اپنے (احناف کے ) مسلک کی تائید کی بحث کرتے ہیں۔ مسئلہ قسائمت میں ائمہ ثلاثہ کا مذہب اور اس بران کے دلائل کا خلاصہ

ائمہ ثلاثہ کا اس مسئلہ میں بیمؤقف ہے کہ اگر کوئی شخص کسی محلّہ میں قبل کیا گیا پایا جائے اور اس کے قاتل کاعلم نہ ہولیکن مقتول کے ورثاء کوکہا جائے گا کہتم اس شخص یا جماعت کے بارے،

میں بچاس تشمیں اٹھاؤجس پرتمہیں قل کا شبہ ہے۔اگر ورٹا وشم اٹھانے سے انکار کر دیں تو مدعیٰ علیہم پرشم پڑے گی اور تشم کے بعد انہیں دیت ادا کرنا پڑے گی۔ان حضرات (ائمہ ثلاثہ) کی دلیل وہ حدیث ہے، جسے بخاری نے ج۲ص ۱۰۱۸-۱۰۱۹ باب القسامة اور پیچے مسلم نے ج عص ۵۴ کتاب القسامة میں ذکر فر مایا ہے۔ یعنی یہ کہ حضور ﷺ نے پہلے عبدالرحمٰن بن مہل ،حویصہ اور محیصہ یرقتم بیش فر مائی۔ بید حضرات اس بات کے دعویدار تھے کہ قاتل یہودی ہیں۔ جب انہوں نے قشم اٹھانے سے انکار کر دیا تو آپ مطالبتا کیا تھا تھا نے یہودیوں برقتم پیش فرمائی۔اس سے معلوم ہوا کہ'' قسامت'' پہلے مدعی سے لی جائے گی۔اگروہ ا نکار کرے تو پھر مدعیٰ علیہ سے قتم لی جائے گی۔ دوسری دلیل ان حضرات کی وہ روایت ہے جسے امام بیہقی نے ان الفاظ سے روایت کیا ہے۔

> عن عمرو ابن شعيب عن ابيه عن جده ان واليمين على من انكره الا في القسامة.

جناب عمر و بن شعیب اینے والد سے وہ اینے دادا سے رسول الله صَلِينَا لَيْ البينة على المدعى روايت كرت بين كهرسول الله صَلِينَا لَيُعْ اللَّهِ عَلَي عَلَي ك ذمه گواه لا ناہے اور قتم اس پر جومنکر ہو گر قسامت کو چھوڑ کر۔

(بيهي شريف ج٨ص ١٣٠ كتاب القسامة مطبوعه حيدرآ باددكن)

ان دونوں احادیث ہے ائمہ ثلاثہ بیددلیل لاتے ہیں کہ قسامت کے معاملہ میں قشم مدعی پر لازم ہوتی ہے۔اس کے علاوہ دیگر مقدمات میں قتم مدعیٰ علیہ پر ہوتی ہے۔ لہذا حضور ﷺ کے ارشاد کے مطابق قسامت میں ''قتم'' پہلے مدعی کواٹھانا پڑے گی۔ ان دوعدو دلائل کے جوابات ملاحظہ ہوں۔

جواب اول: حضور ﷺ نے واقعہ خیبر میں عبدالرحمٰن بن نہل ،محیصہ اور حویصہ سے جو پہلے تشمیں لیں ،اس حدیث کی تاویل ہوجانے کی بنایر بیحدیث موؤلہ ہوگئ ہے۔اس کی تاویل ملک انعلماء علامہ کا سانی حفی نے یول نقل کی ہے:

> فهو مؤول وتاويله انهم لما قالوا لانرضى بايسمان اليهود فقال أهم عليه الصلوة والسلام يحلف منكم خمسون على الاستفهام اي ايحلف اذالاستفهام قديكون بحذف حرف الاستفهام كما قال الله تعالى جل شانه تريدون عرض الدنيا اي اتريدون كما روى في بعض الفاظ حديث سهل اتحلفون وتستحقون دم صاحبكم على سبيل الرد والانكار عليهم كما قال الله تبارك وتعالى افحكم الجاهلية يبغون حملناه على هذا توفيقا بين الدلائل والحديث المشهور دليل على ماقلنا وهو قوله عليه السلام البينة على المدعى واليمين على المدعى

> > (بدائع الصنائع ج عص ٢٨٥ فصل في القسامة )

مذکورہ حدیث مؤول ہے۔اس کی تاویل ہیہ ہے کہ جب تینوں نے عرض کیا ۔حضور! ہم یہودیوں کی قسموں پر راضی نہیں میں۔اس پرآپ خُلِین اللہ اللہ فی منکم الدحديث" آپ كايفرمانااستفهاميانداز مين تفاليني كياتم مين سے بچاس متم اٹھائیں مے؟ کیونکہ بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ استفہام ہوتا ہے کیکن حرف استفہام محذوف ہوتا ہے۔جبیبا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمايا: "تسويدون عرض الدنيا" كين كياتم سامان ديناجات ہو؟ اور جیسا کہ حدیث مہل کے بعض الفاظ جو بول مروی ہیں۔ اتحلفون وتستحقون دم صاحبكم - كياتم قسميس الهاؤم اور اپنے ساتھی کے خون کے حق دار ہو جاؤ کے جیمیا نداز دراصل اندازردّ وا نکار ہے۔(لیعنی تم قشمیں اٹھا کراس کے خون کے حقدار ا نہیں بن سکتے ) جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ''کیا بس تم جاہیت کا حكم حابة مو؟ " مم نے اس حديث ياك كابيمفهوم ومطلب اس لئے لیا تاکہ دلائل کے درمیان توفیق و اتحاد ہو جائے اور مشہور مديث البينة على المدعى الخ مارة ولكى وليل م-

یعنی مدعی کے ذمہ گواہ ہیں اور مدعیٰ علیہ رقتم ہے۔

جنابشمس الائمه سرحسی رحمة الله علیه حدیث مذکور کے بارے میں لکھتے ہیں:''فیلا تسکاد تصبح هذه الزیادة لیعنی عام کتب احاديث ميں ان الفاظ (تحلفون و تستحقون دم صاحبكم )كى زيادتى تتيح نہيں'' بلكە صرف مرقى عليه يعنى يہود پرقتم كا ذكر ہے۔ محدثین کرام کی تحقیق بیے کے "تعلفون و تستحقون دم صاحبکم" کے الفاظ حضور صلاتی کی کی نہیں ارشادفرمائے اور اگر یتلیم کرلیا جائے کہ آپ نے بیالفاظ کہ تو پھر یہ بطورر دّاورا نکار فرمائے ہیں۔اگر بطور فیصلہ یا تھم کے بیان فرماتے ،تو یوں فرماتے ''افتحلفون فتستحقون دم صاحبكم ''لعني كياتم قتمين اللها كرايخ ساتهي كے خون كے حقد اربنے كے لئے تيار مو؟ ليكن آپ کا انداز گفتگو یہ بتا تا ہے کہ آپ نے برمبیل انکاریہالفاظ ارشاد فرمائے ہیں۔یعنی کیاتم قشمیں اٹھا کراپنے ساتھی کےخون کےحقدار بنا جاہتے ہو؟ تہمیں ایسانہیں کرنا جاہیے۔اس کی مثال اللہ تعالیٰ کا کلام ہے، جو جناب لوط علیہ السلام نے اپنی قوم کے افراد کو کہا تھا: "اتّـا تـون الـذكران من العالمين وتذرون ماخلق لكم ربكم من ازواجكم كياتم مردول ــــا بني خوا بشُ نُفس پوري كرو گے اور اپنی بیویوں کو کیاتم چھوڑے رکھوگے۔ جورب نے تمہاری خاطر پیدا فرمائیں؟'' یعنی تمہیں ایسانہیں کرنا چاہیے۔تو اس انداز ے حضور ﷺ نے انہیں فرمایا: کیاتم قسمیں اٹھاؤ گے؟ یعنی تہمیں قسمیں نہیں اٹھانی جا ہیں۔ یہ الفاظ (تبحد لمفون)'' بخاری'' اور''مسلم'' میں ہمزہ استفہامیہ کے بغیر وارد ہیں۔لیکن دیگر کتب احادیث میں یہاں ہمزہ استفہامیہ مذکور ہے۔جویہاں ان دونوں کتب میں حذف کا قریند بنتا ہے۔ نیز بعض اوقات حرف استفہام مقدر بھی ہوتا ہے۔ جبیبا کہ قر آن کریم میں "تسریدون عسر ض السدنيا" اصل ميں اتسريدون النح تھا۔ كياتم دنيوى سامان كے طالب ہو؟ مطلب بيركه سرور دوعالم نے جب بيرد يكھا كه بيرتينول صاحب یہودیوں کی قسموں کورد کر کے طریقہ جاہلیت کی طرف راغب ہورہے ہیں تو آپ ضَلِیِّنا کی اِن عَلَی کے انداز میں ارشاد فرمایا: کیاتم قسمیں اٹھا کر اس استحقاق کے اہل ہوجاؤ گے؟ سوجب ان حضرات نے سرکار دوعالم ضَلَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ کی ناراضگی کو بھانے لیا تو عرض کرنے لگے جب ہم نے کسی چیز کودیکھانہیں تو بن دیکھے اس بارے میں کیے قتمیں اٹھا سکتے ہیں؟

(مبسوط سرهسي ج٢٦ص ١٠٩ باب القسامت مطبوعه دارالفكر بيروت لبنان)

جواب دوم:

والدليل على صحة هذا التاويل ماقد حكم به عمر بن الخطاب رضى الله عنه بعد رسول الله خلم بن الخطاب رضى الله عنه بعد رسول الله خلات المنظم المنظم المنظم ومحال ان يكون عند الانصار رضى الله عنهم ولا سيما مثل محيصة وقد كان حيا يومئذ وسهل ابن ابى حثمة ولا يخبرون به ويقولون ليس هكذا قضى رسول الله خالم المنظم المنطق على اليهود.

(طحاوی شریف جسم ۲۰۱ساب السقسامة کیف هسی ، دارالفکر بیروت)

اس تاویل کے سیح ہونے پر یہ ولیل ہے کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے حضور ضلا بھا ایک اللہ عنہ کے وصال شریف کے بعد صحابہ کرام کی موجودگی میں یہی فیصلہ فرمایا تھا اور کی صحابی نے اس پراعتراض نہ کیا اور یہ کہنا محال ہے کہ انصار صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے پاس اس کاعلم نہ ہو۔خاص کر جناب محیصہ جواس وقت بقید حیات سے اور سہل بن ابی حمہ بھی موجود سے۔اگر حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا فیصلہ حضور ضلا ہے کہ حضور حضات لاز ما حضرت عمر بن خطاب کو بتلاتے اور کہتے کہ حضور ضلات لاز ما حضرت عمر بن خطاب کو بتلاتے اور کہتے کہ حضور ضلات اور کہتے کہ حضور ضلات اور کہتے کہ حضور معالمہ آپ کی طرح فیصلہ نہیں فرمایا تھا۔ جبکہ یہود کا معالمہ آپ کی خدمت میں پیش کیا گیا۔

جواب حديث دوم: بيهي شريف كالفاظ"الا القسامة" سائمة ثلاثه رضى التعنهم في جويداستدلال فرمايا كمام قانون

یہی ہے کہ شم مدعیٰ علیہ پراور گواہی مدعی پر ہوتی ہے کیکن قسامت کواس قانون سے مشتنیٰ کر دیا گیا۔اس میں مدعیٰ علیہ کے بجائے مدعیٰ پرقتم ڈالی گئی ہے۔امام کا سانی نے فر مایا کہ بیرحدیث بھی پہلی حدیث کی طرح مؤول ہے۔

فالجواب ان الاستشناء لو ثبت فله تاويلان احدهما اليمين على المدعى عليه بعينه الا فى القسامة فانه يحلف من لم يدعى عليه القتل بعينه والشانسى اليمين كل الواجب على المدعى عليه الا فى القسامة فانه تجب معها الدية والله سبحانه وتعالى اعلم . (بدائع المنائع جميم ١٨٥ فصل القيامة)

جواب سے ہے کہ استناء اگر ثابت ہوتو اس کی دو تاویلیں ہیں۔ ان میں ایک سے ہے کہ یمین مدی علیہ پر بعینہ ہے مگر قسامة میں کہ اس میں وہ شم اٹھا تا ہے جس پر بعینہ قبل کرنے کا دعویٰ نہیں کیا جاتا۔ دوسری تاویل سے ہے کہ مدعیٰ علیہ پرکل اور صرف قسم ہی لازم ہوتی ہے۔ مگر قسامۃ میں کہ یہاں قسم کے ساتھ ساتھ دیت بھی واجب ہوتی ہے۔

قارئین کرام! عبارت مذکورہ کا مطلب ہے کہ جوحدیث مشہور میں دارد ہے"البینۂ علی المصد علی والیمین علی السصد علی علیہ گوائی مذگی کے ذمہ اور شم مدگی علیہ پڑ'۔اس سے قسامت کو جومتنی فرمایا گیا۔ یعیٰ قسامت میں ایسے نہیں۔اس کا مطلب ہیہ کہ ہر مقدمہ میں قسم ایسے مدگی علیہ پر ہوتی ہے ، جومعین اور جانا پہچانا ہوتا ہے کین قسامت میں اگر چہ مدگی علیہ معین نہیں ہوتا پھر بھی یہاں قسم مدگی علیہ پر ہی ہوگی ۔اگر چہوہ غیر معین ہی ہو۔ قسامت میں نہ تو مدگی علیہ مقرر کیا جاتا ہے کہ مقتول کے ورثاء کسی کا نام معین کر کے انہیں قبل کا ذمہ دار کھ ہرائیں اور ان کے خلاف دعوی کریں۔ دوسری تاویل کا مطلب ہیہ ہوتی ہے اس لئے علیہ پر صرف قسم اٹھانے کا بوجھ اور ذمہ داری ہوتی ہے۔ لیکن قسامت میں قسم کے ساتھ ساتھ دیت بھی واجب ہوتی ہے اس لئے علیہ پر صرف قسم اٹھانے کا بوجھ اور ذمہ داری ہوتی ہے۔ لیکن قسامت میں قسم سے ساتھ ساتھ دیت بھی واجب ہوتی ہے اس لئے گا۔ "الاالقسامة" فرما کراسے عام مقد مات سے الگ امتیاز کی طریقہ سے بیان کیا گیا۔

# "الا القسامة" والى حديث مجروح ہے

واجا بواعن حديث عمرو ابن شعيب بانه معلول من خمسة وجوه الاول ان الزنجى هو مسلم بن خالد شيخ الشافعى ضعيف كذا قال البيهقى نفسه فى سننه فى باب من زعم ان التراويح بالجماعة افضل وقال ابن المدينى ليس بشىء وقال ابو ذرعة والبخارى منكرا الحديث.

(عمدة القارى شرح البخارى ج٣٢ص ٢٠ مطبوعه بيروت باب القسامة )

جناب عمروبن شعیب والی حدیث کے علماء نے جواب دیتے ہوئے فرمایا: کہ میہ حدیث پانچ وجوہ سے معلول ہے۔ پہلی وجہ میہ ہے کہ زنجی نامی راوی جس کا نام مسلم بن خالد ہے اور امام شافعی کا شخ ہے۔ وہ ضعیف ہے۔ امام بہتی نے اپنی سنن میں اس باب کے تحت یہ قول فرمایا۔ جس میں لوگوں کا میہ زعم بیان کیا گیا کہ تراوی جماعت کے ساتھ اداکر نا افضل ہیں۔ ابن مدینی نے اسے 'کیسس بیشسیء'' کہا ہے اور ابوذر عداور امام بخاری نے اسے مشکر الحدیث بیشسے ء'' کہا ہے اور ابوذر عداور امام بخاری نے اسے مشکر الحدیث

ائمہ ثلاثہ نے جن احادیث ہے استدلال فر مایا تھا کہ قسامۃ میں ابتداءً قشمیں مرعیٰ پر ہیں۔اس کے جوابات آپ نے ملاحظہ فر مالئے۔اب احناف کے مسلک یعنی قشمیں قسامت میں بھی دیگر دعویٰ جات کی طرح مدعیٰ علیہ پر ہی ہیں۔اس بارے میں ان کے دلائل میں چندا حادیث پیش خدمت ہیں۔ ملاحظہ ہوں:

# شرح موطاامام محمد (جلدوم) امام اعظم ابوحنیفه رضی الله عنه کے نز دیک قسامه میں قسموں کی ابتدامیں بھی

# مدعیٰ علیہ سے شروع کئے جانے پر دلائل

عن ابىي سلمى وسليمان بن يسار عن رجل من اصحاب النبي ضَلِّلُهُ اللهِ مِن الانصار عن النبي صَّلَاتُنِيُ البِيرِ قَالِ اليهود وبدأ بهم ايحلف مسكم خممسون قالوا لا فقال للانصار هل تحلفون فقالوا انحلف على الغيب يا رسول الله فجعل رسول الله صَالَيْنُهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمِهُ على اليهود لانه وجد بين اظهرهم.

(مصنف عبدالرزاق ج ١٥ص ٢٤ ـ ٢٨ باب القسامة )

هذا مرسل بترك التسمية الذين حدثواها. (بيهي جهص١٢٢ كتاب القسامة)

وهذه حجة قاطعة للثوري و ابي حنيفة و سائر اهل الكوفة كذا في الاستذكار وقال في التمهيد هو حديث ثابت وقد قدمنا في باب النهي عن فضل المحدث من كلام البيهقي وغيره ان هذا الحديث واشباهه مسند متصل ولو سلمنا انه مرسل فتقدم ان حديث سهل ايضا غير متصل. (جوابرائق ج٥٥ ١٢٢)

عن سعيد ابن المسيب ان القسامة كانت في الجاهلية فاقرها رسول الله صَالِيُّهُ اللَّهِ فَي قتيل من الانتصار وجد في جب اليهود قال فبدأ رسول الله صَّلَالَيْكُ اللَّهِ الله ود فكلفهم قسامة خمسين فقالت اليهود لن نحلف فقال رسول الله صَلَّالِيُّكُالِّيُّكُ للانصار افتحلفون فابت الانصار ان تحلف اغرم رسول الله صَّلِلَّالِيُهُ اللَّهِ اللَّهُ وَ لانه قتل بين اظهرهم.

(مصنف ابن الى شيبهج ٩ص ٢ ٣٤ مطبوعه دائرة القرآن كراجي)

ابوسلمٰی اور سلیمان بن بیار حضور خُطِلَقِنُهُ الْفِیْ کے ایک انصاری صحابی سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے یہود کو کہا اور ان ے ابتدا فرمائی: کیاتم میں ہے بچاس آ دمی مسم اٹھا نیں گے ( کہم نے قتل نہیں کیا اور نہ ہی ہمیں قتل کاعلم ہے؟) انہوں نے عرض کیا؟ مہیں پھرآپ نے انصار سے فرمایا: کیاتم قسمیں اٹھاتے ہو؟ یہ عرض کرنے کیلے یا رسول اللہ خُطِلِین کیا ہم بن دیکھے پر قتمیں اٹھا ئیں؟ اس کے بعدرسول کریم ضَلِّلْتُهُ اَیُونِی نے یہود پر دیت دینے کا فیصله فر مایا کیونکه مقتول ان میں پڑا ملاتھا۔

یہ حدیث مرسل ہے کیونکہ جن راویوں نے اسے بیان کیاان کے نام مذکور تبیں ہیں۔

یہ حدیث امام توری ، امام ابوحنیفہ اور تمام اہل کوفہ کے لئے جحت قاطعہ ہے۔ یو نہی استذ کار میں ہے اور صاحب تمہیدنے کہا کہ پیٹا بت ہے۔ہم اس سے پہلے باب انہی میں ذکر کر چکے ہیں کہ بیہ حدیث اور اس جیسی و مگر احادیث مند اورمتصل ہیں ۔ اگر اسے مرسل ہم سلیم کر بھی لیں تو حدیث سہل بھی تو متصل نہیں ہے۔

جناب سعید بن میتب رضی الله عنه سے مردی ہے کہ قسامت کا رواج دور جاہلیت میں تھا۔ پھررسول کریم ضلیتنا ایکھی نے بھی اسے جوں کا توں برقر اررکھا۔انصار کا ایک تحض قمل کر دیا گیا جو کہ یہودیوں ابتداءً يہود يوں كواس كا يابند فرمايا كه بچاس آ دمى قسميں اٹھاؤ۔ يہود کہنے لگے۔ہم ہر گرفشمیں ہیں اٹھائیں کے پھر حضور خُطِلِّنْکُالَیْکُالِیُّنِیِّ نے انصار سے فرمایا: کیاتم قسمیں اٹھاؤ کے؟ انصار نے بھی انکار کر دیا كه ہم قسمیں نہیں اٹھا كيں كے حضور ﷺ نے يبودكوديت ديخ كافرمايا كونكه مقتول ان مين مرايايا كياتها-

عبد الرزاق عن ابن جريج قال اخبرنى الفضل عن الحسن انه اخبره ان النبى ضَلِلْتُهُ بدأبيهود فابوا ان يحلفوا فرد القسامة على الانصار فابوا ان يحلفوا فجعل النبى صَلِلْتُهُ البَيْ العقل على اليهود. عبد الرزاق عن ابن جريج قال اخبرنى عبيد الله ابن عمر عن اصحابهم ان عمر بن العبد العزيز بدا بالمدعى عليهم ثم ضمنهم القتل.

(مصنف عبدالرزاق ج • اص ٢٩ مطبوعه مكتبة الاسلامي بيروت)

ان لفظ حديث ابن جريج انه عليه السلام اقر القسامة على ما كانت عليه فى الجاهلية فقضى بها بين اناس من الانصار فى قتيل ادعوه على اليهود فصرح فى هذا الحديث الصحيح انه قضى بها فى قتيل الانصار كقسامة الجاهلية وقد ذكر البيهقى فى ما بعده فى باب ما جاء فى قسامة الجاهلية من طريق البخارى (عن ابن عباس ان ابا طالب بدأ بايمان المدعى عليهم) فدل ذالك على انه عليه السلام بدأ ايضا فى قتيل الانصار بالمدعى عليهم وذكر ايضا فيما بعد فى باب ترك القود بالقسامة حديثا غراه الى البخارى وفيه ايضا انه عليه السلام بدأ بايمان اليهود وان عمر فعل ذالك.

(جو ہرائقی تحت بیمٹی ج ۸ص۱۲۳ کتاب القسامة )

عن ابن عباس قال كانت القسامة فى السجاهلية حجازا بين الناس فكان من حلف على يمين صبرا ثم فيها ارى عقوبة من الله ينكل بها عن الحرأة على المحارم فكانوا يتورعون عن ايمان الصبر ويخافونها فلما بعث الله محمدا ضلي المناسكية

عبدالرزاق ابن جری سے روایت کرتے ہیں انہوں نے کہا کہ مجھے فضل نے حسن سے خبر دی انہیں بتایا گیا کہ نبی کریم خطان کے کہا کا کہ نبی کریم خطان کی کہا کا کہ نبیل بتایا گیا کہ نبی کریم خطان کی کہا گیا گئی گئی گئی کے انکار کر دیا کھر آپ نے انصار پر قسمیں ڈالیں انہوں نے بھی انکار کر دیا ہی آپ خطان کی گئی گئی گئی کے دیت یہودیوں پر ڈال دی۔ ابن جری پس آپ خطان کی دیت یہودیوں پر ڈال دی۔ ابن جری سے عبدالرزاق بیان کرتے ہیں کہ مجھے عبید اللہ ابن عمر نے اپنے اصحاب سے خبر دی کہ حضرت عمر بن عبدالعزیز نے مری علیم سے قسموں کی ابتدا فر مائی پھر انہیں قبل کا ذمہ دار کھ ہرا کر دیت ادا کرنے قسموں کی ابتدا فر مائی پھر انہیں قبل کا ذمہ دار کھ ہرا کر دیت ادا کرنے کوفر ماا۔

ابن جریج سے مروی حدیث کے بیدالفاظ ہیں۔ "حضور ملے الفاظ ہیں۔ "حضور میں گھرا ہیں نے قیامت کواسی طرح برقرار رکھا جیسے بید دور جاہیت میں قرمایا، جنہوں نے یہودکومقتول کا قاتل شہرایا تھا"۔ اس حدیث میں فرمایا، جنہوں نے یہودکومقتول کا قاتل شہرایا تھا"۔ اس حدیث صحیح میں اس امر کی صراحت ہے کہ آپ ضلافیا ہیں فیصلہ فرمایا جیسا دور جاہیت میں انصار کے مقتول کے متعلق ویساہی فیصلہ فرمایا جیسا دور جاہیت میں ہوا کرتا تھا۔ خود امام بیہی نے اس کے بعد امام بخاری کے طریقہ سے باب فی قسامت الجاہلیة میں انعمار کے مقال ہے۔ ابن حضور ضلافیا ہے۔ ابن اور حالی ہو بروایت بھی اس پردلالت کرتی ہے کہ حضور ضلافیا ہے۔ کہی ابتدا یہودکو قسمیں اٹھانے سے فرمائی ہو بود کو قسمیں اٹھانے سے فرمائی ہو بالقسامة "میں ایک حدیث امام بخاری کی طرف منسوب کر کے لکھی بالقسامة "میں اٹھانے سے کہ حضور ضلافیا ہیں تھی یہ مرقوم ہے کہ حضور ضلافیا ہیں تھی ایم ایمانے سے کہ تھی اور حضرت عمر نے بھی اس یہودیوں کو قسمیں اٹھانے سے کہ تھی اور حضرت عمر نے بھی اس یہودیوں کو قسمیں اٹھانے سے کہ تھی اور حضرت عمر نے بھی اس یہودیوں کو قسمیں اٹھانے سے کہ تھی اور حضرت عمر نے بھی اس یہودیوں کو قسمیں اٹھانے سے کہ تھی اور حضرت عمر نے بھی اس یہودیوں کو قسمیں اٹھانے سے کہ تھی اور حضرت عمر نے بھی اس یہودیوں کو قسمیں اٹھانے سے کہ تھی اور حضرت عمر نے بھی اس

حضرت ابن عباس رضی الله عنهما فرماتے ہیں: که قسامت دور جالمیت میں لوگوں کے درمیان قل کی ایک رکاوٹ تھا جس شخص کوشم اٹھانے پرمجبور کیا جاتا تھاوہ اس میں گناہ سمجھتا تھا پھر اسے الله تعالی کی طرف سے سزا کا مستحق سمجھا جاتا تھا۔ اس کے ذریعہ الله تعالی کی حرام کردہ اشیاء سے آدمی ڈرتا تھا۔ لہذا جا ہلیت کے دور

بالقسامة و كان المسلمون هم اهيب لها لما علمهم من ذالك فقضى رسول الله صلابي القسامة بين حيين من الانصار يقال لهم بنوحارثة وذالك ان يهود قتلت محيصة فانكرت اليهود فدعا النبى اليهود لقسامتهم لانهم الذين ادعوا الدم فامرهم اليهود لقسامتهم لانهم الذين ادعوا الدم فامرهم رسول الله صلابي اليمان فدعا كبيرا من قتله فنكلت اليهود عن الايمان فدعا رسول الله صلابي المنابي المنابع اليهود عن الايمان فدعا رسول الله صلابي المنابع اليهود قتله غيلة ويستحقون بذالك الذي يزعمون انه الذي قتل عاحبهم فنكلت بنو الحارثة عن الايمان فلما راى دالك رسول الله صلابي المنابع النهود قضى بعقله على اليهود ورجاله رجلا الصحيح.

(مجمع الزوائدج٢ص٠٢٩\_٢٩١ بابالقسامة مطبوعه بيروت)

میں بسنے والے مجبوراً قتم اٹھانے سے چھتے اور ڈرتے تھے پھر جب الله تعالى في جناب رسالت من فطال الله المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية ا تارا۔مسلمان چونکہ اس سے بل اس کے بارے میں باخبر تھے۔لہذا وہ اس سے ڈرتے تھے۔حضور خِلاَتُنْهِ اَلَّهِ عِلَيْ نِے قسامۃ کا فیصلہ انصار کے دوقبیلوں کے درمیان فرمایا۔جنہیں بنو حارثہ کہا جاتا تھا۔ ہوا یوں کہ یہودیوں نے محیصہ نامی شخص کوفتل کر دیا پھر یہود صاف انکاری ہو گئے رسول اللہ ﷺ نے یہودیوں کو بلا بھیجا کیونکہ ان کے متعلق بیان کیا گیا تھا کہ آل انہوں نے کیا ہے۔آپ نے یہودیوں کو فرمایا: تم میں سے بڑے بڑے بچاس مردفتمیں اٹھائیں۔ یہودیوں نے تشمیں اٹھانے سے انکار کر دیا پھرآپ نے بنوحار نہ کو بلوا کر فرمایا: کہتم میں سے بچاس آ دم قشمیں اٹھا میں کہ یبودیوں نے اس کو دھو کہ ہے قتل کیا ہے پھروہ خون کے مسخق قرار دیئے جائیں گئے بنو حارثہ نے بھی انکار کر دیا۔ جب آپ نے بیہ ماجرا دیکھا تو آپ نے یہود کو دیت دینے کے لئے فرمایا کیونکہ مقتول ان کی آبادی میں مرا پایا گیا تھا۔اس روایت کوطبرانی نے ذکر کیا اوراس کے راوی حدیث صحیح کے راوی ہیں۔

قارئین کرام! نہ کورہ چے عددا حادیث صححہ احناف کے مؤقف کی مؤید ہیں کہ عام مقد بات کی طرح قسامہ ہیں بھی قسم مرکی علیہ پر ہوگی اور گواہ پیش کرنا مدی پر لازم آتا ہے۔ قسامہ جیسا کہ داضح ہو چکا ہے کہ دور جاہلیت سے بیہ جلا آرہا تھا۔ جے حضور خلاک النظم النظم نے جوں کا توں برقر اررکھا اور دور جاہلیت میں قسامہ میں قسمیں مرحی علیہم پر ہوا کرتی تھیں اور اس دور میں بھی لوگ بوشمیں اٹھانے بھر برئ سے گریز کرتے تھے اور اسے بہت بردی ذمہ داری گردانتے تھے۔ رہا یہ معالمہ کہ عام مقد مات میں اگر مدگا علیہ قسم اٹھانے ، تو بری الذمہ ہوجاتا ہے کین قسامہ میں معالمہ ذرامخلف ہے۔ اس میں خواہ مدگی کیا ہم قسمیں اٹھائیں یا نہ اٹھائیں۔ دونوں صورتوں میں ان پر دیت کی ادائیگی واجب ہوتی ہے کیونکہ مقتول کی لاش جس محلہ یا جس کو چہ سے ملے اور قاتل معلوم نہ ہو سے ، تو اس محلہ کے ذمہ دیت ادا کرنا لازم ہوجاتا ہے۔ ہاں عام مقد مات کی طرح قسامہ میں بھی مدی کو گواہ پیش کرنے پڑتے ہیں۔ ان پر قسمیں نہیں پڑتیں۔ ان میں جو قسمیں اٹھائے کی روایات موجود ہیں ، وہ محض مرکی علیہم کی دلجوئی کے لئے تھیں۔ قانون وقاعدہ کلیے میں وہ بی حدیث مشہور ہے۔ میں جو قسمیں اٹھائے کی روایات موجود ہیں ، وہ محض مرکی علیہم پر ہی لازم ہیں اور مدی پر پیش نہیں کی جاتے ہیں۔ البیسنة علی المدعی و الیمین علی من انکو ۔ اس مسئلہ کی مزید وضاحت کے لئے چنداورا حادیث و آثار قل کئے جاتے ہیں۔ جن میں صراحت کے ساتھ یہ باتے من میں اور میں اور میں پر پیش نہیں کی جاتے ہیں۔ جن میں صراحت کے ساتھ یہ بات میں میں اور میں اور مدی پر پیش نہیں کی جاتے ہیں۔

رہری سے ابن ابی ذہب بیان کرتے ہیں کہ حضور فرائی ہیں کہ حضور فرائی ہیں کہ حضور فرائی ہیں کہ حضور فرائی۔

ابن جریج سے ہے کہ مجھے عبید اللہ بن عمر نے خبر دی۔ انہوں نے اپنے اصحاب سے یہ بیان کرتے سنا کہ حضرت عمر بن عبد العزیز عن ابن ذئب عن الزهرى ان النبى ضَالَّتُهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ الللَّالِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللِّهُ اللَّالِمُلِمُ الللِّهُ الللِّهُ اللَّالِمُلِمُ الللِّهُ

عن ابن جريج قال اخبرني عبيد الله بن عمر انه سمع اصحابا لهم يحدثون ان عمر بن عبد

العزيز بدأ بالمدعى عليهم باليمين ثم فمنهم العقل.

عن ابن عباس انه قضى بالقسامة على المدعى عليهم.

عن سعيد بن المسيب انه كان يرى القسامة على المدعى عليهم.

(مصنف ابن الي شيبهج وص ٣٨٥ ـ ٣٨٥ كتاب القسامة )

ولنا ماروي عن زياد ابن ابي مريم انه قال جاء رجل السي النبي ضَالَّتُكُالِّيكُ فَقَال بِا رسول الله صَلِلْتُهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وجدت اخى قتيلًا في بني فلان فقال عليه الصلوة والسلام اجمع منهم خمسين فيحلفون بالله ما قتلوه ولا علموا له قاتلا فقال يا رسول الله صَلِلَالْهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال بـل لك مـائة مـن الابل فدل الحديث على وجوب القسامة على المدعى عليهم وهم اهل المحلة لاعلى المدعى وعلى وجوب الدية عليهم مع القسامة وروى عن ابن عباس رضى الله تعالى عنهسما انه قال وجد قتيل بخيبر فقال عليه الصلوة والسلام اخرجوا من هذا الدم فقالت اليهود قد كان وجد في بني اسرائيل على عهد سيدنا موسى عليه السلام فقضى في ذالك فان كنت نبيا فاقض فقال لهم النبي ضَلَّاللُّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه يغرمون الدية فقالوا قضيت بالناس اي بالوحي وهذا نص في الباب. وروى ان سيدنا عمر رضى الله عنه حكم في قتيل وجد بين قريتين فطرحه على اقربهما والزم اهل القرية القسامة والدية وكذا روى عن سيدنا على رضى الله عنه ولم ينقل الانكار عليهما من احد من الصحابة رضى الله عنهم فيكون

(بدائع الصنائع ج عص ٢٨ فصل في القسامة )

رضی الله عند نے قسامہ میں مدعیٰ علیہم سے ابتداء قتم کی۔ پھر انہیں دیت دینے کا یا بند کیا۔

ابن عباس رضی الله عنهما سے مروی که انہوں نے قسامہ میں معنی علیہ مے خلاف فیصلہ دیا۔

حفزت سعید بن میتب رضی الله عنه سے مروی که آپ قسامه میں مدعی علیهم پرفتم کا مذہب رکھتے تھے۔

ہم احناف کی دلیل وہ روایت بھی ہے جسے زیاد بن مریم سے روایت کیا گیا۔ انہوں نے کہا کہ ایک آ دی حضور فطالتنا التھا کے بارگاہِ عالیہ میں آیا اور کہنے لگا: میں نے اپنا بھائی قتل کیا ہوا فلاں قبیلہ کے لوگوں میں پایا۔آپ نے اسے فرمایا: ان میں سے بچاس آ دمی جمع کرو پھر وہ قشمیں اٹھا ئیں کہ نہ ہم نے اسے تل کیا اور نہ اس کے قاتل کا ہمیں علم ہے۔ وہ عرض کرنے لگا حضور! میرا تو صرف یہی ایک بھائی تھا۔آپ نے فرمایا: اب تیرے لئے سواونٹ اس کی دیت کے طور پرملیس گے۔اس حدیث یاک نے اس بات یر دلالت کی که تشمیس مدعی علیهم پر ہونا واجب ہیں اور وہ محلّہ دار ہوتے ہیں۔ رعی پرکوئی قشم نہیں ہے اور اس حدیث یاک نے سے بھی بطور وجوب ثابت کیا کہ قشمیں اٹھانے کے باوجود مدعی علیہم پر دیت لازم ہوتی ہے۔حضرت ابن عباس رضی الله عنهما سے مروی ہے۔فرمایا: کہ خیبر میں ایک قبل کیا ہوا آدمی بایا گیا اس برحضور صَلِّتُنْكُ اللَّهِ فِي إِنْ إِنْ الْمُحَالِمُ اللَّهِ عَلَيْهِ إِنَّ كَخُونَ مِنْ اللَّهِ آبِ كُو بری الذمه کرو۔ یہودی کہنے لگے: حضرت موی علیہ السلام کے ز مانہ میں ایک اسی طرح کامتقول بڑا یا یا گیا تھا 'انہوں نے اس کا فیصلہ فرمایا تھا۔اگرآپ اللہ تعالیٰ کے پیغمبر ہیں تو ان خیبر والوں کے بارے میں فیصلہ فرمائیں۔حضور ﷺ کے انہیں فرمایا: تم بچاس قسمیں اٹھاؤ پھر آپ نے انہیں دیت دینے کو کہا۔ بین کر یہودی بولے: آپ نے وحی کےمطابق سے فیصلہ فر مایا ہے۔ بیرواقعہ قسامۃ کے بارے میں نص ہے، اور مروی ہے کہ سیدنا عمر رضی اللہ عندنے ایک مقتول کے بارے میں فیصلہ فرمایا جو دو بستیوں کے درمیان برایایا میاتھا۔آپ نے اس مقول کے قریب تربستی والوں

پراس کی ذمہ داری ڈالی اور بستی والوں کو دیت دینے اور قسمیں اللہ عنہ سے بھی مروی اللہ عنہ سے بھی مروی ہے۔ ان دونوں کے مذکورہ فیصلہ جات پرکسی ایک صحابی نے بھی انکار واعتراض نہ کیا لہٰذا یہ اجماع صحابہ ہوگیا۔

شععی سے ہے کہ ایک خض دو بستیوں کے درمیان قل کیا ہوا پایا گیا۔ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے لوگوں سے فر مایا: ان دونوں بستیوں کا فاصلہ ما پو۔ بیائش پر وادعہ کو مقتول کے زیادہ قریب پایا پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس کے بچاس آ دمیوں سے شمیس اٹھوا کیں۔ یوں کہ ان میں سے ہر ایک میہ کیم ۔ بخدا! میں نے نہ خود قل کیا اور نہ مجھے اس کے قاتل کاعلم ہے پھر آپ نے میں ان پر دیت لازم فر مائی۔

بشربن بیار سے سعید بن عبیدالطائی بیان کرتے ہیں کہ ایک انصاری مخص جے مہل بن الی حمد کہتے تھے۔اس نے خبر دی کہ میری قوم کے چندافرادخیبر کی طرف گئے پھرانہوں نے اپنے میں ہے ایک ساتھی کوئل کیا ہوا یا یا تو ہمارے ساتھیوں نے ان لوگوں سے کہا: جن کے علاقہ میں وہ مراہوا ملاتھا۔تم نے ہمارے ساتھی کو قَلَ كيا ہے؟ كہنے لگے: نہ ہم نے قتل كيا ہے اور نہ ہى قاتل كا ہميں علم ہے۔ راوی نے بیان کیا کہ مقتول کے ساتھی مید مقدمہ رسول كريم خَلِلَتُنْيَالَتِيْ لَيَا لِي باركاه مِن لائ عرض كرن كا: احالله کے نی اہم خیبر کی طرف گئے تھے۔وہاں پہنچنے کے بعد ہم نے اپنے میں سے ایک ساتھی وہاں قبل کیا ہوا یا یا اس پر حضور خطالتہ کا ایک کیا ہوا گیا گئے گئے گئے گئے گئے گئے گئے گئے گئے فرمایا: تم میں سے برابات کرے پھرآپ نے انہیں فرمایا: جس نے اسے مل کیا ہے تم اس پر گواہ لاؤ عرض کرنے گئے: ہمارے پاس تو کوئی گواہ نہیں ہے پھرآپ نے فرمایا: پھروہ اہل خیبرتمہارے لئے قسمیں اٹھا کیں۔ یہ کہنے لگے: ہم یہودیوں کی قسموں پرراضی مہیں ہیں۔حضور ضَلَقَتُهُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اور کرنے کو ناپیند فر مایا اور سواونٹ اس کی دیت دے دی۔

ان احادیث و روایات میں سے جو احناف کے مسلک کی مؤید ہیں۔ایک بیہ ہے جسے ابوداؤ دنے رافع بن خدیج رضی اللہ عنہ سے سندھیج کے ساتھ روایت فر مایا۔کہا کہ انصار کا ایک آ دمی بونت

عن الشعبى ان قتيلا وجد بين وادعة وشاكر فامرهم عمر ابن الخطاب ان يقيسوا مابينهما فوجدوه الى وادعة اقرب فاحلفهم خمسين يمينا كل رجل منهم ما قتلت ولا علمت قاتلا ثم اغرمهم الدية.

(مصنف عبدالرزاق ج • اص ٣٥ باب القسامة مطبوعه بيروت)

(بيهقى شريف ج ٨ص ١٢٠ كتاب القسامة)

ومنها ما اخرجه ابوداؤد بسند حسن عن رافع بن خديج قال اصبح رجل من الانصار مقتولا بخيبر فانطلقه اولياء ه الى النبي ضَ الله الله النبي المنافقة الله النبي النبي المنافقة الله النبي النبي المنافقة الله النبي النبي النبي النبي المنافقة الله النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي

له فقال الكم الشاهدان يشهدان على قاتل صاحبكم قالوا يا رسول الله صَلَّتُنَّا لَيُكُلِّ لَم يكن به احد من المسلمين وانماهم يهود وقد يجترؤن على اعظم من هذا قال فاختارومنهم خمسين فاستحلفوا منهم فابوا فوداه رسول الله صَلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن عنده.

(جوم التى زيريمتى ج ١٢٠٠)

صبح خیبر میں مقتول ملا اس کے اولیاء اس مقدمہ کو حضور ظالیم الیہ کی بارگاہ میں لے آئے واضر ہو کرقصہ بیان کیا۔ آپ نے انہیں پوچھا کیا تہارے پاس دوگواہ ہیں جو تہارے اس ساتھی کے قاتل کی گوائی دیں؟ عرض کرنے گئے یا رسول اللہ! وہاں تو ایک بھی مسلمان نہیں رہتا سب کے سب یہودی ہیں اور وہ تم اٹھانے سے بھی کہیں زیادہ بھیا تک اور خطرناک کام کر گزرتے ہیں۔ راوی کہتے ہیں کہ ان میں سے بچاس آ دمی انہوں نے چن لئے اور ان سے تھی کہا اور خطرناک کام کر گزرتے ہیں۔ راوی کہتے ہیں کہ ان میں سے بچاس آ دمی انہوں نے جن لئے اور ان سے تھول کی دیت ادا فرمائی۔

قارئین کرام! ان تمام احادیث وروایات سے بہی نتیجداخذ ہوتا ہے کہ گواہ پیش کرنا مدی کی ذمہ داری ہے اور شم اٹھانا مدی علیہ پرلازم ہوتا ہے۔ یہ قانون تمام مقد مات میں جاری وساری ہے۔ قسامت اور دیگر مقد مات میں فرق صرف یہ ہے کہ عام مقد مات میں پہلے مدی کو گواہ پیش کرنے کو کہا جائے گا۔ اگر پیش نہ کر سکے تو مدی علیہ کوشم دلوا کیں گے۔ اگر بیا نکار کر دیو فیصلہ مدی کے حق میں ہوگا اور اگرفتم اٹھانے یہ نوان سورتوں میں ایک ہی گا اور اگرفتم اٹھانے یا نہ اٹھانے دونوں صورتوں میں ایک ہی تھم ہے کہ اسے دیت دینا واجب ہوگی۔

## قسامت كى شرعى حكمت

علامہ عبدالقا در عودہ لکھتے ہیں۔ قسامۃ انسانی جان کی حفاظت کیلے شروع کی گئی ہے کیونکہ اسلامی شریعت کی شدید خواہش ہے کہ انسانی خون بیکا داور دائیگاں نہ جائے اور قل کرنے والا عام حالات میں ایک جگہ قبل کرنے کے لئے منتخب کرتا ہے، جہاں اسے کوئی دکیے نہ بیائے اور بوقت ضرورت کوئی گواہی اس کے خلاف نہ ل سے اس کئے جب انسانی جان کوشریعت مظہرہ نے بہت محفوظ رکھا ہے اور اس کی بوی اہمیت مقرر فرمائی ہے۔ لہذا اس کے بیش نظر قسامہ کا قانون مقرر فرمایا۔ بی وجہ ہے کہ امام محدرہ انتخب فرماتے ہیں: کہ جوشنی طواف کعبہ یا جعدادا کرنے والوں کے بچوم کی وجہ ہے مرجائے ، اس کی دیت بیت المال پر ہوگی۔ احماق کا بھی بہی قول ہے۔ حضرت عمر اضی اللہ عنہا کا بھی بہی قول ہے۔ کیونکہ سعید نے اہرا تیم ہے دوایت کیا کہ گئی بہی قول ہے۔ کے کل کر مرگیا۔ جب اس کے ورثاء نے حضرت عمر اضی اللہ عنہ ہے اس بات کی شکایت کی تو آپ نے آئیں فرمایا: کہ اس کے مار نے والوں کے خلاف گواہ لاؤ و اس پر حضرت علی المرتضیٰ فرمانے گئی یا امیر المؤسنین! مسلمانوں کا خون رائیگاں نہیں جاتا۔ اگر اس کے مار نے والوں کے خلاف گواہ لاؤ و اس پر حضرت علی المرتضیٰ فرمانے گئی یا امیر المؤسنین! مسلمانوں کا خون رائیگاں نہیں جاتا۔ اگر اس کے حضر بیت جو خلاف کی وجہ سے وہ مراہے اور حدیث قسامہ بیس بھی اس کی تائید ہے کیونکہ رسول کر بھی تھیں جو خلاف کی وجہ سے وہ مراہے اور حدیث قسامہ بیس بھی اس کی تائید ہے کیونکہ رسول کر دیم کی تائید ہی تو والوں کی غفلت اور کوتا تی بیاس سے حضرت عبداللہ بن بہل کی وجہ سے وہ مراہے اور وہ دیت اور قس ہونے اس کی تائید ہے کیونکہ رسول کر دیم کا سب اس علاقہ ہے کر سنے والوں کی غفلت اور تقسم کے اس کی وجہ سے ہو الوں کی غفلت اور تقسم کی تائید ہی بیاس کی علی اس کی تائید ہی تائی اور تدار کر کی بھی صورت ہے کہ اس کی علی تو اس کی علی اس مسلمان قس کر دیا گیا تو اس کی علی فرا اقدار کر کی بھی صورت ہے کہ اس کی علی تو الی کی عفلت اور تقسم مطورت ہے کہ اس کی علی تائی تو اس کی علی قان اور تدار کر کی بھی صورت ہے کہ اس کی علی قان اور تدار کر کی اس کی تائی تو اس کی علی قان اور تدار کر کے دور تائی تو اس کی علی تو الوں کی عفون اور کر مسلمان کی دیت اور کر لیا گیا تو اس کی علی ان اور سراسمانوں کی دیت اور کر سے اس کی علی اس کی علی کوئی کے کہ اس کی علی کوئی کوئی کے دور کے کوئی کوئی کی کوئی کوئی کی کوئی کی ک

الكتاب العربي بيروت)

ندكوره حواله عداورد يكراصول وضوابط سے بيرواضح مواكه:

ر 1) اگرقاتل نے جان بوجھ کرفل کیا تو اس پر قصاص واجب ہوگالیکن مقتول کے ورثاء کوکل یا بعض دیت لینے یا معاف کر دینے کا اختیار بھی ہے۔

ت میں ہے۔ (۲) اگرفتل سہوا ہوا تو دیت لازم ہوگی۔اس میں بھی مقتول کے ورثاء کو دیت کامل معاف کرنے یا کچھے لینے اور کچھے معاف کر دینے کا اختیار ہے۔

(٣) اگر قاتل کاعلم نہ ہواور مقتول لاش کسی محلّہ میں پائی جائے تو اہل محلّہ میں سے بچپاس آ دمی تشمیس اٹھا کیں مے کہ نہ ہم نے قبل کیا اور نہ ہمیں قاتل کاعلم ہے۔اس صورت میں اہل محلّہ پر دیت لازم آئے گی۔

(٤) اگرمقتول ایسی جگہ پایا گیا جہاں کوئی بستی نہیں اور نہ ہی اس کے قاتل کاعلم ہوسکتا ہوتو اس کی دیت بیت المال ادا کرے گا۔ بہر حال مسلمان کا خون خواہ کسی صورت میں ہو ضائع نہ ہوگا۔ بیاس کی حرمت و تعظیم کے پیش نظر ہے۔

نوٹ: مذکورہ باب کے تحت''موطاامام محم'' میں مسئلہ شہادت کو ذکر نہیں کیا گیالیکن حدود وقصاص وغیرہ میں شہادت ایک بنیادی امر ہے۔ البندایہ موقعہ اس کے ذکر کرنے کا متقاضی ہے۔ امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے اگر چہموطا میں آگے اس بارے میں مخضر ساذ کر فرمایا ہے اور آپ نے اپنی ایک اور تصنیف'' کتاب الآثار'' میں بھی اس کا ذکر فرمایا ہے لیکن بالکل اختصار سے کام لیا۔ اس لئے یہاں ہم اپنی طرف سے اس کا تفصیلی ذکر کر رہے ہیں۔

# کتاب الشهادة گواہی کابیان

اس کی خبر دینا۔

شهادت كالغوى معنى

اصل الشهادة الاخبار بما شاهده منه.

(لسان العرب جهم ۲۲۰)

شهادت کا شرعی (اصطلاحی) معنی

وفى عرف اهل الشرع اخبار صدق لاثبات حق بلفظ الشهادة في مجلس كذا.

( فتح القدير مع عنائية ج٢ص٢ كتاب الشهادة مطبوعه مصر)

شرع شریف میں شہادت کا پیمعنی ہے کہ کمی شخص کا سچی خبر دینا تا کہ اس سے کسی کاحق ثابت ہو جائے اور اس میں مجلس کے

شہادت کا اصل (حقیقی معنی) یہ ہے کہ آ دی نے جومشاہدہ کیا

اندر''میں گواہی دیتا ہوں'' بھی ساتھ ہو۔

شہادت کے لغوی اور شرعی معانی سے بیرواضح ہوا کہ اس کے لئے شاہد کو مشاہدہ ہونا یا حاضر ہونا ضروری ہے۔ پھر عدالت کے روبرواس کی ادائیگی بھی ''میں گواہی دیتا ہوں'' (اشھد) سے ہوگی۔اگراس کی بجائے یوں کہے کہ ''میں خبر دیتا ہوں' (اخبر) یا کہے کہ ''میں جانتا ہوں' (اعسلم) توبیہ گواہی نہ کہلائے گی۔اس کی وجہ بعض فقہاء نے یہ بیان فرمائی کہ لفظ''شہادت' قتم کو مضمن ہوتا ہے۔ اہذا گواہی دینے والا گویا یوں کہ رہا ہوتا ہے۔ میں اللہ کی شم کھاتا ہوں کہ میں نے یہ واقعہ اس طرح دیکھا۔

شهادت کا ذکر قرآن وحدیث میں

وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنُ رِّجَالِكُمْ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُ لَيْنِ فَرَجُلٌ وَّامُوأَتَانِ مِكَّنْ تَرُضُوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَنْ تَضِلُّ إِخْلُهُمَا فَتُذَكِّرُ إِخْلُهُمَا الْأُخْرَى.

(البقره: ۲۸۳)

(الطلاق:٢)

وَ لَا يَأْبُ الشُّهِ لَدَّاءُ إِذَا مَا دُعُوْا وَلَا تُسْنُمُوا أَنَّ تَكْتُبُوهُ صَغِيْرًا أَوْكِبِيْرًا اللَّي أَجَلِهِ ذَٰلِكُمْ أَفُسَطُ عِنْدَاللَّهِ. (البقره:٢٨٢)

وَلا تَكْتُمُوا الشُّهَادَةَ وَمَنْ يَكْتُمُهَا فِانَّهُ إِنُّمْ قَلْبُهُ. (البقرة:٢٨٣)

يَايَهُ الَّذِينَ امَنُوا كُونُوا قُوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى اَنْفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالْاَفْرَبِيْنَ اِنْ يَكُنَّ غَينيًّا أَوْ فَقِيْرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلاَ تَتَّبِعُوا الْهَوْي أَنَّ تَعْدِلُوْا وَإِنْ تَلُوُوا اَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَحِبْيِرُانَ

اعتبار کیا گیا ہے۔ حدود کے دیگر معاملات میں دومر دہونے جاہئیں لیکن اگر نہ میسر ہوں تو ایک مرداور دوعور تیل گواہ ہوں گے کیکن مخصوص معاملات کہ جن تک مرد کی رسائی مشکل ہے۔مثلاً ولادت، وغیرہ تو ان میں مرد کے بغیرعورت کی گواہی مقبول ہے اور پیجمی معلوم ہوا کہ جب مدعی عدالت میں گواہوں کوطلب کر ہے تو ان کا جانا ضروری ہے۔ کسی کو نیابت کے طور پر بلا وجہ نتجیجیں۔ شہادت کے متعلق چندا حادیث

عن طاوس اليماني عن ابن عباس رضي الله عنهما قال ذكر عند رسول الله صَلَّالَيْكُ اللَّهُ الرجل يشهد بشهادة فقال لى ياابن عباس لا تشهد الاعلى مايضيئ لك كضياء هذه الشمس واومأ رسول الله صلي الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صحيح الله صح الاسناد ولم يخرجاه. (المتدركجم)

اوراینے مردوں میں سے دوگواہ بناؤ پھراگر دومرد نہ ہول تو ایک مرداور دوعورتیں ان گواہول میں سے ہوں جن کوتم پسند کرتے ہو ۔ بیہ کہ اگر ان دونوں عورتوں میں سے ایک بھول جائے ، تو دوسری اسے یا د کرادے۔ اورالله تعالیٰ کی خاطرشهادت ادا کرو۔

اور گواہوں کو جب گواہی کے لئے بلایا جائے تو وہ انکار نہ کریں اور نہ برا منائیں اس بات کو کہ وہ چھوٹی چیزیا بڑی ایک مت مقررہ تک ۔ بیاللہ تعالی کے نزدیک بردی انصاف والی بات

اورشہادت کومت چھیاؤاور جواسے چھیائے گا ،اس کا دل گنهگار ہے۔

اے مؤمنو! انصاف کے ساتھ اللہ کی خاطر گواہی دینے والے بن جاؤ۔ اگر چہ وہ خورتمہارے خلاف جائے یا والدین یا قریبی رشتہ داروں کے خلاف جائے۔اگر وہ غنی یا فقیر ہے تو اللہ تعالی ان سے زیادہ تہارا خیرخواہ ہاورتم خواہش نفس کی پیروی میں عدل سے باز نہ رہواور اگر لیٹی بات کرو کے یا گواہی سے پہلو تہی کرو گے۔ تو جان لو کہ اللہ تعالیٰ تمہارے کا موں سے باخبر ہے۔ ان آیاتِ مبار کہ سے ثابت ہوا کہ گواہی محض الله کی رضا کے لئے دین جاہیے۔حدود میں صرف اور صرف مردوں کی گواہی کا

حضرت ابن عباس رضی الله عنهما سے طاؤس بمانی روایت كرتے بيں \_فرمايا كەحضور خَالَيْنَا الْمِيْلِيَّ كَيْ بارگاه عاليه مين ايك مخض کی گواہی دینے کا ذکر کیا گیا جس پر آپ نے مجھے فر مایا: اے ابن عباس! صرف اليي روش اور واضح بات ير گواهي دينا جواس سورج کی طرح روثن ہو اور آپ نے اپنے دست اقدس سیم سورج كي طرف ارشاد فر مايا \_ بيرحديث فيح الاسناد ہے ليكن بخارى و

مسلم نے اسے ذکر نہیں کیا۔

ان الاشعث بن قيسس خرج الينا فقال ما يحدثكم ابو عبد الرحمن فحدثناه بما قال فقال صدق لفى نزلت كان بينى وبين رجل خصومة فى شىء فاختصمنا الى النبى ضَلِيَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ الله ققال شاهداك اويسمينه فقلت له انه اذا يحلف و لا يبالى فقال النبى من حلف على يمين يستحق بها مالا وهو فيها لقى الله وهو عليه عضبان فانزل الله تصديق ذالك ثم قرأ هذه الاية.

( بخاری شریف جام ۲۷ ساب حد ثناعثان بن ابی شیبه )

ندکورہ احادیث سے واضح ہوا کہ گواہی صرف اس وقت وی جائے جب واقعہ بالکل روثن اور واضح ہو یعنی شک وشہہ کی صورت میں گواہی 'گواہی نہیں ہوگی اور یہ بھی معلوم ہوا کہ جھوٹی گواہی سے جو کسی کے مال واسباب کاحق دار بنے گا، قیامت کو وہ اللہ تعالیٰ کو ہم اپنے او پرغضبنا ک پائے گا۔ فقہاء کرام نے کبیرہ گناہوں میں سے ایک کبیرہ گناہ جھوٹی گواہی بھی ذکر فرمائی ہے۔ مذکورہ آیت کہ جس کے پڑھنے کا حوالہ بخاری شریف والی روایت میں ہے وہ یہ آیت تھی: ان الذین یشترون بعہد اللہ و ایسمانہ م ثمنا قلیلا النے۔

# نفس شهادت کی شرا کط

- (1) شہادت خود مدعی دے یااس کا نائب
- (۲) شہادت دعویٰ کے مطابق وموافق ہو
  - (٣) گواہوں میں اتفاق ہو
- (٤) گواهون كانصاب (تعداد) مين موجود هو
  - (۵) حدود میں گواہ صرف مسلمان مرد ہوں
- (٦) مدعیٰ علیه اگر مسلمان ہے تو گواہ بھی مسلمان ہونا ضروری ہے۔ (بحرالرائق بمع احتالات جے مص ۵۷ کتاب الشہادة)
- (۷) مشہود بہ معلوم ہولینی کسی مجہول کی شہادت دینا جائز ہے اور نہ ہی مجہول شخص کے حق میں گواہی دینا درست۔

(بدائع الصنائع ملخصاح ٢٥ س٣٤٣ كتاب الشبادة)

نوٹ: اس سے قبل انمالا بیان ہو چکا ہے کہ حدود میں دومر داور غیر حدود میں دومر دیا ایک مرداور دوعور تیں گواہ بن سکتے ہیں۔ صرف اثبات زنا کے لئے چار مینی گواہوں کا ہونالازمی ہے۔

### اقسامشهادت

شهادت کی دواقسام ہیں: مخمل شہادت اورادائے شہادت

# تحتمل شهادت کی شرا کط

ت (تحل شہادت کا مطلب سے ہے کہ کسی نے کوئی وقوعہ کا مشاہدہ کیا اور اسے من وعن ذہن میں بٹھا لیا تا وقتیکہ اس کو گواہی کے لئے، عدالت طلب کرے ) اس گواہی کی تین شرائط ہیں:

- (۱) عقل مند ہونا، کیونکتخل شہادت اس وقت متحقق ہوسکتی ہے جب واقعہ کود کیھنے والا عاقل ہواوراسے یا دبھی رہے اوراس کے لئے آلہ نہم کاضیح وسالم ہونا ضروری ہے۔لہٰذا مجنون اور بچیخل شہادت کا اہل نہیں ہوگا۔
- (۲) بینا ہو، لین ہمارے نزویکے تحل شہادت کے وقت واقعہ کوا ٹی آنھوں سے دیکھا ہو لیکن امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیکے تحل شہادت کے لئے انھیارا ہوتا شرط نہیں ہے اور نہ ہی گوئی سے والی کی سیح ادائیگی کے لئے بیشرط ہے ۔ وہ فرماتے ہیں کہ آل شہادت کے وقت اصل ضرورت مشہود ہے کا علم ہونا ہے اور میں تکھوں کے علاوہ توت سامعہ ہے بھی حاصل ہوسکتا ہے اور اندھے کا سام ورست ہے لہذا وہ محل شہادت کا اہل ہے ۔ پھر وہ اس گوائی کی ادائیگی پر بھی قادر ہے۔ اس کے بر ظاف ہم احناف کی دلیل ہیں کہ نہ کورہ سائ مدی کی طرف ہے ہو کیونکہ شہادت مدی کے تعلق میں واقع ہوتی ہور ہے۔ اس کے بر ظاف ہم احناف کی دلیل ہو کہ کہ نہ کورہ سائ مدی کی طرف ہے ہو کی بنا پر اتعان ترجی حاصل نہیں ہوسکتا۔ اس لئے تمل شہادت کے لئے عقل وائے کھواللہ ہونا شروری اور شرط ہے ۔ ہاں ادائیگی شہادت کے لئے اس کی ضرورت نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بلوغ ، حریت ، اسلام ہونا سے والے تحل شہادت کے لئے تاس کی ضرورت نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بلوغ ، حریت ، اسلام ہونا ہوت تحل شہادت کے لئے اس کی ضرورت نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بلوغ ، حریت ، اسلام ہونا سے والے تحل شہادت کے لئے تاس کی ضرورت نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بلوغ ، حریت ، اسلام ہونا ہوت تحل میں ہوگ بی جو تا کہ کو اور اس نے واقع اپنی آئھوں ہے دیکھا اور تحفظ کو کھا یا فلام ہوگ ہو اس کی گوائی کی اوائی کی ادائیگی شہادت ہوگیا نواس کی گوائی بھی درست ہوگ بی ہوں ہوں کہ اور کی تعلم کی ادائی ہوگی تو ان والے تو ہولیا کو ان ہوگی ورست ہوگ بیورت ہوت تحل میں ہوگ بیورت کی میار ہوگیا نوان و شرائط ہو انہ ہوگی شہادت ہو کر نہیں ۔ اس شمن میں علامہ کا سائی نے نہ کورہ مثالیں ذکر فرما کر کی وضاحت میں علامہ کا سائی نے نہ کورہ مثالیں ذکر فرما کر کی وضاحت میں علامہ کا سائی نے نہ کورہ مثالیں ذکر فرما کر مسئلہ کورہ شی نے اور خوالے۔
  - (٣) گواه کامشہود بہ کو بنفسہ معائنہ کرنا (ماسواء چند مخصوص اشیاء کے کہ جن میں سائے سے کام چلنا ہے) حضور ﷺ کا ارشاد کرائی آپ پڑھ چکے ہیں: کہ جب تک سورج کی روشنی کی طرح بات اور واقعہ تم پر روشن نہ ہواس کی گواہی نہ دو۔ اس لئے سائ پر شہادت کا لفظ نہیں بولا جاتا ۔ مخصوصہ اشیاء کی مثال نکاح ، موت اور نسب وغیرہ ہے۔ ان میں سائے سے بھی گواہی بن سکتی ہے کیونکہ ان اشیاء کا عام الوقوع ہونا اور شہرت یا فتہ ہونا ضروری ہے۔ لہذا ان میں شہرت قائم مقام معائنہ کے ہوجائے گی۔ جیسا کہ ایک شخص کسی دوست کی شادی میں شرکت ویل نکاح ہے۔ اور ولیمہ کی دعوت بھی گھاتا ہے۔ یہ اپنے دوست کی شادی کی گواہی و سسکتا ہے کیونکہ اس کی نماز جنازہ میں شرکت دلیل نکاح ہے۔ کسی کا جنازہ لے جایا جارہا ہے۔ پوچھاکون ہے؟ بتایا گیا فلاں ہے پھر اس کی نماز جنازہ میں شرکت کی 'بوقت دفن بھی موجود تھا۔ یہ اس کی موت کا گواہ بن سکتا ہے۔ (بدائع الصائع ج۲ م ۲۲۷)

## ا دائے شہادت کی شرا نط

ادائے شہادت اپنے متعلقات کے اعتبار سے مختلف اقسام رکھتی ہے۔ بعض کا تعلق شاہد کے ساتھ ، بعض کانفس شہادت کے ساتھ ابعض کا مکان شہادت کے ساتھ اور بعض کا مشہود ہے کے ساتھ ہے۔ اس لئے ہم ان کوعلیجد ہ ذکر کریں گے۔ شرا لکط شامد: یہ دواقسام کی ہیں۔ایک وہ جو ہر گواہ کے لئے شرائط ہیں۔ دوسری وہ جو بعض کے لیے ہیں اور بعض کے لئے نہیں۔ پہلی قتم کی شرائط درج ذیل ہیں۔

(1) نعقل: بیاس لئے کہ جو شخص میہ بی نہیں سمجھتا کہ شہادت کیا ہے اور میں نے کیا دیکھا؟ وہ بوقت ضرورت گواہی کی ادائیگی کیسے کرےگا؟

(۲) بلوغ: بچہ کی ادائے شہادت قبول نہیں ہوگی کیونکہ ادائیگی کے لئے تحفظ شہادت ضروری ہے اور تحفظ بجزیّذ کر حاصل نہیں ہوتا اور تذکر کے لئے تفکر ضروری ہوتا ہے اور از روئے عادت بچہ میں تفکر نہیں پایا جاتا۔

- (٣) آزاد ہونا: یعنی غلام کی گواہی قبول نہیں کی جائے گی۔ یونکہ بقول باری عزاسہ 'عبدا مصلو کیا لا یقدد علی شیء غلام مملوک کی چیز کا مالک نہیں ہوتا'' کسی شے کا مالک نہیں ہوتا اور گواہی ایک اہم شے ہے۔ آیت کا ظاہر ہی بتلا تا ہے اور اس کئے بھی کہ شہادت قائم مقام ولائت اور تملیک کے ہوتی ہے۔ ولایت میں ہم معنی اس لئے کہ اس میں بھی غیر پر اپنا قول نا فذکر نا ہوتا ہوار تملیک ہی ہوتی ہے اور تملیک کا مفہوم یوں کہ حاکم شہادت کے ساتھ تھم کا مالک بنایا جاتا ہے۔ جب غلام میں ولایت بھی نہیں اور تملیک بھی نہیں۔ لہذا وہ ادائے شہادت کا اہل نہیں اور یہ بھی ایک جہ ہوسکتی ہے کہ گواہی کی ادائیگی کیلئے جب قاضی گواہ کو بلائے ، تو اس کے بادوے پر شاہد کا حاضر ہونا واجب ہوجا تا ہے لیکن غلام کا چونکہ مولی موجود ہے جس کی اجازت کے بغیر وہ عدالت میں نہیں جاسکتا۔ اور تا کھول سے و بکھنا: گواہ کا طرفین کے نز دیک بھی خل شہادت کے وقت انھیار امونا ضروری ہوگا۔ وجہ اس کی ہے ہے کہ گواہی دیتے وقت جس چیز کے بارے میں یہ گواہی دینا چاہتا ہے وقت اس طرح ہونا اور بھی ضروری ہوگا۔ وجہ اس کی ہے ہے کہ گواہی دیتے وقت جس چیز کے بارے میں یہ گواہی دینا چاہتا ہے رہے مشہود لا کہتے ہیں) اس کی طرف اشارہ کر کے بتلانا طرفین (شافعی جنفی) کے نز دیک ضروری ہوتا ہے اور اندھا اس بات رہا در ایک جی سے اور اندھا اس بات رہے میں ہوتا ہے اور اندھا اس بات کے بین اور نہ ہونے کی وجہ سے ادائے گی شہادت کا اہل نہیں رہا۔
- (۵) گویائی: یعنی گواہ کی زبان بولنے کے قابل ہو گونگانہ ہو۔ بیاس کئے ضروری ہے کہ گواہی کی ادائیگی کے لئے لفظ شہادت کا زبان سےادا کرنا ضروری ہوتا ہے اور گونگاتو کسی لفظ یا عبارت کی ادائیگی زبان سے کرنے پر قاصر ہے۔
- (٦) فذف میں محدود نہ ہونا: یہ آحناف کی شرط ہے۔ امام شافعی اس کوشر طاسلیم نہیں کرتے اور وہ اسے عام گواہوں میں بلا امتیاز درج فرماتے ہیں۔ ان کا فرمانا ہے کہ اس شخص میں جو کسی یا کدائمن مرد یا عورت کو تہمت بدکاری لگا کر ثابت نہیں کرسکتا اور حدقذ ف اس پر جاری ہوجاتی ہے۔ اس کا جھوٹی تہمت لگانافسق تھا۔ اگر اس نے توبہ کرلی ، توبیفت ختم ہوگیا۔ لہذا وہ بقیہ عام گواہوں جیسا ایک گواہ ہوگیا۔ ہم احناف یہ دلیل پیش کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ایسے شخص کے بارے میں ارشاوفر مایا: '' لا تقب لموا لہم شہادہ ابدا ان کی ہمیشہ ہمیشہ کے لئے گواہی قبول نہ کرو' ۔ لہذا الیاشخص جب بھی گواہی دینے کے لئے حاضر عدالت ہوگا، وہ بھی وقت اور زمانہ میں سے ایک وقت ہوگا اور ''ابدا'' کا ہی حصہ کہلائے گا۔ لہذا اس آب سے کر یمہ سے معلوم ہوا کہ تہمت کی حدجس پرلگ جائے ، وہ بقیہ گواہوں سے الگ کردیا گیا ہے۔ تناقض سے نیجنے کا یہی طریقہ تھا، جواحناف نے اپنایا ہے۔ اس کی مزید وضاحت یوں سیجھیں کہ ایک وئی نے کسی مسلمان پرزنا کی تہمت لگائی گئی۔ اب اس کی شہادت نہ میوں پر بھی قبول نہیں کی جائے گی۔ ہاں اگر وہ مسلمان ہوگر گواہی دے تو پھر ذمی اور مسلمان کا دگائی گئے۔ اب اس کی شہادت نہ میوں پر بھی قبول نہیں کی جائے گی۔ ہاں اگر وہ مسلمان ہوگر گواہی دے تو پھر ذمی اور مسلمان کو گائی گئی۔ اب اس کی شہادت نہ میوں پر بھی قبول نہیں کی جائے گی۔ ہاں اگر وہ مسلمان ہوگر گواہی دے تو پھر ذمی اور مسلمان کا گھوٹی گائی گئی۔ اب اس کی شہادت نہ میوں پر بھی قبول نہیں کی جائے گی۔ ہاں اگر وہ مسلمان ہوگر گواہی دے تو پھر ذمی اور مسلمان ہوگر گواہی دے تو پھر ذمی اور مسلمان ہوگر گواہی دے تو پھر ذمی اور مسلمان ہوگر گواہی دے تو پھر ذمی اور مسلمان ہوگر گواہی دے تو پھر ذمی اور مسلمان ہوگر گواہی دے تو پھر ذمی اور مسلمان ہوگر گواہی دے تو پھر ذمی اور مسلمان ہوگر گواہی دے تو پھر ذمی اور مسلمان ہوگر گواہی دے تو پھر ذمی اور مسلمان ہوگر گواہی دے تو پھر ذمی اور مسلمان ہوگر گواہی دے تو پھر ذمی اور مسلمان ہوگر گواہی دے تو پھر ذمی اور مسلمان ہوگر گواہی دو تو پھر ذمی اور مسلمان ہوگر گواہ میں میں میں میں کو تھوں کی میں میں میان ہوئی ہوئی کو تو تو پھر کی اور میں میں میں کی میں میں کی خوائی کی کی میں کی میں کی کی کو تو تو تو کی کو تو تو تو پھر کی کی کو تو تو تو تو کی کی کو تو تو تو تو تو کر کی کو تو تو تو تو تو تو تو

دونوں پر اس کی گواہی مقبول ہوگی کیونکہ اس پر جو حدقذ ف گئی تھی ، وہ زمانۂ اسلام میں نہیں بلکہ حالت کفر میں گئی تھی اور اسلام قبول کر لینے سے اس کے سابقہ گناہ دھل گئے۔اسی طرح مسلم غلام اگر کسی پر زنا کی جھوٹی تہمت لگانے کی وجہ سے محدود فی القذف ہوجاتا ہے پھروہ آزاد کر دیا گیا تو اس کی بھی شہادت قبول نہ ہوگی۔ کیونکہ حدِ قذف کے وقت وہ مسلمان تھا اورمسلمان محدود فی القذف ہمیشہ کے لئے نامقبول الشہادة ہوجاتا ہے۔اس کے برخلاف اگر حالت کفر میں کسی پر حدقذ ف لگی تو قبول اسلام کے بعداس کی شہادت ہوگی۔

> اخبرنا ابوحنيفة قال حدثنا حمادعن ابراهيم في نصراني قذف مسلمة فضرب الحدثم اسلم انبه جبائز الشهادة قال محمد وبه ناخذوهو قول ابي حنيفة رحمة الله عليه لانه لم يضرب حدا في الاسلام.

اخبرنا ابوحنيفة قبال حدثنا حمادعن ابراهيم قيال اذا جبلد القاذف لم تجز شهادة ابدا وقيال في قول البله تبعالي الا الذين تابوا من بعد ذلك واصلحوا قال يرفع عنه اسم الفسق فاما الشهادة فلا تبجوز ابدا. قال محمد وبه ناخذ وهو قول ابى حنيفة رحمة الله تعالى.

(كتاب الآثارص ١٦٠٠ بسهدة المحدود بمطبوعد الرة القرآن كراچي)

بهميں امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ نے خبر دی کہ میں جناب حماد نے ابراہیم تخعی سے بتایا۔ ایک نصرانی سی مسلمان عورت برزنا کی تہمت لگا تا ہے پھر ثابت نہ کر سکنے پر حد قذف اس پر جاری کی جاتی ہے پھروہ مسلمان ہوجائے تواس کی گواہی جائز وقبول ہے۔امام محمد رحمة الله عليه كہتے ہيں۔ جارااي برعمل ہے اور امام ابوحنيفه رضي الله عنہ کا یمی قول ہے۔ وجہاس کی بیہ ہے کہ حدقذف جب اسے لگائی تحطئ تفي وه اس وقت حالت اسلام میں نہ تھا۔

ہمیں امام ابوحنیفہ نے خبر دی کہ ہمیں جناب حماد نے جناب ابراہیم ہے بتایا انہوں نے فرمایا کہ جب قاذ ف کوحدلگا دی جائے تو اس کی گواہی ہمیشہ ہمیشہ کے لئے جائز وقبول نہیں اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے: مگر وہ لوگ ( قاذفین ) جنہوں نے اس کے بعد تو بہ کر لی اور اپنی اصلاح کر لی (اس سے تو معلوم ہوتا ہے کہ تو بہ کر لنے اور اصلاح کر لینے کے بعد قاذف کی گواہی قبول ہوتی ہے) فرمانے لگے۔اس آپیریمہ کا مطلب ومرادیہ ہے کہ توب اصلاح کے بعد قاذف سے فت دہل جاتا ہے۔ اب اسے بعد توبہ فاسق نہیں کہیں گے۔رباشہادت کا معاملہ تو وہ ہمیشہ ہمیشہ کے لئے اس کی قبول نہیں ہوگی۔امام محمد کہتے ہیں ،اسی پر ہماراعمل ہے اور یہی قول ابوحنیفہ رحمۃ اللّٰدعلیہ کا بھی ہے۔

قارئين كرام! قرآن كريم كى آيتِ مباركه "لا تقبلوا لهم شهادة ابدا" بي بتلاتى ب كمحدود في القذف كسي صورت مين بهي مقبول الشہادۃ نہیں رہتااور ہمیشہ ہمیشہ کے لئے اس کی گواہی قبول نہ کرنے کا حکم دیا جارہا ہے۔خواہ اس کی حدقذ ف حالت کفر میں لگی ہویا اسلام لانے کے بعد لیکن اس کے ساتھ ہی بعدوالی آیت کریمہ "الا اللذین تابوا من بعد ذالک و اصلحوا" بتلاتی ہے کہ محدود فی القذف کے توبہ کر لینے کے بعد ہرونت گواہی قبول ہوتی ہے۔ان دونوں آیات مبارکہ میں ایک صورت پینتی ہے کہ حد قذ ف حالت کفر میں گلی اور پھرمحدود فی القذف بدستور حالت کفر میں ہے۔ایسے محدود فی القذف کی گواہی بالا تفاق غیر مقبول ہے۔ كيونكه أكلي آيت الا المذين تابوا النع كاوه مصداق نهيس بنار دوسرى صورت بيكه حدقذ ف ككتے وقت وه كافر تھا۔ بعد ميس الا الذين تابوا کامصداق بناکہوہ مسلمان ہوگیا۔اب توبہواصلاح کر لینے کے بعداس کی گواہی قبول ہے یانہیں بیاختلافی صورت ہے۔امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ اسے مقبول الشہادۃ تسلیم کرتے ہیں اور آیت کامفہوم بظاہران کی دلیل ہے۔ لیکن احناف اسے غیر مقبول الشہادۃ مانتے ہیں۔ جس سے دونوں آیات میں تنافض کی شکل بنتی ہے۔ اسے پیش نظر رکھ کرامام محمد نے اس کی تشریح یوں فرمائی کہ محدود فی القذ ف کے توبہ کر لینے کے بعد اس سے فتی کا دھبہ دھل جاتا ہے۔ اب اسے فاس نہیں کہیں گئین غیر مقبول الشہادۃ وہ بدستور باقی رہے گا۔ اس لئے ہمارے فقہاء کرام نے ایک ضابطہ مقرر فرمایا ہے کہ اگر کوئی شخص سزا کے بعد سے تو بداور اپنی اصلاح کر لیتا ہے اور کفر چھوڑ کر اسلام قبول کر لیتا ہے تو وہ حضور ضابطہ اللہ اللہ اللہ اللہ شہادت ہو جاتا ہے۔ لیکن اس عام ضابطہ اور قانون سے محدود فی القذف مشتیٰ ہے۔ اسے مشتیٰ کرنے سے آیات کا باہم تناقض بھی اٹھ جائے گا۔ اس کوامام محمد نے کتاب الآثار اور صاحب بدائع الصنائع نے ذکر فرمایا ہے۔

(۷) گواہی محض اللہ کے لئے ہونا : یعن گواہ اپنی گواہ ی کوحصول مال کا ذریعہ نہ بنائے نہ اپنے لئے اور نہ ہی مقدمہ کے فریقین کے لئے اور نہ ہی گواہ ی جی تعاون اور جرمانے سے نی جاؤں ۔ حضور مطابقہ ہے ارشاد فرمایا ہے: لاشہ ہادہ لہجا رالمعنم و لا لمدافع المعغرم ۔ یعن غنیمت کواپی طرف کھینچنے کی نییت سے گواہی دینا اور اپنے سے چی دور کرنے کی غرض کے پیش نظر گواہی دینا گواہی ہی نہیں ہے۔ کیونکہ الی گواہی سے گواہ بدنام اور مہم ہوجاتا ہے اور آپ کے کہ دور کرنے کی غرض کے پیش نظر گواہی دینا گواہی ہو اللہ اللہ اللہ کا ایک گواہی کی نیاد میں ہے۔ آپ کا فرمان پھے یوں ہے۔ اگر کوئی شخص اپنی شہادت کے فرای نظر گواہی کی گواہی گواہی بوجہ اللہ نہیں ہے بلکہ اپنے تفس کے لئے ہے۔ البندا ایسے کی گواہی غیر مقبول ہو گی ۔ آپ کواہ فراہ کتنا بلند مرتبہ ہواس کی گواہی اپنی شہادت کے گی ۔ آپ کواہ فراہ کتنا بلند مرتبہ ہواس کی گواہی اپنی شہول ہو کی ۔ آپ کواہ فراہ کتنا بلند مرتبہ ہواس کی گواہی اپنی ہوتو اس کی میں مقبول ہو مقبول ہو مقبول ہو کہ ہول نہیں ہوگی۔ اس کے سمی کو گئر ہوں ہے۔ کیونکہ ماں باپ اور اولا دکا باہم ربط و تعلق ایسا ہوتا ہے کہ ایک دوسرے کے تی میں اور خاونہ کی بی کو میں اور خاونہ کی بی کے میں اور خاونہ کی بی کی کے خرمایا: کہ باپ کی گواہی اپنے بیٹے کے حق میں اور مینے کی باپ کے امام خصاف نے حضور خیالی کے بی کو کی بی کہ کی باپ کے امام خصاف نے حضور خیالی کی گواہی اپنے بیٹے کے حق میں اور خاونہ کی بی کی کی باپ کے حق میں ، بیوی کی خاونہ کے حق میں اور خاونہ کی بوئی کے حق میں اور خاونہ کی بی کی کی باپ کے حق میں ، بیوی کی خاونہ کے حق میں اور خاونہ کی بعض کے حق میں اور خاونہ کی باتی ہے۔ والتداعلم

(۸) عدالت: (عادل ہونا) وصف عدالت میں اگر گواہ نا کمل ہوتو وہ بھی مقبول الشہادة نہیں ہوگا۔اس کی دلیل قرآن کریم کی آیت کریمہ ہے''مسمن تسر صون من الشهداء گواہ ان لوگوں کو بناؤ جو تہمیں پیند ہوں ا'ور پیندیدہ گواہ عادل ہی ہوتا ہے۔ عدالت کے موضوع پر چند طرق سے گفتگو ہوسکتی ہے۔لیکن ہم ان میں سے صرف ماہیت عدالت کا ہی ذکر کریں گے جوعرف شرع میں مقصود بھی ہے۔

ماہیت عدالت کے بارے میں احناف کے دلائل

بردوى كايبنديده ب\_ (البدائع والصنائع ٢٢٥ ص٢٦ كتاب الشهادة)

یہاں تک مجموعی طور پرادائیگی شہادت کے لئے آٹھ عدد شرائط ندکور ہوئیں۔علامہ کاسانی رحمۃ اللہ علیہ نے اگر چہ ہماری آٹھویں نہکورہ شرط کو چھٹے نمبر پر درج فرمایا لیکن ہم نے تاخیراس لئے کی کہاس میں مختلف اقوال تھے۔بہر حال عادل آ دمی کے لئے بیضروری ہے کہ وہ کہائر سے اجتناب برتے ۔صغائر پراصرار نہ کرے اور فرائض وواجبات بجالائے۔ گناہ کبیرہ کون کون سے ہیں 'اس کی تعریف کیا ہے؟ اس بارے میں مختلف اقوال بھی علامہ کاسانی سے سنئے:

## كبائر مين ائمه احناف كااختلاف

صغائر و کبائر گناہوں کی ماہیت مختلف فیہ ہے۔ بعض نے کہا ہے کہ کبیرہ وہ ہے کہ جس کے بارے میں کتاب اللہ میں کسی حدکا ذکر ہو۔ ور نہ وہ صغیرہ ہے۔ (علامہ کاسانی فرماتے ہیں یہ تعریف صحح نہیں ہے کیونکہ) شراب بینا، سود کھانا دونوں بالا تفاق کبیرہ ہیں۔ لیکن ان کی قرآن کریم میں کوئی حدمقر نہیں بلکہ ذکور ہی نہیں ہے۔ بعض کہتے ہیں کبیرہ وہ گناہ ہے جوحد کو واجب کرے اور جوابیا نہ ہو وہ صغیرہ ہے۔ ان دونوں اقوال میں باریک سافرق ہے۔ وہ یہ ہے کہ پہلے قول کے مطابق کبیرہ کی حدقر آن مجید میں نہ کور ہونا ضروری ہے۔ دوسرے میں حدکو عام کر دیا گیا۔ خواہ وہ قرآن کریم میں نہ کور ہویا احادیث مقدسہ سے ثابت ہواور بیقول بھی درست نہیں۔ کیونکہ سود لینا 'دینا گناہ کہیرہ ہے۔ لیکن قرآن وحدیث اس کی حدے بارے میں خاموش ہیں۔ چنداور گناہ بھی اس نرمرے میں آتے ہیں۔ مثلاً ماں باپ کی نافر مانی کرنا اور میدان جنگ سے بھاگ جانا۔ بعض کا کہنا ہے کہیرہ وہ گناہ ہے کہ جس کے بارے میں کوئی نہ کوئی وعید آئی ہو۔ جیسا کہتل نفس کی حرمت پروعیو شدید قرآن کریم میں نہ کور ہے۔ پاک دامن مرداور عورت پرتہمت لگانا، زنا، سود، مال میتیم کھانا اور میدان جنگ سے بھاگ نا۔

خضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ ان سے کسی نے کہا کہ جناب عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہا فرماتے ہیں کہ عناہ کبیرہ سات (2) ہیں۔ ابن عباس نے فرمایا کہ وہ تو ستر (2) کے لگ بھگ ہیں لیکن جس کبیرہ کے بعد تو ہہ کرلی جائے وہ کبیرہ نہیں رہتا اور اصر ار کے ساتھ صغیرہ نہیں رہتا بلکہ کبیرہ ہو جاتا ہے۔ جناب حسن رضی اللہ عنہ نے حضور ضلا اللہ اللہ اور اس کے رسول بہتر جانتے ہیں۔ سرکار دوعالم آپ نے فرمایا: تم کیا کہتے ہو کہ زنا 'چوری اور شراب کیا ہیں؟ عرض کیا اللہ اور اس کے رسول بہتر جانتے ہیں۔ سرکار دوعالم ضلا اللہ اور اس کے رسول بہتر جانتے ہیں۔ سرکار دوعالم ضلاح اللہ اللہ اور اس کے رسول بہتر جانتے ہیں۔ سرکار دوعالم ضلاح اللہ اللہ اور اس کے رسول بہتر جانتے ہیں۔ سرکار دوعالم ضلاح اللہ اللہ کیا میں تہمیں کبائر ہیں سے ان کی خبر خدوں جو سب سے بردے گناہ ہیں؟ عرض کی ضرور ارشاوفر ما ہیے' آپ نے ارشاد فر مایا: اللہ کے ساتھ شریک تھم رانا اور والدین کی نافر مانی کرنا۔ حبوتی شہادت ، خبر دار! جھوئی شہادت ۔ علامہ کاسانی فرماتے ہیں کہ جب تہمیں عرف شرع میں عدالت کی تفیر اور حقیقت کاعلم ہوگیا تو جھوتی شہادت ، خبر دار! جھوئی شہادت ۔ علامہ کاسانی فرماتے ہیں کہ جب تہمیں عرف شرع میں عدالت کی تفیر اور حقیقت کاعلم ہوگیا تو اس سے ثابت اور واضح ہوگیا کہ شرائی خص عادل نہیں کیونکہ یہ جس کہیں و نام ہے اور کبیرہ کام کرتک عادل نہیں ہوتا۔

(بدائع الصنائع ج٢ص ٢٦٨ كتاب الشهادة)

نوٹ: آپ نے ادائے شہادت کے لئے آٹھ عدد شرائط ملاحظہ فرمائیں۔جنہیں علامہ کاسانی رحمہ اللہ علیہ نے ذکر فرمایا۔ بعض علماء نے بچھ کی بیشی سے ذکر فرمایا۔ بہرحال کبیرہ کی مختلف تعریفیں جوہم نے ذکر کیں۔ ان میں سے کسی ایک کی زدمیں آنے والا کبیرہ کا مرتکب ہوسکتا ہے۔ اس لئے ان سب سے بچنا عدالت کے لئے نہایت ضروری ہے۔ اسی بحث کو'' بحرالرائق''''شامی' اور'' عالمگیری'' نے بھی ذکر کیا ہے۔ صغیرہ اور کبیرہ کی تعریف کے شمن میں مناسب معلوم ہوتا ہے کہ علامہ کاسانی کے اقوال نقل کرنے کے بعدان کی تائید میں نیز مزید وضاحت کے لئے علامہ بدرالدین عینی کی تحقیق بھی نقل کردی جائے۔ صغيره اوركبيره گناهوں كى تفصيلى تعداد

استاذ ابواسحاق فرماتے ہیں کہ کوئی گناہ صغیرہ نہیں ہوتا لیکن یہ بات صحیح نہیں ہے۔ بہرحال گناہ کبیرہ کی جارتعریفیں ہیں۔

- (1) جس سے حدواجب ہوتی ہو
- (۲) جس پر کتاب وسنت میں وعید شدید آئی ہو
- (٣) جس گناه کولا پرواہی ہے کیا گیا ہو،اسے امام نے''ارشاد'' میں تحریر فرمایا ہے۔

(روضة الطالبين وعمدة المفتيين ج٢١ص٢٢٦\_٢٢٥مطبوعه مكتبه اسلامي بيروت)

قارئین کرام! امام نو وی رحمة الدعلیہ کے حوالہ سے کبیرہ کی مختلف تعریفیں اوران کی ایک فہرست اس کے ساتھ صغیرہ کی بھی پچھ تعداد آپ نے ملاحظ فرمالی ہے۔ ہمیں کوشش ہی کرنی چاہیے کہ کسی ایسے گناہ کے ارتکاب سے بچیں ،جس پرکوئی سی بھی کبیرہ کی تعریف منطبق ہوتی ہو۔ اس میں سے بعض گناہ تو ایسے ہیں جن کی عوام تو عوام خواص بھی پر واہ نہیں کرتے اور دوسری اہم بات یہ ہے کہ صغیرہ (جن سے بچنا ناممکن تو نہیں لیکن مشکل ضرور ہے ) کے اصرار سے حتی الوسے اجتناب کیا جائے یہاں بھی ہم سے بہت کی کوتا ہی اور سستی واقع ہو جاتی ہے۔ اس لئے ہر سستی نتائج کے اعتبار سے بہت خطرناک ہے۔ وہی صغیرہ جے ہم معمولی سمجھ کر بار بار دہراتے ہیں ، وہ کہیرہ بن جائے گا۔ بہر حال تو بہ کا دروازہ کھلا ہے۔ اللہ تعالی ہمیں صغائر و کبائر سے بچائے رکھے اور ہو جانے کے بعد ان پر نادم ہونے اور تا کربے ہونے کی تو فیق مرحمت فرمائے۔ آمین!

شہادت کا حکم تھم شہادت بھی مختلف نیہ ہے۔ ابن قدامہ خبلی کہتے ہیں کہ خل شہادت اور اوائے شہادت دونوں فرض کفایہ ہیں۔احناف میں سے ابن ہام کہتے ہیں کہ خل شہادت امر مستحب وستحسن ہے، کیکن ادائے شہادت فرض ہے۔علامہ بینی کا قول ہے کہ دونوں فرض ہیں۔ گر جب غیر معین کے لئے ہوتو تحل شہادت فرض کفایہ ہوگی۔حوالہ ملاحظہ ہو:

تخل شہادت اوراس کی اوائیگی فرض کفاہہ ہے۔ دلیل اس کی اللہ تعالیٰ کا یہ قول ہے: ''و لا یاب الشہداء اذامادعوا گواہوں کو جب بلایا جائے تو وہ (آنے سے اور گواہی دینے ہے) انکار نہ کریں''۔ ایک اور جگہ ارشاد باری ہے: ''و لا تسکت موا الشہادة ومن یہ کت مہا فانہ اٹم قلبہ گواہی مت چھپاؤ، جو بھی گواہی چھپائے گاوہ دل کا گنہگار ہے''۔ دل کو گناہ گاراس لئے کہا گیا کہ دل دراصل علم کی جگہ ہے اور شہادت ایک امانت ہوتی ہے لہذا دوسری امانتوں کی طرح اس کی اوائیگی بھی لازی ہے۔ جب یہ بات ثابت ہوگئ تو اگر کسی کو زکاح یا قرض وغیرہ میں تحل شہادت کے لئے بلایا جائے تو اس کا قبول کرنالازم ہے اور اگر کسی کے پاس کوئی گواہی تھی ہوگئی تو اگر کسی کو زکاح یا قرض وغیرہ میں خل شہادت کے لئے بلایا جائے تو اس صورت میں بھی اس کا جانا اور گواہی دینالازم ہے۔ اگر خل شہادت کے لئے کوئی ہے دوآ دی تارہ و گئے تو بقیہ آبادی ہے بہت تو بقیہ بری

(المغنی شرح الکبیر، ج۱۲ص۱۹-۵)

قارئین کرام!''کی ندکورہ عبارت سے واضح ہوتا ہے کھل شہادت اورادائے شہادت دونوں ہی فرض کفایہ ہیں۔ یعنی اگر کوئی گواہی کے قابل دوآ دمی گواہ بن جاتے ہیں یا گواہی عدالت میں دیئے دیتے ہیں تو اس قدر کافی ہے۔مزید گواہوں کی ضرورت نہیں پڑتی اور نہ ہی ان دو کے علاوہ عدم تخل والے اور عدم ادائے والے گنہگار ہوں ۔اگر صرف دو ہی آ دمی تحل شہادت والے تھے ،تو ادا لیکی کے دفت ان کا حاضر ہونا واجب ہے اور اگر دو سے زائد تھے تو ان میں سے کوئی سے دو حاضر ہونا ضروری ہیں۔آخر میں حضور صَلِلْتُكُونِ اللَّهِ كَا كُوامول كے بارے میں جو یہ تول: 'لا صور ولا صواد'' پیش کیا گیا۔اس کا مطلب یہ کہ اگر گواہ کونقصان کا خطرہ ہوتو اس پرشہادت لازمنہیں ۔اگر لازم ہوتی تو ساقط نہ ہوتی ۔اس ارشا دنبوی کا بعض شارحین نے بہمطلب بھی لیا ہے کہ گواہ اگر کسی ذاتی کام میں مصروف ہےاسے زبردتی عدالت میں لے جانا یا وہ عدالت سے نہیں دورر ہتا ہے اوراس کے آنے جانے کا کوئی انتظام نہیں تواپسے میں اس پرز بردستی کرنا گویا اسے نقصان پہنچانے کے مترادف ہے۔ یہی باتیں کا تب کے شمن میں بھی لی جاسکتی ہیں۔ "و لایساب الشهداء اذا میا دعوا" میں دوباتوں کا اخمال ہے۔ایک پیر کھل شہادت کے لئے جب کسی کو گواہ بنانے کے لئے بلایا جائے تو وہ انکار نہ کرے ۔لیکن صرف محل کے لئے بلائے جانے والے کو'' گواہ'' کہنا هیقۃ نہیں بلکہ مجاز آ ہوگا۔ کیونکہ وہ محل کے بعد گواہ بن جانے والا ہے۔اس لئے اگر کوئی شخص محل شہادت سے انکار کرتا ہے تو ایسا کرنا مکروہ تنزیبی ہو گا جوخلا ف اولی کہلائے گا۔ وجداس کی بیہ ہے کھکل کی ضرورت اس وقت پڑتی ہے جب اس سے سمی مسلمان کی مدداس کے حق کومحفوظ کرنے کے لئے ہواور مسلمان کے حق کا تحفظ اچھی بات ہے اور اس سے پہلو تہی مکروہُ تنزیبی ہوگا۔ دوسرا احمال بیہ ہے کہ جب سمی محل شہادت والے کو ادائے شہادت کے لئے عدالت بلایا جائے ،تو وہ انکار نہ کرے۔ یہاں شاہرا پنے حقیقی مفہوم پر ہوگا۔طلب سے قبل اگر جہوہ گواہ حقیقة ہے لیکن اس کا اقراریا انکار طلب کرنے پر کھلے گا۔ طلب کئے جانے پراس کی ادائیگی حاکم یا قاضی کے سامنے ہوگی۔ لہذا معلوم ہوا کہ ترجیح ای دوسرے احتمال کو ہے اور محل شہادت والے کو جب قاضی ادائے شہادت کے لئے اپنے ہاں بگوائے تو اسے انکار کر دینا حرام ہے۔ جب انکار کرنا حرام تو حاضر ہونا فرض ہوا تا کہ قاضی حقیقت حال ہے باخبر ہو سکے ۔ لینی قاضی کے پاس حاضر ہوکر گواہی کومت چھیاؤ، بلکمن وعن اسے بیان کردو۔ (خلاصہ فتح القدریج ۲ص کتاب الشہادة)

شہادت کی ادائیگی فرض ہے اور اس کانخل جبکہ متعین ہوتب مجھی فرض اور آگر وہ غیر متعین ہوتو بالا جماع فرض کفاریہ ہے۔

الشهادة فرض اي اداؤها وتحملها اذا تعين وفرض كفاية اذا لم يتعين بالاجماع.

(البناية ج عص١٠٠ كتاب الشهادة)

خلاصہ بیے کی اورا دائے شہادت دونوں فرض ہیں کی خل اس وفت فرض ہے جب کوئی شخص معین ہواس کے علاوہ اور کوئی موجود

نہ ہوورنہ فرض کفامیہ ہوجائے گی کیونکہ غیر معین ہونے کی صورت میں کوئی بھی تمل کی ذمہ داری اٹھا سکتا ہے۔ جب کوئی ایک اٹھالے تو دوسرے بری الذمہ ہوں گے لیکن جس نے بھی تمل شہادت کرلیا، اب بوقت طلب قاضی کی عدالت میں اس کی ادائیگی فرض ہے۔ امام بدر الدین عینی نے جو تحل شہادت کو اولی فر مایا، وہ اس صورت میں ہے کہ جب تحل کے لئے کوئی معین آ دمی ہے۔ اس معین کے ہوتے ہوئے اگر کوئی دوسر ابھی تحل کر لیتا ہے تو اولی ہے۔ جیسا کہ نماز جنازہ کچھلوگ ادا کررہے ہیں، تو ان کے ساتھ ملنا اولی ہے اور اگر وہ چند ادا کر لیں اور بینہ ملے تو خلاف اولی ہی ہوگا۔ اس لئے ابن ہمام اور علامہ بدر الدین عینی کی عبارت میں تناقض نہیں ہے۔

شہادت کی ادائیگی فرض ہے اور جب مدی گواہ کو عدالت میں طلب کر ہے تواس وقت گواہ کو گواہ ی چھپانا جائز نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''ولا یاب الشہداء اذا مادعوا ''اور دوسر ہے مقام پر فر مایا: ''ولا تکتموا الشہدة ''۔ مدی کا عدالت میں گواہ کا طلب کرنا اس کا حق شریعت نے اسے دیا ہے۔ لہذا دیگر حقوق العباد کی طرح طلب پراس کی ادائیگی بھی واجب ہوجائے گی۔ حدود میں ادائیگی شہادت پر گواہ کواختیار ہے، کہ گواہ عیب کوظا ہر نہ کرئے چھپائے رکھے یا ظاہر کردے۔ کیونکہ یہاں دونوں باتوں میں اجرو ثواب ہے۔ یعنی کسی کی پردہ پوقی اور حدود کوقائم کرنے میں معاونت کرنا۔ لیکن دونوں میں سے چھپانا افضل ہے۔ کیونکہ دسول کریم خوالی گھٹے نے حضرت ہزال کوفر مایا: کاش تو اپنے کہڑے سے اس (ماعز) کی ستر پوقی کرتا۔ مید صدیث ''ابوداؤد'' حاص ۲۵۳۵ پر مفول کریم خوالیک گھٹے نے فر مایا: جس نے کسی مسلمان کی پردہ پوقی کی اللہ اس کی پردہ پوقی فر مائے گا۔ مید صدیث '' بخار کی شریف'' جاص ۱۳۳۰ پر مفول ہے۔ حضور خوالیک گھٹے اور حضرات صحابہ کرام سے حدود کے ساقط کرنے کے بارے میں جوروایات موجود ہیں ،ان سے یہی صراحة معلوم ہوتا ہے کہ پردہ پوقی افضل ہے۔ (ہوا بیا نیرین میں ۵ مطبوعہ سافر خانہ کرا ہی )

ایک حدیث پاک میں وارد ہے کہ ایک شخص کل قیامت کے دن جب میزان پر حاضر کیا جائے گاتو اللہ تعالیٰ اس کے اعمال نامه کو لیبیٹ کراس کے ہاتھ میں دے کر فرمائے گا۔ جاجنت میں چلا جا' فرضتے عرض کریں گئے باری تعالیٰ! اس کے اعمال میں تو بڑے برے گناہ بھی ہیں؟ ارشاد باری ہوگا: ٹھیک ہے اس نے بڑے بڑے گناہ بھی ضرور کئے تھے لیکن اس نے میرے بندوں کے عیب باوجود جاننے کے لوگوں پر ظاہر نہیں کئے اور نہ ہی ان کو ذلیل کیا۔ تو جب دنیا میں اس نے میرے بندوں کے عیب چھپائے۔ ان کی پردہ یوشی کی میں ستار العیو بہوتے ہوئے اس کو سرحشر کیونکررسوا کروں؟

صغیرہ گناہ براصرار سے وہ کبیرہ بن جا تا ہے اس پرقر آن وحدیث سے چند دلائل

اور وہ لوگ بے حیائی کے کام کریں یا اپنی جانوں پرظلم کریں۔اللہ تعالیٰ کو یاد کر کے اپنے گناہوں کی معافی طلب کریں اور اللہ کے سوا اور کون گناہوں کو بخشے والا ہے اور وہ اپنے کئے پر در نہیں رہتے اور وہ جانتے ہیں۔ بیدہ لوگ ہیں کہ ان کے لئے ان کے پروردگار کی طرف سے بخشش ہے اور ایسے باغات کہ جن میں نہریں جاری ہیں'ان میں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے اور نیکوکاروں کا اجرکتنا ہی اجھا ہے۔

وَالْكَذِيْنَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً اُوْظَلَمُوا اَنْفُسُهُمُ ذَكُرُوا اللّٰهُ فَاسْتُغْفَرُوا لِلْاَنْوَبِهِمْ وَمَنْ يَغْفِرُ الذَّنُوثِ فَكُولُوا اللّٰهُ وَلَكُمْ يَعْلَمُونَ ٥ إِلَّا اللّٰهُ وَلَهُمْ يَعْلَمُونَ ٥ اللّٰهَ اللّٰهُ وَلَهُمْ يَعْلَمُونَ ٥ اللّٰهِكَ لَكُهُمْ مَعْفِفِرَةً مِّنْ وَبَهِمْ وَجَنّْتُ تَجْرِى مِنْ اللَّهُ اللّهُ مُ اللّهُ عَلَمُ فَعَلَمُ وَبَيْتُ تَجْرِى مِنْ تَحْدِيهُا وَنِعْمَ اَجْوُ الْعَمِلِيْنَ. تَحْدِيهُ وَلَهُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللل

مندرجہ بالا آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے ہرتم کے گناہ پر اصرار نہ کرنے والے اور توبہ کرنے والے کواپنی مغفرت کا وعدہ عطا فر مایا اور اگر اصرار کیا تو فدکورہ وعدہ اٹھ جائے گا۔مطلق گناہ میں صغیرہ بھی شامل ہیں۔لہذا معلوم ہوا کہ صغیرہ گناہ پر اصرار کرنے سے اللّٰہ تعالیٰ کی رحمت چھن جاتی ہے اور اس کی رحمت واپس ہو جانا کبیرہ گناہ کا ہی دوسرانا م ہے۔

عَفَا اللَّهُ عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ اللَّهُ مِنْهُ وَاللَّهُ عَزِيْزٌ ذُوا ٱنْتِقَامٍ.

(المائدة:٩٥)

عن عبد الله بن عمرو ابن العاص رضى الله عنه قال وسول الله صلى الله صلى الله صلى الله صلى الله صلى الله صلى مافعلوا وهم يعلمون.

(مندامام احمد بن حنبل ج٢ص٢١٩ سندعبدالله بن عمروا بن العاص)

عن ابى نصيرة عن مولى لابى بكر الصديق ان ابابكر الصديق رضى الله عنه قال قال رسول الله ضلالية المنافقة ما اصرمن استغفر وان عاد فى اليوم سبعين مرة.

(ابوداؤدجاص ۲۱۳ فی الاستغفار مطبوء سعیدایج ایم کمپنی کراچی) بارجھی کرلے یہ گناہ پراصرار کرنا نہ ہوگا۔

صرارگناه ہوگا اورصغیره ہونے کی صورت میں اصرار کی وجہ سے کبیرہ بن جائے گا۔ لا کبیرة مع استغفاد و لا صغیرة مع اصواد . (احکام القرآن تصنیف ابوعبر الدمحمد بن احمد مالکی قرطبی ج۵ صغیرہ نہیں بلکہ کبیرہ ہوجا تا ہے۔

ص۱۵۹ مطبوعه ایران ، زیرآیت النماء: ۳۱)
حن ابن عباس موقوف کل ذنب اصر علیه العبد کبیر ولیس بکبیر ماتاب منه العبد.

(روح المعاني جهم ٢٢)

# حدود شرعیه میں عورت کی گواہی قبول نہیں

عن الشورى عن الاعممش عن عبد الرحمن قال لا تجوز شهادة النساء في الحدود.

(مصنف عبدالرزاق ج ٨ص ٢٣٠مطبوعه بيروت)

عن جابر عن الشعبى قال لا تجوز شهادة النساء فى الحدود ولا رجل على شهادة رجل ولا يكفل رجل فى حد. (مصنف عبد الرزاق جمص ٣٣٣ باب بل تجوز شهادة النساء مع الرجال)

جوہو چکا اللہ نے اس سے درگز رفر ما دیا اور جو پھر سے اسے سر انجام دے گا تو اللہ اس سے بدلہ لے گا 'وہ غالب بدلہ لینے والا ہے۔

جناب البی نصیرہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے آزاد کردہ غلام سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے بیان فرمایا: عنہ نے بیان فرمایا کہ سرکار ابد قرار ﷺ کی ایک دن میں اسے ستر جس نے اپنے گناہ سے استعفار کرلی اگر وہ ایک دن میں اسے ستر بار بھی کرلے نہ گناہ پر اصرار کرنا نہ ہوگا۔

اس حدیث پاک سے معلوم ہوا کہ جس گناہ کے بعد تو بہ کرلی گئی وہ ختم ہو گیا۔اگر وہ گناہ پھر کیا پھر تو بہ کرلی ۔ یوں دن میں ستر بارگناہ کیا اور ہر مرتبہ گناہ کر کے تو بہ کرتار ہاتو یہ گناہ پراصرار نہ کہلائے گا بلکہ تکرار گناہ کہلائے گا۔ ہاں اگر درمیان میں تو بہ ہیں کرتا تو یہ اصرار گناہ ہوگا اور صغیرہ ہونے کی صورت میں اصرار کی وجہ سے کبیرہ بن جائے گا۔

استغفار کے بعد کبیرہ نہیں رہتا اور اصرار کے بعد صغیرہ م صغیرہ نہیں بلکہ کبیرہ موجاتا ہے۔

ابن عباس رضی الله عنهما ہے موقوف روایت ہے۔فر مایا: کہ ہروہ گناہ جس پر بندہ اصرار کر ہے وہ کبیرہ ہو جاتا ہے اور جس سے بندہ تو بہ کر لے وہ کبیرہ نہیں رہتا۔

توری جناب اعمش ہے اور وہ عبد الرحمٰن سے روایت کرتے ہیں ۔ فر مایا: کسی حد شرعی میں عور توں کی گواہی جائز نہیں ہے۔

جناب جابر حضرت شعبی سے بیان کرتے ہیں۔ انہوں نے فرمایا: حدود میں عورتوں کی گواہی جائز نہیں اور نہ مرد کی گواہی پر کسی دوسرے مرد کی گواہی جائز ہے اور کوئی آ دمی حد میں کفیل نہیں بن سکتا۔

ندکورہ روایات سے تین باتیں معلوم ہوئیں ۔اول یہ کہ حدود شرعیہ میں عورتوں کی گواہی جائز نہیں ۔ دوسری بات یہ کہ حدود و

قصاص میں گواہی پر گواہی بھی جائز نہیں ہےاور تیسری بات یہ کہ حدود میں کفالت نہیں ہے۔ حدود میں گواہی پر گواہی کے ناجائز ہونے پر فقہاء کے دلاکل

صاحب قد دری نے فرمایا: کہ گواہی پر گواہی دینا ان مقامات و معاملات میں جائز ہے، جوشبہ سے ساقط نہیں ہوتے ۔ یہ جواز بطریقہ اسخسان ہے کیونکہ اس کی حاجت اور ضرورت بکشرت ہوتی ہے کیونکہ بعض دفعہ اصل گواہ کی عذر و مجبوری کی وجہ سے گواہی دستے سے عاجز ہوتے ہیں ۔ مثلاً موت، مرض یا کہیں دور دراز سفر پر گیا ہونا۔ اب اگر گواہی پر گواہی کو جائز ندر کھا جائے تو اس سے لازم آئے گا کہ حقوق ضائع ہو جائیں ۔ البنداحقوق کو ضائع اور ہلاک ہونے سے بچانے کے لئے ضروری ہوا کہ گواہی پر گواہی جائز ہے۔ اگر چہ فروع کے فریق زیادہ ہوں ۔ مثلاً اصل گواہوں پر دوگواہ فرع ہوں گے ۔ پھران کی گواہی پر دواور گواہ فرع ہوں گے لیکن گواہی پر گواہی ہیں ایک شبہ ہے وہ یہ کہ اصل گواہ کے گواہ کے بارے میں احتمال ہوسکتا ہے کہ وہ گواہی میں پھے تبدیلی کر دے ۔ جس سے فرع کی گواہی میں جھوٹ اور خلاف واقع ہونے کا زیادہ احتمال ہے ۔ حالانکہ ان با توں سے حدود میں احتراز ممکن ہے۔ بایں طور کہ گواہوں کی جب سے موجود ہونے کی وجہ سے اور گواہ لے گئے جائیں ۔ لبندا گواہی پر گواہی ان معاملات میں قبول نہ کی جائے گی ، جو گواہوں کی وجہ سے اور گواہ لے گئے جائیں ۔ لبندا گواہی پر گواہی ان معاملات میں قبول نہ کی جائے گی ، جو شہبات کی وجہ سے ساقط ہوجائے ہیں۔

خلاصۂ کلام بیہ ہوا کہ حدود میں اگر شبہ پڑجائے تو حدسا قط ہوجاتی ہے لیکن دیگر معاملات میں شبہ سے سقوط نہیں ہوتا۔ پھر حدود کے بارے میں ابھی بچھلے صفحات میں آپ پڑھ چکے ہیں کہ عیب پوشی اولی ہے۔اس لئے اگر کوئی شخص عیب پوشی کی خاطر گواہی نہیں دیتا تو جائز ہے۔لہٰذا قانون میہ بنا کہ وہ معاملات کہ جو شبہ سے ساقط نہیں ہوتے۔ان میں گواہی دینا جائز اور جوساقط ہو جائیں ان میں نا جائز ہے۔

شہادت پر شہادت بالا جماع ثابت ہے۔ یہ مذہب اما م ما لک، شافعی اور اصحاب رائے کا ہے۔ ابوعبید نے کہا کہ تمام جازی اور عمل اس پر شفق ہیں کہ اموال میں گواہی پر گواہی ہوسکتی ہو کہ اس کی اشد ضرورت بھی ہوتی ہے۔ لبذا اگر گواہی پر گواہی اموال کے معاملہ میں قبول کی جاتی تو وقف پر گواہی باطل ہو جائے گی اور ہر اس معاملہ میں جس میں حاکم کے ہاں کچھتا خیر کی گنجائش ہو ، تا خیر کی صورت میں اصل گواہ فوت ہو جا کیں اور یہ بھی ناجائز ہو، تو اس میں عوام الناس کا بہت نقصان ہوگا اور انہیں شدید مشقت کا سامنا کرنا پڑے گا۔ لہذا ضروری ہوا کہ گواہی پر گواہی بھی اس طرح مقبول ہو جس طرح اصل مقبول ہوتی ہے۔ بہرحال گواہی پر گواہی اموال اموال میں اور ان معاملات میں جو مقصود بالمال پر گواہی اموال اموال میں اور ان معاملات میں جو مقصود بالمال جو نہیں کی جائے گی ۔ یہ قول امام خعی شعبی ، ابو حنیفہ اور ان کے قبول نیے کہ گواہی پر گواہی حدود میں بھی اور ہر حق میں مقبول ہے اصحاب کا ہے۔ امام ما لک ، امام ابوثور اور امام شافعی کا ایک قول سے جب کہ گواہی پر گواہی حدود میں بھی اور ہر حق میں مقبول ہے کہ گواہی پر گواہی حدود میں بھی اور ہر حق میں مقبول ہے کہ کواہی پر گواہی حدود میں بھی اور ہر حق میں مقبول ہے کہ گواہی پر گواہی حدود میں بھی اور ہر حق میں مقبول ہے کہ گواہی پر گواہی حدود میں بھی اور ہر حق میں مقبول ہے کہ گواہی پر گواہی حدود میں بھی اور ہر حق میں مقبول ہے کہ گواہی پر گواہی حدود میں بھی اور ہر حق میں مقبول ہے

ان الشهادة على الشهادة جائزة باجماع العلماء وبه يقول الشافعى والمالك واصحاب الرأى. قال ابو عبيد اجمعت العلماء من اهل الحجاز والعراق على امضاء الشهادة على الشهادة على الشهادة في الاموال ولان الحاجة داعية اليها فانها لولم تقبل بطلت الشهادة على الوقف وما يتأخر اثباته عند الحاكم ثم يموت شهوده وفي ذالك ضرر على الناس ومشقة شديدة فوجب ان تقبل كشهادة الاصل. انها تقبل في الاموال وما يقصد به المال باجماع كما ذكر ابو عبيد ولا تقبل في حد وهذا قول النخعى والشعبى وابي حنيفة واصحابه وقال مالك والشافعي في قول وابو ثور تقبل في مدا المحدود وكل حق لان ذالك يثبت بشهادة الاصل المحدود وكل حق لان ذالك يثبت بشهادة الاصل في بنبت بالشهادة على الشهادة كالمال. ولنا ان المحدود مبنية على الستو والدرء بالشبهات

والاسقاط بالرجوع عن الاقرار والشهادة على الشهادة فيها شبهة فانها يتطرق اليها احتمال الغلط والسهو والكذب في شهود الفرع مع احتمال ذالك في شهود الاصل وهذا احتمال زائد لا يوجد فيي شهادة الاصل وهو معتبر بدليل انها لا تقبل مع القدرة على شهود الاصل فوجب ان لا تقبل في ما يندره بالشبهات ولانها انما تقبل للحاجة ولاحاجة اليهافي الحدلان ستر صاحبه اولى من الشهادة عليه ولانه لانص فيها ولا يصح قياسها به على شهادة الاصل لما ذكرنا من الفرق فبطل اثباتها وظاهر كلام احمد انها لا تقبل في القصاص ايضا ولاحد القذف ولانه قال انما تجوز في البحقوق اما الدماء والحدفلا. وهذا قول ابي حنيفة. ولنا على اشتراط تعذر شهادة شاهد الاصل انه اذا امكن الحاكم ان يسمع شهادة شاهدى الاصل استغنى عن البحث عن عدالة شاهدى الفرع مكان احوط للشهادة فان سماعه منهما معلوم وصدق شاهدى الفرع مظنون والعمل باليقين مع امهكانه اولى من اتباع الظن ولان شهادة الاصل تثبت نفس الحق وهذه انما تثبت الشهادة عليه ولان في شهادة الفرع ضعفا لانه يتطرق اليها احتمالان احتمال غلط شاهدى الاصل واحتمال شاهدي الفرع فيكون ذالك وهنافيها ولذالك لم تنتهض لاثبات الحدود القصاص فينبغي ان لاتثبت الاعند عدم شاهدى الاصل كسائر الابدال ولا يصبح قياسها على اخبار الديانات لانه خفف فيها ولهذا لايعتبر فيها العدد ولا الذكورية ولا الحرية ولا اللفظ والحاجة داعية اليها في حق عموم الناس بخلاف مسألتنا.

(المغنى ج١٢ص ٨٥\_٩٠ بساب شروط الشهسادة العدل

کیونکہ یہ باتیں اصل واہی کے ذریعہ ثابت ہوتی ہیں ۔ لہذا گواہی یر گواہی سے بھی ٹابّت ہوں گی جیسا کہ مال میں سب کے نزدیک مقبول ہے۔ ہماری دکیل میہ ہے کہ حدود کا دار ومدارستر پوشی اور شبہ یر جانے برختم ہونے اور اقرار سے رجوع کرنے برمعاف ہوجانے یر ہوتا ہے اور گواہی پر گواہی اس میں شبہ کی مخبائش ہے کیونکہ اس میں غلط ہونے اور بھول جانے اور جھوٹے ہونے کا احمال موجود ہے اگر چہ بیاخمال اصل گواہوں میں بھی موجود ہے۔ لیکن بیاخمال زائدعلی الاصل ہےاور بیزائداخمال اصل گواہی میںموجودنہیں اور اس کا اعتبار بھی کیا گیا ہے۔ دلیل یہ ہے کہ جب تک اصل گواہی والے موجود ہوں ، گواہی بر گواہی دینے والوں کی گواہی نا مقبول ہوتی ہے۔لہذا ضروری ہوا کہ ان مقدمات میں گواہی پر گواہی کو قبول نہ کیا جائے جوشبہات سے ختم ہو جاتے ہیں۔ایک دلیل پیجمی ہے کہ گواہی برگواہی بوقت حاجت وضرورت کی جاتی ہے اور حدود میں اس کی کوئی حاجت نہیں کیونکہ ان میں ستر پوشی برنسبت گواہی ویے کے اولی ہے اور اس لئے بھی کہ اس بارے میں کوئی نص نہیں ہے اور اموال پراسے قیاس نہیں کیا جا سکتا کیونکہ ان دونوں میں حاجت اور تساہل کے اعتبار سے فرق ہے ۔ لہذا اصل گواہی کے ہوتے ہوئے اس کی کوئی ضرورت نہیں۔اس فرق کی بنا پر جوہم نے ان دونوں کے درمیان بیان کیا ہے۔ لہذا حدود میں گواہی پر گواہی کا اثبات باطل ہے۔ امام محد کے کلام سے بظاہر بیمعلوم ہوتا ہے کہ گوائی بر گوائی قصاص میں بھی جائز نہیں ہے اور نہ ہی حد قذف میں۔وہ فرماتے ہیں کہ بیاموال یعنی حقوق میں تو مقبول ہوگی کیکن خون اور حدیمیں قبول نہیں ہوگی یہی امام ابوحنیفہ کا قول ہے۔ ہماری دلیل بیہے کہاصل گواہ کی گواہی اگر معتذر ہوجائے۔اگر حاکم کے کئے اصل گواہوں کی گواہی سنناممکن ہوتو پھر مذکورہ بحث کی ضرورت ہی نہیں پڑے گی کہوہ فرع کے گواہوں کوعدالت میں جانچتا پھرے اور گواہی کے لئے بیزیادہ ضروری تھا۔ حاکم کا ساع ان دونوں سے معلوم ہے اور فرع کے دونوں گواہوں کا سیا ہونا درجہ ظن میں ہے اوریقین بیمل کرنا جبکہ ممکن ہوبہتر ہے کہاس کو چھوڑ کرظن کی اتباع کی جائے اور اس لئے بھی کہ اصل گواہوں کی گواہی نفس حق کو

على العدل مطبوعه دارالفكربيروت)

ثابت کرتی ہے اور گواہی پر گواہی تو اصل حق پر گواہی کا ہونا ثابت کرتی ہے اور اس لئے بھی کہ فرع کی گواہی میں ضعف اور کمزوری ہے کیونکہ اس میں دوا خمال موجود ہیں۔ ایک بیہ کہ اصل گواہ ہی غلط ہوں اور دوسرا بیہ کہ یہ خود فرع والے گواہ غلط ہوں۔ لہذا بیہ دوا خمال ان میں ضعف پیدا کر دیں گے۔ اس لئے بیہ گواہی حدود وقصاص پر پوری نہیں اترتی ۔ لہذا چا ہیے کہ اس سے حدود وقصاص ثابت نہ کئے جا کییں۔ ہاں اگر اصل گواہ معدوم ہوں تو اس مجبوری کے وقت ابدال کی طرح یہاں بھی گنجائش ہے اور دیا نات کے اخبار پر اس کا ابدال کی طرح یہاں بھی گنجائش ہے اور دیا نات کے اخبار پر اس کا نہمددگواہ ، نہ فذکر ہونا ، نہ آزاد ہونا اور نہ ہی لفظ شہادت کی ضرورت ہی ہے۔ اس لئے ان میں نہمددگواہ ، نہ فذکر ہونا ، نہ آزاد ہونا اور نہ ہی لفظ شہادت کی ضرورت کی بہر حال اسے حاجت وضرورت بھی ہے جس کی بنا پر ان معاملات میں بیہ جائز ہے۔ بخلاف مسئلہ حدود وقصاص کی بنا پر ان معاملات میں بیہ جائز ہے۔ بخلاف مسئلہ حدود وقصاص میں۔

عن جابر عن مسروق وشريح انهما قالا لا تجوز شهادة على شهادة في حدولا يكفل فيه.

عن ليث عن عطاء وطاؤس قالا لا تجوز شهادة على شهادة فى حد وروينا عن الشعبى وابراهيم وقد مضت الاخبار فيه فى درء الحدود بالشبهات فى كتاب الحدود.

(بيهتي شريف ج ١٠ص ٢٥٠ كتاب ماجاء شهادة على شهادة في حدودالله)

فرماتے ہیں: حدمیں نہ تو گواہی پر گواہی جائز ہے اور نہ ہی کفالت۔
عطاء اور طاؤس سے لیٹ بیان کرتے ہیں۔ دونوں نے
فرمایا: حدمیں گواہی پر گواہی جائز نہیں۔ ابراہیم نخعی اور شعبی سے بھی
ہم روایت کر بچکے ہیں۔ اس بارے میں مزید اخبار کتاب الحدود
میں درء الحدود بالشبہات کے شمن میں گزر چکی ہے۔
میں درء الحدود بالشبہات کے شمن میں گزر چکی ہے۔
میں درء الحدود بالشبہات کے شمن میں گزر چکی ہے۔

مسروق اور شری سے جابر بیان کرتے ہیں کہ یہ دونوں

فلاصة کلام بيہ ہوا کہ حقوق يعنى مالى معاملات ميں اگراصل گواہ ہوں تو پھر گواہى پر گواہى کى ضرورت نہيں پر تى اوراى طرح حدود وقصاص ميں اگر اصل گواہ موجود ہيں، تب بھى بات واضح ہے ۔لين اصل گواہ وں کى کسى طرح عدم موجودگى ميں مالى معاملات ميں تو گواہى پر گواہى جائز ہے ۔ كيونكہ اسے اگر ناجائز قرار ديا جائے ، تو عوام كوشد بير نقصان كا سامنا كرنا پڑے گاليكن حدود وقصاص ميں اس كى ضرورت نہيں كيونكہ اول ان معاملات ميں سر پوشى افضل ہے ۔ دوم بيشبهات سے ختم ہو جاتے ہيں اور گواہى پر گواہى ميں شبهات موجود ہيں ۔سوم بير كہ اس ميں ندكر ہونے ، مخصوص تعداد اور آزادى وغيره كى صفات كا ہونا لازم نہيں ۔ لہذا اس فرق كے پيش نظر حدود وقصاص ميں گواہى پر گواہى پر قواہى پر قواہى كو جائز قر ارنہيں ديا جا سكتا۔ كى دوعدد روايات ميں بھى اس كى تائيد موجود ہے۔ اس لئے حدود وقصاص ميں گواہى پر گواہى كو جائز قر ارنہيں ديا جا سكتا۔ فاعتبر وا يا اولى الابصاد

وہ امور جن میں اکیلی عورت کی گواہی معتبر ہے

ایسے معاملات کہ جن پر مرد حضرات مطلع نہ ہوسکیں۔ وہاں عورتوں کی تنہا گواہی معتبر ہوتی ہے۔

( بخارى شريف ج اص ٢٣ سباب شهادة الآماء والعبيد)

جناب عقبہ بن عامر بیان کرتے ہیں کہ میں نے ایک عورت سے شادی کی پھر ایک اور عورت آئی اور کہنے گئی میں نے تم دونوں کو دودھ پلایا ہوا ہے۔ پھر میں نے سرکار دوعالم ضلایا گئی ہیں اس خدمت میں حاضر ہوکراس کو بیان کیا تو آپ نے فرمایا: اب تو اسے کیونکر نکاح میں رکھ سکتا ہے جبکہ اس کے بارے میں رضاعت کا قول کیا گیا ہے؟ اسے چھوڑ دے۔

بارے میں عورت کی گواہی کو جائز فر مایا۔ ابن شریح سے ہے کہ وہ

ا کیلی دار کی گواہی بحیہ ہونے کے بارے میں جائز قرار دیتے تھے۔

جناب سفیان نے فرمایا :عورتوں کے عیوب اور ان باتوں میں جن

یر صرف عورتیں ہی مطلع ہو سکتی ہیں ، ایک عورت کی گواہی ہی کافی

میں کہتا ہوں کہ ابن حزم کی کتاب''کملی'' میں ہے کہ

سے حدیث پاک بیان کرتی ہے کہ رضاعت کے بارے میں ایک عورت کی گواہی کو کافی سمجھا گیا۔ جناب عقبہ کی بننے والی بیوی کا نام ام یجی بنت ابی ہاب ہے۔ لیکن یا درہے کہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کو رضاعت کے بارے میں اختلاف ہے کیونکہ آپ رضاعت کو ان امور میں سے شارنہیں فرماتے جن پر مطلع ہونا صرف عورتوں کے ساتھ مخصوص ہے بلکہ اس کی اطلاع مردوں کو بھی ہوسکتی ہے۔ اس لئے امام صاحب اس حدیث کو ورع اور تقوی پر محمول فرماتے ہیں۔ جمہور کے نزدیک رضاعت میں ایک عورت کی گواہی معترنہیں ہے۔ جبیبا کہ اسی حدیث بخاری کے حاشیہ پر اس کی صراحت مذکور ہے۔ صرف عورتوں کی گواہی جن امور میں ہے وہ درج ذیل ہیں:

تصحعی اورحسن سے مروی ہے انہوں نے کہا کہ ایک عورت کی عن الشعبي والحسن قالا تجوز شهادة محواہی ان امور میں ہے جن برمرد مطلع نہیں ہوتے ۔ جناب حسن المرأة الواحدة فيما لإيطلع الرجال. عن الحسن سے ہے فرمایا: کہ ایک عورت کی گوائی بچہ کی پیدائش میں ہے۔ قال تجوز شهادة المرأة وحدها في الاستهلال. عن حضرت ابن عمر رضی الله عنهما فرماتے ہیں: کہ عورتوں کی طواہی صرف ابن عمر قال لا تجوز شهادة النساء الا مالا يطلع ان امور میں جائز ہوگی جن بران کے سوامر دمطلع نہ ہو سکتے ہوں وہ عليه الا هن من عورات النساء وما يشبه ذالك من عورتوں کی پوشیدہ باتیں ہیں اور جوان سے ملتی جلتی ہیں ۔ یعنی حمل حملهن وحيضهن. عن ابن جريح قال ابن شهاب اور حیض \_ابن جری فرماتے ہیں کہ ابن شہاب نے فرمایا: بیطریقہ منضت السنة في ان تجوز شهادة النساء ليس معهن جلتا آرہاہے کہ عورتوں کی گوائی ان باتوں میں جائز ہوتی ہے جن رجل فيما يلين من ولادة المرأة والاستهلال الجنين میں ان کے ساتھ مروشریک نہ ہوسکیں۔مثلاً عورت کے ہاں بچہ پیدا وفي غير ذالك من امر النساء الذي لايطلع عليه ہونا اور بچہ کا پیدائش کے وقت رونا وغیرہ ایسے کام ہیں جن کاتعلق ولا يليه الاهن فاذا شهدت المرأة المسلمة التي صرف عورتوں کے ساتھ ہے۔ مردندان برمطلع ہوسکتے ہیں ندان کی تقبل النساء فما فوق المرأة الواحدة في استهلال بھہانی کر سکتے ہیں ۔لہذا جب کوئی مسلمان عورت کسی کے ہاں بچہ البجنين جازت. عن ابن شهاب ان عمر بن الخطاب پیدا ہونے کی گواہی دیتی ہے تو پیگواہی جائز ہوگی ۔ ابن شہاب کہتے اجاز شهادة المرأة في الاستهلال. عن ابن شريح ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے بچہ پیدا ہونے کے انه اجازشهادة القابلة وحدها في الاستهلال.

> قلت فى المحلى لابن حزم قال سفيان ثورى يقبل فى عيوب النساء وما لا يطلع عليه الا النساء امرأة واحدة وهو قول ابى حنيفة واصحابه وصح

(مصنف عبدالرزاق ج ٨ص٣٣٣)

عن ابن عباس وعن على وعن عثمان امير المومنين وابن عمر والحسن البصري والزهري وقال ابن ابي شيبة حدثنا عيسى بن يونس عن الاوزاعي عن الزهري قال مضت السنة ان تجوز شهادة النساء فيسمسا لا يطلع عليه غيرهن من ولادات النساء وعيوبهن وتبجوز شهادة القابلة وحدها في الاستهلال وقال عبد الرزاق في مصنفه قال ابن جريح قال ابن شهاب مضت السنة فذكر بمعناه وقال ايضاعن الثوري عن اشعث عن الحسن والشعبى قالا تجوز شهادة المرأة الواحدة فيما لا يطلع عليه رجال وقال ايضا انا الاسلمي اخبرني اسحاق عن ابن شهاب ان عمر ابن الخطاب اجاز شهادة امرأة في الاستهلال ورواه ايضا بسنده عن النزهرى والطاوس وابى بكربن ابى سبرة ويحيى بن سعيم وفي نوادر الفقهاء لابن بنت نعيم اجمع الصحابة على ان المرأة الواحدة مقبولة في الولادة. (جو ہرائقی ج ۱ اص ۱۵ اباب ماجاء فی عددهن کتاب الشهادات مطبوعه حيدرآ باد دكن)

ہے۔ یہی امام ابوحنیفہ اور ان کے اصحاب کا قول ہے اور ابن عباس، علی ،عثان ، ابن عمر ،حسن بصری اورز ہری (رضی الله عنهم ) سے صحیح یمی ہے۔ابن ابی شیبہ سے مروی کہ میں عیسیٰ بن پولس نے اوز اعی سے وہ زہری سے بیان کرتے ہیں کہانہوں نے فر مایا: آج تک ہے طریقہ چلا آ رہا ہے کہان باتوں میں جن پرعورتوں کےسوا اور کوئی مطلع نہیں ہوسکتا ۔مثلاً پیدائش اورعورتوں کے پوشیدہ عیوب، ان میں عورت کی گوائی جائز ہے اور داریا کیلی کی گوائی بحد بیدا ہونے کے بارے میں جائز ہے عبدالرزاق نے اپنی مصنف میں کہا ہے کہ ابن جرت کے نے ابن شہاب سے بیان کیا کہ آج تک پیطریقہ چلا آرہا ہے الح اور انہوں نے جناب توری انہوں نے اشعث عن الحن اور شعبی سے بیان کیا دونوں نے فرمایا: کہ جن باتوں پر مرد مطلع نہ ہوشکیں ، ان میں ایک عورت کی گواہی کافی ہے۔ یہ بھی فر مایا کہ مجھے اسلمی نے انہیں اسحاق نے انہیں ابن شہاب نے حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے خبر دی کہ انہوں نے ایک عورت کی گواہی بچہ پیدا ہونے کے بارے میں جائز قرار دی اوراینی سند سے انہوں نے زہری ، ابو بکر بن ابی سبرہ اور کیجیٰ بن سعید سے بھی یہی روایت کیا ہے۔ ابن ابی تعیم کی نوادر الفقہاء میں ہے کہ تمام صحابہ کرام کا اجماع ہے کہ ولاوت کے بارے میں ایک عورت کی گواہی مقبول

نوٹ: دایہ تنہا کی گواہی ولادت کے بارے میں قبول ہے۔ یہ کی اگر تضلی کا قول ہے۔ امام بیہ بی نے اس روایت کی اسناد پر جرح کی بیش نظر علامہ تر کمانی نے دیگر بہت سے تھی کہ ایک راوی جا بر بعضی متروک ہے اور دوسرا عبداللہ بن تھے مجروح ہے۔ اس جرح کے پیش نظر علامہ تر کمانی نے دیگر بہت سے تھی کہ ایک راوی جا بن بین نظر علامہ تر کمانی نے دیگر بہت سے تھی آثاراتی بارے میں نظر کئے۔ تاکہ اکمیلی داری گواہی کی ولادت کے بارے میں تھے تاب ہوجائے۔ خلاصہ کلام یہ کہ عورتوں کی گواہی کسی طور پر بھی جائز نہیں۔ وہ حدود اور قصاص کے مسائل ہیں۔ گواہی کسی طور پر بھی جائز نہیں۔ وہ حدود اور قصاص کے مسائل ہیں۔ دوسری قتم میں مردوں کے ساتھ مل کر مقبول کی تبنا نا مقبول ہیں۔ جسیا کہ حقوق و معاملات وغیرہ۔ تیسری قتم کہ جن امور پر مردوں کا مطلع ہونا مشکل ہے، ان میں صرف عورتوں کی گواہی ہی کافی ہوگی۔

رضاعت میں الیلی عورت کی گواہی امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے نز دیک مقبول نہیں

قاضی نے کہا کہ وہ ہاتیں جن میں صرف عورتوں کی تنہا گواہی مقبول ہوتی ہے۔ وہ پانچ امور ہیں۔ ولادت ، بچہ کا بوقت پیدائش چنج مارنا ، دودھ پلانا ، وہ عیوب جو کپڑوں کے پنچے چھیے ہوتے ہیں۔ جبیا کہ رتق (عورت کی شرمگاہ میں بیدا ہو جانے والالوتھڑا) قرن قال القاضى والذى تقبل فيه شهادتهن منفردات خمسة الاشياء الولادة والاستهلال والرضاع والعيوب تحت الثياب كالرتق والقرن والبكارة والثيابة والبرص وانقضاء العدة وعن ابى

حنيفة لاتقبل شهادتهن منفردات على الرضاع لانه يسجوز ان يطلع عليه محارم المراة من الرجال فلم يثبت بالنساء منفر دات كالنكاح.

(المغنى مع شرح كبيرج ١٢ص١١ ـ ١٤ مسئله ٨٣٢٥)

(شرمگاه میں ہٹری کا آڑے آجانا) کنوارین، غیر کنوارین ، برص، عدت ختم ہونا۔ امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ وہ تنہا عورتوں کی گواہی رضاعت میں قبول نہیں کرتے ۔ کیونکہ یہ ایسا معاملہ ہے کہ عورت کے محرم مر دحفرات اس پرمطلع ہو سکتے ہیں۔ لہذا تنہا عورتوں کی گواہی ہے میہ ثابت نہ ہوگی ۔جبیبا کہ تنہا عورتوں کی گواہی سے نکاح ثابت نہیں ہوتا۔

قار تین کرام! ندکورہ پانچ امور میں سے جار میں امام ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنہ بھی متفق ہیں کہ ان کا ثبوت عورتوں کی گواہی سے ہو جائے گا۔ کیونکہان پرمردحضرات کامطلع ہونامشکل ہے۔اختلاف رضاعت میں ہے۔اس میں آپ اکیلی عورتوں کی گواہی سے ثابت ہوناتشکیم ہمیں کرتے۔جس کی دجہ بھی معقول ہے۔وہ یہ کہ دوسال تک ایک عورت اپنے بیچے کو دودھ پلاتی ہے، کوئی ایک آ دھ مرتبہ تہیں ۔ تو اس طویل عرصہ میں عورت کے محارم مثلاً باپ، دادا، بھائی، جوان بیٹا وغیرہ کوبھی کبھار دودھ پلانے کا موقع دیکھنا نصیب ہو جاتا ہے۔اگرچہ غیر محارم کے لئے مشکل ہے تو جب محارم کے لئے بہت سے مواقع دیکھنے کے موجود ہیں تو پھراسے ان امور کی فہرست میں شامل کرنا کہ جن تک مردوں کی رسائی مشکل ہودرست نہیں ہے۔اس لئے امام موصوف کے نز دیک رضاعت کا ثبوت صرف عورتوں کی گواہی سے نہ ہوگا اور یہ بھی یا در ہے کہ امام صاحب کا محض اجتہا نہیں ہے بلکہ اس پر بہت سے آثار موجود ہیں۔ ملاحظہ ہوں:

عن الشوری عن زید بن اسلم ان عمر بن زید بن اللم سے جناب توری بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ رضاعت کے بارے میں ایک عورت کی طوابی نہیں لیا کرتے تھے اور کہا کہ ابن الی کیلی جھی رضاعت کے بارے میںعورت کی گواہی منظور نہیں فر مایا کرتے تھے۔

رضاعت میں ایک عورت کی گواہی جائز نہیں ہوتی ۔

یوس جناب حسن سے بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا:

الخطاب رضى الله عنه لم ياخذ بشهادة امراة في رضاع قال وكان ابن ابي ليلي لاياخذ بشهادة امرأة في الرضاع.

(مصنف عبدالرزاق باب شهادة المرأة في الرضاع والنفاس)

عن يونسس عن الحسن قال لا تجوز في الرضاع شهادة امرأة واحدة.

(مصنف عبدالرزاق ج ۸ص ۳۳۸)

قارئین کرام! حفزت عمر بن خطاب رضی الله عنه کی شخصیت و وعظیم شخصیت ہے کہ خود سر کار دوعالم ﷺ الله علیہ اللہ عنه کی شخصیت میں کہ خود سر کار دوعالم ﷺ کے ان کے بارے میں ارشادفر مایا:''ان المله پینسطق علی لسان عمریقیناً عمر کی زبان الله کی زبان ہے''۔للہذاان کا ارشادگرامی که رضاعت صرفعورت کی گواہی سے ثابت نہ ہوگی ،اینے اندر بہت وزن رکھتا ہے اور دوسرے بزرگ حضرت حسن بھری رضی اللہ عنہ جلیل القدر تابعی ہیں ۔وہ بھی رضاعت کےمسئلہ میں حضرت عمر رضی اللّٰدعنہ کے بیرو ہیں ۔للہٰذا ثابت ہوا کہسیدنا حضرت امام ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنیہ کا مؤقف صرف اجتہاد پرمبنی نہیں ہے بلکہ اس کی تائید میں آثار موجود ہیں۔شہادت کے بارے میں اگر چے موطاا مام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے سیجھ بھی ذکر نہ فر مایا۔ کیکن ضرورت کے مطابق ہم نے اس کی اہم ابحاث سپر دقلم کر دیں اور عام الوقوع مسائل درج کردیئے ہیں۔اس ے زائد تفصیل کی ضرورت نہیں ۔اگر قارئین کرام مزید تفصیل معلوم کرنا جا ہیں ،تو کتب فقہ میں باب الشہا دات یا کتاب الشہا دات کے تحت ملاحظہ فرمالیں۔انثاءاللّٰہ آپ مطمئن ہو جا کیں گے۔اب ہم اس بحث کو یہبیں ختم کرتے ہیں اورموطا امام محدرحمۃ اللّٰہ علیہ کی تر تیب کے مطابق اگلے باب یعنی کتاب الحدود کو بعون اللہ تعالی شروع کرتے ہیں۔اللہ تعالیٰ اس کی تحمیل کی توفیق عطافر مائے۔آمین

# • ١- كِتَابُ الْحُدُودِ فِي السَّرِقَةِ چوری کی حدود کا بیان

## • • ٣٠- بَابُ الْعَبُلُو يَسُرِقُ مِنْ مَّوْ لَاهُ

بُنِ يَزِيدُ أَنَّ عَبُدُ اللَّهِ بِنَ عَمْرِوا بِرَالْحَضْرَمِيَّ جَاءَ إِلَى عُـمَرَ بْنِ الْحَطَّابِ إِعَبْدٍ لَّهُ فَقَالَ إِقْطَعُ هٰذَا فَإِنَّهُ سَرَقَ فَعَالَ وَمَاذَا سَرَقَ قَالَ سَرَقَ مِرْأَةً لِإِمْرَأَتِي ثَمَنْهَا سِتُّونَ دِرُهَمَّا قَالَ عُمَرُ اَرْسِلُهُ لَيْسَ عَلَيْهِ قَطْعٌ خَادِمُكُمْ سَرَقَ مَتَاعَكُمْ.

٦٦٨ - أَخُبُرُ نَا مَالِكُ حَدَّثَنَا الزَّهُرِيُّ عَنِ السَّائِبِ

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِذَا نَأْخُدُ أَيَّمَا رَجُلِ لَهُ عَبِدُ سَرَقَ مِنْ ذِي رَحِمِ مُحْرَمِ مِّنْهُ أُومِنْ مُّوْلًاهُ أُومِنُ إِمْرَأَةٍ مَوُلَاهُ ٱوْمِنْ زُوْجِ مَوْلَاتِهِ فَلَا قَطْعَ عَلَيْهِ فِيمًا سَرَقَ وَكَيْفَ يَكُونُ عَلَيْهِ الْقِطْعُ فِيهَا سَرَقَ مِنْ أَخْتِهِ أَوْ آخِيهِ أَوْعَ مَّتِهِ أَوْخَ الَّتِهِ وَهُوَ لَوْ كَانَ مُحْتَاجًا زَمِنًا اَوْصَـغِيدُرًا اَوْكَانَتُ مُحْتَاجَةً اجْبِرَ عَلَى نَفْقِهِم فَكَانَ لَهُمْ فِي مَالِهِ نَصِيبٌ فَكَيْفَ يُقَطَّعُ مَنْ سَرَقَ مِمَّنْ لَهُ، مِنْ مَالِهِ نَصِيْتُ وَلَهٰذَا كُلَّهُ قَوْلٌ آبِي حَزِيْفَةَ وَالْعَامَّةِ مِنْ فْقَهَائِنَا رَحِمَهُ مُواللَّهُ -

غلام کا اینے مولیٰ کے مال کی چوری کرنے کا بیان

امام مالک نے ہمیں بتایا کہ جناب زہری نے سائب بن یزید ہے اور وہ حضرت عبداللہ بن عمر والحضر می سے روایت کرتے ہیں ایک شخص اپنا غلام لئے حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے = پاس آیا اور کہنے نگا اس کے ہاتھ کا شئے کیونکہ اس نے چوری کی ہے آپ نے بوچھا: اس نے کیا جرایا ہے؟ کہنے لگاس نے میری بوی کاشیشہ جرایا ہے جس کی قیمت ساٹھ درہم تھی' اس پر حضرت عمablaرضی اللّٰہ عنہ نے فرمایا: اسے جھوڑ و ۔ اس کے ہاتھ کا منے کی کوئی کوئی ضرورت نہیں ۔تمہارے ہی گھر کے خادم نے تمہارا ہی سامان 🖔

امام محمر کہتے ہیں کہ ہمارا یہی مذہب ہے۔کوئی شخص کہاس کا کوئی غلام ہو۔وہ اس کے ذی رحم کی چوری کرے یا اپنے مولا کی یا ایے مولیٰ کی بیوی کی یا بیوی کے خاوند کی تو ان صورتوں میں اس پر ہاتھ کا منے کی سزانہیں ہو گی اورالیمی چوری میں سزا ہوبھی کیونکر سکتی ہے جبکہ اس نے اپنی بہن ، بھائی ، پھوپھی یا ماموں کی چوری کی ہو اوروه جبكه مختاج مو يالنكر امويا حجوثا مويامختاج موكدايينه نان ونفقه یراجرت دے کررکھا ہواہو، تو ایسے لوگوں کا اس کے مال میں سے حصہ ہوتا ہے۔ توجس کا جس کسی کے مال میں کچھ نہ کچھ حصہ بنتا ہو، اس کے چوری کرنے پراس کا ہاتھ کیے کاٹا جاسکتا ہے؟ بیسب کا سب امام ابوحنیفه اور جمارے عام فقہائے کرام کا بھی قول ہے۔

مٰدکورہ روایت میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے غلام کے ہاتھ کا منے کی سزا نہ دی ۔ حالانکہ اس نے اپنے مولی کی بیوی کا قیمتی شیشہ جرایا تھا۔اس کی وجہ آپ نے خود ہی بیان فرما دی کہ چور گھر کا آ دی ہے اور اس کا دیگر افراد خانہ کی طرح گھر کے ساز وسامان میں حصہ اور تعلق ہوتا ہے۔ امام محمد رحمة الله علیہ نے اس ارشاد کے مطابق ایک قاعدہ ذکر فرما دیا کہ ہروہ چور کہ جس کا کسی طرح چوری

کردہ مال میں حصہ نظر آتا ہو، وہاں شبہ کی گنجائش ہونے کی وجہ سے چوری کی حداس سے ساقط ہو جائے گی۔ حدود کا اگر چہ دائرہ کافی وسیع ہے اوران کا اجراء ونفوذ اس لئے شریعت نے فر مایا تا کہلوگوں کا مال جان محفوظ و مامون ہو جائیں۔ہم ان شاءاللہ اپنے اپنے موقعہ پراس کی تفصیل اور پچھکمتیں بیان کریں گے۔سردست چونکہ چوری اوراس کی حد کا ذکر چل رہا ہے اس لئے اس کی لغوی،شرعی تعریف اورشرا کط ذکر کی جاتی ہیں۔

قرآن كريم مين چوركى سزا باته كا ثاذ كرفر مائى ـ "السارق والسارقة فاقطعوا ايديهما جزاء بما كسبا چورمرداورعورت دونوں کے ہاتھ کاٹ ڈالوبیان کے کیے کی جزاء ہے'۔ قاضی عیاض رحمۃ اللہ علیہ اور دیگر حضرات نے اس آیت کے بارے میں لکھا کہ اللہ تعالیٰ نے بیرحد نازل فرما کراپنے بندوں کوشکر بیرکا موقع فراہم فرمایا کیونکہ اس سے مسلمانوں کا مال محفوظ کر دیا گیا۔اگر کوئی شخص ا چک کریا چھین کریالوٹ کر لے جائے ۔ ایسی صورت میں تعزیر ہوگی ۔ حاکم کی مرضی پر منحصر ہے کہ وہ کتنی تعزیر لگا تا ہے؟ کیونکہ چوری کی بہ نسبت سے جرائم ذرا کم درجہ کے اور سے بھی کہ چوری پر گواہ پیش کرنا بہت مشکل ہے اور ان امور میں گواہ بآسانی پیش کئے جاسکتے ہیں۔لہذا ان طریقوں ہے کسی کی لی گئی چیز کی واپسی بہنسبت چوری شدہ مال کے آسانی ہو جاتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ چوری میں دس درہم یا اس سے او پر تک کی چوری پر ہاتھ کا نئے کا حکم ہے۔ حالانکہ غصب یا لوٹ ماریا چھین جھپٹ پر ہزاروں درہم کوئی لےاڑے،تو ہاتھ کا نیے کی سزانہیں صرف تعزیر ہوگی ۔اگر چہ بظاہر یہ بات خلاف عقلِ ہے لیکن کن حکمتوں کے تحت دس درہم چوری پرتو ہاتھ کا لینے کا تحكم ديا گياليكن غصب ولوٹ مارميں اس سے زيادہ پر بھی سز انہيں۔ يہ مشيں بہرحال ہيں۔ كيونكہ اللہ تعالیٰ كا كوئی بھی تحكم ہووہ تحكمتوں ہے بھرا پڑا ہوتا ہے۔ جہاں تک قر آن کریم میں اس کا ذکر ہے۔ وہ عبرت اور ایسے جرائم سے کنارہ کشی کرانامقصودنظر آتا ہے۔ پچھلے اوراق میں آپ نے پڑھا کو قل خطاء میں دیت کا ملہ یعنی سو(۱۰۰)اونٹ یا ایک ہزار دیناریا دس ہزار درہم ہیں اورا گرقتل نہ کرے بلکہ صرف دونوں ہاتھ کاٹ دیئے جا ئیں تو پھر بھی پوری دیت ادا کرنا پڑتی ہے۔ایک ہاتھ پرنصف دیت ۔ یہاں ایک ہاتھ کی قیمت جو شریعت نے کا شنے والے پر لا گوفر مائی، وہ نصف دیت یعنی بچپاس اونٹ یا پانچ سودیناریا پانچ ہزار درہم بنتے ہیں ۔لیکن یہی ہاتھ اگر چوري کرنے والا ہے تو اس کی قیمت دس درہم سے شروع ہو جاتی ہے۔ دونوں صورتوں میں فرق واضح ہے کہ ہاتھ کی نصف دیت اس وقت تھی جب ہاتھ نے حدوداللہ کی مخالفت نہ کی تھی بلکہ اس سے زیا دتی کی گئی اور وہ مظلوم کا ہاتھ تھا اور جب ہاتھ نے چوری کی تو حدود الہیدی یا مالی کا مرتکب ہوکر ظالم بنااورلوگوں کوستانے اوران کے اموال کونقصان پہنچانے والاقرار پایا۔لہذا ہیہ ہاتھ مجرم ہے۔ گویا ظالم ہاتھ اور مظلوم ہاتھ میں امتیاز کرنا بہترین حکمت ہے۔امین ہاتھ کی قدرو قیمت اور خائن کی قدرو قیمت بکسال نہیں ہو عتی۔ والثداعكم بالصواب

سرقه كالغوىمعني

السارق عند العرب من جاء مستترا الي حرز فاخله منه ماليس له فان اخذ من ظاهر فهو مختلس ومتسلب ومنتهب ومخترس فان منع مما في يده فهو غاصب.

(المان العرب ج ١٠ ١٥ ١٥ اتحت لفظ السوقه)

عربی لوگوں کے ہاں چوروہ مخص ہے جو چوری حصے سی محفوظ جگہ میں داخل ہو اور وہاں ہے سی کا مال لے اڑے۔ اگر چوری چھے نہیں ظاہرا لے جاتا ہے۔وہ اچکا ہے، جھینے والا اورلوشے والا کہلائے گا اور اگر وہ دھینگامشتی کر کے لے گیا تو غاصب کہلائے گا اورا گرکسی کی چیز جواس کے ہاتھ میں ہے دینے سے انکار کیا ، تووہ

## سرقه کی اصطلاحی (شرعی )تعریف

السرقة التى علق به الشرع وجوب القطع هى اخد العاقل البالغ عشرة دراهم او مقدارها خفية عمن هو يقصد للحفظ مما لا يتسارع اليه الفساد من المال المتمول للغير من حرز بلا شبهة.

(مرقاة شرح مشكلوة ج يص١٥٣ب اب قسطع المسوقة مطبوعه ادابيملتان)

چوری کہ جس پر ازروئے شرع شریف ہاتھ کا مٹنے کی سزا واجب ہوتی ہے۔ وہ یہ ہے کہ کوئی شخص عاقل 'بالغ دس درہم یا اس کی مقدار و قیمت کی کوئی چیز خفیہ طریقے سے لے جائے کہ جس کی خود مالک حفاظت کرنے کا قصد کئے بیٹھا تھا اور وہ چیز ایسی ہوجو بہت جلد خراب نہ ہو جائے اور وہ چوری کئے جانے والا مال کسی کی ملیت بھی ہواور اس کی محفوظ جگہ کہ جس کی حفاظت میں کوئی شبہ نہ گزرے، وہاں رکھا ہوا ہو۔

مطلب یہ کہ چوری کرنے والا عاقل بالغ ہو'نیت چوری سے اس نے یہ تعل کیا ہواور جو چیز چرائی ہووہ دس درہم یا اس کی قیمت کے کم از کم برابر ہواور وہ چیز کسی کی ملکیت ہواور اس مالک نے اسے محفوظ کرنے کا ہرممکن بندوبست کررکھا ہواور وہ چوری کردہ چیز بہت جلد خراب نہ ہونے والی ہواور قیمتی ہو یعنی ازروئے شرع اس کالین دین جائز ہو۔ مالک کی رضا کے بغیراس کو بن بتلائے ایسی چیز کو اشاکرا پیخ قبضہ میں لانا''چوری'' کہلائے گا۔اب ہم ان شرائط کی قدر سے تفصیل بیان کرتے ہیں۔ ملاحظ فرما نمیں:

شرط اول: چور کا عاقل و بالغ ہونا

فاهليته وجوب القطع وهي العقل والبلوغ فلا يقطع الصبى والمجنون لما روى عن النبي صَٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن الصلَّهُ عَن الصبى حتى يحتلم وعن المجنون حتى يفيق وعن النائم حتى يستيقظ اخبر عليه السلام ان القلم مرفوع عنهما وفي ايجاب القطع اجراء القلم عليهما وهذا خلاف النص ولان القطع عقوبة فيستدعى جناية وفعلهما لايوصف بالجنايات ولهذا لم يجب عليهما سائر الحدود كذا هذا ويضمنان السرقة لان الجناية ليست بشرط لوجوب ضمان المال ومن كان السارق يجن مرة و يفيق اخرى فان سرق في حال جنونه لم يقطع وان سرق في حال الافاقة يقطع ولو سرق جماعة فيهم صبى او مجنون يدرء عنهم القطع في قول ابي حنيفة وزفر رحمهما الله تعالى وقال ابو يوسف رحمه الله ان كان الصبي والمجنون هو الذي تولى اخراج المتاع درئ منهم جميعا وان كان وليه غير هما قطعوا جميعا

چور کے ہاتھ کا نے کی اہلیت لازمی طور پر عاقل اور بالغ ہونا ہے اس لئے بیچے اور مجنون کے ہاتھ نہیں کاٹے جائیں گے کیونکہ نِي كريم خَلِاتَنْ الْمَالِينَ اللَّهِ اللَّهِ مِي مِن تَين سے احكام شرعيه اٹھا كئے گئے ہیں۔ بچے سے جب تک وہ احتلام والانہیں ہوجا تا۔مجنون سے جب تک افاقہ نہ ہو جائے اور سونے والے سے جب تک وہ بیدار نه ہوجائے'' حضور خُلِلْتُلِكُ لَيْكُولِيَّ نے اس حدیث پاک میں پی خبر دی ہے کہ بچے اور مجنون سے قلم اٹھا لیا گیا ہے اور اگر ان دونوں پر چوری کی سزا نافذ کریں گے تو ان پر قلم جاری ہو گیا اور یہ نص کے خلاف ہے اور اس لئے بھی کہ ہاتھ کا ٹنا عقوبت ہے اور عقوبت جاہتی ہے کہاس سے بل جنایت ہواوران دونوں کے کام جنایات میں سے شارنہیں ہوتے ۔ اس کئے ان دونوں پر دیگر حدود بھی واجب نہیں ہوتیں۔ یونہی حدسرقہ بھی واجب نہیں ہوگی ۔ ہاں سے دونوں چوری کردہ مال کے ضامن ہوں گے کیونکہ مال کی صفانت ادا كرنے كے لئے جنايت كا مونا شرطنبيں باوراگر چوراييا ہے كه کبھی دیوانہ اور بھی ہوشیار ہوجاتا ہے،توایسے نے اگر حالت جنون میں چوری کی تو ہاتھ نہیں کا نے جائیں گے اور اگر افاقہ کے وقت چوری کی تو کاٹے جائیں گے اور اگر چوری بہت سے لوگوں نے مل

الاالصبي والمجنون.

(بدائع الصنائع ج عص ١٤ فصل المالشرائط طبع بيروت)

کرکی ،جن میں بچہ یا مجنون بھی شامل ہے، ان سب سے قطع یدکی سزاامام ابو حنیفہ اور امام زفر رضی اللہ عنہما کے قول کے مطابق ٹل جائے گی اور امام ابو یوسف رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں کہ اگر بچہ اور مجنون ایسا ہے کہ چوری کا مال نکا لنے کا ذمہ دار وہ تھا تو سب سے سزااٹھ جائے گی اور اگران کے علاوہ دوسروں میں سے کوئی میہ ذمہ داری سرانجام دیتا ہے تو بچے اور مجنون کو چھوڑ کر بقیہ سب کے ہاتھ کا نے مائیں گے۔

مکلف ہونے کی شرط کی وجہ سے بچہ اور مجنون خارج ہو گئے
کیونکہ ہاتھ کا شخ عقوبت ہیں اور سے دونوں عقوبت کے اہل نہیں
ہیں لہذا یہ دونوں چوری کی آیت کے عموم سے مخصوص کر لئے گئے
لیکن چوری کردہ مال کے ضامن ہوں کے اور اگر کوئی مخص بھی
حالت جنون میں اور بھی افاقہ کی حالت میں ہوتا ہے تو حالت
جنون میں چوری کرنے پر ہاتھ کا شنے کی سزانہیں پائے گا اور افاقہ
کی حالت میں اس کے ہاتھ کا شے جا کیں گے۔

فخرج بالتكليف الصبى والمجنون لان القطع عقوبة وهما ليس من اهلها فهما مخصوصان من اية السرقة لكنهما يضمنان المال وان كان يجن ويفيق فان سرق في حال جنونه لم يقطع وان كان في حال الا فاقة يقطع.

(بحرالرائق ج٥ص٥٠ كتاب السرقة )

قار ئین کرام! ان دونوں حوالہ جات سے صاف صاف معلوم ہوا کہ نابالغ اور مجنون پر حدسرقہ نافذ نہیں کی جائے گی کیونکہ ایک تو حضور ﷺ کے ارشاد کے مطابق بیان تین اشخاص میں شامل ہیں جومرفوع القلم ہیں۔ دوسرا ہاتھ کا شاایک عقوبت وسزا ہے اور سزا سے قبل کمی جرم کا ہونا ضروری ہوتا ہے۔ ان دونوں کے افعال جرائم میں شامل نہیں ہوتے۔ جب جرائم نہیں تو ان کی سزا بھی نہیں ہوگی۔ صرف چوری کردہ مال کی چٹی دیں گے کیونکہ چٹی بھرنے کے لئے جرم ہونا شرطنہیں ہے۔ تیسرا بی کہ آیت کریمہ المساد ق والساد قد کے عموم سے ان دونوں کو محصوص کر لیا گیا ہے۔ لہذا آیت کریمہ میں شامل ہوتو اس کی وجہ سے شبہ پڑنے کے بین حتی کہ اگر بیہ دونوں یا ان میں سے کوئی ایک دوسر سے چوروں کے ساتھ چوری میں شامل ہوتو اس کی وجہ سے شبہ پڑنے کے پیش نظر قطع یہ سے سب خی کہ تاکمیں گئے۔

شرط دوم: دس درہم یاان کی مالیت کے برابر چوری کرنا

عن هشام بن عروة عن ابيه قال اخبرتنى عائشة رضى الله عنها ان يدالسارق لم تقطع على عهد النبى فَاللَّهُ الله الا في ثمن منجن جحفة او ترس. (بخارى شريف ٢٥٣٥ اباب قول الله السارق والسارقة الاية)

عن معمر عن النهرى قال كان مروان يحدث ان النبي ﷺ لَيُنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ ال

جناب ہشام بن عردہ اپنے والد سے اور وہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے بیان فرماتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: حضور ضلاعتمالی اللہ عنہا کے دوراقدس میں کمان یا ڈھال کی چوری میں ہاتھ کا ٹا جاتا تھا۔

جناب زہری ہے معمر بیان کرتے ہیں کہ مروان بتایا کرتے سے کہ حضور ضلاکی ایک ایک فخص کا ڈھال کی چوری کرنے میں ہاتھ کا ٹاتھا۔

اخبرنا عروة ان سارقا لم يقطع في عهد النبي ضَلَيْكُ لَيْكُمْ في ادنى من مجن جحفة او ترس وكل واحد منهما يومئذ ذو ثمن.

(مصنف عبد الرزاق ج ١٠ص ٢٣٣٨ ـ ٢٣٥ باب في كم تقطع)

عن ابن جريج عن ابن طاوس عن ابيه قال يقطع في ثمن المجن. (مصنف ابن اليشبر ٩٥ ٢٥ ١٩٠١ من قال لا تقطع من اقل عشرة دراهم)

ابن جرتئ جناب طاؤس سے اور وہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ ڈھال کی قیمت کے برابر کسی چیز کو چوری کرنے پر ہاتھ کا ٹاجاتا تھا۔

عروہ نے ہمیں خبر دی کہ حضور ضلاتی کی ایک دور میں

و ال سے م چیز کی چوری پر ہاتھ نہیں کا ٹا جاتا تھا یا کمان سے م

میں ۔ان دنوں سے چیزیں قیمی تھیں ۔

مذکورہ بالا روایات سے معلوم ہوا کہ ڈھال یا کمان پریاان کی قیمت کے برابر کسی چیز کی چوری کرنے والے کا ہاتھ کا ٹا جائے گا۔ اب رہا یہ معاملہ کہ ڈھال یا کمان کی قیمت کتنی ہوتی تھی؟ تو اس بارے میں مختلف اقوال ہیں۔ بعض نے پانچے درہم' بعض نے سات اور بعض نے کم وہیش بیان فر مائی ہے۔ لیکن امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ فر ماتے ہیں: کہ ہاتھ کا شے کے لئے کم از کم نصاب دس درہم ہے۔ اس سے کم پر ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔ امام اعظم رضی اللہ عنہ کے قول پر دلائل ملاحظہ ہوں:

دس درہم پر ہاتھ کا ٹنے کی سز اپر حدیث وآ ثار

عن ابن عباس لا يقطع السارق في دون ثمن المجن وثمن المجن عشرة دراهم.

حضرت ابن عباس رضی الله عنهما ہے مروی ہے کہ چور کے ہاتھ ڈھال کی قیمت سے کم میں نہیں کا نے جائیں گے اور ڈھال کی قیمت دس درہم ہے۔

حفرت عمروا بن شعیب اپنے والداوروہ اپنے دادا سے بیان کرتے ہیں کہوہ ڈھال کی قیت دس درہم بتایا کرتے تھے۔
ابن مسعود رضی اللہ عنہانے فرمایا: کہ ایک دیناریا دس درہم میں ہاتھ کا ٹا جائے گا (اس سے کم میں نہیں)۔

جناب عطاء سے مروی ہے کہ چوری کی کم از کم مقدار کہ جس میں ہاتھ کا منے کی سزا دی جائے گی ، ڈھال کی قیمت ہے اور وہ اپنے زمانہ میں اس کی قیمت ایک دیناریا دس درہم لگایا کرتے متھ

جناب جماد جناب ابراہیم سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبداللہ نے فر مایا: ہاتھ صرف کمان یا ڈھال کی چوری میں کا ٹا جائے گا۔ کہتے ہیں کہ میں نے پوچھا: ان کی قیمت کیا؟ فر مایا: دس درہم ۔ قاسم کہتے ہیں کہ ایک چورکو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے باس لایا گیا۔ آپ نے اس کا ہاتھ کا شے کا حکم سنایا' اس پر حضرت عثان بولے کہ اس کی چوری دس درہم کے برابر نہیں ہے۔ بیان کرتے ہیں کہ اس پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس کی قیمت لگانے کا حکم ہیں کہ اس پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس کی قیمت لگانے کا حکم ہیں کہ اس پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس کی قیمت لگانے کا حکم ہیں کہ اس پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس کی قیمت لگانے کا حکم

عن عمرو ابن شعيب عن ابيه عن جده قال كان يقول ثمن المجن عشرة دراهم.

عن ابن مسعود انه قال لا يقطع الا في دينار او عشرة دراهم.

عن عطاء قال ادنى ما يقطع فيه السارق ثمن المحن وكان يقوم المجن في زمانهم دينارا او عشرة دراهم.

عن حماد عن ابراهيم قال قال عبد الله لا تقطع اليد الا في ترس او جحفة قال قلت لابراهيم كم قيمة قال دينارا.

عن القاسم قال اتى عمر بسارق فامر بقطعه فقال عثمان ان سرقته لا تساوى عشرة دراهم قال فامر به عمر فقومت ثمانية دراهم فلم يقطع. دیاتو آٹھ درہم قیمت پڑی جس پرآپ نے ہاتھ کا منے کا حکم واپس لیا۔

عن عمرو ابن شعیب قال دخلت علی سعید بن المسیب فقلت له ان اصحابک عروة بن الزبیر ومحمد بن مسلم الزهری وابن یسار یقولون ثمن الممجن خمسة دراهم فقال اما هذا فقد مضت فیه سنة رسول الله صلات الله الما عشرة دراهم.

عمروابن شعیب کہتے ہیں کہ میں جناب سعید بن میتب رضی اللہ عنہ کہا ہوں کہتے ہیں کہ میں جناب سعید بن میتب رضی اللہ عنہ کے ساتھی جناب عروہ بن خیر میں اور ابن بیار کہتے ہیں کہ ڈھال کی قیمت پانچ درہم ہوتی ہے۔ اس پر انہوں نے فر مایا: کہ اس بارے میں حضور ضال کی سنت مبار کہ پختہ ہو چکی ہے کہ ڈھال کی تنہ ہو جگی ہے کہ ڈھال کی تنہ بینے کہ ڈھال کی تنہ ہو جگی ہے کہ ڈھال کی تنہ بینے کہ دو تا کہ تنہ بینے کہ دو تا کہ تنہ ہو تی ہو تی ہو تی ہو تی ہو تی ہو تی ہو تی ہو تی ہو تی کہ دو تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ تا کہ

(مصنف ابن الى شيبه ج٥٥ ص٢١ ٢ ٢ ٢١٠ من قال لا تقطع) قيمت وس ورجم بـــ

(مصنف عبدالرزاق ج ۱۰ ص۳۳۳ یک قریباً یمی آثار درج ہیں جومصنف ابن ابی شیبہ میں ابھی گزرے ہیں )۔

#### ائمہ ثلاثہ کے دلائل اور ان کا کتب احناف سے جواب

این ہمام حنفی علیہ الرحمۃ لکھتے ہیں کہ ہر چند جس ڈھال کی چوری پر ہاتھ کاٹا گیا اس کی قیت بین درہم تھی لیکن اعادیث میں ڈھال کی قیمت اس سے زیادہ بھی ندکور ہے ۔ حاکم نے ''المستدرک'' میں مجاہد سے اور انہوں نے ایمن سے روایت کیا ہے کہ رسول کریم ضلاتی گیا گیا گیا ، ایک دینار تھی ۔ (اس کے بعد بطور خلاصہ ابن ہمام رقمطر از بین) الحاصل یہ کہ ڈھال کی قیمت والی روایت کی راویہ ایمن ہیں اور ان کے بارے میں اختلاف ہے کہ آپ صحابیہ ہیں یا ثقہ تابعیہ ہیں ۔ اگر صحابیہ ہیں تو پھر کوئی اشکال نہیں اور اگر وہ ثقہ تابعیہ ہیں جیسا کہ ہم ابو ذرعہ اور امام ابن حبان نے ذکر کیا ہے ، تو اب ان کی حدیث مراسل ہوگی ۔ ہمارے اور جمہور علاء کے نزدیک ارسال کوئی عیب نہیں ہے اور صدیث مرسل کو جمت تسلیم کیا جاتا ہے ۔ البذا اس کا اعتبار کرنا واجب ہے ۔ اب ڈھال کی قیمت میں اختلاف پایا گیا ۔ آیا وہ تین درہم کی مالیت کی تھی یا دیں درہم قیمی تھی ۔ پس اکثر کا اعتبار کرنا لازم ہے کوئکہ شریعت نے شبہات کی بنا پر صدود کو ساقط کرنے کا تھم دیا ہے ۔ پھر حاکم کی اس روایت کی سنن کی روایت سے اعتبار کرنا لازم ہے کوئکہ شریعت نے شبہات کی بنا پر صدود کو ساقط کرنے کا تھم دیا ہے ۔ پھر حاکم کی اس روایت کی سنن کی روایت سے تقویت ہوتی ہے جو انہوں نے عمر وابن شعیب از والدخود از جدخود بیان کی ہے کہ رسول کریم ضائی گیا گیا تھی گیا گیا سے کی قیمت دیں درہم تھی۔

امام دارقطنی ،امام احمد ،امام اسحاق بن را ہو بید اور امام ابن ابی شیبہ نے سعید بن سینب سے روایت کیا ہے کہ مدینہ کے ایک شخص بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ضلاح کی تین کہ نبی کریم ضلاح کی تین کہ نبی کریم ضلاح کی تین کہ نبی کریم ضلاح کی تا کید حضرت عبد الله بن مسعود کی اس روایت سے بھی ہے کہ نبی کریم ضلاح کی تا کید حضرت عبد الله بن مسعود کی اس روایت سے بھی ہے کہ نبی کریم ضلاح کی تا کید حضرت عبد الله بن مسعود کی اس روایت سے بھی ہے کہ نبی کریم ضلاح کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی کریم ضلاح کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی کہ تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی کریم تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی کی تنافی کی تنافی کی تنافی کی کی تنافی کی کی کی تنافی کی ت

ایک دیناریا دس درہم سے کم میں ہاتھ نہ کا ٹا جائے گا۔ بیصدیٹ 'مصنف عبدالرزاق' اور' 'مجم طبرانی' میں ہے۔امام ترندی نے بھی اس کی طرف اشارہ کیا ہے۔ بیصدیٹ مرسل بھی ہے موصول اور مرفوع بھی ہے۔ کیونکہ اس کو قاسم بن عبدالرحن نے ابن مسعود سے ماع نہیں کیا۔انتی اور بہی سیحے ہے کیونکہ سب نے اس کی روایت صرف قاسم روایت کیا ہے اور قاسم بن عبدالرحن نے ابن مسعود سے ماع نہیں کیا۔انتی اور بہی سیحے ہے کیونکہ سب نے اس کی روایت صرف قاسم بن عبدالرحن سے وہ اپنے باپ سے اور وہ عبداللہ بن مسعود سے کہ انہوں نے فرمایا: کہ حضور ضائع اللہ المیں میں دس درہم کی چوری میں ہاتھ کا ٹا گیا۔ بیصدیث موصول ہے اور ایک بن مسعود سے کہ انہوں نے فرمایا: کہ حضور ضائع ہے گئے گئے گئے گئے کہ اور مرفوع کیا گئا دس درہم میں تھا۔اس کی تخریخ محمد بن حسن کی حدیث سے ابن روایت خلف بن یاسیوں ابو صنیفہ سے کرتے ہیں کہ بے شک ہاتھ کا ٹان دس درہم میں تھا۔اس کی تخریخ محمد بن حسن کی عدیث سے ابن حدیث موصول ومرفوع ہے۔اگر موقوف میں ہوتی تو اس کے لئے بھی تھم مرفوع کا بی تھا کیونکہ مقدرات شرعیہ میں مقل کو دخل نہیں ہوتا کا لہذا یہاں موقوف حدیث کو مرفوع ہے۔اگر موقوف بھی ہوتی تو اس کے لئے بھی تھم مرفوع کا بی تھا کیونکہ مقدرات شرعیہ میں عقل کو دخل نہیں ہوتا کا الہذا یہاں موقوف صدیث کو مرفوع پر محمول کیا جائے گا۔ (فتح القدیرج ۲۲۲ کو کا بھی تھی کہ کرک کے السرد قرف صدیث کو مرفوع کا بی تھا کیونکہ مقدرات شرعیہ میں عقل کو دخل نہیں ہوتا کا اسرد تی السرد تی السرد تو کو سے کا میں تھا کیونکہ مقدرات شرعیہ میں تھیں عقل کو دخل نہیں ہوتا کا اس کو ایون کے دور میں موقوف صدیث کو مرفوع پر محمول کیا جائے گا۔ (فتح القدیرج ۲۲۲ کا ۱۳ کا سراد کیا جائے گا۔

چوری کے نصاب اور مقدار میں قدرے گفتگو ہے۔ ہمارے اصحاب نے کہا کہ نصاب دس درہم مقدر ہے۔ لہذا دس درہم سے کم کی چوری میں ہاتھ نہیں کاٹا جائے گا۔امام مالک اورامام این ابی لیلی نے پانچ درہم کا قول کیا ہے اور فقد وری نے امام مالک رحمة الله علیہ کی طرف سے تمیں درہم کا بھی ذکر کیا ہے۔ امام شافعی نے ربع دیناریعنی ڈھائی درہم کا قول کیا ہے۔ یہاں تک کہا گرکسی نے ربع دینار کی چوری کی مگراس میں ایک دانہ کم اور وہ اس نقصان کے باوجود دس درہم کی ہے۔اس کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گالیکن ہم احناف کے نزدیک اس کا ہاتھ کا ٹا جائے گا۔ اگر کسی نے ربع دینار کی چوری کی جودس درہم کے برابرنہیں ہے، تو ہمارے نزدیک اس کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا، جبکہ امام شافعی کے نز دیک اس کا ہاتھ کا ٹا جائے گا۔ دینار کی قیمت ہمارے نز دیک دس درہم ہے اور امام شافعی کے نز دیک بارہ درہم ہے جبیہا کہ ہم کتاب الدیات میں بیان کریں گے۔جس نے پانچ درہم کے ساتھ ججت بکڑی ہے وہ اس روایت کے ساتھ ہے جو حضور خُطَالِیّنَا اُلْکِیا ﷺ سے مروی ہے۔آپ نے فر مایا: پانچ درہم سے کم میں ہاتھ نہیں کاٹا جائے گا۔امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ نے سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا والی روایت جوانہوں نے حضور ﷺ سے روایت فرمائی ہے۔ آپ نے فرمایا: چور کا ہاتھ ربع دیناریا اس سے زائد میں کا ٹا جائے گا اور دوسری روایت حضرت عمرضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ حضور ضلاتیا کی آئے گئے نے ڈھال کی قیت میں ہاتھ کاٹا،جس کی قیت تین درہم تھی اورامام شافعی کے نزدیک ربع دینار ہے کیونکہ امام شافعی کے اصل پر دینار کی قیمت بارہ درہم ہے۔ ہمارے لئے وہ روایت ہے جس کوامام محمد نے اسناد کے ساتھ عمروا بن شعیب سے انہوں نے اپنے باپ سے انہوں نے اپنے دادا سے عبداللہ بن عمرو بن العاص سے روایت کیا۔ انہوں نے نبی کریم ضلاتی کیا ہے ۔ اب نے فرمایا: ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا مگر ڈھال کی قیمت میں اور ڈھال ان دنوں دس درہم کی ہوتی تھی ،اورعمروا بن شعیب اپنے باپ اور اپنے دادا سے روایت کرتے ہیں۔آپ نے فرمایا: ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا مگر دس درہموں سے کم میں اور عبداللہ بن مسعود نبی علیہ السلام سے روایت كرتے ہيں۔آپ نے فرمایا: ہاتھ نہيں كاٹا جائے گا مگرايك ديناريا دس درہم ميں اور ابن عباس ٔ رسول كريم خُطَالِيَّنَ اَيَّتُ عَلَيْ السَّيْنَ اِلْكَالِيَّةُ عَلَيْنَ السَّالِيِّ السَّيْنِ السَّالِيِّ السَّيْنِ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّلِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَالِيِّ السَّالِيِّ السَّلِيِّ السَّالِيِّ السَالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِي السَالِيِّ السَالِيِّ السَالِيِّ السَالِيِّ السَالِيِّ السَالِيِّ السَالِيِّ السَالِيِّ السَّالِيِّ السَالِيِّ السَالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَالِيِّ السَّالِيِّ السَّالِيِّ السَالِيِّ ّ السَالِيِيِّ السَالِيِيِيِي السَالِيِيِي السَالِي السَالِيِيِي السَالِي السَالِيِيِيِيِ كرتے ہيں۔آپ نے فرمایا: ہاتھ نہيں كا ٹا جائے گا مگر ڈھال ميں ، اور ڈھال كى قيمت ان دنوں دس درہم تھى۔

ابن ام ایمن سے روایت ہے کہ حضور ضلا اللہ کا الیکھی کے دور میں ہاتھ نہیں کا ٹا جاتا تھا مگر ڈھال کی قیمت میں اور ڈھال کی قیمت ان دنوں دس درہم تھی ۔امام محمد نے اسے اپنی اصل مبسوط میں ذکر کیا کہ ایک مرتبہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے چور کا ہاتھ کا سے کا حکم دیا جس نے کبڑا چوری کیا تھا' اس کی قیمت دس درہم تھی' عثمان غنی وہاں سے گزرے انہوں نے فرمایا کہ یہ کپڑا آٹھ درہم کے برابر نہیں ہے تو آپ نے اس کا ہاتھ نہ کا ٹا۔حضرت عمر،عثمان غنی علی الرتضی ،ابن مسعود رضی اللہ عنہم ہمارے ندہب کے مطابق فرماتے ہیں۔

اصل یہ ہے کہ دس درہم پر ہاتھ کا ٹنا اس پراجماع منعقد ہو چکا ہے اور دس درہم سے کم پرقطع میں اختلاف ہے۔علماء کا بیا اختلاف احادیث میں اختلاف کی بناپر ہے۔لہذا وجوب قطع میں احتمال پیدا ہو گیا ،تو احتمال کی موجودگی میں ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔

(البدائع الصنائع ج ٢ص ٢٤ كتاب السرقة مطبوعه بيروت)

قارئین کرام! ابن ہام نے بڑی تفصیل سے زیر بحث مسئلہ پر گفتگوفر مائی اور دونوں طرف کی روایات ذکر فر ما کرحقیقت حال کو پیش نظر رکھ کر فیصلہ فر مایا ۔مقصد یہ کہ تین درہم پر ہاتھ کا شنے کی روایات بھی موجود ہیں اور دس درہم یا ایک دینار یا ڈھال کی قیمت پر ہاتھ کا شنے کی بھی روایات موجود ہیں لیکن دس درہم پر سب کا اتفاق ہے ۔ لیعنی جو تین درہم کی چوری پر ہاتھ کا شنے یا چھسات درہم پر ہاتھ کا شنے کا حکم دیں گے ۔ لہذا دس درہم کی چوری پر قطع یہ بالا تفاق ہوا۔ ہاتھ کا طبح کا حکم دیں گے ۔ لہذا دس درہم کی چوری پر قطع یہ بالا تفاق ہوا۔ اس سے کم مختلف فیہ ہے اور اختلاف کی وجہ سے شبہ کا احتمال موجود ہے اور شبہ سے حدود ساقط ہوجاتی ہیں ۔ یہی وجہ ہے کہ صاحب ہدا یہ علامہ مرغینا نی نے جام کا کا پر فر مایا: کہ چوری کے نصاب کی مقدار میں دس درہم والی مقدار پر ہم اس لئے عمل کرتے ہیں کہ اس میں کسی کوشک وشنہیں ۔

ان سطور اور تحقیقات ہے آپ حضرات نے یہ بخو بی جان لیا ہوگا کہ پچھ حضرات احناف کے مسلک کو مض رائے پر بہنی ند ہب قرار دینے میں کوئی موقعہ ہاتھ ہے جانے نہیں دیتے بلکہ مرامر حنی ند جب کواہل الرائے کا ند جب کہتے ہیں۔ حالا نکہ اب تک جس قدر موطا کے مسائل ہمارے سامنے آئے (اور آئندہ بھی آئیں گے) ان سب کے بارے میں آپ نے دیکھا کہ امام اعظم ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے مسلک کی بنارائے پر نہیں بلکہ احادیث و آٹار کا انبار ان کے سامنے ہوتا ہے۔ آپ ان سے استنباط فرماتے ہیں لیکن بعض کو تاہ نظروں کو وہ احادیث و آٹاد کھائی نہیں دیتے۔ اس لئے وہ طرح کی باتیں کرگزرتے ہیں۔ فاعتبر و ایا اولی الابصار شوری ہوگئی ہیں دیتے۔ اس لئے وہ طرح کی باتیں کرگزرتے ہیں۔ فاعتبر و ایا اولی الابصار

شرطسوم: خفيه طورير مال لينا

خفیہ طریقہ سے دوسر ہے کا مال لینا۔اس کا مطلب رہ ہے کہ صاحب مال (مالک) کواپنے مال کے اس وقت جرائے جانے کاعلم نہ ہواور نہ ہی اس کی رضا مندی شامل ہو۔ مثلاً کسی خض کی دوکان یا اس کے مکان سے کسی دوسر سے نے مال اٹھا لیالیکن مالک یا تو موجود ہی نہ تھا یا سور ہا تھا یا کسی اور طریقہ سے غافل تھا۔ یہ 'جوری' ہوگی اور اسے' 'خفیہ لینا'' کہیں گے۔لہذا بقائی ہوش وحواس مال لے جانے والے کو چور نہیں بلکہ '' اختلاس' یا فریب کہا جائے گا۔ اچک کرلے جانے والا ،غصب کرنے والا اور دھوکہ دہی سے مال اڑا

كرلے جانے والا' چور' كى اصطلاحى تعريف ميں داخل نہيں۔

قال رسول الله صلى الخائن المسلم الخائن القطع. عن جابر عن النبى صلى المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المس

(ابوداودشريف ج٢ص ٢٥٥ باب القطع في الخلسه كمتبه المداديداتان)

رسول کریم ضلافیا آیش نے فرمایا: خیانت کرنے والے پرقطع
(ہاتھ کا شنے کی سزا) نہیں ہے۔ حضرت جابر رضی اللہ عنہ نے بھی
اسی طرح کی حدیث بیان فرمائی۔ جس میں مزید ریب بھی ہے کہ فریب
دے کرمال لے جانے والے پر بھی قطع نہیں اور چھین جھیٹ کر
لے جانے والے پرقطع نہیں اور جومشہور لئیرا ہے وہ ہم میں سے
نہیں۔

۔ گزشتہ اوراق میں ہم بیان کر آئے ہیں کہ ان صورتوں میں گواہوں کا مل جانا عام و بکثرت ہے لیکن چوری میں گواہوں ک دستیابی بہت مشکل ہے۔اس لئے دونوں طریقوں میں فرق ہونے کی وجہ سے دونوں کی سزا بھی مختلف ہوگی۔اس لئے اگر کوئی شخص کس سے کوئی چیز ادھار لے گیا۔ مانگنے پروہ واپس نہیں کرتا یا کسی کے ہاں بطور امانت کوئی چیز تھی ، وہ واپس دینے سے منکر ہے۔ان کے ہاتھ بھی نہیں کاٹے جائیں مے۔اس بارے میں صاحب مرقات کی عبارت کا خلاصہ پیش خدمت ہے۔

خفیہ طریقہ ہے کسی کا مال لینا یا دن میں ہوگا یا رات میں۔اگر دن کے وقت ہے تو حد جاری کرنے کے لئے ضروری ہے کہ چوری کرنے سے لے کرآ خرتک چورکا چوری کرنا تخفی ہو۔ شہروں میں مغرب سے عشاء تک کا وقت دن میں شار کیا جا تا ہے کیونکہ ان اوقات میں لوگوں کی آمدورفت جاری رہتی ہے۔ گویا چوری کرتے وقت بھی مالک کو پتہ نہ چلا اور وہ چوری کردہ مال لے کر چلا گیا۔ تب بھی مالک بخبر ہے۔ایی صورت میں گواہوں کی چوری کرنے پرگواہی دینے سے چور کا ہاتھ کا ٹا جائے گا اور اگر چوری رات کو ہوئی ہونی ہوتو اس صورت میں چوری کرتے وقت یعنی ابتدائی حالت تخفی ہونا ضروری ہے۔ بعد میں اگر خفاء جاتا رہا۔ مثلاً خفیہ طریقہ سے ہوئی ہوتو اس صورت میں چوری کرتے وقت یعنی ابتدائی حالت تخفی ہونا ضروری ہے۔ بعد میں اگر خفاء جاتا رہا۔ مثلاً خفیہ طریقہ سے مال اٹھا یا۔ جب اٹھا کر باہر نکلنے لگا تو مالک کی آئے کھل گئی اور مالک نے چورکو دیکھ لیا۔ بید کھنا یہاں چور کے ہاتھ کا شنے میں کن نہ ہوگا۔ بلکہ اس پر حد جاری کی جائے گی کیونکہ رات کے وقت چوری کی ابتدا کا خفیہ ہونا شرط ہے۔انتہاء خفیہ رہنا ضروری ہیں۔ خفیہ طور بر مال لینے کی حیارصور تیں ہوگئی ہیں۔

(1) ما لک کوبھی معلوم نہیں کہ اس کا مال کوئی لے جار ہاہے اور نہ ہی چورکو ما لک کے علم وعدم علم کا پیتہ ہو۔

(٢) مالك كوعلم موكداس كامال كوئى فكال رباب اورمجرم بھى جانتا ہے كەميرانيعل مالك كے علم ميں ہے۔

(٣) مالک کویہ پتہ چل کمیا کہ چورمکان میں داخل ہو گیا ہے لیکن مجرم کواس بات کاعلم نہیں کہ مجھے کوئی د کھے رہا ہے یا کسی نے د کھے لیا ۔ لیا ہے۔

(٤) مجرم کے ذہن میں میہوکہ مالک کومیرے اس کام کاعلم ہے حالانکہ مالک کو بالکل خرز تھی۔

ان چارصورتوں میں سے دوسری صورت کو چھوڑ کر بقیہ تین میں ہاتھ کا ٹا جائے گا۔ (مرقات جے مص ۵۱ افسل دوم مکتبہ الدابیا لمان) ذکورہ چارصورتوں میں دوسری صورت میں جب جورکو بھی علم ہے کہ مجھے مال کا مالک دیکھ رہا ہے اور مالک کو بھی پتہ ہے کہ چور چوری کر رہا ہے تو یہ حالت خفیہ نہ رہی۔ اس لئے اس میں قطع ید کی سز انہیں ہوگی۔ بقیہ تین صورتوں میں کسی نہ کسی طور پر خفاء موجود ہے۔ جو چوری کی تعریف میں شرط لا زم تھی۔ اس کی موجودگی کی وجہ سے چور پر حدسرقہ نافذ ہوگی۔ واللہ اعلم بالصواب

شرط چہارم: چوری کیا ہوا مال جلد خراب نہ ہونے والا ہو

صاحب مرقات نے چوری کے مال میں "لا یتسارع الیه الفساد" کہاتھا۔ لینی مال مروقہ جلد خراب نہونے والا ہو۔ البذا جو چیز بہت جلد خراب ہوجائے اس کی چوری پرقطع بدنہ ہوگا۔

ت کسی چیز کا تا دیرر ہنایا جلد خراب ہو جانا ان امور میں سے ہیں جن میں عقل کو دخل نہیں بلکہ بیامور تکویذیہ کہلاتے ہیں۔ان اشیاء کو جو حد سرقہ سے نکالا کمیا ان کا ماخذ بکثر ت احادیث و آثار ہیں۔پھل کی چوری پر ہاتھ کا نہ کا ٹا جانا احادیث میں موجود ہے۔ کھجور کی گوند کا شکوفہ کے چوری کرنے پر بھی حد سرقہ نہیں کیونکہ ریجلد خراب ہو جاتی ہے۔

عن رجل عن رافع بن حديج قال سمعت رسول الله صلاي المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المن

عن يحيى بن ابى كثير ان رافع بن خديج قال قال رسول الله ﷺ لَيُنْهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

عن عطاء الخراساني قال ان عمر ابن الخطاب قال من اخذ من الثمر شيئا فليس عليه قطع حتى يؤويه الى المرابد والجرائن فان اخذ منه بعد ذالك ما يساوى ربع دينار قطع.

عطاء خراسانی سے روایت ہے کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے فر مایا : جس نے مجبوروں میں سے پھھ مجبوریں چرائیں، تو اس پر قطع نہیں یہاں تک کہ مالک انہیں باڑہ تک پہنچا دے یا کھلواڑہ میں جع کر دے ۔ اگر اس کے بعد کسی نے محبوریں چوتھا حصد دینار کے برابر چرائیں تو اس کا ہاتھ کا ٹا جائے گا۔

(مصنف عبدالرزاق ج٠١ص ٢٢٣ ي ٢٢٣ باب السرقة الثمر والكثر )

کھجوروں اور گوند ہیں عدم قطع کا معاملہ واضح ہے کہ بیتا دیر رہنے والی اشیاء نہیں ۔لیکن باڑہ یا تھلواڑہ میں لے جانے کے بعد قطع کا تھم جو فذکور ہے شار حین کرام نے اس کی مختلف تو جیہات بیان فر مائی ہیں ۔ بعض نے فر مایا: کہ پہاڑوں اور کھلے میدانوں میں چرنے والی بھیڑ بکریاں اگر ان میں ہے کوئی چوری کر لیتا ہے تو اس کے ہاتھ نہیں کائے جائیں گے ۔ کیونکہ چوری کی تعریف میں ''محفوظ ہونا'' شرط تھا اور ان بکریوں کے پاس ہروقت مالک یا محافظ نہیں ہوتا۔ ہاں جب چرنے کے بعد ان کو باڑے میں جمع کر دے تو پھر یہ مال محفوظ ہوجا ئیں گی ۔ لہذا اب چوری کرنے پر چور کے ہاتھ کا نے جائیں گے ۔ اس طرح گندم جب تک کھیت میں ہے ، اسے کا فرط کیان میں جمع نہیں کیا توقطع نہیں ورنہ کھلیان میں جمع ہوجانے کے بعد قطع ہوگا۔

اس مقام پرامام شافعی اورامام اعظم رضی الله عنبها کے مابین ایک اختلاف کا ذکر کر دینا بہتر ہے۔ امام شافعی اس حدیث سے استدلال فرماتے ہیں کہ کھلیان بیں گذم پہنچ پر جب محفوظ ہوجاتی ہو قطع لازم اورامام اعظم ایک تعارض کو پیش نظر رکھتے ہیں۔ وہ یہ کہ ایک باغ الیا کہ اس کی چارد بواری موجود ہے۔ اندر جانے کے لئے دروازہ کے سواکوئی اور راستنہیں 'دروازہ پر تالا پڑا ہوا ہے۔ اب چورکی طریقہ سے اندر داخل ہو کر پھل کاٹ کر لے جاتا ہے۔ یہاں دوطرح کا تعارض ہے۔ ایک بیر کہ ہاتھ کاٹ نے کے لئے مال کا محفوظ ہوتا شرط ہوار چوری کی نیت سے اسے چرائے۔ ادھر حدیث پاک ہمتی ہے کہ مجوروں میں قطع نہیں ہے۔ البندااس حدیث کے مفہوم کے مطابق محبوروں ( تھلوں ) میں قطع یہ نہیں خواہ وہ محفوظ جگہ میں ہوں یا غیر محفوظ جگہ میں۔ اس حدیث پڑل کرنے سے قو قطع یہ کا مسئلہ ہی ختم ہوجاتا ہے اورا گر محفوظ ہونے کی شرط کو دیکھیں ، تو پھر ہاتھ کاٹا جانا چا ہے۔ ان دونوں احادیث کے درمیان تطبیق دیتے ہوئے امام صاحب فرماتے ہیں کہ کھلیان میں لے جانے کے بعد ہاتھ کاٹا جانا چا ہے۔ ان دونوں احادیث کے درمیان تطبیق حالت میں ہوجائے کہ اب تادیر رہ سے۔ تادیر رہ سے۔ تادیر رہنے والی اشیاء کی چوری پر قطع یہ ہواں کوئی مقدار میں مذکور ہیں۔ ان کوؤ کر کرکے صاحب فرمان کے والی مدیث سے مرادیہ ہوجائے کے اس کوؤ کر کرکے مقمون کو واضح کرتے ہیں تا کہ امام شافعی اور امام ابو حقیقہ کے مسلک کورمیان جو ملاعلی قاری نے فرمائی ہوجائے۔

عن رافع بن خديج عن النبى صلاح الترمذى وابو قطع فى ثمر ولا كثر رواه مالك والترمذى وابو داود والنسائى والدارمى وابن ماجه وعن عمرو ابن شعيب عن ابيه وعن جده عبد الله بن عمر وابن العاص عن رسول الله صلاح الله صلاح انه سئل عن الثمر المعلق قال من سرق منه شيئا بعد ان يؤويه الجرائن في لمخ شمن المعلق واه ابوداؤد

نی کریم ضلافی الی سے جناب رافع بن خدی رضی الله عنه روایت کرتے ہیں۔ آپ نے فرمایا: کہ پھل اور گوند ہیں قطع نہیں ہے۔ اسے امام مالک ، ترندی ، ابو داؤد ، نسائی اور دارقطنی اور ابن ماجہ نے روایت کیا ہے ، اور عمر و بن شعیب اپنے باپ اور اپنے دادا عبدالله بن عمر و بن العاص سے روایت کرتے ہیں کہ حضور ضلا الله بن عمر و بن العاص سے روایت کرتے ہیں کہ حضور ضلا الله الله بن عمر و بن العاص سے روایت کرتے ہیں کہ حضور ضلا الله الله بن عمر و بن العاص سے روایت کرتے ہیں کہ حضور ضلا الله بن عمر و بن العاص سے روایت کرتے ہیں کہ حضور خلات کیا گیا ، جو درخت پر لئے ہوئے ہوں تو آپ نے فرمایا: کہ جس نے پھلوں جو درخت پر لئے ہوئے ہوں تو آپ نے فرمایا: کہ جس نے پھلوں

کی تھلواڑے میں جمع ہو جانے کے بعد چوری کی جن کی قیت ڈھال کی قیت کے برابر ہو، تو ایسے چور پرقطع ہے۔اسے ابوداؤد اور نسائی نے ذکر کیا ہے۔

(مشكوة شريف ص ١٦٣ فصل دوم باب قطع السرقة)

ان دونوں احادیث کے تحت حضرت ملاعلی قاری رحمۃ الله علیہ نے''مرقات'' میں جوتح ریفر مایا۔اس کا خلاصہ فتی احمدیا رخان رحمۃ الله علیہ نے''مرآ ق'' میں ذکر کیا ہے۔ بیہ کتاب بھی انہوں نے مشکو ق کی شرح میں کھی ہے۔

امام شافعی کہتے ہیں پھل جب تک درخت میں لگارہ ٹمر کہلاتا ہے۔ درخت سے ٹوٹے کے بعد رطب اور جب علیجدہ کرکے خشک کرلیا جائے تو تمر۔ لہٰذا یہاں ٹمر سے مراد درخت میں لگاہوا پھل ہے جو تو ڑانہ گیا ہواور'' کٹر''کاف اور ٹاء کے فتحہ کے ساتھ تھجور کی چربی جو درخت کے اوپر کے حصہ سے سفیدرنگ کی نگلتی ہے جو کہ کھائی جاتی ہے۔ یعنی ان دونوں کی چوری میں ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔ جا کم چاہے تو تعزیر آ بچھرزا دے دے۔ مراحان ف کے زوکہ ٹھر سے مراد ہروہ پھل ہے جو جلد خراب ہوجائے۔ یونمی کٹر۔ لہٰذا جلد بگڑ نے والے بچلوں کی چوری میں قطع نہیں ہے۔ خواہ وہ درخت میں لگاہویا تو ڑلیا گیا ہو۔ خواہ باغ و درخت محفوظ ہویا چارد یواری میں گھرا ہوا ہو یا غیر محفوظ ۔ اس حدیث کی بنا پر امام اعظم قدس سرہ بیان فر ماتے کہیں گھرا ہوا ہو یا غیر محفوظ ۔ اس حدیث کو جن میں ہاتھ نہیں ہیں۔ جلد بگڑ نے والی چیز وں میں ہاتھ نہیں گے۔ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے ہاں اگر درخت غیر محفوظ ہے جیسا کہ کھلے باغ میں تو ان کے بچلوں کی چوری میں تھی خطع نہیں ۔ پرندوں اور مرغی کی چوری میں بھی قطع نہیں۔ دروازہ محفوظ ہے تو اس کے پھل کی چوری میں بھی قطع نہیں۔

حضرت عربن عبدالعزیزی خدمت میں ایک چورلایا گیا۔جس نے کی مرفی کی چوری کی تھی۔ آپ نے حضرت سائب بن یزید رضی اللہ عنہ ہے اس کے بارے میں دریافت کیا تو انہوں نے فر مایا:حضور ضلیفیائیلی اور آپ کے صحاب نے پرندوں کی چوری میں ہوتھیں ہیں گائا۔ چنا نچیاس کا ہا۔ چنا نچیاس کا ہا۔ چنا نچیاس کا ہا۔ چنا نچیاس کا ہا۔ چنا نچیاس کا ہاتھ نہ کا نا گیا۔ ملاقلی قاری رحمۃ الله علیہ دوسری حدیث کی وضاحت میں فر ماتے ہیں جب تک پھل ورفت پر ہے نغیر محفوظ ہے۔ لہٰ ااس کی چوری میں قطع نے درہ ہی قطع ہے۔ لہٰ اس کی چوری میں قطع ہے۔ لہٰ اس کی چوری ہو۔ لیعنی امام شافعی کی دلیل ہے۔ خراب ہونے والے پھل اگر محفوظ ہو گئے ہوں تو ان کی چوری میں قطع ہے۔ بشرطیہ نصاب کی چوری ہو۔ لیان امام ابو یوسف اورا مام شافعی کی دلیل ہے۔ خراب ہونے والے پھل اگر محفوظ ہو گئے ہوں تو ان کی چوری میں قطع ہے۔ بشرطیہ نصاب کی چوری ہو۔ لیعنی امام شافعی کی دلیل ہے۔ خراب ہونے والے پھل اگر محفوظ ہو گئے ہوں تو ان کی چوری میں قطع ہے۔ اس لیے کہ ابودا واور نے اپنی مرابے کہ کہ موری میں قطع ہے۔ اس لیے کہ ابودا واور نے اپنی مرابے کہ مرابے میں بروایت جربرا بن حازم عن الحص المعرم رابیل میں بروایت کی کہ حضور ضلائیل کی چوری میں قطع ہے۔ اس لیے کہ ابودا واور نے اپنی مرابے کے درخوں میں ابرا واقع ہو ہو اور وارام ماعظم کے بہاں مجبور کی خوری میں ابرا واقع ہو ہو ابود ہوا وار ورخدت محفوظ ہو تو ہو ہو کہ کور کا خشکہ ہو کہ کور کا نئیدا رہو وہا نا ہے۔ امام ابوحنیف کی دیس کی خوری میں ابرا کی جوری میں ابرا واور ورزد دیت محفوظ ہو تا ہو ابرام اعظم کے بہاں مجبور کا خشکہ ہو کہ خوری میں گئی ہول کی چوری میں ہا تھ کہ دی خوری میں ہا کہ کوری پر ہاتھ کا شیخ کے درخوں میں گئی پھل کی چوری میں ہاتھ کا تو کی خوری ہو ابرام ہو اس کی چوری میں ہاتھ نہ کئی کے درخوں میں گئی ہو کہ کوری پر ہاتھ کا شیخ کی مطلق میں گئی ہو کہ کوری پر ہاتھ کا شیخ کی مطلق میں کی چوری میں ہاتھ منہ کئی کی جوری میں ہاتھ نہ کہ کی خوری میں ہاتھ نہ کہ کی خوری میں ہاتھ کی ہو خلاصہ بیان فریا ہو ابرام ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو ابودا ہو اب

تقریباً وہی خلاصہ ہے جو ہم اس سے بل' مصنف عبدالرزاق' کی حدیث کے تحت بیان کر چکے ہیں۔ فاعتبر وایا اولی الابصار شرط پنجم: مال متقوم ہونا

''متقوم'' سے مرا دالیا مال ہو کہ اپنی قیمت کچھ نہ کچھ رکھتا ہے۔لہذا جو چیزیں بے قیمت یا ازروئے شرع وہ قیمتی نہیں' ان کی چوری پر بھی قطع نہیں ۔اس پراحادیث وآثار۔

عن هشام بن عروة عن ابيه قال كان السارق على عهد النبى ضَالِيَكُ اللَّهِ اللهِ عَلَى ثمن المجن وكان السجن وكان السجن يعرمنن له ثمن ولم يكن يقطع في الشيى التافة.

عن عائشة قالت لم يكن يقطع على عهد النبي ضَالَتُنُا الله في الشيى التافة.

(مصنف ابن الى شيبر 9ص ٧٥ ٢٥ ٢ ٢٥ كتاب الحدود)

(عنها) ان يكون مالا مطلقا لا قصورفي ماليته ولا شبهته وهو ان يكون مما يتموله الناس ويعدونه مالا لان ذالك يشعر بعزته وخطره عندهم وما لا يتمولونه فهو تافة حقير.

سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا بیان فرماتی ہیں کہ حضور ﷺ کے دوراقدس میں بے قیمت چیز پر ہاتھ نہیں کا ٹا جاتا

چوری کی شرا نظ میں سے ایک شرط میجھی ہے کہ جو مال چوری کیا جائے ، وہ مال مطلق ہو۔اس کی مالیت میں سی تسم کا قصور نہ ہو اور نه ہی مالیت میں شبہ ہو۔ وہ ایسا مال ہوگا کہ جسے لوگ مال بنا کر اینے پاس رکھنا پیند کرتے ہوں اور اسے مال میں سے شار کرتے ہوں ۔ کیونکہ لوگوں کا تھی چیز کے ساتھ سے برتا وُ اس بات کو ثابت کرتا ہے کہ وہ چیز ان کے نز دیک عزیز اور اہم ہے اور جس چیز کو اس انداز سے نہ رکھیں ۔ وہ بے قیمت اور حقیر سمجھی جاتی ہے ۔ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا ہے مروی ہے۔ فرماتی ہیں كه حضور خَلِالْتِكُالِيُّكُالِيُّ كَ دوراقدس ميں بے قيمت اور بے قدری چیز کی چوری پر ہاتھ نہیں کا ٹا جاتا تھا۔ بدروایت سیدہ رضی الله عنہا کی طرف سے ایک شرعی ضابطہ کی تقریر کر رہی ہے۔ بے قیمت اور ب قدری چیز میں ہاتھ اس کئے بھی نہیں کا ٹا جائے گا کیونکہ اس کا بے قدرا ہونا حفاظت میں خلل انداز ہوتا ہے کیونکہ بے قدری چیز کی ازروئے عادت حفاظت نہیں کی جاتی۔جب کسی نے کوئی آزاد ِ بچہ چرالیا، تو اس چور کے ہاتھ نہیں کا نے جائیں گے کیونکہ آزاد بچہ '' مال متقوم'' نہیں ہے اور اگر کسی نے ایسا غلام بچہ چوری کرلیا ، جو نه بول سکتا ہے اور نه ہی سمجھ دار ہے تو اس کا امام اعظم رضی اللہ عنه

کے نزدیک ہاتھ کاٹا جائے گا۔ اگر کسی نے مردار جرایا یا مردار کی

وقد روى عن سيدتنا عائشة رضى الله عنها انها قالت لم تكن اليد تقطع على عهد رسول الله صلاح الله على الشيم التافة وهذا منها بيان شرع؟ ولان التفاهة تخل في الحرز لان التافة لا يحرز عادة. اذا سرق صبيا حرا لا يقطع لان الحرليس بمال ولو سرق صبيا عبدا لا يتكلم ولا يعقل يقطع في قول ابي حنيفة ولو سرق ميتتا او جلد ميتة لم يقطع لانعدام المال ولا يقطع في التين والحشيش والعصب والحطب لان الناس لا يتمولون لهذه الاشياء ولا يظنون بها لعدم عزتها وقلة خطرها عندهم بل يعدون الظنة بها من باب

الخساسة فكانت تافة ولا قطع فى التراب والتين والجص واللبن والنورة والاجر والزجاج لتفاهتها. ولا قطع فى سرقة كلب ولا فهد و لافى سرقة المملاهى من الطبل والدف والمزمار ونحوه لان هذه الاشياء مما لا يتمول اوفى ماليتها قصور الاترى انه لاضمان على كائر الملاهى عند ابى يوسف ومحمد ولا على قاتل الكلب والفهد عن بعض الفقهاء.

(البدائع الصنائع ج عص ٦٤ حساب السسوقة مطبوعه پيروت لبنان)

کھال چرالی ، تو اس کا بھی ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔ کیونکہ یہ ' مال' نہیں۔ اگر کسی نے بھوسہ ، گھاس ، کا نے اور ایندھن (کٹریاں) چرائیں تو اس کے بھی ہاتھ نہیں کا فے جائیں گے ۔ کیونکہ ان اشیاء کو بھی لوگ ' مال' نہیں سمجھتے اور نہ ہی ان کا اہتمام اور خاص خیال رکھتے ہیں کیونکہ ان کی کوئی عزت اور اہمیت نہیں ہوتی بلکہ ایسی اشیاء کولوگ بیکار اور نکمی اشیاء ہیں سے شار کرتے ہیں ۔ لہذا یہ بے قیمت ہوئیں اور مٹی کی بچی بچی اینٹیں ، چونہ ، قلعی اور شیشہ وغیرہ کی چوری میں بھی قطع بنہیں ہے کیونکہ یہ بھی بے قدرہ قیمت ہیں۔ کتے کے چورانے میں بھی قطع نہیں نہ ہی چیتے کی چوری کرنے میں نہی کھیل کود کے سامان کی چوری میں جیسا کہ ڈھول ، وف، میں نہی کھیل کود کے سامان کی چوری میں جیسا کہ ڈھول ، وف، بانسری وغیرہ ان میں بھی ہاتھ کا شنے کی سز انہیں ہے کیونکہ یہ وہ اشیاء ہیں جو مال نہیں بنائی جاتیں یا پھر ان کے مال ہونے میں قصور اسیاء ہیں جو مال نہیں بنائی جاتیں یا پھر ان کے مال ہونے میں قصور حسے سے میان (چٹی کی جاتی جاتیں کے اور چیتے کے مار نے والے سے صفان (چٹی کی جاتی جاتی کے درد کی ہے۔

نوٹ: علامہ کاسانی رحمۃ اللہ علیہ نے بہت می اشیاء کا ذکر فر ما کر انہیں'' غیر مال'' میں شار فر مایا۔ بیاس دور کے حالات کے مطابق ٹھیک تھا۔ان اشیاء کا مال ہونا یا نہ ہونا حالات و عادات پر مخصر ہوتا ہے۔اب حالات و عادات کے مطابق ان میں سے بہت می اشیاء بڑی بڑی قیت رکھتی ہیں۔لہٰذا انہیں مال متقوم میں شار کیا جائے گا اور قطع ید کی سزا ہوگی ۔اس ضابطہ کی طرف اشارہ ہمیں دیگر کتب سے ماتا ہے۔

وحجتنا فيه ظاهر قوله صلاح الناس شركاء في ثلاثة في الكلاء والماء والنار وقد اثبت بين الناس شركة عامة في هذه الاشيئا و ذالك شبهة في الممنع من وجوب القطع بها. وان انقطعت الشركة باحرازها واذاعلم الحكم في هذه الاشياء وهي توجد مباح الاصل بصورتها غير مرغوب فيها فكذالك كل مايوجد مباح الاصل في دار الاسلام غير مرغوب فيه والمعنى فيه انه تافة جنسا الا ترى ان الانسان قلد يتمكن من اخذه و لا يرغب فيه فيكون نظير التافة قدرا يقرره ان التافة لايتم احرازه فيكون نظير التافة قدرا يقرره ان التافة لايتم احرازه الا ترى الا المخشب تكون مطروحة في السلك

ہماری دلیل اس بارے میں حضور ضلا الی الی الی ہوتے شریف ہے۔ آپ نے فرمایا: لوگ تین چیزوں میں شریک ہوتے ہیں۔ گھاس، پانی اور آگ ۔ لوگوں کے درمیان ان تین اشیاء میں آپ نے شرکت عام اس بات کو روی ہے شرکت عام اس بات کو روی ہے شرکت عام اس بات کو روی ہے اور شبہ پیدا کرتی ہے کہ کائے جا کیں۔ اگر چہان کواپ بال کسی کے لیے جانے سے شرکت منقطع ہو جاتی ہے۔ جب ان تین اشیاء سے عدم قطع ید کا تھم معلوم ہوگیا۔ حالا نکہ یہ مباح الاصل پائی جاتی ہوتی، تو یائی جاتی ہیں اور ان میں کوئی رغبت خاص بھی کسی کی نہیں ہوتی، تو اس کی چوری کا تھم بھی یہی اس کسی کوکوئی رغبت خاص بھی نہ ہو۔ اس کی چوری کا تھم بھی یہی ہیں اور بے قیمت ہونے کا مطلب یہ کہ وہ بے قیمت جنس میں سے ہی اور بے قیمت ہوں میں سے جاور بے قیمت ہوں میں سے

عادة وكذالك الجص والزرنيخ والنورة والناس لا يحرزونها كما يحزرون سائر الاموال والنقصان في حرزية يمنع في وجوب القطع.

(المبسوط جوص ١٥٣ ١٥٨ كتاب السرقة)

ہو۔ایک یہ بات تمہیں معلوم نہیں کہ انسان بھی کسی ایک چیز کواپنے
پاس رکھنا تو چاہتا ہے لیکن اس میں اس کی رغبت نہیں ہوتی ۔لہذاوہ
بھی بے قیمت کی مثل ہی ہوگئی۔اس بات کو یہ قانون بختہ کرتا ہے
کہ بے قیمت اشیاء کی حفاظت مکمل حفاظت نہیں کہلاتی ۔ کیا تم
کر یوں کو نہیں و کیھتے کہ وہ عاد فہ راستہ میں ادھر ادھر بکھری پڑی
ہوتی ہیں ۔ یو نہی چونا ، ہڑتال وغیرہ اور لوگ ان چیز وں کو دیگر مالی
اشیاء کی طرح محفوظ کر کے نہیں رکھتے کیونکہ یہ بے قدرہ قیمت ہوتی
ہیں اور جب ان کی حفاظت کا اہتمام نہ رہا تو یہ بات ہاتھ کا شئے
کے واجب ہونے میں رکاوٹ بن کر ہاتھ کا شئے کی سز اسے روک
دے واجب ہونے میں رکاوٹ بن کر ہاتھ کا شئے کی سز اسے روک

اگر کسی نے دس کھوٹ ملے درہم چرائے جن پر چاندی

زیادہ تھی۔ ظاہر الروایہ میں اس کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔ اصح یہی

ہے جسیا کہ عما ہی ہے اور اگر کسی نے زیوف یا ستوقہ یا نبہرجہ

(کھوٹے سکول کے نام ہیں) چرائے تو ان میں بھی قطع اس وقت

ہوگا، جب ان کی تعداد کثرت کی وجہ سے کھر ہے سکول کے نصاب

تک پہنچ جائے جسیا کہ بحرالرائق میں ہے۔

ولو سرق عشرة مخشوشة والفضة غالبة لا يقطع فى ظاهر الرواية هو الاصحح كذا فى العتابية ولو سرق زيوفا او نبهرجة او ستوقة فلا قطع الا ان تكون كثيرة تبلغ قيمتها نصابا عن الجياد كذافى بحر الرائق.

( نتاویٰ عالمگیری ج۲ص۱۹۱ کتابالسرقة )

قار کین کرام! ان حوالہ جات اور ان میں ذکور اشیاء کے بارے میں نقہی مسائل آپ نے ملاحظہ فرمائے۔ ان سب کا تعلق دوباتوں سے ہے۔ ایک ہیکہ چوری ہونے والی چیز متقوم ہے یانہیں۔ دوبری ہے کہ نصاب تک ہے یانہیں۔ لیکن یا درہے جیسا کہ ہم گزارش کر چکے ہیں۔ متقوم ہونے یا نہ ہونے کا دارو مدارع ف عام اور شرع شریف پر ہے۔ بعض چیز پس عرف اور رواج میں کی وقت بے کار اور بے قیمت ہوتی ہیں اور وہی اشیاء کے چوری کرنے والے کی سزاکا نفاذ وہاں کے عرف ورواج کے پیش نظر ہوگا۔ جبکہ اس کا نصاب پورا ہو۔ شرع شریف پر دارو مدار کا مطلب ہے کہ بعض اشیاء کی شرنا کا نفاذ وہاں کے عرف ورواج کے پیش نظر ہوگا۔ جبکہ اس کی قیمت و ینا اور لین باطل تھم ہرایا۔ اگر چد دوسرے ندہب میں گتی بعض اشیاء کی شریف پر کے دوسرے ندہب میں گتی بعض اشیاء کی شراب وسور وغیرہ ہیں۔ بعض اشیاء کی موری کرنے پر بھی قطع ید کی سزانہ ہوگی۔ اس کی مثال مرداریا اس کی کھال یا شراب وسور وغیرہ ہیں۔ رہا نصاب کا مسئلہ تو ہے تی مرتبہ واضح ہو چکا کہ ہمارے ہاں دیں درہم کی مالیت کی شئے کم از کم نصاب ہے تو معلوم ہوا کہ چوری کی سزا کے لئے '' مال متقوم'' کی چوری کرنا شرط ہے۔

شرطششم: مال مسروقه میں چورکوا بنی ملکیت کا شبه ملکیت کا شک نه ہو

چورنے جب کوئی مال اٹھانا چاہاتو اس نے سیمجھا کہ بیتو میرائی مال ہے۔لہذا اب وہ اسے غیر کا مال سمجھ کرنہیں بلکہ مملو کہ سمجھ کر اٹھالے گا۔اس پرقطع ید نہ ہونا واضح ہے اورا گریقین ملک نہیں بلکہ ملک کا شبہ بھی ہوتو پھر بھی یہی حکم ہوگا کیونکہ شبہ سے حدود ساقط ہو جاتی ہیں۔اس کی وضاحت اور مثالیں درج ذیل ہیں۔ ملاحظہ فر مائیں:

جس نے بیت المال میں سے پانچویں حصد کی چوری کی'اس

ولا على من سرق من بيت المال الحمس لان

له فيه ملكا وحقا ولو سرق من عبده الماذون فان لم يكن عليه دين فلا قطع لان كسبه خالص ملك المولى وان كان عليه دين يحيط به وبما في يده لا يقطع ايضا اما على اصلها فظاهر لان كسبه ملك المولى وعلى اصل ابي حنيفة رحمه الله تعالى ان لم يكن ملكه فله فيه ضرب اختصاص بشبه الملك الاترى انه يملك استخلاصه لنفسه بقضاء دينه من مال اخر فكان في معنى الملك ولهذا لو كان الكسب جارية لم يجزله ان يتزوجها فيورث شبهة او نقول اذا لم يملكه المولى ولا الماذون يملكه ايضا لانه عبد مملوك لايقدرعلى شيىء والغرباء لا يملكون ايضا فهذا مال مملوك لا مالك له معين فلا يجب القطع لسرقته كمال بيت المال وكمال الغنيمة. ولو سرق من مكاتبه لم يقطع لان كسب مكاتبه ملكه من وجه او فيه شبهة الملك له الاترى انه لو كان جارية لايحل له ان يتزوجها والملك من وجه اوشبه الملك يمنع وجوب القطع. ولا قطع على من سرق من ولده لان له في مال ولده تاويل الملك او شبهة الملك لقوله عليه الصلوة والسلام انت وما لك لابيك فظاهر الاضافة اليه بلام التمليك يقتضى ثبوت الملك له من كل وجه الا انه لم يثبت بدليل ولا دليـل فيي الـمـلك من وجــه فيثبت او يثبت شبــه الملك وكل ذالك يمنع وجوب القطع لانه يورث شبهة في وجوبه واما السرقة من سائر ذي الرحم المحرم فلا يوجب القطع ايضا.

(بدائع الصنائع ج 2ص • كفعل وامامار جع الى المسر وق بيروت)

کا ہاتھ بھی نہیں کا ٹا جائے گا کیونکہ اس حصہ میں اس کی ملکیت اور حق ہے اور اگرمولیٰ نے اپنے عبد ماذون کے مال کی چوری کی پھر اگر عبد ماذون مقروض نہیں تو مولیٰ کا ہاتھ نہیں کئے گا کیونکہ اس کی کمائی خالص مولی کی کمائی اور ملک ہوتی ہے اور اگر غلام ماذون ایسا مقروض ہے کہ جو کچھاس کے یاس مال موجود ہے وہ اور خوداس کی اپنی قیمت بھی قرض میں ڈویے ہوئے ہیں، پھرمولی کے ہاتھ نہیں کاٹے جائیں گے۔صاحبین کے نزدیک اس صورت میں ہاتھ نہ کا شخ کا اصل ظاہر ہے۔ کیونکہ غلام کی کمائی بہرصورت مولیٰ کی ملک ہوتی ہے اور امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے اصل کے مطابق یوں کہا جائے گا کہ اگر چہ مولی کی ملکیت نہیں لیکن اس میں خاص قتم کی ملکیت کا شبہ موجود ہے۔ کیابات یون نہیں ہے کہ وہ اس بات کا حق رکھتا ہے کہ اپنا قرضہ ادا کرنے اور اپنی خلاصی کرانے کے لئے سمی دوسر مے مخص سے سہارا لے تو اس طرح وہ ملکیت کا بچھ حصہ واربن گیا۔اس لئے اگراس غلام نے کسی لونڈی کا سودا کیا تو اس کی شادی کر دینااس کے لئے جائز نہیں ۔ لہذا شبہ ملک موجود ہوایا ہم یوں کتے ہیں کہ جب عبد ماذون کے مال کا مولی بھی مالک نہ ہو، وہ خود بھی مالک نہ شار کیا جائے کیونکہ وہ غلام ہے جو کسی چیز کا مالک بننے کا حقد ارنہیں اور نہ ہی قرض خواہ اس کے مال کے مالک ہیں ۔ تو اس صورت میں بیہ مال ایسا مال ہوا جس کا کوئی بھی ما لک معین نہیں ہے۔لہذاایسے مال کی چوری پر ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا جیسا کہ بیت المال یا مال غنیمت کی چوری بر ہاتھ نہیں کتا اور اگر کسی مولی نے اینے مکاتب غلام کے مال کی چوری کی، پھر بھی قطع نہیں۔ کیونکہ اس کے مکاتب کا کسب من وجہ اس کی ملکیت بنتا ہے یا اس میں ملیت کا شبہ ہوتا ہے۔ کیاتم پنہیں جانتے کہ اگر اس کی لونڈی ہو، تو وه اس کی شادی نہیں کرسکتا ۔ بہر حال من وجہ ملکیت یا شبہ ملکیت آ جائے تو وجوب قطع ختم ہو جاتا ہے اور جوایئے بیٹے کے مال کی چوری کرتا ہے اس پر بھی قطع نہیں کیونکہ اس کے لئے اپنے بیٹے کے مال میں ملکیت کی تاویل موجود ہے یا ملکیت کاشیہ موجود ہے۔جس كى دليل حضور خَالِتُلْفِي لَيُعْلِي كَاليه ارشاد كرامى - إنت ومالك لا بیک آپ کے ارشادگرامی میں حرف لام تملیک سے بیٹے کے مال کو باپ کی طرف مضاف کیا جانا۔ اس کا تقاضا ہے کہ باپ کے مال کو کمل طور پر جیئے کے مال کی ملکت کا شوت ہو۔ گر چونکہ یہ دلیل سے ثابت نہیں اور نہ ہی من وجہ ملک کی دلیل بنتی ہے تا کہ اسے ثابت کیا جائے یا شبہ ملک ثابت ہو۔ ملک یا شبہ دونوں وجوب قطع کو روک دیتے ہیں لیونکہ ان سے وجوب قطع میں شبہ آجا تا ہے۔ رہابقیہ ذوی الارحام محرمین کی چوری تو ان کے چور کا بھی ہاتھ کا شاواجہ نہیں ہوتا۔

علامہ کاسانی رحمۃ اللہ علیہ نے ہوئی تفصیل کے ساتھ الیں مختلف مثالیں بیان فرما کیں کہ جن میں اس اصل ' ملکیت یا شبہ ملکیت کا ہونے کی وجہ سے چور کے ہاتھ نہیں کائے جا کیں گے۔ گویا چور جب ایسے مال کی چوری کرے جس میں نداسے ملکیت کا یا شبہ ملکیت کا علم ہواور نہ ہی ازروئے شرع وہاں اس کی ملکیت کو یا شبہ ملکیت کو شاہر کیا گیا ہوتو اب اس کے ہاتھ کا نے جا کیں گے' عبد ماذون' مکا تب چونکہ مولی کی ملکیت کا تعلق ان سے ہے۔ اس لئے مولی اگر ان کے مال میں سے چوری کرے تو قطع یہ سے نی جائے گا۔ اگر چوعبد ماذون کے بارے میں صاحبین اور امام اعظم کامؤ قف مختلف ہے۔ لیکن قطع یہ کے عدم جواز میں دونوں شفق ہیں۔ ای طرح بیٹے کی چوری می مواد کی اصل ہی حضور بیٹے کی چوری می اصل کارفر ما ہے اور اس اصل کی اصل بھی حضور بیٹے کی چوری می مال کی چوری میں بھی قطع یہ کی سزانہ ہوگی کیونکہ یہاں بھی وہی اصل کارفر ما ہے اور اس اصل کی اصل بھی حضور کے مال میں شبہ ملک یوں بنتا ہے المحدود تندر ء بالمشبہات حدود شبر آ جانے کی وجہ سے نافذ العمل ندر ہیں گی۔ یا در ہے کہ محارم کے مال میں شبہ ملک یوں بنتا ہے کہ ان میں سے ہرا کے دوسرے کا وارث ہوتا ہے اور میراث یا تا ہے اور میراث میں جو کچھ ملتا ہے، وہ میراث یا نے والے کی ملکیت ہی ہوتا ہے۔

علامه ابو بحر بصاص رحمة الله عليه في ملك يا شبه ملك يائع جانے پر قطع يدكى ممانعت پر قرآن كريم كى ايك آيت سے استدلال فرمايا۔ ملاحظه جو: او ما ملكتم مفاتحه او صديقكم الايه (النور)

ابوبکر بھاص کہتے ہیں کہ بیآ یت کر یمہ اس پر دلالت کرتی کے جوشخص اپنے کی ذی رخم محرم کے مال کی چوری کرے اس کے ہاتھ نہیں کاٹے جا کیں گے کونکہ اس آیت کے ذریعہ ان لوگوں کے ہاتھ نہیں کاٹے جا کیں اباحت واجازت دی گئی ہادر اجازت لئے بغیر ان کے گھروں سے کھانے کی اباحت واجازت دی گئی۔ لئیزا ان لوگوں کا مال نہ کورہ لوگوں سے محفوظ نہیں ہوگا لہذا ان کے مال چورانے پرقطع یہ نہیں ہونا چاہیے۔ اس آیت کے پیش نظر اگر یہ کہا جائے کہ اس میں تو اپنے دوست (صدیق) کے ہاں سے بھی کہا جائے کہ اس میں تو اپنے دوست (صدیق) کے ہاں سے بھی ہا تھ بھی نہیں کا ناجانا چاہیے۔ اس کے جواب میں کہا جائے گا کہ جس دوست نے اپنے دوست کے مال کے چرانے کا ارادہ کیا، وہ دوست کہ کہلائے گا اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ آیت نہ کورہ اللہ تعالیٰ دوست کے مال کے چرانے کا ارادہ کیا، وہ دوست کے مال کے چرانے کا ارادہ کیا، وہ دوست کے مال کے چرانے کا ارادہ کیا، وہ دوست کہ کہلائے گا اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ آیت نہ کورہ اللہ تعالیٰ دوست کے بال سے بھی کہا گیا ہے کہ آیت نہ کورہ اللہ تعالیٰ دوست کے بالے کہ آیت نہ کورہ اللہ تعالیٰ دوست کے بال کے گا آیت نہ کورہ اللہ تعالیٰ دوست کے بال کے گا آیت نہ کورہ اللہ تعالیٰ دوست کے بال کے گا آیت نہ کورہ اللہ تعالیٰ دوست کے بال کے گا آیت نہ کورہ اللہ تعالیٰ دوست کے بالے گا آیت نہ کورہ اللہ تعالیٰ دوست کے بال کے گا آیت نہ کورہ اللہ تعالیٰ دوست کے بالے گا آیت نہ کورہ اللہ تعالیٰ دوست کے بال

قال ابوبكر وقد دلت هذه الاية على ان من سرق من ذى محرم انه لا يقطع لاباحة الله لهم بهذه الاية الاكل من بيوتهم و دخولها من غير اذنهم فلا يكون ماله محرزا منهم فان قيل فينبغى الا يقطع اذا سرق من صديقه لان فى الاية اباحة الاكل من طعامه قيل له من اراد سرقة ماله لا يكون صديقا له وقد قيل ان هذه الاية منسوخة بقوله تعالى لا تدخلوا بيوتا غير بيوتكم حتى تستانسوا و بقوله عليه السلام لا يحل مال امرا مسلم الا بطيبته من نفسه قال ابو بكر ليس فيه ذالك مايوجب نسخه لان هذه الاية فى من ذكر فيها وقوله لا تدخلوا بيوتا غير بيوتكم فى سائر الناس غيرهم و كذالك

قوله صَلِيَّتُنْ اللَّهُ اللَّهُ الله يحل مال امرأ مسلم الا بطيبته

الاعمى الاية مطبوعه بيروت)

كال قول "لا تسدخسلوا بيوتا غير بيوتكم حتى تستانسوا" ئىمنسوخ بوچى باورحضور فالتاليكي كول (احکام القرآن ، بصاص جسم ۳۳ النور: ۱۱ یعنی لیس علی کے ساتھ بھی منسوخ ہوگئی آپ نے فرمایا ہے: کسی مسلمان کا مال بجزاس کی رضامندی کے لینا حلال نہیں ہے۔ ابو بکر جصاص کہتے میں کہاس آیت (لا تدخلوا بیوت الایة) میں کوئی الی بات نہیں جو پہلی آیت کے منسوخ ہونے کے وجوب کو حیاہتی ہے۔ کیونکہ بیصرف ان لوگوں کے لئے ہے جن کا اس میں ذکر ہوا ہے اور لا تدخلوا بيوتا الاية بيان سميت بقيه تمام ملمانول ك كَ بــ يونهى حضور ضَالِتُنْكُ اللَّهُ كَا قُول شريف لا يــ حل لا مال امرأ النع بھی تمام انسانوں کے لئے ہے۔

ابوبكر بصاص رحمة الله عليه في "ليس على الاعمى حوج الاية" آيت مين چونكهاس مين ذكركرده افرادكواين محارم ك ہاں کھانے اور بلا اذن داخل ہونے کی اجازت ہے تو اس وجہ سے ان داخل ہونے والوں سے گھر والوں کا مال محفوظ ندر ہا بلکہ سب کے سامنے پڑانظر آتا ہےاور چوری کی سزاکے لئے مال محفوظ کا چرانا شرط تھا۔لہذا یہاں محفوظ ندر ہنے کی وجہ سے قطع ید کی سزانہ ہوگی ۔اس یراگر چه کچھلوگوں نے دواعتراض کئے۔ایک بیر کہ یہاں صدیق یعنی دوست کوبھی کھانے اور بلا اجازت داخل ہونے کی اجازت ہے، لیکن ہاتھ کا منے میں اس کی رعایت نہیں۔اس کا جواب ابو بکر جصاص دیتے ہیں کہ چوری کر کے وہ صدیق رہا ہی نہیں اور صدیق بھی ا پنے دوست کی چوری نہیں کرتا۔ دوسر ااعتراض بیتھا کہ بیآیت منسوخ ہے۔ لہذا اس سے عدم قطع ید کا مسئلہ نکالنا درست نہیں ۔ان کی ناسخ لا تبد خیلوا بیوتا والی آیت ہے۔اس بارے میں ابو بکر جصاص فرماتے ہیں کہاسے ناسخ بتانا درست نہیں ہے کیونکہ کھانے اور بلا اجازت داخل ہونے والے افراد آیت کریمہ میں محدود ومخصوص ہیں اور "لا تدخلو ابیوتا" میں غیرمحدود اور غیرمخصوص ہیں ۔اس طرح حضور ضَالَيْنَا المَيْنَا اللَّهُ فَيَا كُلُونُ مِنْ اللَّهُ وَ اللَّهُ مِلْ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال منسوخ نہیں تو پھراس سے بیچکم بھی مستنبط ہوتا ہے کہ جہاں کسی کا مال محفوظ نہ رہے ۔اس غیرمحفوظ مال کو چرانے سے چور برقطع ید نہیں ہوتا۔جب آیت مذکورہ میں مخصوص افراد کومخصوص افراد کے گھرسے بلا روک ٹوک کھانے اور آنے جانے کی اجازت ہے تو پھر گھر والوں کا ما لک ان ہے محفوظ نہر ہا'اس کی حفاظت میں شک ہو گیا اور شک سے حدود اٹھ جاتی ہیں۔

(صاحب مغنی ابن قدامہ نے مذکورہ مسلم کی کافی تفصیل بیان فرمائی ہے۔ہم یہاں صرف ترجمہ پراکتفا کررہے ہیں ) حاصل کلام یہ ہے کہ بیٹے کے مال سے چرانے پر باپ کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔اگر چہوہ بیٹا یا پوتا ہی کیوں نہ ہو۔اس میں ماں باپ بینا بین وادا وادی مال کی طرف سے یا باپ کی طرف سے سب اس میں شامل ہیں۔ عام اہل علم کا یہی قول ہے۔ امام مالک ، توری ، امام شافعی اورامام ابوحنیفه شامل بین حضور صَلِ اللّهُ المَّيْنِيَ اللّهِ فَي مایا: "انت و مالک لابیک تواور تیرامال تیرے باپ کی ملیت ہے'' حضور ﷺ کا یہ بھی ارشاد ہے: کہ آ دی کے لئے بہترین مال وہ ہے جواس کے ہاتھ نے کمایا ہو۔ چونکہ بیٹا بھی باپ کے كب سے ہوتا ہے اس لئے بیٹے كا مال ماں باپ كے لئے جائز ہے۔ايك اور حديث ميں آتا ہے" كلو من كسب او لادكم اپنى اولاد کی کمائی سے کھاؤ''۔اس سے ثابت ہوا کہ ماں باپ اگر بیٹے کا مال چرائیں توقطع برنہیں ہوگا کیونکہ ماں باپ نے ایسا مال كرا جي حضور خَالِيَّنْ البَيْنِيَ البِينِي عَلَيْ مِي إِي اور جي حضور خَالَيَّنَ البَيْنِيِّ نِي اس كا مال قرار ديا ہے۔ كيونكه حدود شبهات سے ساقط

/ww.waseemziyai.com

ہوجاتی ہیں۔شبہات میں سے ایک بڑا شبہ یہ بھی ہے کہ آ دمی ایسے مال کو چرائے جسے وہ اپناسمجھتا ہے۔غلام جب اپنے مالک کے مال کی چوری کرے تو تمام ائمہ متفق ہیں کہ غلام کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔

سائب بن یزید کی روایت ہے کہ میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے پاس کھڑا تھا تو ان کے پاس عبداللہ بن عمر والحضر می اپنا غلام لئے ہوئے آئے اور عرض کی کہاں نے میری چوری کی ہے لہذااس کا ہاتھ کا ٹا جائے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فر مایااس نے کیا چوری کیا ہے؟ کہا کہ اس نے میری بیوی کا آئینہ چرایا جس کی قیمت ساٹھ (۲۰) درہم ہے۔ جناب عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ اس کوچھوڑ دؤاس بقطع نہیں ہے کیونکہ تمہارے خادم نے تمہارا مال چرایا ہے۔اگر غیر کا چرا تا تو ہاتھ کا ٹا جا تا۔اس روایت کےالفاظ یوں بھی مذکور ہیں کہ تمہارے مال نے تمہارے ہی بعض مال کی چوری کی ہے ،اس میں قطع نہیں ہے اور عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما سے روایت کیا ہے کہ ایک آ دمی ان کے پاس آیا اور کہا کہ میرے ایک غلام نے دوسرے غلام کی اچکن چوری کر لی ہے۔عبداللہ بن مسعود رضی الله عنهما نے فر مایا اس پرقطع نہیں ہے کیونکہ تیرے مال نے تیرے مال کی چوری کی ہےاور بیہ فیصلہ جات مشہور ہیں ۔ان کی کسی نے مخالفت نہیں کی ۔لہذا بیا جماعی فیصلے ہوئے اور بیآیت کو خاص کرتے ہیں کیونکہ بیا جماع اہل علم کا ہے کیونکہ بیان ائمہ کا قول ہے جن کا نام ہم ذکر كر چكے ہیں ۔ان ائمہ كے زمانے میں كسى نے ان كى مخالفت نه كى ۔للہذاان كے بعد آنے والوں میں سے كسى كے لئے جائز نہیں ہے کہ وہ ان کی مخالفت کر ہے۔جبیبا کہ صحابہ کرام کے اجماع کو کسی تابعی کے قول سے ترک کرنا جائز نہیں ہے۔ (مزید لکھاہے ) کہ مدبر اورام ولدہ اور مکا تب قطع ید کے مسئلہ میں غلام کی طرح ہی ہیں۔امام توری ،امام اسحاق ،ابوثو راوراحناف کا یہی فیصلہ ہے کہ مکا تب کا مال اگر ما لک چوری کرے تو اس میں قطع نہیں ۔ کیونکہ جب تک مکاتب کے ذمہ ایک درہم بھی کتابت کا بقیہ ہے، وہ غلام ہی ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے ایک روایت مروی ہے کہ ان کا مال قطع پدے معاملہ میں اس کے اپنے مال کے حکم میں ہے۔ یعنی ما لک عبد، مد بر'ام ولداور مکاتب بیر ما لک کی چوری کریں یا ما لک ان کی چوری کرے اس میں قطع پیزئیں ۔ کیونکہ شبہ ملک موجود ہے اور حرز وحفاظت نہیں ہوتی۔علاوہ ازیں ابن ماجہ میں مندا حادیث میں ابن عباس سے روایت کی گئی۔ایک غلام نے خمس کے ماک سے چوری کی اس کوحضور خلالتا کی اللہ کے مال میں پیش کیا گیا حضور خلالتا کی آئیں ہے اس کا ہاتھ نہ کا ٹا اور فر مایا: اللہ کے مال میں بعض کی بعض نے چوری کی ۔ جفرت عمر رضی اللہ عنہ سے بیروایت موجود ہے۔ابن مسعود رضی اللہ عنہمانے حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے بوچھا کہ بیت المال سے چوری کرنے والے کی سزا کیا ہے؟ فر مایا: اس کوچھوڑ دو کیونکہ اس مال میں اس کا بھی حق ہے۔ حضرت علی المرتضٰی سے بھی ایک روایت ہے فرماتے ہیں کہ جس نے بیت المال سے چوری کی اس کا ہاتھ نہیں کا نا جائے گا کیونکہ بیت المال میں اس کا بھی حق ہے۔لہٰذا شبہ آ جانے کی وجہ ہے وجوب قطع ساقط ہو گیا۔جیسا کہ بیمسلمہ قاعدہ ہے کہ اگر کوئی آ دمی ایسے مال کی چوری کرتا ہے جس میں اس کی شرکت تھی ، تو اس کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا اور جس نے مال غنیمت کی چوری کی اور چوران لوگوں میں سے ہے جو مال غنیمت میں حق رکھتے ہیں ان کے لئے قطع یزہیں ہے۔ (مغنی ج اس ۲۸ سملہ ۲۳ مسئلہ ۲۳۰۵۵)

ساں کی ملیت یا شبہ ملیت ہو۔ اس خلاصہ یہ کہ چوری کردہ مال میں اس کی ملیت یا شبہ ملیت ہو۔ اس خلاصہ یہ کہ چوری کردہ مال میں اس کی ملیت یا شبہ ملیت ہو۔ اس قانون کے تحت بہت مثالیں آپ نے ''احکام اُلقر آن' اور'' مغی'' سے ملاحظہ فرما ئیں اور'' بدائع الصنائع'' میں بھی ان کا تذکرہ پڑھا۔ یہی احناف کا بلکہ انہ کا جماع فیصلہ ہے۔ لہذا معلوم ہوا کہ آیت ''السادق و السادقة'' اپنے عموم پڑہیں بلکہ خصوص ہاور پڑھا۔ یہی احناف کا بلکہ انہ کا اجماعی فیصلہ ہے۔ لہذا معلوم ہوا کہ آیت ''السادق و السادقة'' اپنے عموم پڑہیں بلکہ خصوص ہاور اس سے وہ افراد قطع ید سے نیج جائیں گے ، جن کے چوری کردہ مال میں خودان کی ملکیت یا شبہ ملکیت کا احمال ہو۔ اس قاعدہ پر بہت سے آثار واحادیث بھی ہم نے ذکر کردیں۔ اس سے زائدگی اب ضرورت باقی نہیں رہی۔ فاعتبر و آیا اولی الابصاد

## متعدد بارچوری کرنے پر ہاتھ پیر کاٹنے میں اختلاف مذاہب

اس بارے میں مسلک بیہ ہے کہ پہلی مرتبہ چوری ثابت ہونے پر چورکا دایاں ہاتھ کلائی سے کا ٹا جائے گا۔ دوسری مرتبہ بایاں پاؤں کا ٹا جائے گا۔ پھرا گرتیسری مرتبہ چوری کرے یا چوتھی مرتبہ تو اس صورت میں اب ہاتھ پاؤں بقیہ نہیں کائے جا ئیں گے۔ قاضی اسے حالات کے مطابق کوئی اور سزادے سکتا ہے۔ قید و بند میں بھی ڈال سکتا ہے حتی کہ دہ چوری کرنے سے باز آجانے کا عہد کر لے۔ قرآن کریم کی آیت قطع ید میں اگر چہ دائیں بائیں کا ذکر نہیں لیکن حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما کی مشہور قرأت ''ف اقسطعوا ایمانه میان کے دائیں ہاتھ کا ٹو کے مطابق احناف دایاں ہاتھ پہلی مرتبہ چوری کرنے پر کا منتے ہیں۔ رہا یہ معاملہ کہ لفظ ''یب ''عربی زبان میں کندھے تک پورے بازو پر بھی بولا جاتا ہے تو اس کے پیش نظر کندھے کی بجائے کلائی سے کنے کی وجہ دراصل احادیث سے مؤید ہے۔

جناب صفوان بن امیہ بن خلف مجد میں سرکے نیچے چا در رکھ کرسوئے ہوئے تھے چور نے چا در چرالی اسے حضور ضلالیگا کی گئے گئے گئے گئے ہوئے میں پکڑ کر لایا گیا اس نے چوری کا افر ارکیا تو آپ نے ہاتھ کا فیصلہ صادر فر مایا۔ اس پرصفوان نے عرض کیا یا رسول اللہ اللہ کی گئے گئے گئے گئے نے فر مایا: تم نے اسے میرے پاس لانے سے کیا غریب کا ہاتھ میرے چا در کے بدلہ میں کا ٹا جائے گا؟ تو رسول کریم ضلاتی گئے گئے گئے نے فر مایا: تم نے اسے میرے پاس لانے سے پہلے یہ کیوں نہ سوچا ؟ پھر آپ نے فر مایا: سفارش اس وقت کرو جب تک معاملہ حالم تک نہ پنچے اور اگر حاکم تک معاملہ پنجے جائے ، پھر سفارش روک لو۔ پھر آپ نے تھم دیا: ''امسر بسقىط عد من المفصل اس کا ہاتھ گٹ ( کلائی ) سے کا نے دیا جائے اور کا نے نے بعد اسے داغ ور کا بیٹر سے بہ جائے اور کورکو تو سزا دینا مقصود ہے تا کہ لوگ اس سے عبر سے پکڑیں۔ اس لئے ہاتھ کا نے کے بعد اسے داغ دے کر فون بند کرنے کا ذکرا حادیث میں موجود ہے:

عن ابى هريرة رضى الله عنه ان رسول الله ضَالِتُهُ وَتَى بسارة قد سرق شملة فقالوا يا رسول الله صَالِتُهُ وَالله صَالِتُهُ وَالله صَالِتُهُ وَالله صَالِقَهُ وَالله سرق فقال السارق بلى يا رسول الله فقال رسول الله اذهبوا به فاقطعوه ثم احسموه ثم ايتونى به فقطع ثم اتى به فقال تب الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبد الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تبت الى الله فقال تاب الله عليك هذا حديث صحيح على شرط المسلم ولم يخرجاه.

(المستدرك جهم ۱۸۳ كتاب الحدود)

اب ہم دوسرے مسئلہ کی طرف آتے ہیں۔ وہ بیر کہ اگر چوری متعدد مرتبہ ایک ہی شخص کرے تو اس کی سزایا حد کے متعلق کیا تھم ہے؟ بیرمسئلہ مختلف فیہ ہے۔ ملاحظہ ہو:

ہم احناف کے اصحاب کے نزدیک کاشنے کا اصل مقام وکل صرف دواطراف ہیں ( یعنی دایاں ہاتھ اور بایاں پاؤں ) پہلی مرتبہ چوری پر دایاں ہاتھ دوسری مرتبہ بایاں پاؤں کا ٹا جائے گا۔ تیسری مرتبہ چوری پر ہاتھ پاؤں نہیں کاٹے جائیں محکیکن چور سے ضان

لی جائے گی' تعزیر لگائی جائے گی اور قید بھی کیا جائے گاتا کہ چوری سے توبہ کر لے۔امام شافعی رحمیۃ اللہ علیہ کے ہاں جاروں اطراف باری باری کافی جائیں گی۔پہلی مرتبہ دایاں ہاتھ دوسری مرتبہ بایاں پاؤں تیسری مرتبہ بایاں ہاتھ چوتھی مرتبہ دایاں پاؤں کا ٹا جائے گا۔ آپاین مؤقف پرقرآنی آیت "السارق والسارقة ف اقطعوا ایدیهما" سے استدلال پیش فرماتے ہیں۔وہ یوں که لفظ "ايدى" اسم جمع ہے اور عربی زبان میں دویااس سے زائد کو جماعت کہتے ہیں۔جبیبا کرقر آن کریم میں آیا ہے: "ف ق د صغت قلوبكما" جبكهان دونوں كے دل جيك جاكيں۔ حالانكه ايك مخص ميں صرف ايك ہى دل ہوتا ہے كيكن ہاتھ ياؤں كى ترتيب قرآن كريم مين نبيل بلكه حديث ياك دليل ہے اور باياں ہاتھ كل قطع سے فی الجملة نبيں نكلتا۔ مروی ہے كما بو بمرصد يق رضى الله عنه نے سيدہ اساء بنت ابی برکے زیور چرانے والے پرقطع کی سزا جاری فر مائی جبکہ اس سے پہلے اسی چور کا ایک ہاتھ اور ایک یاؤں کا ٹا جاچکا تھا۔ ہم احناف کی دلیل میرے کہ حضرت علی الرتضٰی کے پاس ایک چور لایا گیا' آپ نے اس کے ہاتھ کا منے کا حکم دیا' پھر کچھ عرصہ بعد ووبارہ اسے چوری کے الزام میں لایا گیا۔ ثابت ہونے پر آپ نے بایاں پاؤں کا شنے کا حکم دیا۔ تیسری مرتبہ پھراسے لایا گیا تو آپ نے فرمایا: اب میں اس کا بقیہ ہاتھ نہیں کاٹوں گا کیونکہ کا شنے کی صورت میں میکھا پی کیے سکے گا ؟ مسح کیے کرے گا؟ اور اگر دایاں یا وُں کا ٹنا ہوں تو چل پھر کیسے سکے گا؟ پھر فر مایا مجھے اللہ تعالیٰ سے حیا آئی۔آپ نے بالآخراسے لکڑی کے ساتھ مارا اور قید کر دیا۔ای طُرح حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ ہے بھی ایک روایت ہے کہ آپ کے پاس ایک چور لایا گیا جس کا ایک ہاتھ اور پاؤں کاٹ دیا گیا تھا۔اس نے جوتی چرائی تھی جسے سدوم کہتے ہیں ۔حضرت عمر رضی اللّٰدعنہ نے تیسری مرتبہاس کا بایاں پاؤں کا فیے کا ارادہ فر مایا،تو حضرت علی الرتضٰی نے فرمایا: اس کا صرف ایک ہاتھ اور ایک پاؤں کا نٹا ضروری تھا۔اس کے بعد اب قطع کی سزانہیں ہے۔اس پر حضرت عمر رضی الله عند نے اس کا ہاتھ کا شنے سے اپنے آپ کوروک لیا اور اسے قید کر دیا۔ اس سے معلوم ہوا کہ حضرت علی المرتضلی اور حضرت عمرضی الله عنهمانے دومرتبہ چوری کرنے والے کے ہاتھ یاؤں کا ننے کے بعد تیسری مرتبہ ہاتھ یاؤں نہیں کا فے بلکہ تعزیر دے ڈالی اور قید کردیا۔ان کا یہ فیصلہ حضرات صحابہ کرام کی موجودگی میں ہوااور بیکہیں منقول نہیں کہ صحابہ کرام نے اس کی مخالفت یا اس كاا نكاركيا مو ـ للبذاا جماع صحابه ثابت موگيا ـ

خلاصہ یہ ہے کہ دوسری چوری کرنے پر بھی ائمہ کا اتفاق ہے کہ بائیں ہاتھ کی بجائے بایاں پاؤں کا ٹاجائے گا۔ حالا نکہ قرآن مجید میں پاؤں کا منے کا ذکر تک نہیں ہے۔ یہ ترتب اجماعی ہے۔ اگر دائیں ہاتھ کے بعد بایاں ہاتھ کا منے کی بھی سزا تیسری مرتبہ چوری کرنے والے کو دی جاتی تو حضرت عمر اور حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہمااس پر عمل فرماتے۔ ان حضرات نے صحابہ کرام کی موجودگی میں تیسری اور چوتھی مرتبہ قطع کی بجائے تعزیر لگائی۔ ترتیب اجماع ہونے کی وجہ سے مخالفت نہیں کی جاسکتی۔ ادھر دلیل عقلی یہ کہ اگر تیسری چوتھی مرتبہ دونوں ہاتھ تھے۔ لہذا بایاں پاؤں کھی کا شدی پر اجماع ہونے کی وجہ سے مخالفت نہیں کی جاسکتی۔ ادھر دلیل عقلی یہ کہ اگر تیسری چوتھی مرتبہ چوری پر بایاں ہاتھ اور دایاں پاؤں بھی کا شد دیا جائے تو یہ گویا آدمی کو بالکل معذور کر دینا ہے اور ان اعضاء سے متعلق منافع سے بالکل محروم ہو کر زندہ لاش بن جائے گا اور چوری کرنا آئی بڑی سزاکی متحمل نہیں ہو سکتی۔ اس کی تائید مالکی المذہب علامہ ابن قد امہ نے بھی کی۔ ملاحظہ ہو:

ابن قد امسعید مقبری کی روایت ان کے والد سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت علی الرتضٰی کے پاس ایک ایسا آوئی لایا گیا جس کا چوری کرنے کے جرم میں ایک ہاتھ اور ایک پاؤں پہلے ہی کٹا ہوا تھا۔ تیسری مرتبہ چوری کرنے پر پیش کیا گیا تو علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے دیگر صحابہ کرام سے اس کے ہارے میں مشورہ طلب کیا۔ آپ کو کہا گیا کہ اس کا ہاتھ کا نہ دیا جائے۔ اس پر آپ نے فرمایا: کہ میں ایک کو کیو کر قل کروں جس کا قل کرنا واجب نہیں؟ بیدگھا نا کس سے کھائے گا؟ وضو کیے کرے گا؟ تنسل جنابت کس طرح کرے گا؟ اور اپنے ضروریات کس طرح پوری کرے گا؟ آپ نے اسے کچھ دفول کے لئے جیل بھی دیا۔ پھر زکالا اور صحابہ کرام سے مشورہ طلب فرمایا۔ اپنی ضرور یات کس طرح پھروہی مشورہ دیا کہ اس کا ہاتھ کا خدیا ہے۔ آپ نے جس کھروہی با تیس دہرا کیں۔ بالآخر آپ نے اسے تحت کو ڑے دیا گئے جائے گاری اور وایت اس طرح پھروہی سے دوں کہ وہ چائے اور دایاں پاؤں کا ب دوں کہ وہ چائے گاری ہو جائے اور دایاں پاؤں کا ب دوں کہ وہ چلے پھرنے سے ماری ہو جائے اور دایاں پاؤں کا ب دوں کہ وہ چلے پھرنے سے وضاحت کرتے ہوئے توں کہ وہ جائے اور دایاں پاؤں کا باتھ کا خدوں اور وہ پکڑنے سے جائل محرد م ہو جائے اور دایاں پاؤں کا ب دوں کہ وہ چلے پھرنے سے دوسا کہ وہ ہو جائے اور دایاں پاؤں کا باتھ کا خدوں اور وہ پکڑنے سے جو ان ہو جائے اور دایاں پاؤس کا کہ دوں کہ وہ چلے پر دوسرا ہو سے کہ دوں کہ دوں کہ دوس کو کہ نا جائز ہوتا تو دوسری مرتبہ چوری کر بیاں ہاتھ ہے ای طرح بایاں ہاتھ آلہ ہے۔ بایاں ہاتھ اس کا ناس کا خرایاں باتھ اس کی خوری کر بایاں ہاتھ نہ کا نالازی اور داجب ہے۔ نیز این قدامہ دفی کا دوس کی میں جائے کا م بالکل نہ کر سکے گا۔ لہذا دوسری دفعہ چوری پر بایاں ہاتھ نہ کا نالازی اور داجب ہے۔ نیز این قدامہ نے لکھا کہ دفیرہ میں چوری میں کا نااس کے میں اس کا مار بالکل نہ کر سکے گا۔ لہذا دوسری دفعہ چوری پر بایاں ہاتھ نہ کا نالازی اور داجب ہے۔ نیز این قدامہ نے لکھا کہ دفت نہیں ہیں۔

احناف اور حنابلہ کے دلاکل کے بعد ہم چاہتے ہیں کہ امام شافعی و ما لک رحمۃ اللّه علّیجانے جن احادیث سے استدلال فرمایا۔وہ ذکر کی جائیں اور پھران کے استدلالات کا جوابتح بریکیا جائے تا کہ حقیقتِ مسئلہ واضح اور عیاں ہوجائے۔

استدلال اوّل

ہمیں حسن نے احمد بن سعیدرہاوی سے حدیث سنائی۔ہمیں عباس بن عبید اللہ بن کی رہاوی نے حدیث سنائی۔ہمیں محمد بن عباس بن عبید اللہ بن کی رہاوی نے حدیث سنائی۔ہمیں ہمارے باپ نے سنائی۔ ہمیں ہمارے باپ نے سنائی۔ ہمیں ہشام بن عروہ نے محمد بن منکدر سے وہ جابر بن عبداللہ سے بیان کرتے ہیں کہ حضور ضلاتی اللہ اللہ اللہ ایک بیاں ایک چور لایا ممیا '

اتی به قد سرق فقطع رجله ثم اتی به قد سرق فقطع یده ثم اتبی به قد سرق فقطع رجله ثم اتی به فقد سرق فامر به فقتل.

حدثنی عمی القاسم حدثنا عائذ بن حبیب عن هشام حدثنی عمی القاسم حدثنا عائذ بن حبیب عن هشام بن عروة عن محمد بن المنکدر عن جابر بن عبد الله عن النبی ضَالِتُنْ الله الله عن النبی ضَالِتُنْ الله الله عن النبی ضَالِتُنْ الله الله عن النبی ضَالِتُنْ الله الله عن النبی ضَالِتُنْ الله الله عن الله عن الله عند الله عند بن خریم حدثنا هشام بن عروة عمار حدثنا سعید بن یحیی حدثنا هشام بن عروة السناده مثله

(دارقطنی جسم ۱۸۱ حدیث ۲۸۹\_۲۹۱)

جواب اول: جیسا که 'بدائع الصنائع' وغیره کی عبارت آپ ملاحظہ فرما چکے ہیں کہ اجماع عقلی اور نقتی سے بیٹا بت ہو چکا ہے کہ تیسری اور چوتھی مرتبہ چوری کرنے پر بقیہ ہاتھ اور پاؤل کا لمنے کی بجائے اسے تعزیر لگائی جائے گی۔لہذا بیروایت اجماع کے خلاف ہونے کی بنایر قابل استدلال نہیں۔

جواب دوم:اس حدیث کوتین اساد سے روایت کیا گیا اور ہرسند پر سخت جرح ہے۔سنداوّل میں ایک راوی پزید ابن سنان کے بارے میں ملاحظہ ہو:

قال النسائى حديث منكر ومصعب بن ثابت ليس بقوى فى الحديث . واخرجه دارقطنى فى سننه عن محمد بن يزيد بن سنان الخ عن جابر ومحمد بن يزيد هذا فيه مقال . (نصب الراية جسم ٣٥٢ كتاب السرقة فصل فى كيفية القطع)

قال الاجرى عن ابى داود ابو فرده الجرزى ليس بشيء وقال الترمذي لا يتابع على روايته.

(تهذیب التهذیب جهص۵۲۵)

عائذ بن حبیب پر بھی سخت جرح کی گئی ہے جود وسری سند کاراوی ہے۔

قال الجوز جانى غال زائغ. كان ابن معين يقول يوسف السيمتى زنديق وعائذ بن حبيب زنديق كان يحيى يقول كذاب.

آپ نے اس کا ہاتھ کو ایا چر دوسری مرتبہ چوری کے جرم میں لایا
گیا' آپ نے اس کا پاؤل کو ایا' تیسری مرتبہ چر چوری کے جرم
میں حاضر کیا گیا چر آپ نے اس کا دوسرا ہاتھ کو ایا' چوتھی مرتبہ چر
اسی جرم میں لایا گیا' آپ نے دوسرا پاؤل کو ادیا چر پانچویں مرتبہ
چوری کے الزام میں لایا گیا تو آپ نے اسے قبل کرنے کا تھم دیا۔
چوری کے الزام میں لایا گیا تو آپ نے اسے قبل کرنے کا تھم دیا۔
میرے چچا القاسم نے آئیس عائذ بن حبیب نے ہشام بن عروہ
میں محمد بن منکدر سے اور وہ جابر بن عبد اللہ سے وہ حضور
سے وہ محمد بن منکدر سے اور وہ جابر بن عبد اللہ سے وہ حضور
میں محمد بن منکدر سے اور دہ جابر بن عبد اللہ سے وہ حضور
میں محمد بن منکدر سے اور دہ جابر بن عبد اللہ سے دہ حضور
میں محمد بن منکدر سے اور دہ جابر بن عبد اللہ سے دہ حضور
میں محمد بن خریم آئیس ہشام بن عمار نے آئیس سعید بن یجی نے
آئیس ہشام بن عروہ نے اس اساد سے ایس بی حدیث روایت کی۔

امام نسائی کہتے ہیں کہ ندکورہ حدیث (جو تین اساد سے مردی ہوئی ) منکر ہے اور مصعب بن ثابت حدیث میں قوی نہیں ہے۔دارقطنی نے اپنی سنن میں اس روایت محمد بن یزید بن سان سے دوایت کیا ہے اور اس میں محمد بن یزید بن سنان پر جرح موجود ہے۔

ابوداؤد سے آجری نے بیان کیا کہوہ کوئی مقام نہیں رکھتا اور ترندی نے کہا: اس کی روایت کی متابعت نہیں کی جاتی۔

جوز جانی نے کہا کہ عائذ بن حبیب نہایت متعصب شیعہ تھا۔ ابن معین نے کہا کہ یوسف میتی زندیق و بے دین تھا اور عائذ بن حبیب کو بچیٰ کہتے تھے کہ انتہائی درجہ کا جھوٹا راوی ہے۔

(تهذیب التهذیب ج۵ص۸۸مطبوعه حیدرآباددکن)

ر جدیب جدیب وصاحب نصب الرأبیانی شیعه کها اوراس کی روایات کومنا کیر میں شارکیا۔) (نصب الرابیج ۲۵۳ س۳۷) هو ابن صالح لخمی فیه مقال.

(نصب الراييرج ٢٥٣) ہے۔

تینوں اسناد کے راویوں میں سے بعض شخت مجروح ہیں ۔لہذاانی مجروح ومنکر روایت اجماع امت کے مقابل کیسے لائی جاسکتی

## استدلال دوم

محد بن حسن مقری نے ہمیں اور انہیں احد بن عباس نے انہیں اسمعیل بن سعید نے انہیں واقدی نے ابن ابی ذئب سے وہ خالد بن سلمی سے وہ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے اور وہ حضور خلاتہ اللہ علیہ سے بیان کرتے ہیں ۔آپ نے فرمایا: چور جب چوری کرے تو اس کا ہاتھ کا ف دو پھر دوبارہ کرے تو پاؤں کا ف دو۔ تیسری مرتبہ کرے تو دوسرا ہاتھ اور چوتھی مرتبہ کرے تو دوسرا ہاتھ اور چوتھی مرتبہ کرے تو دوسرا ہاوں کا بھی کا ب دو۔

(دارقطنی جساص ۱۸۱ حدیث۲۹۲مطبوعه قاهره)

جواب: اس روایت کا جواب پہلاتو وہی ہے کہ یہ اجماع امت کے خلاف ہے اور دوسرایہ کہ اسناد میں جرح ہے۔ دار قطنی کے تحت
کصے گئے حاشیہ میں ہے: ''فیسہ محمد بن عمر بن و اقد اسلمی مولاهم الو اقدی المدنی القاضی قال احمد کذاب
قال البخاری متروک الحدیث و الا کثر علی ضعفہ لین اس میں ایک راوی محمد بن عربن واقد ہے جے امام احمد نے گذاب
کہا' بخاری نے متروک الحدیث اور اکثر محدثین اس کوضعیف کہتے ہیں''۔

وقال البخارى والواقدى المدينى سكن بخداد متروك الحديث تركه احمد وابن المبارك وابن نمير واسمعيل بن زكريا وقال فى موضح اخر كذبه احمد وقال معاوية ابن صالح قال لى احمد بن حنبل الواقدى كذاب وقال لى يحيى بن معين ضعيف وقال مرة ليس بشيئ عن معمر ليس بثقة وقال مرة ليس بشيء قلت قال الشافعى رحمه الله فيما اسنده البيهقى كتب الواقدى كلها كذب وقال النسائى فى الضعفاء الكذابون المعروفون بالكذب على رسول الله صلى المدينة المواقدى بالمدينة. عن الشافعى قال كان بالمدينة الواقدى بالمدينة.

واقدی کو بخاری نے متر وک الحدیث کہا۔ احمد ، ابن مبارک ،
ابن نمیر اور اسمعیل بن زکریا نے متر وک کہا۔ احمد نے کذاب کہا۔
کی بن معین نے ضعیف اور مرہ نے لیس بشیء کہا۔ معمر نے غیر ثقہ کہا۔ امام شافعی نے الواقدی کی تمام کتابوں کو جموث کا پلندہ کہا۔
نسائی نے ضعیف کہا اور مشہور ومعروف جموثوں میں شارکیا۔ ابو ذرعہ رازی ، ابو بشر دو لا بی اور عقیل نے اسے متر وک الحدیث کہا۔ مدینہ میں جار بڑے کذابوں میں سے ایک بید تھا۔ شافعی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں سات آ وی سند میں ضعف کے خوگر ہے۔ ان میں سے ایک واقدی بھی ہے۔ نو وی نے شرح المہذب میں کتاب الغسل ایک واقدی بھی ہے۔ نو وی نے شرح المہذب میں کتاب الغسل میں اس کے بارے میں کہا بیضعیف بالا تفاق ہے۔ ذہبی نے میں اس کے بارے میں کہا بیضعیف بالا تفاق ہے۔ ذہبی نے میں اس کے بارے میں کہا بیضعیف بالا تفاق ہے۔ ذہبی نے میں اس کے بارے میں کہا بیضعیف بالا تفاق ہے۔ ذہبی نے میزان میں واقدی کو کمز ورترین راوی اجماعاً ذکر فر مایا ہے۔

سبع رجال يضعفون الاسانيد احدهما الواقدى قال ابو ذرعة الرازى وابو بشر الدولابى والعقيلى متروك الحديث. وقال النووى فى شرح المهذب فى كتاب الغسل منه الواقدى ضعيف باتفاقهم وقال الذهبى فى الميزان استقر الاجماع على وهن الواقدى. (تهذيب التهذيب ٣١٣٥٥- المراح)

٣٠١- بَابُ مَنْ سَرَقَ ثَمَرًا اَوْغَيْرَ ذلك مِمَّالَمْ يُحُورُزُ

٦٦٩ - ٱخُبَرَنَا مَالِكُ حَدَّثَنَا عَبُدُ اللهِ بَنُ عَبُدِ الرَّحُمْنِ بُنِ آبِئَ حُسَيْنِ آنَّ رَسُوُلَ اللهِ ضَلَّالِيَكُلَيَّكُ قَالَ لاَ قَطْعَ فِي ثَمَرِ مُّعَلَّقِ وَلا فِي حُرَيْسَةِ جَبَلِ فَإِذَا اوَاهُ المُمَرَاحُ آوِالْجَرِيُّنُ فَالْقَطْعُ فِيْمَا بَلَغَ ثَمَنَ الْمُجَنِّ.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِ ذَانَا أَحُدُ مَنْ سَرَقَ ثَمَرًا فِي رَأْسِ النَّخُلِ اَوْشَاهُ فِي الْمَرَعلى فَلاَ قَطْعَ عَلَيْهِ فَإِذَا الْتَي بِالشَّمَرِ الْجَرِيْنَ اَوِ الْبَيْتَ وَاتِي بِالْغَنَمِ الْمُرَاحَ وَكَانَ لَهَا مَنْ يَّحَفَظُهَا فَجَاءَ سَارِقُ سَرَقَ مِنْ ذَٰلِكَ شَيْئًا يُسَاوِي ثَمَنَ الْمَجِنِّ فَقِيلُهِ الْقَطْعُ وَالْمَجِنُّ كَانَ يُسَاوِي يَوْمَ نَمَنَ الْمَجِنِّ فَقِيلُهِ الْقَطْعُ وَالْمَجِنُّ كَانَ يُسَاوِي يَوْمَ نَمِنَ الْمَجِنِّ فَقِيلُهِ الْقَطْعُ فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الْمُعُلِقُ الْمُعْمِلُولُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَ

مَحَمَّدُ إِنْ سَعِيْدٍ عَنَ الْحَبَرُ نَا مَالِكُ اَخْبَرُ نَا يَحْيَى بَنُ سَعِيْدٍ عَنَ مُ حَمَّدَ الْعَبْرِ عَنَ الْعَبْرِ الْعَبْرِ عَنَى اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْعَلَيْمُ الْمُعَلِّلِكُمْ الْمُعَلِّلِكُمْ اللَّهُ الْمُعَلِّلِكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمُعْتَالِكُمْ الْمُعْمِ اللَّهُ الْمُعْتَمِ الْمُعْتَمِ الْمُعْتَمِ عَلَيْهُ الْمُعْتَعِلَالِكُمْ الْمُعْتَمِ الْمُعْتَعِلَمُ الْمُعْتَمِ الْمُعْتَمِ اللَّهُ الْمُعْتَعِلَمُ الْمُعْتَعِلَمُ الْمُعْتَعِلَمُ الْمُعْتَعُ اللَّهُ الْمُعْتَعِلَمُ الْمُعْتَعِمُ الْمُعْتَعُمُ الْمُعْتَعُ الْمُعْتَعُمُ الْمُعْتَعُمُ الْمُعْتَعِمُ ال

## کھل یا دیگراشیاء کی چوری کے بیان میں جو ذخیرہ نہیں کی جاتیں

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں عبد الرحمٰن بن ابی حسین نے بیان کیا کہ رسول کریم ضلاتی التی ہے نے فر مایا: درخت پر لکے پھل کی چوری کرنے میں ہاتھ کا شنے کی سز انہیں ہوگی اور نہ ہی پہاڑ میں چرنے والی بکری کی چوری پر ۔ ہاں جب وہ بکری اپنے باڑے میں آ جائے یا پھل گھر لے آیا جائے تو اس کی چوری اگر ڈھال کی قیت کے برابر ہوئی ، تو قطع واجب ہے۔

امام محر کہتے ہیں ہمارا یہی ندہب ہے کہ جس نے تھجور کے درخت پرگی تھجور یں چرائیں یا چراگاہ میں چرتی بھیڑ بکری چرائی تو اس پرقطع نہیں۔ جب تھجوروں کوخٹک کرنے کے لئے کسی جگہ جمع کیا گیا یا گھر میں لا ڈالی گئیں اور بھیڑ بکریوں کو باڑے میں لا کر باندھ دیا گیا اور ان کی حفاظت کا معقول بندوبست کر دیا گیا پھرکوئی باندھ دیا گیا اوران کی حفاظت کا معقول بندوبست کر دیا گیا تو اس پر چورآ یا اوران میں سے ڈھال کی قیمت برابر چرا کرلے گیا تو اس پر قطع ہے اور ڈھال اس دور میں دس درہم کے مساوی ہوا کرتی تھی۔ قطع ہے اور ڈھال اس دور میں دس درہم کے مساوی ہوا کرتی تھی۔ اس سے کم کی چوری میں قطع نہیں۔ یہی قول ابو حنیفہ اور ہمارے عام فقہاء کرام رحمہم اللہ کا ہے۔

امام ما لک نے ہمیں کی بن سعید سے انہوں نے محد بن کی بن سعید سے انہوں نے محد بن کی بن سعید سے انہوں نے محد بن کی بن حبان سے خردی کہ ایک غلام نے اپنے مولی کے باغ میں تھجورکا ایک بودا جرالیا' مالک اسے ڈھونڈ نے ادھر ادھر نکلا تو اسے اپنے غلام کے پاس پایا۔ اس کا مقدمہ مروان بن تھم کے پاس لے گیا۔ مروان نے غلام کوقید کر دیا اور اس کا ہاتھ کا شخ کا ارادہ کیا۔ غلام کا مولی وہاں سے جناب رافع بن خدر کی رضی اللہ عنہ کے پاس آیا اور اس بارے میں ان سے بوچھا۔ انہوں نے بتایا کہ جناب رسول اس بارے میں ان سے بوچھا۔ انہوں نے بتایا کہ جناب رسول

الْجُمَارُ قَالَ الرَّجُلُ انَّ مَرُوانَ آخَذَ غُلَامِي وَهُو يُرِيْدُ قَطَعَ يَدِهِ فَانَا أُحِبُ انَّ تَمْشِي إِلَيْهِ فَتَخْبِرَهُ بِالَّذِي قَطَعَ يَدِهِ فَانَا أُحِبُ انَّ تَمْشِي إِلَيْهِ فَتَخْبِرَهُ بِالَّذِي سَمِعْتَ مِنْ رَّسُولِ اللَّهِ ضَلَالَيْكُالِيَّ فَيَاكُ فَعَمْ هَذَا فَقَالَ نَعَمُ اللهِ مَرُوانَ فَقَالَ لَهُ رَافِعُ آخَذُتَ عُلَامَ هٰذَا فَقَالَ نَعَمُ قَالَ فَانِي اللهِ عَلَيْكُالِيَّ فَاللهِ عَلَيْكُالِيَّ فَاللهِ عَلَيْكُالِيَّ فَاللهِ عَلَيْكُالِيَّ فَاللهِ عَلَيْكُالِيَّ فَاللهُ عَلَيْكُالِيَّ فَاللهُ عَلَيْكُالِيَّ فَاللهُ عَلَيْكُالِيَّ فَاللهُ عَلَيْكُالِيَّ فَاللهُ عَلَيْكُالِيَّ فَاللهُ عَلَيْكُالِيَ فَاللهُ عَلَيْكُالِيَّ فَاللهُ عَلَيْكُالِيَّ فَاللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلْمَ عَنْ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُولُولُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ 

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهٰذَانَأُخُذُ لَا قَطْعَ فِي ثَمَر مُّعَلَّةِ

فِي شَجَرٍ وَلَا فِي كُثَرٍ وَٱلْكَثُرُ الْجُمَّارُ وَلَا فِي وَدِيِّ

کریم ضلیت اور پودے کی چوری میں فی سا فرمایا: کہ پھل اور پودے کی چوری میں قطع نہیں ۔ اس آقا نے عرض کی کہ میرا غلام اس وقت مروان کے قبضہ میں ہاور وہ اس کا ہاتھ کا ٹنا چاہتا ہے میں چاہتا ہوں کہ آپ میرے ساتھ اس کے ہاں چلیں اور اسے حضور مخلیت کی حدیث سنائیں وہ چل پڑنے مروان کے پاس مخلیت کی حدیث سنائیں وہ چل پڑنے مروان کے پاس کہا: ہاں ۔ پوچھا کیا تو نے اس کا غلام قید کررکھا ہے؟ کہا: ہاں ۔ پوچھا اب اسے کیا کرنا چاہتے ہو؟ کہا اس کا ہاتھ کا شخ کا ارادہ ہے۔ رافع نے کہا: میں نے سرکار دوعالم ضلیت کی جوری پرقطع نہیں۔ اس پر سنا۔ آپ نے فرمایا: پھل اور درخت کی چوری پرقطع نہیں۔ اس پر مروان نے غلام کوچھوڑ دینے کا تھم دے دیا۔

امام محد کہتے ہیں کہ ہمارا یہی مسلک ہے کہ درخت پر لکنے پیل اور درخت کی چوری کرنے پر بھی قطع مہیں شاخ توڑنے پر بھی قطع مہیں۔ یہی امام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ کا قول ہے۔

و کا فی شکورہ باب کے تحت درخت پر گلے بھل ، گوند یا درخت اکھیڑ کر لے جانے اور چراگاہ میں چرتی بھیڑ بکری کی چوری کے بارے میں قطع کا تکم بیان کیا گیا۔ شرائط چوری میں اس کی تفصیل گزر بھی ہے کہ جو چیز جلد خراب ہونے والی ہواس پر قطع نہیں ۔ لہذا بھل میں قطع کا تکم بیان کیا گیا۔ شرائط چوری میں اس کی تفصیل گزر بھی ہے کہ جو چیز جلد خراب ہونے والی ہواس پر قطع نہیں ۔ لہذا بھل وغیرہ اسی ضابطہ کے تحت آگئے اور دوسری شرط محفوظ ہونا تھی۔ چراگاہ میں چرنے والی بھیڑ بکری چونکہ مال محفوظ نہیں اس لئے اس کی چوری پر بھی قطع نہیں ۔ پھر غلام کا قصہ جو مروان کے پاس لے جایا گیا اور اس نے قطع کا ارادہ کیا لیکن حضرت رافع بن خدت کے جب رسول کریم ضابطہ کیا ہے۔ جوع کر لیا۔ بیا حادیث دراصل ان

شرائط کے تحت ہی آتی ہیں۔اس کے ان کی مزید تفصیل کی ضرورت نہیں۔
۳۰۲- باب الرّ مجل میسئرق مِنْهُ الشّی عُ چور کا ای قدر مال چرانا کہ جس قدر قطع کی سزا یہ جب فینه القطع فیقبه السّارِق بعد ما واجب ہو،اس کا مقدمہ امام کے پاس چلاجائے،
یہ جب فینه القطع فیقبه الیّ الْإمَامِ اللّٰ مَامِ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ اللّٰ مَامِ مَامِ اللّٰ مَامِ مَامِ مَامِ اللّٰ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَامِ مَا

امام ما لک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں زہری نے صفوان بن عبداللہ بن امیہ کوکہا گیا کہ جبداللہ بن امیہ کوکہا گیا کہ جس نے ہجرت نہ کی وہ ہلاک ہوا۔ بیس کر انہوں نے سواری منگوائی اور سوار ہو کر حضور ضلاک المالی کیا ہے کہ جس نے ہجرت نہ ہوئے۔ آپ سے عرض کی کہ مجھے کہا گیا ہے کہ جس نے ہجرت نہ کی وہ ہلاک ہوا' اس پر اسے حضور ضلاح المالی کیا ہے کہ جس نے ہجرت نہ کی وہ ہلاک ہوا' اس پر اسے حضور ضلاح کیا ہے کہ جس کے فرمایا: اے ابودہب! مکہ کی پھر کی زمین پر چلے جاؤ۔ صفوان مجد میں مضہر کے اور ابودہب! مکہ کی پھر کی زمین پر چلے جاؤ۔ صفوان مجد میں مضہر کے اور

يَرْفَعُهُ إِلَى الْإِمَامِ ٦٧١ - آخُبَرَنَا مَالِكُ حَدَّثَنَا الزَّهْرِيُّ عَنْ صَفُوانَ بُنِ عَبْدِ اللهِ بُنِ أُمَيَّةً قَالَ قِيْلَ لِصَفُوانَ ابْنِ أُمَيَّةً إِنَّهُ مَنْ بَنِ عَبْدِ اللهِ بُنِ أُمَيَّةً قَالَ قِيْلَ لِصَفُوانَ ابْنِ أُمَيَّةً إِنَّهُ مَنْ لَـمْ يُهَاجِرُ هَلَكَ فَدَعَا بِرَاجِلَتِهِ فَرَكِبَهَا حَتَى قَلِمَ عَلَى رَسُولَ اللهِ ضَلِيَّا لِمَا يَعْلَى إِنَّهُ قَدَ قِيلَ لِي اللهِ صَلَالِيَّ اللهِ مَنْ عَلَى رَسُولَ اللهِ صَلَالِهِ اللهِ اللهِ مَثَلَا لَهُ رَسُولُ اللهِ صَلَالِيَّ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى ال

أبَّا وَهُ بِ إللي أبَاطِحَ مَكَّةً فَنَامَ صَفُوانٌ فِي الْمَسْجِدِ

مُتَوَسِّدًا رِدَاءَ هُ فَكَجَاءَ هُ سَارِقٌ فَاحَذَ رِدَاءَ هُ فَاحَذَ

اپنی چا درسر کے نیچے رکھ کرآ رام کر رہے تھے۔ چور آیا اور چا در چرا

کر لے گیا ۔ جناب صفوان نے چور کو جاِ در سمیت بکڑ کر حضور

ضَلِينَا اللَّهِ اللَّهِ كَي خدمت ميں بيش كرديا حضور ضَالَتَهُم اللَّهُ اللَّهِ فَي عِور

کے ہاتھ کا شنے کا حکم صا در فرمایا' اس برصفوان بولے یا رسول اللہ

خَلِلْتُكُولِيَّةِ إِمِيرااراده بيه نه تفا ـ وه حادر ميں اب اسے صدقه كر ديتا

ہوں۔اس پرحضور ضلام المالی کی است تونے میرے

کے لئے لے جایا جاچکا ہویا قاذف کا معاملہ حاکم کے پاس لے جایا

جاچکا ہو پھرصاحب حداسے حد ہبہ کر دے تو امام کے لئے مناسب

نہیں ہے کہ وہ حد کومعطل کر دے۔اس پر بہر حال حدیا فذ کر دے

امام محرکتے ہیں کہ جب مقدمہ چوری امام کے پاس فیصلہ

یاں لانے سے بل کی ہوتی (تو بیسزاسے پچ جاتا)۔

السَّارِقَ فَاتَلَى بِهِ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّالِيُّكُالَيِّكُ فَامَرَ رَسُولُ اللَّهِ صَٰ النَّهُ اللَّهِ السَّارِقِ أَنْ تُقَطَّعَ يَدُهُ فَقَالَ صَفُوانُ يَا رَسُولَ اللّهِ إِنَّى لَمْ آرِدُ هَاذَا هُوَ عَلَيْهِ صَدَقَةٌ فَقَالَ رَسُوْلَ اللَّهِ صَلَّالَيُّكُالَيِّكُ فَهَلَّا قَبْلَ أَنْ تَأْتِينِي بِهِ.

أَوِ الْقَاذِفِ فَوَهَبَ صَاحِبُ الْحَدِّحَدَّهُ لَمْ يَنْبَعَ لِلْإِمَامِ أَنْ يَتَّعَطِّلَ ٱلْحَدُّ وَلَكِنَّهُ يُمْضِيهِ وَهُوَ قُولُ أَبِي حَنِيْفَةً

قَىالَ مُسحَدّمَ لَدُ إِذَا رُفِعَ السَّارِقُ إِلَى الْإِمَامِ

وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَخِمَهُ وُاللَّهُ تَعَالَى ـ

گا۔ یہی قول امام ابوحنیفداور جمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔ ندکورہ باب سے واضح ہوا کہ حدود میں معافی اس وقت تک ہوسکتی ہے جب تک قاضی کے پاس نہیں گیا اور اگر صاحب مال نے یا صاحب حد نے طلب انصاف کے لئے مقدمہ قاضی کی عدالت میں پیش کر دیا۔اب قاضی اس کے بارے میں فیصلہ کرنے کا پابند ہو گاخواہ فیصلہ کیساہی ہو؟ قاضی کے سامنے مدعی علیہ خوداقر ارکر لے ، یا گواہوں کے ذریعہ اس پر جرم ثابت ہوا۔ دونوں صورتوں میں کوئی رعایت نہیں ۔ جناب صفوان بن امیہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں موطاکی اس روایت میں "صدقہ کرنے کا" ذکر ہے۔ بعض کہ یہاں مقدمہ لانے سے پہلے ایبا کیوں نہ کیا؟ اب اس کا کوئی فائدہ نہیں ۔معلوم ہوا کہ مقدمہ دائر کرنے سے پہلے تنجائش معافی ہے۔ دائر ہوجانے کے بعد فیصلہ یا فذالعمل ہوگا۔اس لئے بعض کتب احناف میں جو بیلھا ہے کہ عدالت میں مقدمہ پیش ہوجانے کے بعد بھی معافی کی مخبائش ہے کیچے نہیں ہے۔اہام محدرحمۃ الله علیہ نے صراحۃ اس حدیث کے آخر میں احناف کا مؤقف بیان فرما دیا۔خواہ چوری کا مقدمہ ہویا حدقذف کا'مقدمہ دائر ہو جانے کے بعد سزالا زما ہوگی ۔ یہی امام اعظم ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کا مذہب اور ہارے عام فقباء کرام کا ہے لہٰذاوہ روایت کہ جس میں مقدمہ دائر ہونے کے بعدمعافی کا جوذ کر مذکور ہے وہ قول نامعتبر ہے اور مفتیٰ بہ

٣٠٣- بَابُ مَا يَجِبُ فِيُهِ الْقَطَعُ

٦٧٢ - ٱخْجَبُونَا مَالِكُ ٱخْبَـرَنَا نَافِعٌ مَوْلَىٰ عَبْدِ اللَّهِ بُنِ عُمَر عَنِ ابْنِ عُمَرَ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّالَيْكَ الْتَجِيِّ فَكَ فِي مَجَنِّ قِيمَتُهُ ثَلَثُهُ دُرَاهِمَ.

٦٧٣ - ٱخْجَبُرُنَا مَالِكُ ٱخْبَرُنَا عَبْدُ اللَّهِ بِنُ آبِي بَكُر عَنْ عُمْمَرَةً بِنُتِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ أَنَّ عَائِشَةً زَوْجَ النَّبِيِّ

کتنی مقدار کی چوری پر ہاتھ کا ٹا جائے گا؟ ہمیں امام مالک نے جناب نافع مولی عبداللہ ابن عمر رضی الله عنها ہے اور انہوں نے ابن عمر رضی الله عنهمانے خبر دی کہ نبی کریم ضَلِيَتُهُ السَّرِيِّ نِهِ وَهَالَ كَي جِورِي مِن باته كانا جس كى قيت تين

ہمیں امام مالک نے ہمیں عبداللہ بن ابی بکر سے انہوں نے عمره بنت عبدالرحمٰن ہے خبر دی کہ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا

ضَلِّلِيُّا الْمُلْكُلِيَّ حَرَجَتُ إلى مَكَةً وَمَعَهَا مَوْلَا تَانِ وَمَعَهَا مُوْلَا تَانِ وَمَعَهَا مُلَامُ لِبَنِهُ عَبَيْدِ اللَّهِ بَنِ آبِي بَكُرِ الصَّدِيْقِ وَانَةً بُعِثَ مَعَ تَيْنِكَ الْمَرْ أَتَيْنِ بِبُرْدٍ مَّرَاجِلَ قَدْ خِيْطَتُ عَلَيْهِ مِعْ تَيْنِكَ الْمَرْ أَتَيْنِ بِبُرْدٍ مَّرَاجِلَ قَدْ خِيْطَتُ عَلَيْهِ خِرْقَة خَطَسَراء قَالَتُ فَاخَذَ الْعُلامُ الْبُرُدُ وَفَقَتَ عَنَهُ فَاسَتَخْرَجَة وَجَعَلَ مَكَانَة لِبَدًا اوْفُرُوة وَقَوْحَاطَ عَلَيْهِ فَلَمَّا فَاسَتَخْرَجَة وَجَعَلَ مَكَانَة لِبَدًا اوْفُرُوة وَقَوْحَاطَ عَلَيْهِ فَلَمَّا فَلَمَّا قَدِمُنَا الْمَدِينَة دَفَعَتَا ذٰلِكَ الْبُرَدُ إلى اللهُ عَلَيْهِ فَلَمَّا فَلَكَ الْبُرُدُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْكُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ 
٦٧٤ - أَخُبَرَنَا مَالِكُ آخُبَرَنَا عَبُدُ اللهِ بَنُ آبِئَ بَكُرٍ عَنْ آبِي بَكُرٍ عَنْ آبِيهُ بَكُرٍ عَنْ آبِيهُ فَا مَرْقًا اللهِ مِنْ اَنَّ سَارِقًا سَرَقًا فَى عَنْ آبِيهُ عَهُد عُشْمَانُ آنُ ثُقَوَّمٌ فِي عَهْدِ عُشْمَانُ آنُ ثُقَوَّمٌ فَى عَهْد عُشْمَانُ آنُ ثُقَوَّمٌ فَى عَهْد عُشْمَانُ آنُ ثُقَوَّمٌ فَعُر فَى مَرْفِ اثْنَى عَشَرَ دِرُهَمًا فِي يَدُهُمُ اللهِ يَنَارٍ فَقَطَعَ عُشْمَانُ يَدَهُ.

کہ کی طرف نگلیں ۔ ان کے ساتھ دوآ زاد شدہ لونڈیاں اور ایک عبداللہ بن ابی برصدین کی اولاد کا غلام بھی تھا۔ ان آ زاد شدہ لونڈیوں کے پاس ایک چادرتھی جس پرسنر کپڑے کا غلاف سیا ہوا تھا۔ بیان فرماتی ہیں کہ غلام نے وہ چادر کی اور اس پر سے سنر کپڑا اتارلیا اور اس کی جگہ پوشین رکھ کری دیا یا نمدہ سی دیا۔ جب ہم مینیختو وہ چادر ہم نے اس کے مالکوں کولوٹائی ۔ اس نے مدینہ مورہ پہنچتو وہ چاور کی جگہ نمدہ بیا اور چادر کم شدہ تھی ۔ انہوں نے دوآ زاد شدہ لونڈیوں سے بوچھ کچھ کی ۔ ان دونوں نے سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے گفتگو کی یا ان کی طرف لکھ بھیجا اور غلام پر چوری کی تہمت لگائی ۔ غلام سے اس بارے میں پوچھا گیا تو اس نے اقرار کرلیا۔ اس پر حضرت عائشہ نے تھم دیا کہ اس کا ہاتھ کا ٹ ویا دیا جو تھا گیا تو اس نے دیا درا کرلیا۔ اس پر حضرت عائشہ نے تھم دیا کہ اس کا ہاتھ کا ٹ دیا جائے ۔ لہٰذا ہاتھ کا ٹا گیا اور آپ نے فرمایا: قطع کی سزا چوتھائی دیاریا اس سے زیادہ کی چوری پر ہوتی ہے۔

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں عبداللہ بن ابی بکر نے اپنے والد سے انہوں نے عمرہ بنت عبدالرحمٰن سے خبر دی کہ حضرت عثان عثان غی کے زمانہ میں ایک شخص نے ترنج چوری کی ۔حضرت عثان نے اس کی قیمت بارہ درہم فی وینار کے حماب سے تین درہم لگائی گئی۔حضرت عثان غی رضی اللہ عنہ نے اس کے ہاتھ کا شخے کا تھم دیا۔

امام محررهمة الله عليه كهتے بيل كه تنى ماليت كى مقدار ميں ہاتھ كانا جائے گا؟ اس ميں اختلاف ہے ۔ اہل مدينه كهتے ہيں كه چوتھائى دينار ميں قطع ہے اوران حضرات نے يہى اس باب ميں ذكر كردہ احاديث روايت فرمائيں اورائل عراق كہتے ہيں كه دس درہم كے چورى ميں ہاتھ نہيں كانا جائے گا۔ان حضرات نے حضور خضور عثمان ، على الرتضى اورعبدالله بن مسعود رضى الله عنهم وغيرہ سے روايات ذكر فرمائيں ۔ لہذا جب حدود ميں اختلاف عنهم وغيرہ سے روايات كا ہوگا جو تقداد رمعتر ہوں ۔ يہى قول امام ابوضيفہ اور ہمارے عام فقہاء كرام كا ہے۔

ہاتھ کا شنے کے لئے کتنی مقدار کی چوری نصاب ہے؟ فقہاء نے اس میں اختلاف فرامایا۔ ابن فدامہ خبلی اس اختلاف کواپنی شہرہ آفاق تصنیف میں لکھتے ہیں:

نصاب سے کم چوری میں تمام فقہاء کے نز دیک ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔البتہ حسن بھری، داؤ د ظاہری امام شافعی کے نواسے اور خوارج کہتے ہیں کھلیل وکثیر کیسی ہی چوری ہو ہاتھ کا ٹا جائے گا' کیونکہ قرآن کریم میں "السارق و السارقة فاقطعوا اید یهما" عام حکم ہے۔حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے رسول کریم خلاکتی کیا ہے۔ اللہ تعالی چور پرلعنت کرے وہ رسی چرا تا ہے اوراس کا ہاتھ کاٹ دیا جاتا ہے۔وہ انڈا چراتا ہے اس کا ہاتھ کاٹ دیا جاتا ہے۔ بیروایت ' تھی بخاری'' اور' دمسلم'' میں موجود ہے۔ علاوہ ازیں قلیل مقدار کی چوری کرنے والابھی محفوظ جگہ سے محفوظ چیز کو چرا تا ہے۔لہذا کثیر کی چوری کی طرح اس کا بھی ہاتھ کا ٹا جائے گا۔ (ابن قدامہ فرماتے ہیں) ہاری دلیل یہ ہے کہ حضور ﷺ نے فرمایا: ہاتھ چوتھائی دیناریااس سے زیادہ کی چوری میں کاٹا جائے گا جیسا کہ ابھی موطامیں بھی گزراہے۔اس طرح''صیح بخاری''اور''مسلم''میں بھی موجود ہے اور اس پرصحابہ کرام کا اجماع بھی ہے اور اجماع کی وجہ ہے آیت مذکورہ کے عموم میں شخصیص کی جائے گی اور جوری اور انڈے کی روایت ہے ہوسکتا ہے اس سے مرادالی رسی جس کی مالیت چوتھائی دینار کے برابر ہواورانڈے سے مراد مرغی کا انڈہ ہو بلکہ لو ہے کا خول (خود) ہو۔امام احمد سے نصاب سرقہ کے بارے میں مختلف روایات ہیں۔ابواسحاق جوز جانی سے چوتھائی دیناریا جا ندی کے تین دراہم کی روایت ہے یا ان کی مالیت کے برابر کوئی چیز ہو۔ امام مالک اور اسحاق کا بھی یہی قول ہے اور اثرم سے بیروایت ہے کہ اگر سونے یا جاندی کے علاوہ کسی اور چیز کی چوری کی تو چوتھائی دیناریا تین درہم کی مالیت نصاب ہے اور ان میں سے کم تر کونصاب بنایا جائے گا۔لیث اور تو رہے بھی یہی مروی ہے۔حضرت عائشہام المؤمنین رضی الله عنہائے فر مایا:صرف چوتھائی دیناریا اس سے زیادہ کی چوری پر ہاتھ کا ٹا جائے گا۔حضرت عمر، عثان اورعلی الرتضی رضی التّعنهم ہے بھی یہی مروی ہے۔عمر بن عبدالعزیز اوزاعی ،امام شافعی اورابن منذر کا بھی یہی قول ہے اورعثان بتی نے کہا: ایک درہم یا اس سے زیادہ میں ہاتھ کا ٹا جائے گا۔حضرت ابو ہریرہ اور ابوسعید خدری سے روایت ہے کہ چار درہم یا اس سے زیادہ کی چوری پر ہاتھ کا ٹا جائے گا۔حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے ایک روایت ہے کہ صرف یانچے درہم میں ہاتھ کا ٹا جائے گا۔ سلیمان بن بیار، ابن ابی لیلی اور ابن شبر مه کا بھی یہی قول ہے۔ جوز جانی نے اپنی سند کے ساتھ روایت کیا کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللّٰدعنہ نے اس ڈھال کے عوض ہاتھ کا او یا جس کی قیت یا بچے درہم تھی ۔عطاء، امام ابوحنیفہ اور ان کے اصحاب کا بیقول ہے کہ ایک دیناریا دس درہم کی چوری سے کم میں ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔ حجاج ابن ارطات نے اپنی سند کے ساتھ روایت کیا کہ نبی کریم خَلِلَتُنْ اللَّهِ عَلَيْ فِي اللَّهُ عَنِي عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلِي عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَل عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَ خَلِلَيْنَا لَيْنِيْ اللَّهِ فِي اللَّهِ وَهِ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ لَلَّا لَاللَّهُ وَالَّاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا جا لیس درہم سے کم میں ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔ (المغنی مع شرح کبیرج ·اص ۲۳۷\_۲۳۹ مئلہ ۲۵۱)

قارئین کرام! قطع پر کی مقدار میں ائر کرام کے مابین اختلاف آپ نے ملاحظ فر مایا۔ائمہ ثلاثہ چوتھائی دیناریا تین درہم کم از کم قطع پر کے لئے نصاب مقرر فر ماتے ہیں۔اصحاب طواہراور خارجی قلیل وکثیر سب پرقطع پر کی حد جاری کرنے کے قائل ہیں۔امام ابوحنیفہ اور آپ کے اصحاب دس درہم یا ایک دینار پرقطع پر کے قائل ہیں۔ائمہ حضرات کے مؤقف اور ان کے استدلالات ہم گزشتہ صفحات میں تفصیل سے بیان کر چکے ہیں اور مسلک احناف کے قوی اور قابل عمل ہونے کی تشریح بھی گزرچکی ہے۔اس تمام بحث کا خلاصہ امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے یہ بیان فر مایا کہ صدود میں جب اختلاف ہوتو اس وقت اس قول پر عمل کرنا جا ہے جونہایت مضبوط ہواور پر صفحت احناف کے مؤتف میں واضح ہے۔جس کی شرط دوم کے خمن میں ہم بیان کر چکے ہیں۔

# ٣٠٤- بَابُ السَّارِقِ يَسُرِقُ وَقَدُ قُطِعَتُ يَدُهُ اَوْ يَدُهُ وَرِجُلُهُ

الْقَاسِمِ عَنُ آبِيُهِ آنَّ رَجُلًا مِّنَ اَهُلِ الْيَمَنِ اَقَطَعُ الْيَدُ الرَّحُمٰنِ اَنْ الْيَمَنِ اَقْطَعُ الْيَدُ وَالرَّجُ لِ قَلْمَ الْيَمَنِ اَقْطَعُ الْيَدُ وَالرَّجُ لِ قَلْمَ الْيَمَنِ الْقَطَعُ الْيَدُ وَالرَّجُ لِ قَلْمَ اللَّهُ اَيْ اَيْ اَيْ اَيْ اَيْ الْمَدَ فَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

قَالَ مُحَمَّدُ قَالَ ابْنُ شِهَابِ ّالرُّهُرِيُّ يَرُوى فَالِكَ عَنْ عَائِشَةَ اَنَهَا قَالَتُ إِنَّمَا كَانَ الَّذِي سَرَقَ فَالِكَ عَنْ عَائِشَةَ اَنَهَا قَالَتُ إِنَّمَا كَانَ الَّذِي سَرَقَ حُلَكَى اَسُمَاءَ اَقُطَعَ الْيَدِ الْيُمُنى فَقَطَعَ ابُوبُكُر رِجُلَهُ الْيُكُونَ اَقَطَعَ الْيَدِ وَالرِّجُلِ الْيُسْرَى وَكَانَتُ ثَنْكُرُ آنَ يَكُونَ اَقَطَعَ الْيَدِ وَالرِّجُلِ الْيُسْرَى وَكَانَ ابْنُ شِهَابِ اعْلَمُ مِنْ غَيْرِهِ بِهٰذَا وَنَحُوهِ مِنْ آهُلِ وَكَانَ ابْنُ شِهَابِ اعْلَمُ مِنْ غَيْرِهِ بِهٰذَا وَنَحُوهِ مِنْ آهُلِ بِلاَدِهِ وَقَدُ بَلَغَنَا عَنْ عُمْرَ بَنِ الْحَطَّابِ وَعَنْ عَلِي بَيْ بُو يَلِي الْمُعَلِي اللهُ عَلَى قَطْعِ الْيَدِ الْيَكُونَ الْقَطْعِ عَلَى قَطْعِ الْيَدِ الْيَكُونَ الْقَطْعِ عَلَى قَطْعِ الْيَدِ الْكَ لَمُ اللهُ مُعَلَى فَوْلُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى قَطْعِ الْيَدِ لَكَ لَمُ اللهُ مُعَالَى وَالْعَامَةِ مِنْ اللهُ مُعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْقَامَةِ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الْقَامَةِ مِنْ اللهُ عَلَى وَالْعُامَةِ مِنْ اللهُ عَالَى وَعُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

## ایک ہاتھ اور پاؤں کٹوانے کے بعد پھر چوری کرنے والے کے متعلق

امام ما لک نے ہمیں خبر دی ۔ ہمیں عبد الرحمٰن بن قاسم نے اپنے باپ سے خبر دی کہ ایک یمنی آ دمی جس کا ایک ہاتھ اور ایک پاؤل کٹا ہوا تھا۔ مدینہ منورہ آیا اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے پاس تشہر ااور یمن کے گورز کے ظلم کی ان سے شکایت کی ۔ یخص تہجد خوال تھا۔ ابو بکر صدیق اس کے متعلق فر مایا کرتے تھے کہ تیری رات چورول جیسی رات نہیں۔ پھر اساء بنت عمیس زوجہ ابو بکر صدیق کا ہارگم ہوگیا۔ وہ شخص دوسر بے لوگوں کے ساتھ بیہ آواز دیا کرتا تھا کہ اللہ تعالی اس کو برباد کر ہے جس نے ایسے نیک گھر سے کرتا تھا کہ اللہ تعالی اس کو برباد کر ہے جس نے ایسے نیک گھر سے چوری کی ہے۔ پھر وہی ہارایک سنار کی دوکان میں موجود ملا۔ اس چوری کی ہے۔ پھر وہی ہارایک سنار کی دوکان میں موجود ملا۔ اس نے بتایا کہ یہ ہارفلاں ہاتھ یاؤں کے شخص نے مجھے دیا ہے۔ اسے بوچھا گیا وہ مان گیا یا اس پر گوائی گزری۔ تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے اس کا بایاں ہاتھ کا شنے کا حکم دیا۔ حضرت ابو بکر صدیق ضمہ یق فرماتے تھے۔ خدا کی تیم !اس کا ہیں ماریخ بارے میں بددعا کرنا میں سے نزد یک اس کے ہاتھ کا شنے سے زیادہ جیران کن تھا۔ میں سے نزد یک اس کے ہاتھ کا شنے سے زیادہ جیران کن تھا۔

امام محمد کہتے ہیں ابن شہاب زہری نے کہا کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے فرماتی ہیں: کہ جس نے اساء کی چوری کی تھی ،اس کاصرف دایاں ہاتھ کٹا ہوا تھا تو ابو بکر صدیت نے اس کا بایاں پاؤل کا شخے کا تھم دیا تھا۔ آپ اس بات کا انکار کرتی تھیں کہ وہ پہلے سے ہی ایک ہاتھ اور ایک پاؤل کٹا ہوا تھا اور ابن شہاب اس بارے میں دوسروں کی بہنست زیادہ عالم تھے۔ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے ہمیں روایت پہنچی ہے اور حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے بھی کہ دونوں حضرات دایاں ہاتھ اور پھر بایاں باؤل کا شخے کے بعد مزید قطع نہیں کیا کرتے تھے۔ اگرکوئی چور اس کے بعد لایا جاتا تو قطع کی سزانہ دیتے بلکہ چٹی لیا کرتے تھے۔ یہی اللہ کا قول امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام حمہم اللہ کا قول امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام حمہم اللہ کا قول

جوحفزات چور کے دونوں ہاتھ اور دونوں پاؤل چار مرتبہ چوری کرنے پر کاٹنے کا مسلک رکھتے ہیں۔ان کی ایک دلیل یہی روایت ہے۔ جسے امام محمد نے اپنی موطامیں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے واقعہ کے ساتھ نقل کیا۔واقعہ فل کرنے کے بعد امام محمد رحمة الله عليه خوداس كا جواب بھى ذكر فرماتے ہيں۔ وہ يہ كہ بہى واقعدام زہرى نے سيدہ عائشہ صديقه رضى الله عنہا سے نقل فرمايا۔ جس ميں سيدہ فرماقى ہيں: كداس چوركا بہلے صرف داياں ہاتھ كٹا ہوا تھا' باياں پاؤں سالم تھا' اب جبداس نے چورى كا جرم كيا تو ابو بكر صديق رضى الله عنہ نے اس كا باياں پاؤں كا شئے كا تھم ديا تھا اور امام زہرى اس واقعہ كو دوسروں كى بہ نسبت بہتر جانے والے ہيں۔ نيز اس كى تقد يق حضرت عمر اور حضرت على المرتضى رضى الله عنہا كے فيصلہ جات سے بھى ہوتى ہے كدان مجتدين اور خلفاء نے حضرات صحابہ كرام كى موجودگى ميں تيسرى مرتبہ يا چوتھى مرتبہ چورى كرنے والے كا باياں ہاتھ اور داياں پاؤں كھى كا شنے كا تھم نہيں ديا حالانكہ اليسے مقد مات ان كے پاس آتے رہے۔ لہذا معلوم ہوا كہ پہلى اور دوسرى مرتبہ چورى كرنے والے كا داياں ہاتھ پھر باياں پاؤں كا نا جائے گا۔ اس كے بعد قطع كى سرنانہيں بلكہ ضمان (تاوان) ہوگا۔ اس مسئلہ كى مزيد تحقيق صاحب فتح القدريا بن ہمام فرماتے ہيں۔

بعض روایات سے ملتا ہے کہ اس چور کا دایاں ہاتھ پہلے سے کسی وجہ سے کٹا ہوا تھا۔اس سے بیٹا بت نہیں ہوتا کہ اس کا تیسری مرتبہ چوری کرنے پر بایاں ہاتھ کا ٹاگیا تھا اور جس روایت میں تیسری چوری پر ہاتھ کا داقعہ ملتا ہے، وہ ایسے مخض کے بارے میں ہے، جوسیدنا صدیق اکبررضی اللہ عنہ کا مہمان تھا اور مہمان کا ہاتھ نہیں کا ٹا جاتا' کیونکہ جب اس کو گھر میں داخل ہونے کی اجازت مل گئی، تو اس مکان کی اشیاء اس کے لئے حرز (محفوظ) کے تھم میں نہ رہیں۔ (فتح القدیرج میں ۱۳۸۸ مطبوعہ معر)

خلاصۂ کلام سے کہ پہلی مرتبہ چوری پر دایاں ہاتھ دوسری مرتبہ چوری پر بایاں پاؤں کا ٹا جائے گا۔ تیسری اور چوتھی مرتبہ قطع کا تھم نہیں۔ جن روایات میں تیسری اور چوتھی مرتبہ بقیہ ہاتھ باؤں کا شنے کا ذکر ملتا ہے وہ یا تو از روئے سند تھی نہیں یا از روئے عقل قابل تسلیم نہیں ہیں۔ اس لئے امام اعظم ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ کا مسلک اس بارے میں وہی ہے جوعمر بن خطاب اور علی الرتضی رضی اللہ عنہ کا مسلک اس بارے میں وہی ہے جوعمر بن خطاب اور علی الرتضی رضی اللہ عنہ کا مسلک عنہ کی بجائے تعزیر آکوئی سزا دی جاسکتی ہے اور چوری کردہ مال کی چئی لی جائے گئے۔ چٹی لی جائے گئے۔

## بھا گے ہوئے غلام کا چوری کرنا

امام مالک نے ہمیں نافع سے خبر دی کہ عبد اللہ بن عمر کے بھاگے ہوئے غلام نے چوری کی پھراسے حضرت ابن عمر نے سعید بن العاص کے پاس ہاتھ کا شے کے لئے بھیجا۔ انہوں نے ہاتھ کا شے سے انکار کر دیا اور کہا کہ بھاگے ہوئے غلام کے چوری کرنے پر ہاتھ نہیں کا نے جاتے عبد اللہ بن عمر نے پوچھا کیا ہم نے قرآن کریم میں ہے تھم پایا ہے کہ بھاگا ہوا غلام چوری کرے تو اس کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا؟ پھر حضرت ابن عمر نے تھم دیا 'اس کا ماتھ کا ٹا گیا۔

امام محمد کہتے ہیں کہ بھاگا ہوا اور نہ بھاگا ہوا دونوں کا ہاتھ کا ٹا جائے گا جب چوری کرے گا'لیکن چور کے ہاتھ کا شنے کی سزاامام کے بغیر دوسرانہیں دیے سکتا' کیونکہ صدود کا قائم کرنے والا امام ہی ہوتا ہے یا پھر جے امام یہ اختیار دے دے اور یہی قول امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کا ہے۔

## ٥٠ ٣- بَابُ الْعَبَكِ يَابِقُ ثُمَّ يَسُرِقُ

١٧٦ - أَخُبُر نَا مَالِكُ آخُبَر نَا نَافِعُ أَنَّ عَبُدُا لِعَبُهِ اللَّهِ بِهُ ابْنُ عُمَر اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ بَنْ عُمَر سَرَقَ وَهُو الِقَ فَبَعَثَ بِهِ ابْنُ عُمَر اللَّهِ سَعِيدٌ أَنْ يَقَطَعَ يَدَهُ فَابَلَى سَعِيدٌ أَنْ يَقَطَعَ يَدَهُ فَابَلَى سَعِيدٌ أَنْ يَقَطَعَ يَدَهُ فَابَلَى سَعِيدٌ أَنْ يَقَطَعَ يَدَهُ قَالَ لَهُ عَبْدُ اللَّهِ يَدَهُ قَالَ لَهُ عَبْدُ اللَّهِ يَدُهُ قَالَ لَهُ عَبْدُ اللَّهِ بَدُهُ قَالَ لَهُ عَبْدُ اللَّهِ بَدُهُ قَالَ لَهُ عَبْدُ اللَّهِ بَدُهُ قَالَ لَهُ عَبْدُ اللَّهِ وَجَدُتَ هَذَا آنَ الْعَبُدُ اللَّهِ لَهُ عَمْرَ فَقُطِعَتُ مِذَا آنَ الْعَبُدُ اللَّهِ لَا تُقَطَعُ يَدُهُ فَامَر بِهِ إِبْنُ عُمَرَ فَقُطِعَتُ مِدُا أَنَّ الْعَبُدُ اللَّهِ اللهِ وَجَدُتَ هَذَا آنَ الْعَبُدُ اللَّهِ اللهِ وَجَدُتُ هَذَا آنَ الْعَبُدُ اللهِ اللهِ وَجَدُتُ هَذَا آنَ الْعَبُدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

قَالَ مُحَمَّدُ تُفَطعُ يَدُ الْأَبِقِ وَغَيْرِ الْآبِقِ إِذَا سَرَقَ وَلٰكِنُ لَا يَنْبَغِى آنُ يَقَطعَ السَّارِقَ آحَدُ إِلَّا الْإِمَامُ الَّذِى يَحُكُمُ لِآنَةَ حَدَّلًا يَقُومُ بِهِ إِلَّا الْإِمَامُ ٱوْمَنُ وَّلَاهُ الْإِمَامُ ذَٰلِكَ وَهُوَ قَوْلُ آبِى حَنِيْفَةَ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى -

ندکورہ مسئلہ میں حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کا فیصلہ بچے اور بنی برحقیقت ہے اور حضرت سعید بن العاص رضی اللہ عنہ نے جو کہا، وہ ان کی ذاتی رائے اور اجتہادتھا اور جمہور صحابہ کے نظریہ کے خلاف ہے۔اسی لئے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہمانے غلام چور کا ہاتھ کا منے کا حکم دیا ۔غلام خواہ مفرور ہو یاغیر مفرور دونوں پرقطع ہے۔ دوسری بات حدود الله کا اجراء یہ دراصل حاتم وقت کی ذمہ داری ہے۔خواہ وہ خود یاکسی اورکواس کے نفاذ کے لئے مقرر کرے وونوں طرح درست ہے۔ ہرایک کوحدود کے نفاذ کی اجازت دینے سے نظام درہم برہم ہونے کا شدیدخطرہ ہے۔واللہ اعلم بالصواب

## ٣٠٦- بَاكِ الْمُخْتَلِسِ

٢٧٧- ٱخْبَرُ نَا مَالِكُ ٱخْبَرَنَا ابْنُ شِهَابِ ٱنَّ رَجُلًا اِخْتَلَسَ شَيْئًا فِي زَمَنِ مَرْوَانَ بْنِ الْحَكَيْمِ فَارَادَ مَرْوَانَ قَطُّعَ يَدِهِ فَدَخَلَ عَلَيْهِ زَيْلُا بِنُ ثَابِتٍ فَاحْبَرَهُ أَنَّهُ لَا قَطْعَ

قَالَ مُحَمَّدُ وَيَهِٰذَانَأُخُذُ لَا قَطْعَ فِي الْمُخْتَلِسِ

امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارا یمی مذہب ہے کدا چکے کا ہاتھ نہیں کاٹا جائے گا اور یہی قول امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا ہے۔

اجكا كابيان

مروان بن حکم کے دور میں ایک شخص نے کسی کا مال ایک لیا۔

مروان نے اس کا ہاتھ کا شنے کی سزا کا ارادہ کیا ۔حضرت زید بن

ٹابت رضی اللہ عنہ تشریف لائے ۔ انہوں نے مروان کو بتایا کہ اس

امام مالک نے ہمیں خروی ہمیں ابن شہاب نے بتایا کہ

وَهُوَ قُوْلُ آبِي حَنِيْفَةَ رَحِمَهُ اللَّهُ عليه. ا چکے اور چھین جھیٹ کر مال لے اڑنے والے کا ہاتھ نہیں کا ٹا جائے گا۔اس کی تائید''ابوداؤد'' میں ایک حدیث پاک سے ہوتی ہے۔"لیس عملی النحائن و لا المختلس قطع خیانت کے مرتکب اورا چکے کے ہاتھ نہیں کاٹے جائیں گے '(ابوداؤدج۲ص۳۰ مطبوعه كانپور) اور "ليس على المنتهب قطع ليعني جين والے ربھي قطع نہيں ہے'۔ بدالفاظ بھي ابوداؤد نے روايت كئے ہيں البذا امام مجدر حمة الله عليه نے انہی احادیث کے مطابق اپنااورا مام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا مسلک بیان فرمایا ہے۔

کی سز اقطع نہیں ہے۔

مسائل حمسه جدي<u>ده</u>

مسکد (۱) چور کے کئے ہاتھ کی بیوند کاری کیسی ہے؟

مسلد (٢) جان بيانے كے لئے خون انساني كاعطيد دينا كيساہ؟

مسّله (٣) انسانی اعضاء کا دوسرے انسان میں انقال کا کیا تھم ہے؟

مسئله (٤) يوسف مار فم كى شرعى حيثيت كيا ہے؟

مسّله (٥) الكحل ملى دوا كااستعال جائز ہے؟

مسكله اول: چوركاكٹا ہوا ہاتھ دوبارہ جوڑنا بیا یک شاخ اور فرع ہے۔ بات اصل پر ہوجائے تو معاملہ واضح ہوجائے گا۔وہ به كہ جسم کا کوئی عضو جب کٹ جائے یا اسے کاٹ ڈالا جائے تو اس کی پیوند کاری میں ائمہ اربعہ کا مؤقف و مذہب کیا ہے؟ اس اصل کے متعلق جارون ائمه كاالگ الگ ند به ملاحظه فرمائين:

فقهائے شافعیہ کا مسلک

فقہائے شافعیہ کے نزدیک آدمی کے جس وطاہر ہونے میں اختلاف ہے۔ اکثر کا میلان نجاست کی طرف سے اور خراسان کے شوا فعہ نے اس کی طہارت کو بچنے قرار دیا ہے کیونکہ وہ کہتے ہیں کہ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ نے آ دمی کے بالوں کی نجاست کا قول کیا تھا لیکن پھراس سے رجوع فرمالیا تھا۔ یہی ان کا مسلک ہے۔ (شرح المذہبج وص اسم امطبوعہ دارالفکر بیروت ،تصنیف یجیٰ بن شرف امام نووی)

امام شافعی رحمة الله علیه کے مقلدین میں جسم انسانی کے نجس وطاہر ہونے میں اختلاف ہے۔ یہ اختلاف انسانی مردہ جسم میں ہے۔خود امام شافعی رحمة الله علیه کے نزدیک ترجیح کس کو ہے؟ آپ اپنی مشہور تصنیف ''کتاب الام'' میں مردہ انسان کے جسم کے بارے میں رقسطراز ہیں:

قال الشافعي رحمه الله تعالى . واذا كسر للمرأة عظم فطار فلا يجوز ان يرقعه الا بعظم ما يؤكل لحميه ذكيا. وكذالك ان سقطت سنه صارت ميتة فـلا يجوزله ان يعيدها بعد ما بانت فلا يعيمه سن شيئا غير سن ذكى يوكل لحمه وان رقع عظمه بعظم ميتة او ذكى لا يوكل لحمه ام عظم انسان فهو كالميتة فعليه قلعه واعادة كل صلوة صلاها وهو عليه فان لم يقلعه جبره السلطان على قلعه فان لم يقلع حتى مات لم يقلع بعد موته لانه صارميتا كله والله حسيبه وكذالك سنه اذا ندرت فان اعطلت سنه فربطها قبل ان تندر فلا بأس لانها لا تسيرميتة حتى تسقط قال ولا بأس ان يربطها بالذهب لانه ليس لبس ذهب وانه موضع ضرورة وهويروى عن النبي ضَالَيْكُ الْبِيْكُ فِي الله هب وما هو اکشر من هـذا يـروي ان انف رجـل قـطع بالكلاب ف اتخذ انفا من فضة فشكى الى النبي صَالَّاتُكُم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه فامر النبي صَلِلَتُكُمُ اللَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

( كتاب الام للشافعي ج اص ٥٨ باب مايوسل بالرجل والمرأة مطبوعه بيروت)

امام شافعی رحمة الله علیه فرماتے ہیں: جب سی عورت کی ہڑی ٹوٹ کرالگ ہوجائے تواب اس کی پیوند کاری جائز نہیں ہے گرکسی ایسے جانور کی بڈی سے جو ذبح کر کے اس کا گوشت کھایا جاتا ہو یونهی اگر کسی کا دانت گر گیا تو وه میة (مردار) کے حکم میں ہو گیا۔لہذا اس دانت کو پھر سے وہاں لگا دینا جبکہ وہ ایک مرتبہ وہاں ہے ا کھڑ کر گریٹا تھا جائز نہیں ہے۔صرف ان جانوروں میں ہے کسی کا دانت وہاں لگایاجا سکتا ہے جو ذبح شدہ ہواوراس کا گوشت کھانا جائز ہواوراگر کسی آ دمی کی ہڈی کسی مردار کی ہڈی یا ایسے ذبح شدہ جانور کی ہڈی کے ساتھ جوڑی گئی جس کا گوشت نہیں کھایا جاتا یا کسی دوسراانسان کی ہڈی کے ساتھ پیوند کاری کی گئی تو وہ بھی مردار کے تھم میں ہے۔لہذااس کا اکھیڑنا لازم ہےاور ہروہ نماز جوالی پیوند کاری کے دوران اس نے پڑھی'اس کا اعادہ ضروری ہے۔اگر وہ ازخوداہے نہاکھیڑے تو حاکم وقت اسے جبراً اکھیڑنے کا حکم دے۔ اگراکھیڑے بغیروہ مرگیا تو مرنے کے بعدوہ نہیں اکھاڑا جائے گا کیونکہ اب وہ بھی تمام میت کے ساتھ میتہ ہو گیا ہے۔اللہ اس سے حساب لینے والا ہے ۔ یونہی اگر کسی کا دانت گر گیا اور اگر کسی کا دانت ملنا شروع ہو گیا تو گرنے سے قبل اسے باندھ دیا تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے کیونکہ وہ ابھی نہ گرنے کی وجہ سے میبتہ کے حکم میں شامل نہیں ہو گا۔ امام موصوف نے فرمایا کہ اگر ملتے دانت کو سونے کے ساتھ بھی باندھ دیا جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے کیونکہ اسے سونا پہنائہیں کہتے اور بیالیک ضرورت کی وجہ سے ہوا۔ حضور ضَالَتُنْكُالَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ بارے میں مروی ہے جواس سے زیادہ گنجائش نکالتا ہے۔وہ یہ کہ ایک آ دمی کی ناک جنگ کلاب میں کٹ گئ تواس نے جاندی کی ناک بنوالی۔حضور خُطْالِیَنْ اَلْتِیْنَا کَیْ اِرگاہ کی ناک بنانے کی اجازت عطافر مائی۔

امام شافعی رحمة الله علیه نے انسانی ہڑی کا ٹوٹ کرالگ ہوجانا یا گریژنا مردار کے تھم میں شامل فرمایا اور اسے دوبارہ اس جگه

لگانے کی سخت ممانعت فر مائی ۔ حتیٰ کہ اس کی اس صورت میں پڑھی ہوئی نمازیں لوٹانے کا حکم دیا اور حاکم وقت کو جرأ اس کی پیوندلگی ہوئی ہڑی کواکھیڑنے کا اختیار دیا ہے۔ ہاں کسی حلال جانور کی ہڑی (جسے ذبح کیا گیا ہواوراس کا گوشت کھانا حلال ہو)اگرانسانی ہڑی کی جگہ لگا دی جائے تو بیہ جائز ہے کیونکہ وہ میتہ کے حکم میں نہیں ہے۔اگر ہڈی مثلاً دانت ابھی صرف ہلتا ہے تو اس کوضرورت کے پیش نظرسونے جاندی سے باندھنا جائز ہے۔

## فقہائے مالکیہ کا مسلک

ان النحلاف فيما ابين من الادمى في حال حياته وبعد موته كالخلاف في ميتة الى قوله تنبيه على المعتمد من طهارة ما ابين من الادمى مطلقا

(حاشيه دسوقی تصنيف شيخ سمس الدين محمدالمعروف دسوقی جا ص ۵ مطبوعه بيروت )

يجوز رد سن قلعت لمحلها.

فقہائے مالکیہ علیہم الرحمہ کا نظریہ معلوم ہوا کہ انسانی اعضاء کی پیوند کاری جائز ہے کیونکہ اکھڑے ہوئے دانت کو پھراسی جگہ لگانے کی تصریح اس نظریہ کی صراحة تائید کرتی ہے لہٰذاان حفرات کے نزدیک زندہ مردہ دونوں حالتوں میں انسانی اعضاء پاک ہیں اوران کی پیوند کاری جائز ہے۔

## فقهائے حنابکہ کا نظریہ

الادمى الصحيح في المذهب انه طاهرحي وميت يقول النبي ﷺ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ السَّالِهُ اللَّهُ السَّالِهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ عليه الى قوله وحكم اجزاء الادمى وابعاضه حكم جملته سواء وحكم اجزاء الادمي واللعاضه حكم جملته سواء انفصلت في حياته او بعد موته لانها اجزاء من جملته فكان حكمها كسائر الحيوانات الطاهرة والنجسة. الاول الادمى فهو طاهر وسؤره طاهر سواء كان مسلما او كافرا عند عامة اهل

(مغنی شرح الکبیرج اص ۲۹ یا ۲ کنوع ثالث) کافر پیام اہل علم کانظر ہیہ۔ صاحب مغنی ابن قدامہ نے جوفقہائے حنابلہ کا مسلک ذکر فرمایا۔اس کا نتیج بھی یہی کہ انسانی اعضاء کی پیوند کاری جائز ہے کیونکہ ان کے نز دیک انسان بمعہا ہے تمام اجزاء وابعاض کے طاہر ہے۔خواہ وہ زندہ ہویا مردہ۔لہذا طاہر کا حصہ اور ٹکڑا طاہر ہی ہوتا ہےاس لئے انسانی جسم کا کوئی حصہ زندگی یا موت کے بعدا لگ ہوجائے تو وہ طاہر ہے۔لہٰذا طاہراور پاک ٹکڑے کواگر دوبارہ پہلی جگہ ىرىگاد يا جائے تواس ميں کوئی حرج نہيں۔

زندہ انسان کےجسم سے جوعضو کاٹ کرالگ کرلیا جائے۔ ان کی طہارت ونجاست کے متعلق وہی اختلاف ہے جومردہ انسان کی طہارت ونجاست میں ہے۔قول معتمد سے کہ انسان کےجسم سے جوعضو کاٹ کرالگ کرلیا جائے وہ مطلقاً پاک ہے۔ (خواہ وہ زندہ کا ہو یا مردہ کا) جودانت اپنی جگہ ہے اکھر جائے اس کو دوبارہ ای جگه لگانا جائز ہے۔

آ دمی کے بارے میں صحیح مذہب سے ہے کہ وہ زندہ اور مردہ دونوں حالتوں میں پاک ہے کیونکہ حضور ضَلِا لِیُنْ الْمُتَعِمْ اللَّهُ عَلَيْ الْمُتَعِمِّ نَعْ فَر مایا: ''مومن بجس نہیں ہوتا'' ،اورآ دمی کے اجزاءاوراس کے ٹکڑوں کا حکم وہی ہے جو پورے اور مکمل آ دمی کا حکم ہے یعنی باک ہونے میں دونوں برابر ہیں۔آ دمی کے اجزاء اور حصول کا حکم پورے آ دمی کے تھم میں برابر ہےخواہ وہ مکڑا اس کی زندگی میں یا موت کے بعد الگ ہوا ہو کیونکہ وہ تمام جسم کاہی ایک حصہ ہے۔ لہذا اس کا حکم ان تمام حیوانات کی طرح ہی ہواجو پاک ہوتے ہیں یا نایاک ہوتے ہیں۔ آ دمی پاک ہے اس کا پس خور دہ پاک ہے خواہ وہ مسلمان ہویا

## فقبهائے حنفنہ کا مسلک

ولو سقط سنه يكره ان ياخذ سن ميت فيشدها مكان الاولى بالاجماع وكذا يكره ان يعيد تملك السن السماقطة مكانها عند ابي حنيفة ومحمد رحمهما الله ولكن يا خذ سن شاة الذكية فيشدها مكانها وقال ابو يوسف لابأس بسنه ويكره

(بدائع الصنائع ج٥ص٣٦ كتاب الاستحسان مطبوعه بيروت)

قوله (في البدائع بخسة) فانه قال ما ابين من المحي ان كان جزء فيه دم كاليد والاذن ولانف ونىحوها نجس بالاجماع. (ردائخارجاص٢٠٤مطلب في احكام الذبائحة ، بحرالرائق جاص ٤٠ اشعرالمية )

فى المحيط ان عظم الميتة اذا كان عليه دسومة وقع في الماء نجسه وفي السراج الوهاج شعرالميتة انما يكون طاهرا اذاكان محلوقا او مجزوزا وان كان منتوفا فهو نجس وكذا شعر الادمى على هذا التفصيل.

(بحرالرائق جام ٤٠ اشعرالمية)

شہید کا خون اگر اس کے جسم سے الگ ہوجائے تو وہ بھی بجس ہوجا تا ہے شہید کا خون جب تک اس کے جسم پر لگار ہے وہ پاک ہے

ودم الشهيمد مسادام عمليمه فهوطاهس تجوز الصلوة عليه معه فاذا زال صارنجسا.

(جاص۳۸۲ مطبوعه بیروت باب البیر سے متصل ماقبل مطبوعه

دارالفكر بيروت لبنان)

یہاں تک تو ہم نے اِئمہ اربعہ کا کٹے ہوئے اعضاء کے بارے میں مسلک بیان کیا ہے۔ان اقوال و دلائل کی روشنی میں ہم اب یہ بات دیکھتے ہیں کہا گر کسی شخص کا کوئی عضو (مثلاً ہاتھ ) کسی حادثہ کی وجہ سے یا بیاری کے باعث کاٹ دیا جائے یا چور کا ہاتھ حد کی وجہ سے کا اے دیا جائے تو اس کی پیوند کاری درست ہے؟

جائے تو بجس ہوجائے گا۔

بعض علاء کانظریہ ہے کہ اللہ تعالی نے چور کا ہاتھ کا شنے کا ہی تھم دیا ہے۔ لہذا جب چور کا ہاتھ کاٹ دیا گیا تو اللہ تعالیٰ کے تھم پر عمل ہو گیا۔اب ای ہاتھ کو پھرای جگہ جوڑنے سے نہ تو اللہ تعالیٰ نے کہیں منع فرمایا اور نہ ہی رسول کریم مطلق الم ممانعت نہیں دارد ہے۔لہٰذا دوبارہ ہاتھ جوڑ دیناازروئے شرع ممنوع نہ ہوا۔ دوسری بات بیر کہ حدود شرعیہ صرف زجر وتو پیخ کے لئے ہوتی ہیں تا کہ دوسروں کو تنبیہ ہو جائے ۔ان کا اصل مقصد یہی ہے ۔اعضاء کا ضائع کرنا اصل مقصد نہیں ۔لہذا اگرعوام کی عبرت کے

اگر کسی آ دمی کا دانت گر جائے تو اس کی جگہ کسی مردے کا دانت پیوند کردینا بالا جماع مکروہ ہے۔ یونہی امام اعظم ابوحنیفداور امام محدرضی الله عنهما کے نزدیک اس گرے ہوئے دانت کواس جگہ دوبارہ لگانا بھی مکروہ ہے۔ ہاں کسی ذبح شدہ بکری کا دانت لے کر اس کی جگہ جڑو ینا درست ہے اور امام ابو یوسف فرماتے ہیں کہ آ دمی کا وہی گرا ہوا دانت اس جگہ لگا دینا اس میں کوئی حرج نہیں ۔اس کے علاوہ کسی دوسرے کا دانت لگا نا مکروہ ہے۔

صاحب بدائع نے فرمایا: کہانسانی وہ اعضاء کہ جن میں خون ہوتا ہےجبیہا کہ ہاتھ ، کان اور ناک وغیرہ ۔ بیہ بالا جماع نجس ہیں۔

"محیط" میں ہے کہ مردار کی ہڈی جبکہ اس پر چربی گی ہو یانی میں کر جائے تو پائی کو بس کردے کی اور ''سراج وہاج'' میں ہے کہ مردار کے بال اس وقت طاہر و پاک ہوں گے جب وہ محلوق یا کاٹ کرالگ کئے گئے ہوں اورا گرانہیں اکھیڑ کرالگ کیا گیا ہوتو وہ نجس ہیں۔ آ دمی کے بالوں کی بھی یہی تفصیل ہے۔

اس کے ہوتے ہوئے نماز جائز ہے اور جب وہ جسم سے الگ ہو

کے سرعام کی چورکا ہاتھ کا نے دیا گیا تو مقصد حاصل ہو گیا۔ اب ای ہاتھ کو اگر بعد میں جوڑ دیا جائے تو اسے جائز ہونا چاہیے اور ''نسنن ابی داؤد' 'ج ۲ ص ۲۴۹۔ ۲۵ مطبوعہ مجتبائی میں حضرت فضالہ بن عبید سے ایک روایت ندکور ہے۔ جسے چور کے کئے ہوئے ہاتھ کو جوڑ نے کی نفی میں بطور دلیل پیش کیا جاتا ہے۔ اس میں ایک کوئی دلیل نہیں۔ روایت یوں ہے کہ حضور ضائع الله الله تفاق ضعیف ہے۔ ہاتھ اس کے گلے میں لئکا نے کا حکم دیا۔ اس روایت میں پہلی بات تو یہ ہے کہ اس کا ایک راوی حجاج ابن ارطا ۃ بالا تفاق ضعیف ہے۔ دوسری بات ہے کہ ہا تفاق فقہاء چور کا کٹا ہوا ہاتھ اس کے گلے میں لئکا نامحض مستحب ہے' فرض و واجب نہیں ہے۔ تیسری بات ہے کہ ہاتھ کو اگر پھر سے جوڑ دیا جائے تو گئے کا نشان بہر حال باقی رہے گا اور عبرت کے لئے یہی کافی ہے۔ لہذا کٹا ہوا ہاتھ اگر دوبارہ اس جگر دیا جائے تو ممانعت شرعیہ نہ ہونے اور مقصد حد پورا ہوجانے کی بنا پر جائز ہونا چاہیے؟

جواب اول: مسئلہ زریجٹ میں جب ہم نےغور کیا تو حقیقت حال پینظر آئی کہ چور کے ہاتھ کا شنے کا مقصد صرف وہی نہیں جواوپر بعض علاء نے بیان کیا ہے۔ یعنی دوسروں کے لئے عبرت ونفیحت ہونا بلکہا*س کے ساتھ* چور کو چوری کی سزا دینااورآ لہ چوری کوختم کرنا اور چوری کی صلاحیت کو بالکل ختم کرنا یا کم کر دینا بھی ہاتھ کا شنے کی سزا کے مقصود ہیں۔اگر صرف عبرت اور نفیحت عوام مقصود ہوتی تق اس کے لئے ہاتھ کے علاوہ کوئی اورعضومثلاً کان ناک کاٹ دیئے جاتے۔ بیسز ابھی تھی اور عبرت کا سامان بھی اور بیضروری نہیں کہ عبرت کے لئے جس عضو سے گناہ سرز دہو، اس کو کاٹ کر پھینک دیا جائے۔ زبان سے جب سی کوزنا کی تہمت لگائی جاتی ہے تو زبان کا منے کی بجائے تہمت لگانے والے کے جسم پر کوڑے برسائے جاتے ہیں۔ شراب منہ سے پی جاتی ہے کیکن سزامنہ کی بجائے بقیہ جسم پر کوڑے لگا کر دی جاتی ہے۔شادی شدہ زانی کورجم یا غیرشادی شدہ کوسوکوڑوں کی سزاای زمرے میں آتی ہے۔لہذا چوری کے جرم میں اگر صرف سزا دینا اور عبرت کیری مقصود ہوتی ،تو یہاں بھی کوڑے وغیرہ لگوائے جاتے ۔ بالحضوص پہلی مرتبہ چوری کرنے پر دایاں ' ہاتھ کا ٹا جاتا ہے۔ دوسری مرتبہ چوری پر بایاں پاؤں کا منے کا تھم ہے۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ چوری کی سزا میں عبرت کے ساتھ ساتھ میبھی مقصود ہے کہ چوری کرنے کے آلہ کو کا ٹ دیا جائے تا کہ بیرجرم دوبارہ نہ ہوسکے۔ یا چوری کی صلاحیت میں بہت حد تک کمی آ جائے۔اب اگر چور کا ہاتھ کا شنے کے بعد اسے پھر سے جوڑ دیا جائے تو چوری کا آلہ پھر ہے موجود ہو گیا اور چوری کی صلاحت بھی پہلے کی طرح کامل ہوگئی ،اس طرح مقصد ومنشاء شریعت کی خلاف ورزی لازم آئے گی ۔اللہ تعالیٰ نے چوری کی سزا جومقرر فر مائی وہ بب اس سے چوری کی صلاحیت کم وختم کرنا جا ہتا ہے اور جوڑنے کے قائلین چور کی صلاحیت کو پھر سے بحال کرنے کے دریے ہیں۔ چوری كى مزاكے بارے ميں قرآن كريم كى آيت كريمه بيہ: السيارق والسيارقة في قطعوا ايديهما جزاء بما كسبا نكالا من الله و الله عزیز حکیم ۔''چورمرداور چورعورت ان دونوں کے ہاتھ کاٹ دویدان کے کرتوت کا بدلہ ہے اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے عبرتناك سزا ہے اور اللہ تعالی غالب حكمت والا ہے " (المائدة: ٣٨) \_ آيت مذكوره ميں جزاء كے بعد دوسرى وجه "نے الا" بيان فرمائي گئی۔لفظ "نكال" كااردوزبان ميں يحج اور پوراپورامفہوم اداكرنے والاكوئى لفظ موجوز نبيں ہے۔اس كامعنى سى كوكسى كام سے بازر كھنا اور دوسرول كوعبرت دلانا ہے۔حوالہ ملاحظہ ہو:

نكله عن الشيء صرف عنه ويقال نكل الرجل عن الامرادا ينكل نكولا اذا جبن عنه الجوهرى نكلت بفلان اى عاقبته في جرم اجرمه عقوبة تنكل غيره عن ارتكاب مثله وانكلت الرجل عن حاجته انكالا اذا دفعته عنها.

کی کوکسی چیز سے نکال کامعنی سے کہ اسے اس کام سے باز رکھا جائے اور جب کوئی شخص کسی کام کوسرانجام نہ دے سکے تو اس وقت بھی نکیل السر جیل عن الامو بولتے ہیں۔جوہری نے کہا نکسلت بفلان کامفہوم سے ہے کہ میں نے فلال کواس کے کیے کی ازروئے عقوبت سزادی تا کہ دوسرااس سے عبرت ونصیحت پکڑے

(لهان العرب ج ااص ٧٤٧)

نكل ينكل اذا امتنع ومنه نكول في اليمين وهو الامتناع منها وترك الاقدام عليها ونكل به اذا جعله عسرة لغيره والنكال العقوبة التي تنكل الناس عن فعل ماجعلت له جزاء.

(النهاية ٥٥ص١١حرف النون)

لفظ'' نکال'' کے مفہوم کو مذظرر کھتے ہوئے چوری کی سزا کامقصود یہ ہوا کہ چور پوری سے باز آجائے' دوسروں کواس سے عبرت حاصل ہو۔ علامہ آلوی رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں کہ حلی اور پچھ دوسر مے حققین نے کہا ہے کہ و جنواء بسما کسبا نکالا" کے دمیان (یعنی بسما کسبا کے بعد اور نکال سے پہلے ) واؤ کواس وجہ سے ذکر نہیں کیا گیا تا کہ معلوم ہوکہ ہاتھ کا شامزاد سے کے لئے ہاور سزا دینا عبرت دلانے اور دوبارہ چوری سے بازر کھنے کے لئے ہے۔ لہذا واضح ہوا کہ اللہ تعالی نے جو چور کے ہاتھ کا شنے کی سزا ذکر فرمائی ، وہ اس مقصد کے لئے ہے کہ وہ چوری سے باز آجائے اور مکن حد تک اس کی چوری کرنے کی صلاحیت ختم ہوجائے۔ لہذا کثا ہوا ہتھ دوبارہ جوڑنے میں اس حکم کی خالفت لازم آئے گی۔ ہاتھ کا شنے کے بعد کہیں وفن کردینا چا ہے' کے ہوئے ہاتھ کا نہ چور مالک ہے اور نہی کوئی اور اس کا مالک قرار دیا جاسکتا ہے۔

جواب دوم: اس جواب كاتعلق احاديث سيحدس بهدان ميس سي ايك دوملا حظه مول:

اذهبوا به فاقطعواه ثم احسمواه ثم ائتونى به فقطع ثم حسم ثم اتى فقال تبت الى الله قال تاب الله عليك اخرج الدارقطنى فى حجته عن على انه قطع ايديهم من المفصل ثم حسمهم فكانى انظر عليهم والى ايديهم كانها ايور الحمر.

رمرقات شرح مشكوة ج عص ١٦٦ ابساب قطع سوقة فصل دوم مطبوعه المدامية ملتان )

و لنا انه احد العضوين المقطوعين في السرقة في قتل من المفصل كاليد واذا قطع حسم وهو ان يغلى الزيت فاذا قطع غمس عضوه في الزيت لتنسد افواه العسروق لئلا ينزف الدم فيموت وقدروى ان النبي مُنْالِينِهُ التي بسارق سرق شملة فقال

من حد تک اس کی چوری کرنے کی صلاحیت ختم ہوجائے۔ البذا کٹا ہوا ملے کے بعد کہیں فن کردینا چاہیے کئے ہوئے ہاتھ کا نہ چور مالک ہے حضور خلافیا ہے گئے ہوئے ہاتھ کا نہ چور مالک ہے حضور خلافیا ہے گئے آئے فرمایا: اس چور کو لے جاؤ پھر اس کا ہاتھ کا ٹو پھر اسے بھون ڈالو اور اس کے بعد میرے پاس لے آؤ۔ پس اس چور کا ہاتھ کا ٹا گیا 'پھر اسے حسم کیا گیا' پھر اسے حضور کے اللہ سے کئی ہارگاہ میں لایا گیا۔ وہ کہنے لگا: میں نے اللہ سے تو ہی ۔ آپ نے فرمایا: اللہ تعالی نے بھی تیری طرف نظر رحمت تو ہی ۔ آپ نے فرمایا: اللہ تعالی نے بھی تیری طرف نظر رحمت فرمائی۔ امام دار قطنی نے اس کی جت میں حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے ایک روایت ذکر فرمائی۔ وہ یہ کہ انہوں نے چوروں کے باتھ کلائی کے بند سے کائے پھر گئی ہوئی جگہ پر گرم تیل لگا کرخون بند کیا گیا۔ گویا میں انہیں بھی اور ان کے باتھوں کو بھی دیکھر ہا تھا بند کیا گیا۔ گویا میں انہیں بھی اور ان کے باتھوں کو بھی دیکھر ہا تھا بند کیا گیا۔ گویا میں انہیں بھی اور ان کے باتھوں کو بھی دیکھر ہا تھا

اوراس جیما کام کرنے سے باز رہے اور سی مخص کواس کے کام

مفہوم بھی یہی ہے کہ شم اٹھانے سے اٹکار کر دینا اور اس کی طرف

بڑھنے سے باز رہنا اور نکل بہاس وقت بولتے ہیں، جب کوئی کام

دوسرے کے لئے باعث عبرت ہواورا نکال الیں سزا کوجھی کہتے ہیں

نکل کامعنی کسی کا کام سے رک جانا ہے ۔قشم میں تکول کا

سے دور کردینا بھی"انکال" کامعنی ہے۔

جونسی شخص کے جرم پراسے دی جائے:

ہماری دلیل میہ ہے کہ وہ (پاؤں) چوری میں کائے جانے والے دواعضاء میں سے ایک ہے۔ لہذا اس کو جوڑ سے کاٹا جائے گا۔ جیسا کہ ہاتھ کو جوڑ سے کاٹا جاتا ہے اور جب کٹ جائے تو اسے دوسم'' کیا جائے ۔ جسم میہ کہ تیل کو ابالا جائے جب ہاتھ یا یاؤں کٹ جائے تو اس کاعضو تیل میں بھونا جائے تا کہ رگوں کے یاؤں کٹ جائے تو اس کاعضو تیل میں بھونا جائے تا کہ رگوں کے

جیما کہ گدھے کی دم ہوتی ہے۔

اقطعوه واحسموه.

(المغنى شرح الكبيرج ١٠ص٢٦٢ مسئله ٢ ٢٢٧مطبوعه دارالفكر بيروت)

منہ بند ہو جائیں۔ یہ اس کئے کہ زیادہ خون بہنے سے کہیں اس کی موت واقع نہ ہو جائے۔حضور ضلاکی ایک گئے سے مروی ہے کہ آپ کے پاس ایک چور لایا گیا جس نے ایک قیمتی چادر چرائی تھی' آپ نے فرمایا: اس کا ہاتھ کا ٹو اور گرم تیل لگا کراس کا خون بند کردو۔

قار ئین کرام! فدکورہ دوعددردایات پیں صراحنا موجود ہے کہ حضور ضائے گئی ہے گئی نے فرمایا: کہ چورکا ہاتھ کا لئے کے بعداس کو گرم

تیل لگا کرخون بند کیا جائے ۔ اگر کٹا ہوا ہاتھ دوبارہ جوڑنے کی گئجائش ہوتی تو ''دخشم'' کا حکم نہ دیا جاتا کیونکہ جب گئی ہوئی جگہ پر گرم

تیل ڈال کر اس کے سیام اور گیس بند کر دی جا سیس ، تو اب کٹا ہوا ہاتھ وہاں جوڑنا نا ممکن ہے اور اگر کسی طرح جوڑبھی دیا جائے ، تو

بیکار بوجھ ہے گا کیونکہ بازو ہے رگوں کے ذریعے خون کی آمدورفت بند ہو جائے گی اور کٹا ہوا ہاتھ اس خون کی گردش سے محروم ہو

جانے کی وجہ ہے اپنی افاد جت پالکل کھو بیٹھے گا لیکن' 'دھم'' کا حکم اس پر قطعی طور پر دلالت کرتا ہے کہ کٹا ہوا ہاتھ یا پاول دوبارہ جوڑ تا

منع ہے ۔ معرض نے کہا تھا کہ قرآن کریم میں صرف کا شنے کا ذکر ہے ۔ کا شنے پر اس کی سواپوری ہوگی اور جوڑنے کی ممانعت نہیں ۔

لہذا جوڑنے میں کوئی حرج نہیں ہے ۔ یہ اعتراض اس کے ذہن کی اختراع ہے ۔ جس کا قرآن کریم کی آیت سرقہ کے مقصود اور

احادیث میں موجود' دھم'' کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے ۔ قرآن کریم کی آیت کر یہ میں ہاتھ کا سوئی کی سزاکا منشاء یہی تھا کہ بیہ آلہ

چوری باتی نہ درہے تا کہ آئندہ چوری نہ ہو سکے اور احادیث نبو بیکا مقصد ہے کہ ہاتھ یا پاؤں کا شنے کے بعد کئی ہوئی جگہ کہ گور میں اگل کہ جون دیا جائے۔ جب بھونا جائے گا تو پھر اس کے ہاتھ یا پاؤں کٹا ہوا دوبارہ جوڑنا درست نہیں بلکہ

پھر ہے جوڑنے کی گئجائش ہوئی تو ''دھم'' کا حکم نہ دیا جاتا ۔ الہذا خلاصہ کام پر ہوا کہ ہاتھ یا پاؤں کٹا ہوا دوبارہ جوڑنا درست نہیں بلکہ

پھر ہے جوڑنے کی گئجائش ہوئی تو ''دورو دوبارہ چوری کرنے کے قابل نہ دے۔۔

مسئلہ دوم : کیا ضرورت کے وقت خون دینا جائز ہے؟

اصل مسئلہ سے قبل ایک ضروری گفتگو تحریمیں لانا بہت اہم ہے۔ وہ یہ کہ اللہ تعالیٰ نے تمام کفاوقات میں سے انسان کو مخصوص شرف سے نوازا۔ ظاہری اور باطنی کمال میں 'علم الانسسان ہا لم یعلم ''نصوص قرآئیہ موجود ہیں اور انسان کی عظمت کو 'ولقلہ کو منا بنی آدم ''قویم ''اور باطنی کمال میں 'علم الانسسان ہا لم یعلم ''نصوص قرآئیہ موجود ہیں اور انسان کی عظمت کو 'ولقلہ کو منا بنی آدم '' کے ارشاد عالی سے واضح فرمایا ہے کریم انسانی کی ایک صورت یہ کہ اللہ تعالیٰ نے اسے تمام کلوق سے اپنی فدمت لینے کاحق دیا۔ بہت سے جانوروں کا گوشت و پوست انسان کے استعال اور خوراک کے لئے طال و جائز قرار دیا اور اضطراری و مجبوری کے وقت انسان کی جانوں ہے کہ بہت کی اشیاء کو قت انسان کی جانوں ہے کہ بہت کی اشیاء کو قت انسان کی جانوں ہیں ہوئے تھر کیم انسانی کا دوسرا پہلو ہے کہ بہت کی اشیاء کو قو کو جو انسان کے دوسرا پہلو ہے کہ بہت کی اشیاء کو قو کو دوسر سے انسان کے جسم کی کوئی چیز اور کوئی عضوا پی خواہش وضرورت اپنی دونوں چیزوں کی دیا اور انسان کے جسم کی کوئی چیز اور کوئی عضوا پی خواہش وضرورت اس کی جسم کی کوئی چیز اور کوئی عضوا پی خواہش وضرورت اس کی جسم کی کوئی چیز اور کی کا انسانی کے خلاف ہے۔ استعال میں لانا اس کی جسم کی کوئی چیز اور کوئی عضوا پی خواہش و میار تربیں ہے۔ علاج معالج اور دوا کے معالمہ میں شریعت اسلامیہ کے تمام اس کی دونوں چیزوں کی رعایت پر موقوف ہیں ۔ واکس کی دونوں چیزوں کی رعایت پر موقوف ہیں ۔ واکس کر دیا گیا۔ اس کی پھیشرا لط ہیں ، جو تر آن کر یم کی دلالت اور اشارت سے معلوم ہوتی ہیں۔ معالم میں جو تر آن کر یم کی دلالت اور اشارت سے معلوم ہوتی ہیں۔

جان بچانے کے لئے اورکوئی جائز صورت نہ ہو۔ نا جائز اور حرام کے استعال سے جان نچ جانا لیتنی ہو۔ قر آن کریم نے جہال محر مات کا استعال جائز ومباح قرار دیا ہے وہ انہی دوصورتوں کے پیش نظر ہے۔ بہت سے پڑھے لکھے یہاں مغالطہ کھا جاتے ہیں اور انسانی جاجت اور ضرورت واضطرار میں باہم امتیاز نہیں کرتے ۔ حالا نکہ قرآنی اصطلاح میں ان دونوں کے درمیان فرق ہے۔ہم ان کا فرق واضح کرتے ہیں۔''ضرورت'' یہ کہا گرممنوع چیز کوآ دمی استعال نہ کرے تو اس کی ہلاکت ہوجائے یا قریب الموت ہو جائے۔ یمی صورت اضطرار بھی کہلاتی ہے۔اس حالت میں حرام وممنوع اشیاء کا استعال جائز ہوجا تا ہے۔'' حاجت'' یہ کہ اگر اس چیز کوآ دمی استعال نہ کرے تو مرے گانہیں یا قریب المرگ نہ ہوگا ۔لیکن اسے تکلیف شدید اور مشقت برداشت کرنا پڑے گی ۔اسے''اضطرار'' نہیں کہیں گے۔ حاجت کے وقت احکام شرعیہ میں رعایت ہوتی ہے۔مثلاً روزہ ،نماز وغیرہ میں سہولت اور رعایت دینا۔لیکن ایس حالت میں حرام کو حلال کر دیا جائے یہ بیں ہوگا۔ جان جانے کا یقینی خطرہ ضرورت واضطرار کے لئے ضروری ہے۔ورنہ حاجت تو ہوگی ضرورت واضطرار نہیں ۔مثلاً ایک شخص دھمکی دیتا ہے کہ فلا ں حرام کام کروور نہل کردوں گا، تو صرف دھمکی ہے اس حرام کے کرنے کی اجازت نہ ہوگی۔ ہاں اگروہ دھمکی دینے والا اپنی دھمکی پڑمل بھی کرسکتا ہو،اس کے پاس قتل کے آلات واسباب بھی موجود ہوں ادھر پیر اکیلا اور کمزور اور بے بس ہے اپنا بچاؤ نہیں کرسکتا نہ کوئی دوسرا وہاں موجود کہ جس کا سہارا لے سکے۔ایسی صورت میں بید 'مضطر'' کہلائے گا اور دھمکی دینے والا جوحرام کرانا جا ہتا ہے ، اب اس کے لئے اس کے کرنے اور اپنی جان بچانے کی اجازت ہے۔ دشمن کا خطرہ تو امرمحسوں ہے لیکن مرض کا خطرہ اس کا فیصلہ ہرآ دی نہیں کرسکتا کہ بیمرض یقینا جان لیوا ہے اور اس کا علاج فلا سحرام چیز کے استعال کے بغیر ناممکن ہے۔مرض کے بارے میں کسی ماہر ڈاکٹر یا طبیب سے ہی رجوع کرنا پڑے گا۔وہی اپنے علم وتجربہ کے پیش نظر اس بارے میں کوئی فیصلہ دے سکتا ہے۔ چونکہ قرآن کریم نے اضطراری حالت میں حرام استعمال کرنے کی اجازت دی ۔لہذا جب تک کوئی معتد حکیم یا ڈاکٹریقین سے بینہ کے کہاس مرض کاعلاج کسی حلال دوائی سے ممکن ٹہیں اور جان جانے کا خطرہ ہے۔لہذاالی اضطراری حالت میں حرام دوائی بفتدرضرورت لینی ہوگی۔جس طرح ایک پیاسامخص بیاس کی شدت سے تڑپ رہاہے۔ پینے کے لئے کوئی حلال مشروب نہیں ملتا۔لہٰذااسے جان بچانے کے لئے کوئی ساحرام مشروب پی لینا جائز ہوگا۔خلاصہ یہ کہ حرام اشیاء کا استعمال اضطرار کے ساتھ وابستہ ہےاوراضطرار کے لئے دو باتیں پائی جانی ضروری ہیں۔ایک سے کہ حلال چیز بالکل نہیں ملتی یا قطعا مفید مرض نہیں۔ دوسری سے کہ حرام کے نہ کھانے سے موت کا وقوع تقینی ہو محض وہم یا شک وشبہ یہاں معتبز نہیں اور یہ بھی یا درہے کہ مرض کے بارے میں یقینِ موت کا حصولِ معتمد ڈاکٹریا حکیم کے کہنے پر ہوگا اور پیلین اس کے تجربداور عادت کے پیش نظر ہوگا۔اب ہم قرآن کریم ،احادیث مقدسہاور چندفقہی عبارات درج کرتے ہیں ۔جن سے مسلہ زیر بحث کی تفصیل و تائید ہو جائے گی اورانشاءاللہ ہر قاری انہیں پڑھنے اور سمجھنے کے بعد لازماً کسی متیجہ پر پہنچ جائے گا۔ اللہ تعالی ہم سب کو قرآن و حدیث کا صحیح فہم وادراک عطا فرمائے۔آمین

قرآنی آیات

اِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْجِنْزِيْوِ وَمَا أُهِلَّ مِهِ لِغَيْرِ اللهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادٍ فَلَا اِثْمَ عَلَيْهِ. (البقرة:١٢٣)

قُلُ لَا اَحِدُ فِيْمَا اُوْحِى اِلَىّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِم كَيْطُعَمُهُ اِلَا اَنْ يَكُونَ مَيْتَةً اَوْ دَمًّا مَّسُفُوْحًا اَوْلَحُمَ خِنْ زِيْرِ فَإِنَّهُ رِجُسُ اَوُفِسُقًا اُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ فَمَنِ

تم پرصرف مردار،خون،خزیر کے گوشت اوراس جانورکوحرام کیا گیا ہے جس پر بوقت ذرئ غیر اللہ کا نام بکارا گیا ہواور جس شخص کا قصد معصیت اور حدسے جاوز نہ ہواور ضرورت کی وجہ سے ان کو استعال کرے'اس پرکوئی حرج نہیں ہے۔

آپ کہہ دینجئے کہ مجھ پر جو وخی کی جاتی ہے اس میں کسی کھانے والے کے کھانے میں کوئی حرام چیز نہیں بیان کی گئی سوائے مردار، بہنے والے خون اور خزیر کے گوشت کے کیونکہ وہ نجس ہے اور

اصْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ. (الانعام:۱۳۵)

سوائے اس ذبیحہ کے کہ جس پر ذبح کرتے وقت غیر اللہ کا نام یکارا گیا۔ پھر جو تحض معصیت اور تجاوز نه کرنے والا ہو (اور ضرورت کی بنا بران چیزوں کا استعال کرے ) تو آپ کا رب بخشنے والا مہربان

> وَقَدُ فَصَّلَ لَكُمْ مَمَاحَزُمَ عَلَيْكُمُ إِلَّا مَا اصْطُورُ ثُمَّ إِلَيْهِ. (الانعام:١١٩)

> عن انسس قبال رخبص رسول الله صَلَّاتُكُمُ اللَّهِ عَلَيْتُكُمُ اللَّهِ عَلَيْتُكُمُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ اللَّهُ لزبير وعبد الرحمن بن عوف في لبس الحرير لحكة بهما متفق عليه وفي رواية المسلم قال انهما شكوا القمة رخص لهما في قميص الحرير.

(مرقات شرح مفكوة ج ٨ص٢٣٦ فصل اول كتاب اللباس)

تو آپ ضَلِينَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَنْ رَيْتُم تَمِينَ مِينَ كَي اجازت دے دی۔ بعض حضرات نے اس حدیث شریف کے بارے میں کہا کہ بیاجازت صرف ان دوصحابیوں کے لئے تھی۔ عام لوگوں کواس کی ا جازت نہیں لیکن پیر کہنا درست نہیں ہے کیونکہ ان دونوں حضرات کوجس علت کی بنا پر اجازت دی گئی وہ خود حدیث پاک میں موجود ہے۔ لہذا جہاں مذکورہ علت ہوگی وہاں حتم بھی ہوگا۔ ملاعلی قاری نے اس کئے لکھا ہے:

> ويىحتىمىل ان الىحكة كيانىت حاصلة بسبب القمل فلا منافاة بينه وبين ماسياتي من الرواية مع ان الجمع بينهما ممكن اجتماعا وافتراقا قال ابن المملك فيه جواز لبس الحرير للجرب فقال غيره دل على جواز لبس الحرير بعذر واما لبسه لضرورة فرخص لهما في قمص الحرير وعليه الجمهور. (مرقات ج ۱۳۲۸)

احمّال میہ ہے کہ خارش جوؤں کی وجہ سے ہونی ہو ۔ الہذا اس روایت اور آنے والی روایت میں منافات نہیں ہے۔ اس کے باوجود ان دونوں باتوں میں اجتاع اور افتر اق دونوں ممکن الوجود میں ۔ ابن ملک نے کہا کہ اس حدیث پاک میں رہتم پہننا لڑائی کے لئے اس کا جواز ہے۔ دیگر حضرات نے فرمایا کہ عذر کی وجہ سے ریتمی کیڑا بہننا اس پر بیحدیث دلالت کرنی ہے اور ضرورت کے وقت رئیتمی کباس کا پہننا تو اس کی حضور ﷺ ﷺ ﷺ کا اس دونوں صحابیوں کوخودا جازت عطا فر مائی ۔ یہی جمہور کا مسلک ہے۔

جوچزیم برحرام کی تنکی الله تعالی نے ان کا تفصیل سے بیان

حضرت الس رضى الله عنه سے مروى ہے كه رسول كريم

ضَلِيَّتُكُونِ عَلَيْهِ لَيْ عَصْرِت زبير اور حضرت عبد الرحمن بن عوف رضي

اللّه عنهما دونوں کو خارش کی وجہ سے رکتم میننے کی رخصت فر ما دی ۔

امام مسلم کی روایت میں ہے کہان دونوں نے جوؤں کی شکایت کی

کردیاسوائے اس کے کہتم ضرورت کی وجہ سے انہیں استعال کرو۔

استعال فرمائی۔

عن اسماء بنست ابي بكر انها اخرجت جبة طيالسة كسسر وانية لها لبنة ديباج وفرجيها مكفوفين بديباج وقالت هذه جبة رسول الله كَلْلُّهُ اللَّهِ كَانِت عند عائشة فلما قبضت قبضتها

سیدہ اساء بنت ابی بمر سے روایت ہے کہ انہوں نے ایک طیالسی کسروانی جبہ نکالا جس کا گریبان رہیمی تھا اور اس کے دونوں دامن بھی ریشم سے سلے ہوئے تھ کہنے لگیں یہ جبدرسول کریم صَلِلَتُهُ اللَّهِ اللَّهِ كَا تَهَاجُوعًا مُشْرِصِد يقدك ياس تَهَا بَعِر جب ان كا انتقال اس سے معلوم ہوا کہ آپ کا جبہ شریف مکمل رکیٹمی نہ تھا بلکہ گلے اور دامن کی سلائی میں رکیٹم استعال کیا گیا تھا۔ یہ مجموعی طور پر چارانگلی کی مقدار نہیں بنیآ۔ چارانگلی سے کم مقدار رکیٹم کے استعال کی اجازت ہے اور بیا جازت احادیث سے ثابت ہے۔

عن عمر ان النبى فَلِلْتَهُمُ تَهِى عن لبس الحرير الاهكذا ورفع رسول الله فَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ والسبابة وضمهما متفق عليه وفى رواية المسلم انه خطب بالجابية فقال نهى رسول الله فللتَّهُ الله المسلم الله المحرير الاموضع اصبعين او ثلاث اواربع.

حضرت عمر رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ حضور ضلات کا اس طرح اور حضور ضلات کی اس طرح اور حضور ضلات کی اس طرح اور حضور ضلات کی اس کی انگلی کو ضلات کی انگلی کو خطرت عمر رضی اللہ عنہ نے ملایا صحیح مسلم کی روایت میں ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے مقام جابیہ میں خطبہ کے دوران فر مایا: کہ رسول کریم ضلات کی اللہ کی کہ تک نے ریشم پہننے سے منع فرما دیا۔ مگر دو، تین یا جارانگلیوں کی جگہ تک کہ ناہ این کہ ا

(مرقات جهم ۲۳۱)

قارئین کرام! فرکورہ حدیث سے ثابت ہوا کہ چارانگیوں تک کی مقدارر کیٹی پی اگر کسی کپڑے پرگئی ہوتو اس کا پہننا جائز ہے۔ یہ جسی معلوم ہوا کہا گرکوئی شخص اپنے جبہ وغیرہ کی بی رئیٹی بنوا تا ہے تو درست ہے۔رئیٹی کڑھائی کا جواز اس سے نکل آیا۔قاضی خال وغیرہ نے صاحبین سے روایت ذکر کی ہے کہا مام اعظم کے نزدیک چارانگی تک رئیٹم کا استعال مرد کے لئے مباح ہے۔ ٹمس الائمہ نے بھی رئیٹمی حاشیہ میں عدم قباحت کا قول کیا ہے۔ نتیجہ رئیکہ اشکال بے کل اور بے وقعت ہے۔ائمہ اربعہ اس پر منفق ہیں کہ چارانگی تک رئیٹم کے استعال کی ممانعت نہیں ہے۔

نوٹ : روایت مذکورہ ان لوگوں کے خیالات کی بھی تر دید کرتی ہے جو یہ کہتے ہیں کہ بزرگوں کی نسبت کا کوئی فا کدہ نہیں۔ان کی کسی چیز کوتبرک سمجھنا اوراس سے برکت حاصل کرنا بدعت ہے۔ حدیث مذکورہ میں واضح موجود ہے کہ سیدہ اساء بنت ابی بکر رضی اللہ عنہا آپ منظام اللہ علیہ کے سندہ اللہ عنہا کہ مرض سے شفایا کی خاطر بلایا کرتی تھیں۔آپ آپ منظام کی خاطر بلایا کرتی تھیں۔آپ کے اس ممل پرموجود صحابہ کرام میں سے کسی نے اعتراض نہ کیا بلکہ مریض آتے اور پانی سے شفاء حاصل کرتے تھے۔لہذا معلوم ہوا کہ بزرگوں کے تبرکات،ان سے توصل اور طلب شفاء جائز امور ہیں۔

عن عبد الرحمن بن طرفة ان جده عرفة بن اسد قطع انفه يوم الكلاب فاتخذ انفا من ورق فانتن عليه فامره النبي ضَلَيْكُمُ ان يتخذ انفا من ذهب رواه الترمذي وابوداود والنسائي.

(مشکلوة شریف ص ۳۹۷، کتاب الام للشافتی جاص۵۴مطبوید بیروت، ترندی جاص ۲۰۹ باب ماجاء فی دشد السنان بالذیب )

ترندی شریف میں بیصدیث ذکر کرنے کے بعدامام ترندی نے ایک مسئلہ اوراس کی دلیل ذکر فرمائی:

وقد روى عن غير واحد من اهل العلم انهم شدوا اسنانهم بالذهب وفي هذا الحديث حجتهم.

عبدالرحمٰن بن طرفہ بیان کرتے ہیں کہ میرے داداعرفہ بن اسد کی یوم الکلاب کو تاک کاف دی گئی پھر انہوں نے چاندی کی تاک بنوائی اس میں بدیو پیدا ہوگئ اس پر حضور الله نے انہیں سونے کی تاک بنانے کی اجازت مرحمت فرمائی۔اسے امام ترندی ،

ابوداؤداورنسائی نے روایت کیا ہے۔

بہت سے اہل علم سے روایت کیا گیا کہ انہوں نے اپنے دانت سونے سے باندھے اور اس مدیث پاک میں ان علماء کے

لئے جمت نموجود ہے۔

(جاص۱۲۰۹بواب اللباس) صاحب مرقات نے اس صدیث کے تحت لکھا: بهذا اباح العلماء اتخاذ الانف ذهبا و کذار بط الاسنان بالذهب. (جاص۲۸۰)

اس مدیث پاک سے علماء کرام نے سونے کی تاک بنوانے کو جائز قرار دیا۔ یونمی دانتوں کوسونے کے تار سے باندھنا بھی (اسی روایت سے مباح ہوا)۔

الم شافعى رحمة الشعليه الله بارك ميس فرمات بين: قال ولا باس ان يربطها بالذهب لانه ليس لبس ذهب فانه موضع ضرورة وهو يروى عن النبى ضَلِّلْتُهُ الْمَيْدِيِّ في الذهب ماهو اكثر من هذا يروى ان انف رجل قطع بالكلاب فاتخذ انفا من فضة فشكى الى النبى ضَلِّلْتُهُ الْمَيْدِيِّ نتنه فامره النبى ضَلَلْتُهُ الْمَيْدِيِّ ان يتخذانفا من ذهب.

وانتوں کوسونے کے ساتھ باندھنے میں کوئی حرج نہیں ہے

کیونکہ اسے سونا بہننا نہیں کہتے اور بیجگہ بھی ضرورت کی ہے۔ ادھر
حضور اکرم ضَالِنگا الیکھی سے سونے کے بارے میں روایت موجود
ہے۔ جس میں اس سے زیادہ کی گنجائش ہے۔ آپ سے مروی ہے
کہ ایک شخص کی کلاب میں ناک کاٹ دی گئی۔ اس نے چاندی کی
ناک بنوالی پھر حضور ضَالِنگا الیکھی کے پاس اس کی بد بوکی شکایت کی
تو آپ نے اسے سونے کی ناک بنوانے کا حکم عطافر مایا۔

(كتاب الام جام م

زیلعی نے نصب الرآیہ میں کہا کہ اس بارے میں بہت سی احادیث مرفوعہ وموقو فیموجود ہیں ۔طبرانی نے ''مجم الاوسط''میں روایت کیا کہ حضرت عبداللہ بن عمر کے اگلے دو دانت گر گئے تھے تو \* حضور ضَالِتَنْ اللَّهِ عَلَيْ إِلَيْ إِنْ إِنْهِ مِن سونے سے دانت باند سے كاتكم ديا۔ ایک اور حدیث ''مجم الصحابہ'' میں ہے کہ عبد اللہ بن عبد اللہ کے جنگ احد میں دوا گلے دانت گر گئے تصور خطالتُنگا آپیلتے نے انہیں دونوں دانت سونے کے بنوانے کا حکم دیا۔طبرانی میں ہے کہ محمد بن سعدان این باب سے روایت کرتے ہیں ۔ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت انس بن ما لک کودیکھا کہان کے بیٹے انہیں طواف کعبہ کرا رہے تھے۔ان کے دانت سونے سے باندھے ہوئے تھے۔ایک اوراثر منداحد میں واقد بن عبداللہ حمیمی سے ہے کہ وہ ایسے تخص سے روایت کرتے ہیں جس نے حضرت عثان کو دیکھا۔ اس نے دیکھا کہ حضرت عثان نے اینے دانت سونے سے باندهے ہوئے تھے۔امام نسائی نے "کتاب الکنی" میں ابراہیم بن عبدالرحن سے روایت کیا۔فرماتے ہیں کہ میں نے موی بن طلحہ بن عبدالله کوسونے سے باند ھے ہوئے دانت میں دیکھا۔ایک اوراثر ابن سعدنے طبقات میں عبدالملک بن مروان کے حالات کے ممن

قال الزيلعي في نصب الرايه وفي الباب احاديث مرفوعة وموقوفة روى الطبراني في معجمه الوسط عن عبد الله بن عمر وسقطت ثنيته فامره النبى ضَلِّالَيْنَ لِمَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْتُ احْر رواه بن قانع في معجم الصحابة عن عبد الله بن عبد الله بن ابى ابن سلول اندقت ثنيتي يوم احد ف امرنى النبي صَلِللَّهُ اللَّهُ إِنَّ السَّحَدُ ثنية من ذهب اوروى الطبراني في معجمه عن محمد بن سعدان عن ابيه قال رأيت انس بن مالك يطوف به بنوه حول الكعبة على سواعيدهم وقد شدوا اسنانيه بـذهـب. اثـر اخر في مسند احمد عن واقد بن عبد الله التميمي عن من راى عثمان ابن عفان انه حتبب اسنانه بذهب. وروى النسائي في كتاب الكني عن ابىراھىم بن عبد الرحمن قال رأيت موسى بن طلحة بن عبد الله قد شد اسنانه بذهب. اثر اخر روي ابن سعد في الطبقات في ترجمة عبد الملك بن مروان اخبرنا حجاج بن محمد عن ابن جريج ان

میں لکھا کہ میں حجاج بن محد نے ابن جریج سے خردی کہ ابن شہاب

زہری سے دانتوں کوسونے کے ساتھ باندھنے کے بارے میں

یو چھا گیا تو انہوں نے فرمایا: اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

عبدالملك بن مروان نے بھى اينے دانت سونے سے باندھے

جمیں عمرو بن بیتم ابوقطن نے خبر دی کہ میں نے عبداللہ بن

ہوئے تھے۔ایک اور حدیث ہے ابن سعدنے بھی کہا۔

عوف کے بعض دانتوں کوسونے سے بندھا ہوا دیکھا۔

ابن شهاب الزهرى سئل عن شد الاسنان بالذهب فقال لاباس به قد شد عبد الملك بن مروان اسنانه بالذهب. حديث اخر قال ابن سعد ايضا .

اخبونا عمرو ابن الهيثم ابو قطن قال رايت

(تحفة الاحوذي جسم ١٥٠ باب ماجاء في شد الاسنان بالذهمم طبوعه بيروت انصب الرأبيرج عمص ٢ ٢٢٢٢٣ حديث ١٢)

بعض اسنان عبد الله بن عون مشدودة بالذهب.

مذکورہ احادیث و آثار سے ثابت ہوا کہ بوقتِ ضرورت حرام اشیاء (ریٹمی کپڑا پہننا اورسونا استعال کرنا مرد کے لئے ) کا استعال جائز ومباح ہوجاتا ہے۔ریتمی کیڑے اور سونے کے استعال کی ممانعت مرد کے لئے ایسی دلالت سے ثابت ہے جوفطعی الثبوت اور قطعی الدلالت ہے لیکن ضرورت کے تحت ان کی حرمت ختم ہو گئی اور جواز واباحت آگئی۔ قرآن کریم میں بھی اضطراری حالت کے وقت حرام اشیاء کا استعال جائز قرار دیا گیا۔اس سے ہی یہ قانون نکالا گیا۔ضرورت کے وقت ممنوع وحرام چیز ،مباح ہو جاتی ہے۔لہٰذااس پر قیاس کرتے ہوئے خون دینے کا مسئلہ بھی حل ہو جائے گا۔ جب ضرورت واضطرار ہوتو اس کی حرمت باقی نہیں رہے کی ۔انسانی جان جب خطرہ میں ہوتو خون دے کراہے بچانا جائز ہوا۔اس مسئلہ کی وضاحت میں چند فقہی عبارات بھی ملاحظہ فرمائیں تا کہ بات بالکل واضح ہوجائے۔

بوقت ضرورت حرام اشياء حلال ہوجانے پر چند فقہی حوالہ جات

منها ان مالكا استدل بهذا الحديث على طهارـة بـول ما يوكل لحمه وبه قال احمد ومحمد بن الحسن والاصطخري والروياني الشافعيان وهو قول الشعبي وعطاء والنخعي والزهري وابن سيرين والحكم والثوري وقال ابوداود بن علية بول كل حيوان ونحوه وان كان لايوكل لحمه طاهر بول الادمى وقال ابوحنيفة والشافعي وابو يوسف وابو ثور واخرون كثيرون الابوال كلها نجسة الاماعفي عنه واجابوا عنه بان ما في حديث العرينيين قد كان للضرورة فليس فيه دليل على انه يباح في غير حال الضرورة لان ثمه اشياء ابيحت في الصرورة ولم تبيح في غيرها كما في لبس الحرير فانه حرام على الرجال وقيد ابيح لبسيه في الحرب او للحكة او

(احکام کے استنباط کا بیان ) امام مالک علیہ الرحمہ نے اس حدیث پاک سے بیتکم اشتباط فر مایا که اس جانور کا بیشاب پاک ہے جس کا گوشت کھایا جاتا ہے۔ یہی قول امام احمد ،محمد بن حسن ، اصطحری، رویانی جو دونوں شافعی المسلک ہیں کا ہے اور امام شعبی ، عطاء بخعی، زہری، ابن سیرین، علم اور توری نے بھی یہی قول کیا ہے۔ابوداؤد بن علیہ کا قول میہ ہے کہان تمام حیوانات اوران کا بھی جن كا گوشت نہيں كھايا جاتا سب كابييثاب ياك ہے۔اس ميں آدمى کا پیٹاب بھی شامل ہے۔امام ابوصنیفہ، شافعی ، ابو یوسف ، ابوثور اور دوسرے بہت سے ائمہ حضرات نے کہا کہ تمام حیوانات کے بییثاب بخس ہیں ۔ مگر جس قدر معاف کر دیا گیا۔ (وہ مجس نہیں ہے) ان حضرات نے دوسرے احباب کا جواب دیا کہ حدیث عریتین میں جو پیشاب یینے کی اجازت دی گئی ۔ وہ ضرورت کے پیش نظر تھی۔لہذا اس میں بغیر ضرورت اونٹوں کا پییثاب یاک ہونے پر

لـشدة الـبرد اذا لم يجد غيره وله امثال كثيرة للشرع والجواب المقنع في ذلك انه عليه الصلوة والسلام عرف بطريق الوحي شفاء هم و الاستشفاء بالحرام جائز بحصول الشفاء كتناول الميتة في المخمصة والخمر عند العطش واساغة اللقمة وانما لايباح مالا يستيقن حصول الشفاء به وقيال ابن حزم صبح يقينا ان رسول الله صُلِلَّتُكُالَيْكُالِّيُّ اللَّهِ عُلَلَّتُكُالَيْكُالَّ انما امرهم بذالك على سبيل التداوى من السقم الذي كان اصابهم وانما صحت اجسامهم بذالك والتداوى منزلة ضرورة وقيد قيال عزوجل الاما اضطررتم فما اضطر المرأ اليه فهو غير محرم عليه من السماكل والمشارب (الي قوله) حتى اذا فرضنا ان احدا عرف مرض شخص بقوة العلم وعرف انه لاينزيل الابتنباول المحرم يباحله ان يتناوله كما يباح شرب الخمر عند العطش الشديد وتناول الميتة عند المخمصة.

(عدة القارى جسم ١٥٢هـ ١٥٥ مطبوعه مصرباب ابواب الابل)

رقوله احتلف في التداوى بالمحرم) ففي النهاية عن الذخيرة يجوز ان علم فيه شفاء ولم يعلم دواء اخر وفي الخانية في معنى قوله عليه الصلوة والسلام ان الله لم يجعل شفاء كم فيما حرم عليكم كما رواه البخارى ان مافيه شفاء لا باس به كما يحل النحمر للعطشان في الضرورة وكذا صاحب الهداية في التجنيس وهذا لان الحرمة ساقطة عند

کوئی دلیل نہیں ہے کیونکہ ضرورت کے وقت بہت سی حرام اشیاء مباح ہو جاتی ہیں اور ضرورت کے بغیر وہ مباح نہیں ہوتیں ۔جبیبا کہ ریشم پہننا مردوں کے لئے حرام ہے کیکن لڑائی کے لیے یا خارش کی خاطر یا سخت جاڑے سے بینے کے لئے ریشم پہننا جائز ہے۔ جبکہ اس کے علاوہ اور کوئی چیز نہ ملتی ہو۔اس کی شرع شریف میں بہت سی مثالیں موجود ہیں اور پختہ جواب اس بارے میں پہ ہے کہ حضور ﷺ کالیکی کوبذر بعه وی ان لوگوں کی شفایا بی کی معرفت ہو تحکی تھی ۔حرام چیز کے ذریعہ شفاء کی طلب بعض کے نز دیک جائز ہے جبیبا کہ مخصد کی حالت میں مردار کھانے کی اجازت اور پیاس اورلقمه حلق سے پنچے اتار نے کی خاطر شراب بینا جائز ہے اور جس حرام چیز سے شفاء کا حصول یقینی نہ ہو ، اس کا استعال مباح نہیں ہے۔ابن حزم نے کہا کہ یہ بات یقینا سیح ہے کہ حضور ضلاتی ایک اللہ نے انہیں اونٹوں کا ببیثاب یینے کی اجازت دوائی کے طور پر دی تھی کیونکہ ان لوگول کے جسم بہت کمزور پڑھیے تھے اور ان کے اجسام کی صحت ان کے پیشاب سے ہوئی ادرعلاج معالجہ اور دواء کرنا بھی ضرورت کے قائم مقام ہے۔اللہ تعالی کا ارشاد ہے:"الا مسا اضطورتم" للنداجس چيزي طرف كوئي مجبور ومضطربوجائے ،تووه چیزاس کے لئے حرام نہیں ہوتی ۔خواہ وہ کھانے سے تعلق رکھتی ہویا کوئی پینے کی چیز ہو۔ مزید کہا کہ جب ہم نے پیفرض کرلیا کہ کسی آ دمی نے کسی کا مرض اینے علم وتجربہ سے معلوم کرلیا کہ فلاں حرام چیز استعال کئے بغیر اس کا مرض دور نہ ہو گا تو اس بیار کے لئے وہ حرام چیز بطور دوا کھانا جائز ہوگا۔جیسا کہ شخت بیاں کے وقت شراب پینا اورمخمصه کی حالت میں مردار کھانا مباح ہوجا تاہے۔

(حرام چیز کے ساتھ علاج و دواکر نے میں اختلاف کا بیان)
نہا یہ میں ذخیرہ سے بیہ موجود ہے کہ حرام چیز سے علاج درست و
جائز ہے۔ جب معلوم ہو جائے کہ اس کے استعال سے شفاء ہو
جائے گی اور اس حرام کے علاوہ اور کوئی دوا معلوم بھی نہیں۔ خانیہ
میں حضور ضلا بھی تھی ہے تول مبارک 'اللہ تعالی نے جو چیزیں تم پر
حرام کر دیں ان میں تمہاری شفاء نہیں' کا مطلب یہ بیان کیا گیا
ہے کہ جس میں شفاء ہواس کے استعال میں کوئی حرج نہیں ہے

الاستشفاء كحل الخمر والميتة للعطشان والجائع من البحر وافعاد سيدى عبد الغنى انه لا يظهر الاختلاف في كلامهم لاتفاقهم على جواز ضرورة. اقول وهو ظاهر موافق كما مرفى الاستدلال لقول الامام. لكن قد علمت ان قول الاطباء لا يحصل به العلم والظاهر ان التجربة يحصل بها غلبة الظن وهو دون اليقين الا ان يريدوا بالعلم غلبة الظن وهو شائع في كلامهم تامل.

(ردالمحتارج اص ۲۱ مطلب في النداوي بالحرام)

جیسا کہ بوقت ضرورت بیاسے کوشراب بینا حلال ہے۔ ای طرح صاحب ہدایہ نے تجنیس میں افادہ ذکر فرمایا۔ بیاس لئے کہ طلب شفاء کی وجہ سے اس حرام چیز کی حرمت ختم ہو جاتی ہے جیسا کہ بیاسے کوشراب بینا اور بھو کے کو مردار کھانے کی اجازت ہے۔ سیدی عبدالنی نے فائدہ ارشاد فرمایا۔ ان علاء کا اختلاف ان کے کلام میں سے فلا ہر نہیں ہوتا کیونکہ ضرورت کے وقت حرام کے استعال کے جواز پرسب ہی متفق ہیں۔ میں کہتا ہوں وہ فلا ہر ہے اور امام کے قول کے استدلال میں جو بیان ہوا اس کے موافق بھی اور امام کے قول کے استدلال میں جو بیان ہوا اس کے موافق بھی نہیں ہوتا اور فلا ہر بے کہ طبیبوں کی بات سے علم یقین حاصل نہیں ہوتا ہاں ہے ہوسکتا ہے کہ علاء نے یہاں علم سے نہیں حاصل ہوتا ہے کہ ماردیقین کی بجائے غلبہ طن مرادلیا ہواور بیہ بات ان کے کلام میں مرادیقین کی بجائے غلبہ طن مرادلیا ہواور بیہ بات ان کے کلام میں کمشر سے موجود ہے خور مطلوب ہے۔

### أعتراص

ردالمی رکی ندکورہ بالاعبارت میں حضور ﷺ کا ایک ارشادگرای ذکر کیا گیا۔وہ یہ کہ''اللہ تعالی نے جو چیزیں تم پرحرام کر دی ہیں ان میں تنہارے لئے شفاء ہیں رکھی''۔اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ حرام چیز سے شفاء حاصل نہیں ہوتی۔ جب شفاء حاصل نہیں ہوتی۔ جب شفاء حاصل نہیں ہوگی تو اس کے استعال کرنے کا فاکدہ ندر ہا۔لہذا خون دینا حرام ہے اور اس سے شفاء کا حصول ازروئے حدیث نہیں۔اس لئے خون دینا حرام ہوا۔

جواب اول:اس کا ایک جواب تو''ردالحتار''میں آپ پڑھ چکے ہیں۔وہ پیر کہ آپ ﷺ کاارشادگرامی ان اشیاء کے بارے میں ہے جن میں شفاء کاحصول نہیں لیکن جن کے استعال سے شفاء حاصل ہو جاتی ہے وہ اس ارشادگرامی میں واخل ہی نہیں جیسا کہ پیاسے کے لئے شراب کا استعال یا بھو کے کے لئے مردار کھانا جائز ہو جاتا ہے۔

وعن ابى نصر بن سلام رحمه الله تعالى معنى قوله عليه السلام ان الله لم يجعل شفاء كم في معنى قوله عليكم انما قال ذالك في اشياء التي لايكون فييه شفاء فاما اذا كان فيه شفاء فلا بأس به قال الاترى ان العطشان يحل له شرب الخمر حال الاضطرار. (قاوئ قاض فان عالكيرى كماشيه برج ٣٠٠٠٠٠٠ الاضطرار. (الخطر والاباحة)

جواب دوم:

اجيب بانه محمول على الاختيار واما حالة

جواب دیا جائے گا کہ آپ کا ارشادگرامی حالت اختیار پر

الاضطرار فبلا يكون حراما كالميتة للمضطركما ذكرنا.

(عدة القارى جسم ١٥٥ بساب ابوال الابل والاداب مطبوعه بیروت)

ومعنى قوله عليه الصلوة والسلام لم يجعل

شفاء كم فيما حرم عليكم نفي الحرمة عند العلم بالشفاء دل عليه جواز اساغة اللقمة بالخمر وجواز شربه للعطش. (فأوى بزازي على حاش الهندية ٢٥ ص٣٦٠ كتاب اكراهية الخامس في الاكل مطبوعه بولان مصر)

قارئین کرام! '' قاوی شامی''، ' قاضی خان' اور' بزازیه' میں سے مسلہ زیر بحث کے بارے میں حضور ضلاَّتُلُغُالَ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ ارشادگرامی کامفہوم ومقصود بیان کیا گیا۔وہ بیر کہ اگر کسی حرام چیز کے استعال سے شفاء ملنے کا غالب گمان ہوتو اس کی حرمت ختم ہو جائے گی اور دوائی کے طور پر اسے استعال کرنا جائز ہوگا۔اگر گمان غالب نہ ہوتو پھر حدیث یاک کی روسے اسے استعال کرنا حرام ہی رہے گا۔لہذا خون اگر چینجس وحرام ہے لیکن کوئی قابل اعتاد ڈاکٹر مریض کو کہدویتا ہے کہ اس کی جان بیچنے کی ایک ہی صورت ہے کہ اسے خون دیا جائے ،تو اس صورت میں خون دے کراس مریض کی جان بچانا جائز ہے ۔خواہ خون کہیں سے قیمۂ ہی خرید کر دینا یڑے۔ بیزنع اگر چہرام ہے لیکن ضرورت کے پیش نظر جائز ہوجائے گی

> سقوط حرمة الخمر والميتة في حق المضطر والمكره فان حرمتها لم تبق وقت الاضطرار والاكراه اصلا وان بقيت في حق غيرها لقوله تعالى وقد فصل لكم ما حرم عليكم الاما اضطررتم اليه استثناء من قوله ماحرم عليكم فكانه قيل وقد فصل لكم ما حرم عليكم في جميع الاحوال الاحال النضرورة فان لم ياكل الميتة او لم يشرب الخمر حينئذ ومات يموت اثما بخلاف الاكراه على كلمة الكفر فانه وان ذكر فيه الاستثناء ايضا بقوله الامن اكره وقلبه مطمئن بالايمان لكنه ليس استثناء من الحرمة بل من الغضب او العذاب اذا لتقدير من كفر بالله من بعد ايمانه فعليهم غضب من الله ولهم عذاب عظيم الا من اكره وقلبه مطمئن بالايمان.

> > (نورالانوارس ١٤١ بحث احكام المشروع)

محمول ہے۔رہی حالت اضطرار تو حرام چیز سے علاج کرانا یا شفاء حاصل کرنا جائز ہونے کی وجہ ہے وہ چیز حرام نہیں رہے گی جیسا کلہ حالت اضطرار میں مردار کھانا جائز ہوجاتا ہے۔جیسا کہم ذکر بھی

حضور خَلِلَتُنْكِأَتُهُ عَلَيْ كَارِشَادِكُرا مِي "تم يرجو چيزين حرام كردي كئيں ان ميں تمہاري شفانہيں رکھي گئي'' كامعنی پہے كه اگر شفاء كا علم ہو جائے تو حرمت ختم ہو جائے گی ۔اس پر پیمسئلہ دلالت کرتا ے کہلقمہ نگلنے کے لئے شراب بینا اور پیاسے کے لئے شراب بینا جائزہے۔

مر دارا در شراب کی حرمت مضطراور مکرہ کے حق میں بالکل باقی نہیں رہتی ، جب تک اضطرار واکراہ رہے۔اگر چہ دوسروں کے لئے اس کی حرمت بدستور باقی اور قائم رہے۔ اس کی دلیل اللہ تعالى كايةول ب: وقد فصل النح "الله تعالى في تفصيل سے تمہیں وہ اشیاء بتا دیں جواس نے تم پرحرام کر دیں مگروہ کہ جن کی طرف تم مجبور ہو جاؤ۔اللہ تعالیٰ کا بیفر مانا ''مگریہ کہتم مجبور ہو جاوً"۔ یہ ماحرم علیکم سے متنیٰ ہے۔ گویایوں فرمایا گیا" تمام حالات میں وہ اشیاءتم برحرام ہیں گر حالت اضطرار میں۔لہذا اگر سمی نے ایسی حالت میں مردار نہ کھایا یا شراب نہ بی اور مر گیا تو گنبگار مرے گا۔ بخلاف کلمہ کفر کے آگراہ کے کہ اگر چہ یہاں بھی استناءموجود ب\_الله تعالى فرمايا: الامن اكسره وقلبه مطمئن بالايمان ليكن بياستناء حرمت سينبيل بلكفضب اور عذاب سے ہے۔ تقدیراً بول عبارت ہوگی۔جس نے ایمان کے بعد كفركياان برالله تعالى كاغضب ادربهت بزاعذاب بوگا گرجس

کومجبور کیا گیااوراس کا دل مطمئن رہا۔

صاحب ''نورالانوار''علامه ملاجیون رحمة الندعلیہ نے مسئلہ زیر بحث کو بڑی عمرگی کے ساتھ بیان فر مایا۔ شراب اور مردار انص قطعی سے حرام ہیں۔ گر بوقت ضرورت واکراہ ان کی حرمت ، صلت ہیں تبدیل ہوجاتی ہے۔ کیونکہ حالت اضطرار کو مشخی کیا گیا اور منہوم ہیر نکلا کی کو بات کا کھا تا بینا ہر حال میں حرام ہے گر حالت اضطرار واکراہ میں ان کی حرمت ختم ہوجاتی ہے۔ البذا حرمت ختم ہونے کی وجہ سے اگر کوئی بھوکا بیاسا مرجائے اور آئیس استعال میں نہ لائے تو گئیگار ہوگا۔ اس ضمن میں کلمہ گفر کی استثناء ہے ایک اعتراض ہوتا تھا۔ وہ یہ کیکمہ گفر ہر حال میں حرام ہے گر حالت اکراہ میں جائز ہوگا۔ حالا نکداس حالت میں اگر کوئی مسلمان کلمہ گفر نہیں کہتا اور مرجاتا ہوتا تھا۔ وہ کئیہ گفر نہیں کہتا اور مرجاتا ہوتا ہے تھا؟ ملا جیون رحمۃ اللہ علیہ وہ کا جواب ذکر فرماتے ہیں کہ دونوں جگہ اللہ گا گئی میں ہوتا تھا۔ اس کا جواب ذکر فرماتے ہیں کہ دونوں جگہ مستثنی مندا لگ الگ ہیں۔ مردار وغیرہ میں ''حالات' اور کلمہ کفر میں ''غضب وعذاب عظیم'' مند ہو جائی ہوجاتی ہوتا ہے گر حالت اضطرار واکراہ کفر وہ کہ کہ کو جہ سے گئیگار ہوگا اور کلمہ کفر والی آبت کا مطلب یہ ہوگا کے مردار اور دیگر حمل کا موجب ہوتا ہے گر حالت اگراہ میں جبکہ دل مطلب یہ کلمہ کفر کوئی مسلمان کلمہ کفر نہیں کہتا تو وہ گئیگار نہ ہوگا بلکہ حرام کے ارتکاب سے نہنے والے اس کے وہ سے شہید کہلائے گا۔

ولا باس بان يسعط الرجل بلبن المرأة للبالغ من غير ويشربه للدواء وفي شرب لبن المرأة للبالغ من غير ضرورة اختلف المتأخرين كذا في القنية ولو ان مريضا اشار اليه الطبيب بشرب الخمر روى عن جماعة من ائمة بلخ انه ينظر ان كان يعلم يقينا انه يصحح حل له التناول. يجوز للعليل شرب الدم والبول واكل الميتة لتداوى اذا اخبره طبيب مسلم ان شفاء ه فيه ولم يجد من المباح ما يقوم مقامه وان قال الطبيب يتعجل فيه شفاء ك ففيه وجهان.

(عالمگیریج۵ص۳۵۵الباب الشامن عشر فی التداوی والمعالجات مطبوع مصر)

هل يباح الارضاع بعد المدة لا لانه جزء الادمى فلا يباح الانتفاع به الاللضرورة. وقيل يجوز اذا علم انه يزول به الرمد ولا يخفى ان حقييقة العلم متعذرة فالمراد اذا غلب على الظن.

عورت کا دودھ مردکی ناک میں بڑکانا جائز ہے اور دوا کے لئے اس کے پینے میں کوئی حرج نہیں اور بالغ مردکاعورت کا دودھ بینا ضرورت کے بغیر اس میں متاخرین حضرات کا اختلاف ہے۔ قدیہ میں یونہی ندکور ہے۔ اگر کوئی بیاراییا ہے کہ اسے طبیب کہتا ہے کہ شراب پوتو بلخ کے ایک علماء کی جماعت سے اس بارے میں مروی ہے کہ دیکھا جائے گا اگر وہ بقینی طور پر جانتا ہے کہ اس فروی ہے کہ دیکھا جائے گا اگر وہ بقینی طور پر جانتا ہے کہ اس کے بینا حلال ہے۔ بیار کے لئے بیناب بینا،خون بینا اور مردار کھانا اپنے علاج کے لئے جائز ہے جب اسے کوئی مسلمان طبیب میں ہوجائے گی تو اس اس کے مبات پیزا ملال ہے۔ بیار کے لئے جائز ہے جب اسے کوئی مسلمان طبیب میں ہوجائے گا تو اس بار کے مبات چیز اس حرام کے قائم مقام موجود نہ ہواور اگر طبیب یوں کہتا ہے کہ حرام کھانے سے تو جلد صحت یاب ہوجائے گا تو اس بار سے میں دوقول ہیں۔

مدت رضاعت کے بعد کسی کو دودھ پلانا مباح ہے؟ کہا گیا ہے کہ جائز نہیں ہے کیونکہ دودھ آ دمی کا جزو ہے۔ لہذا اس سے بلا ضرورت نفع حاصل کرنا جائز نہیں ہے اور کہا گیا ہے کہ جب اس بات کاعلم ہو جائے کہ دودھ سے آ نکھ کا دکھنا دور ہو جائے گا، تو جائز

(فتح القديرج ٣ص ٨ كتاب الرضاع مطبوعه معر)

ہے۔ یہ بات ظاہر ہے کہ یہاں حقیقت علم تو معتذر ہے ۔ لہذا' 'علم'' سے مرادیہاں' 'ظن غالب''ہوگی۔

صاحب فتح القدر علامه ابن ہام اور' فآوی عالمگیری' کی عبارات آپ نے ملاحظہ فرمائیں۔ دونوں کا ماحصل یہ ہے کہ عورت کا دودھ اگر چہ عورت کے اجزاء میں سے ایک جزو ہے اور آ دمی کے جزوکوکوٹ چھانٹ کر دوا بنانا اور پھراسے استعال میں لانا جائز نہیں۔ جبیا کہ عنقریب اس کا ذکر آرہا ہے ۔ لیکن عورت کا دودھ بوقت ضرورت استعال کرنا مباح ہے ۔ لینی اگر طبیب و حکیم اسی دودھ کو بطور دوا تجویز کرتے ہیں اور اس کی جگہ کوئی دوسری حلال چیز شفاء کے لئے نہیں تو دودھ کے استعال کی اجازت ہے اور یہاں طبیب وڈاکٹر کا کہنا کہ میں جانتا ہوں کہ اس دودھ کے علاوہ کوئی علاج نہیں ۔ اس جانے سے مرادعلم یقنی نہیں کیونکہ یہ تو بہت مشکل ہے۔ البندا اس سے مرادظن غالب ہوگی۔

قال اصحابنا انما يجوز التداوى بالنجاسة اذا لم يجد طاهرا يقوم مقامها فان وجده حرمت النجاسات بلاخلاف وعليه يحمل حديث ان الله لم يجعل شفاء كم فيما حرم عليكم. فهو حرام عند وجود غيره وليس حراما اذا لم يجد غيره قال اصحابنا وانما يجوز ذالك اذا كان المتداوى عارفا بالطب يعرف انه لا يقوم غير هذا مقامه او اخبره بذالك طبيب مسلم عدل ويكفى طبيب واحد صرح به البغوى وغيره.

(شرح المبذب مع المجموع جوص ۵۰ مطبوعه دار الفكر بيروت فرع قال الشامي)

كذا اكل الميتة وشرب الخمر فان اضطر فان المختار عند الجمهور انه مباح او الحرمة ساقطة لا انه حرام رخص فيه بمعنى ترك المؤاخذة بقاء للحجة كما في اجراء كلمة الكفر واكل مال الغير على ماذهب اليه البعض اما في اكل الميتة فلان نص المحرم لم يتناوله واما حالة الاضطرار لكونها مستثناة فبقيت مباحة بحكم الاصل.

(التوضيح واللوح ص ٢١٥مطبوع نوراني كتب خانه پيثاور پاكتان) والمعنى انه من اضطر الى اكل الميتة او نحوه مسما ذكر سواء كان الاضطرار لاجل المخمصة

ہمارے اصحاب (شافعیہ) کہتے ہیں کہ بجس چیز سے علاج معام معالجہ اس وقت جائز ہے جب کوئی پاک چیز اس کے قائم مقام موجود نہ ہواور اگر پاک چیز موجود ہے تو پھر بجس سے علاج کرنا بلاخلاف حرام ہے ۔ اسی مفہوم پر اس حدیث کو محمول کیا جائے گا۔ 'اللہ تعالی نے تہماری شفاء ان چیز وال میں نہیں رکھی جوتم پر حرام ہیں' ۔ یعنی وہ حرام ہیں جبکہ ان کی جگہ کوئی حلال چیز موجود ہو اور اگر حلال چیز موجود ہو تو پھر وہ حرام نہیں رہے گی ۔ ہمارے اور اگر حلال چیز موجود ہو افتا ہو گا جب دوا تجویز کرنے والا عمل طب کا عارف ہواور وہ اپنے علم سے یہ جانتا ہو کہ کوئی دوسری طلل چیز اس کے قائم مقام نہیں ہے یا کوئی مسلمان عادل طبیب طلل چیز اس کے قائم مقام نہیں ہے یا کوئی مسلمان عادل طبیب کا کہنا کافی ہو اس بارے میں خبر دیتا ہے اور یہاں ایک ہی طبیب کا کہنا کافی ہو گا ۔ علامہ بغوی وغیرہ نے اس کی صراحت فرمائی ہے۔

یونہی مردار کھانا اور شراب بینا۔ اگر بوجہ اضطرار ہے تو جمہور
کے نزدیک مختار ہے ہے کہ مباح ہے یا ہے کہ حرمت ساقط ہوگئ۔ یہ نہیں کہ وہ بدستور حرام ہے صرف اس کے استعال کرنے میں رخصت دی گئ ہے۔ یعنی اس پرمؤاخذہ نہ ہوگا۔ جیسا کہ کلمہ کفر کہنے میں اور بعض کے نزدیک غیر کا مال کھانے میں ہے۔ رہامردار کا کھانا تو یہ اس لئے کہ محرمات والی نص اسے شامل نہیں اور حالت اضطرار ویسے ہی مشنیٰ ہے۔ لہٰذا اپنے اصل تھم کی وجہ سے وہ مباح ہوجائے گی۔

معنی بیہ کہ جو تف مردار دغیرہ مذکورہ اشیاء کے کھانے میں ا مجبور ہوجائے ۔خواہ اس کی مجبوری شدید بھوک کی وجہ سے ہو یا ا کراہ کی وجہ سے یاکسی اور وجہ سے ہوتو اس کے لئے بالا جماع مذکورہ (تفیرمظبری جاص ۱۵۸ آیت انما حرم علیکم المیتة) حرام اشیاء کا کھانا حلال ہوجاتا ہے۔

او الاكراه او غير ذالك حل له اكلها بالاجماع.

خلاصہ بیکہ مذکورہ آٹھ عددحوالہ جات سے یہی معلوم ہوا کہ اگر کسی بیاری سے شفاء کے لئے ماہر طبیب کوئی حرام چیز تجویز کرے کہ جس کے قائم مقام حلال نہل سکتی ہو، تو الی حالت میں حرام چیز کوبطور دوا استعال کرنا جائز ہو جاتا ہے اور اس کی حرمت ، حلت میں تبدیل ہو جاتی ہے لہٰذا ٹابت ہوا کہ مریض کی جان بیانے کے لئے اگر خون دینے کے سوا اور کوئی طریقہ نہ ہوتو اس وقت ویناجائزومباح ہے۔

موجودہ دور کے چندعلاء کرام کا مسکہ زیر بحث میں مؤقف ازمفتی محمر شفیع'

## مریض کودوسرے کا خون دینے کا مسئلہ

تحقیق اس مئلہ کی بیہ ہے کہ انسانی خون انسان کا جزء ہے اور جب بدن سے نکل جائے تو نجس ہے۔اس کا اصلی نقاضا تو یہی ہے کہ ایک انسان کا خون دوسرے کے بدن میں داخل کرنا دووجہ سے حرام ہو۔اول اس لئے کہ اعضائے انسانی کا احتر ام واجب ہے اور بیاس احتر ام کےمنافی ہے ۔ دوسرااس لئے کہ خون نجاست غلیظہ ہے اورنجس چیز وں کا استعال نا جائز ہے ۔لیکن اضطراری حالات اور عام معالجات میں شریعت اسلام کی دی ہوئی سہولتوں میں غور کرنے سے امور ذیل ثابت ہوئے ۔اول یہ کہ خون اگر چہ جزء انسانی ہے مگر اس کوکسی دوسرے انسان کے بدن میں منتقل کرنے کے لئے اعضاء انسانی میں کاٹ حیمانٹ اور ایریشن کی ضرورت پیش نہیں آتی ۔ انجکشن کے ذریعہ خون نکال کر دوسرے کے بدن میں ڈال دیا جاتا ہے۔اس لئے اس کی مثال دودھ کی ہی ہوگئی جو بدن سے بغیر کسی کانٹ جھانٹ کے نکلتا اور دوسرے انسان کا جزء بنتا ہے اور شریعت اسلام نے بچے کی ضرورت کے پیش نظر انسانی دودھ ہی اس کی غذا قرار دیا ہے اور ماں پراپنے بچے کو دورھ بلانا واجب کیا۔ جب تک وہ بچوں کے باپ کے نکاح میں رہی ۔طلاق کے بعد ماں کو دودھ بلانے میں مجبور نہیں کیا جا سکتا۔ (تفسیر معارف القرآن جام ۴۲۰ آیت والدم ولم الخنزیر)

## حكيم الامت مفتى احمد يارخان صاحب

حالت اضطرار کے اوراحکام ہیں۔اگرخون چڑھانے سے کسی بیار کی جان بچتی ہوتو اس کے سوا کوئی اور چیز جان نہیں بچاسکتی تو اجازت ہوگی کہالیمی اضطراری حالت میں حرام استعال کیا جاسکتا ہے۔(تغییر نعیمی ۲۶ص۱۹امطبوعہ مکتبہ اسلامیہ مجرات پاکتان) مولا نا نورالله بصير بوري

الیی صورت شدیدہ کے وقت کہ زخمی مجاہد کی زندگی خطرہ میں ہواور کوئی ناقع دوائی خون کے بغیر نہ ملے ،تو استعال خون بقدر ضرورت شرعاً جائز ہوگا۔قر آن کریم میں حرمت خون کا بیان چارآیوں میں ہے۔ پاع۵، پاع۵، پ۸ع۵، پ۸اع۲۱اور برايك آيت مين ضرورت شديده كوفت صاف اجازت ب\_ "پلي آيت ياك بير ب: "انما حرم عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل به لغير الله فمن اضطر غير باغ ولا عاد فلا اثم عليه ان الله غفور رحيم ال في يهي تم يرحرام ك ہیں' مردار ،اورخون اورسؤ رکا گوشت اور وہ جانور جوغیراللہ کا نام لے کر ذبح کیا گیا تو جونا چار ہو یوں کہ نہ خواہش سے کھائے اور نہ یوں کہ ضرورت سے آ گے بڑھے تو اس پر گناہ نہیں۔ بے شک اللہ بخشنے والامہر بان ہے' اور یونہی دوسری آیتوں میں نا چاری کی حالت میں اجازت ہے۔اور یونہی بکثرت جزئیات فقہیہ صراحنا جواز پر ذلالت کرتی ہیں۔رہایہ شبہ کہانسانی خون کےاستعال میں انسانیت

کی اہانت (بے ادبی) ہے توبیہ شبہ قر آن کریم کی چار آیتوں کی اجازت اور فقہاء کرام کی تصریحات کے سامنے محض بے جاہے۔ بہر حال روز روشن کی طرح واضح ہوا کہ ایسے مریض کے لئے ایسی ضرورت کے وقت انسانی خون کا استعمال جائز ہے۔

(فآوي نوريهج ٣٥٣ ـ٣٥٣ مطبوعه كمبائن پريس)

قر آن کریم ،احادیث مبار کہ اور ارشادات فقہاء کرام سے واضح ہوا کہ ضرورت کے وقت انسانی خون کسی دوسر سے انسان کودینا جائز اور مباح ہے جبکہ اس کے سوااور کوئی حلال و جائز طریقہ شفاء کے لئے موجود نہ ہواور تجویز کنندہ ڈاکٹریا حکیم اپنے علم وتجربہ کی بنا پر یہی فیصلہ دے ۔لہٰذامعلوم ہوا کہ تقریباً چاروں ائمہ کرام اس پر شفق ہیں ، کہ ندکورہ حالت میں خون دینے کی اجازت ہے۔

ندکورہ عبارت سے معلوم ہوا کہ جن جانوروں کا گوشت نہیں کھایا جاتا ،ان کے پیشاب کی حرمت میں اختلاف ہے لیکن حرمت کا مطلق انکار نہیں ہے۔ یہ بھی کہا کہ حضور ضلا انگار کیا گئے گئے جب اونوں کا پیشاب پینے کا تھم دیا تھا تواس کے بعد ضو آپ نے اور نہ ہی صحابہ کرام نے اس کا انکار فر مایا اور عدم انکار پیشاب کے پاک ہونے کی دلیل نہیں بن سکتی۔ یہی وجہ ہے کہ امام شافعی ، ابو صنیفہ اور جمہور تمام جانوروں کے پیشاب کی حرمت و نجاست کے قائل ہیں۔ رہا شراب کو بھاری میں پینا تو اس میں اور دوسری حرام اشیاء کے استعمال میں فرق ہے۔ ایک مید کہ ساشیاء کے بلا ضرورت استعمال پر حد نہیں۔ لیکن شراب نوشی پر حد ہے اور دوسرا فرق بیہ کہ شراب نوشی معدہ کے امراض میں اضافہ کرتی ہے۔ اس کے مقابلہ میں اونوں کا پیشاب نجس ہونے کے باوجود ابن عباس کی روایت کے مطابق پیشاب نجس ہونے کے باوجود ابن عباس کی روایت کے مطابق پیشاب نے مقام پر درست سہی لیکن جواب اول اس سے زیادہ مضبوط ہے کیونکہ مطلقاً حالت اضطرار میں اس کی اجازت اسے مبارح کردیتی ہے۔

اعتراض

جواب: حقیقت بین ہم نے شراب اور خون وغیرہ کی اجازت ڈاکٹر کی رائے پرموقو ف نہیں رکھی اور خبری ابتدا جواز کی بیدلی پیش کی ہے بلکہ جس طرح نص قطعی سے خون کی حرمت ثابت ہے۔ اسی طرح ''الا میا احسطور تھ'' نص قطعی سے حالت اضطرار میں اس کی ابادت کا ذکر کیا ہے۔ ہاں اتن بات ضرور ہے کہ حالت مجبوری کا ثبوت ڈاکٹر یا حکیم ماہر کی رائے اور تجربہ ہے ہی ہوگا۔ گوان کی بات کئن غالب کے تحت ہی آتی ہے ،لیکن ایسے مقام پر طن غالب یقین کے قائم مقام ہوجا تا ہے۔ اس کے خون دینا جائز ہے۔ خلاصہ یہ کہرین کی جان بچانے کے لئے کسی دوسرے کا خون اسے دینا قرآن کریم ،احادیث اور اقوال فقہاء سے ثابت و جائز ہے۔ مسئلہ سوم: کیا زندگی میں کو کی شخص اپنا گردہ کسی کو دے سکتا ہے یا آ ککھ دینے کی وصیت نا فذ العمل ہوگی ؟ مسئلہ سوم: کیا زندگی میں کو کی شخص اپنا گردہ کسی کو دے سکتا ہے یا آ ککھ دینے کی وصیت نا فذ العمل ہوگی ؟ ایک انسان کے کسی عضو کا دوسر سے انسان میں لگانا موجودہ سائنسی دور میں سیہورہا ہے۔ قرون اولی میں اس کا نام و نشان نہیں مائٹ اس کے سائٹ سیاست کے بینداعضاء کی موجودہ شکل پرکوئی فتو کا بھی مانا منسل ہے۔ مسلف صالحین کی عبارات سے اگر اشار ڈیا کا کانایڈ کچھ ملے، تو اس کو سہارا بنالیا جائے۔ بہر حال اس مسئلہ پر گفتگو کرنے ہے قبل میں مناسب سمجھتا ہوں کہ موجودہ دور کے جن علیاء کی اکثریت انسانی اعضاء کی بوند کار کن کی امر بیل کا حال کی اکثریت انسانی اعضاء کی بوند کار کن کو ایک بیا ہو سکے۔ یہ جس کے دور کے جن علیاء کی اکثریت انسانی اعضاء کی جو دور سے کا مربطی کی جان بچانے کے لئے دوسرے کا خوار کہتی ہون کی بیان بچانے کے لئے دوسرے کا خوار کہتی ہون کی جان بچانے کے لئے دوسرے کا خوار کیا جائے کے لئے دوسرے کا خوار کیا جائے کیا دیا ہون کیا نے کے لئے دوسرے کا خوار کیا جائے گیا کہ بیان بچانے کے لئے دوسرے کا خوار کے خوار کیا ہون کیا ہون کیا ہے کے لئے دوسرے کا خوار کیا جائے کی مربطی کی جائے کیا کے کے لئے دوسرے کا خوار کے خوار کیا ہون کیا ہون کیا ہے کے لئے دوسرے کا خوار کیا ہون کیا ہون کیا ہون کیا ہونے کے لئے دوسرے کا خوار کیا ہون کیا ہون کیا ہون کیا ہون کیا ہونہ کیا ہونہ کو ان کیا ہون کیا کیا گوئی کیا گوئی کیا گوئی کے کے لئے دوسرے کا خوار کیا ہون کیا گوئی کوئی کیا گوئی کیا گوئی کیا گوئی کی کوئی کوئی کوئی کیا گوئی کی کوئی کیا گوئی کی کے کہ کوئی کوئی کوئی کوئی کیا گوئی

خون دینا بالا تفاق جائز ہے کیکن اجزاءانسانی کی پیوند کاری میں ناجائز پراتفاق کرتے ہیں ۔اب آیئے موجودہ دور کے چندعلاء کے دلائل اوران کامؤقف پڑھیں:

## مفتى محمر شفيع ديوبندى كامؤقف اور دلائل

## انسانی اعضاء کی پیوند کاری ٔ انسانی اعضاء کے شرعی احکام

انسانی اجزاء، کے زبرعنوان ابھی آپ کو قرآن کریم کی صریحی نصوص سے بیمعلوم ہو چکا ہے کہ اللہ تعالی نے انسان کو اشرف المخلوقات بنایا ہے۔ بیتمام مخلوقات کا استعال کرنے والا ہے۔ خوداس کے اجزاء واعضاء کا استعال اس کی اہانت اور تخلیق کا گنات کے منشاء کے خلاف ہے۔ نیز یہ بھی معلوم ہو چکا ہے کہ انسان کے اعضاء و اجزاء انسان کی اپنی ملکیت میں نہیں ہیں جن میں وہ مالکانہ تضرف کر سکے۔ اس لئے ایک انسان اپنی جان یا اپنے اعضاء وجوادح نہ بھی سکتا ہے اور نہ ہبداور ہدیہ کے طور پردے سکتا ہے اور نہ ان ان اعضاء رضا کا رانہ طور پر ولی کو اپنے اختیار سے ہلاک وضائع کر سکتا ہے۔ شریعت اسلامی کے اصول میں خود کشی کرنا اور اپنی جان یا اعضاء رضا کا رانہ طور پر علی اس کی گنجائش نہیں۔ اس پرقرآن وحدیث کی صریح نصوص موجود ہیں۔ تقریباً دنیا کے ہر تہذیب و ملت اور عام حکومتوں کے قوانین میں اس کی گنجائش نہیں۔ اس لئے کئی زندہ انسان کا کوئی عضو کا کے کردوسرے انسان میں لگا دینا اس کی رضا مندی سے بھی جائز نہیں۔ (انسانی اعضاء کی ہوندکاری، مصففہ مفتی محمد شفیع ص سر مطبوعہ دار الا شاعت اردو باز ارکرا چی)

اعضاءانسانی کامسّلہ یعنی کسی بیاریا معذورانسان کاعلاج دوسر ندہ یا مردہ انسان کے اعضاء کا جوڑلگا کرکرنا آج کل سرجری کی جیرت انگیز ترقی نے اس مسئلہ میں عجیب عجیب کرشے دکھائے ہیں اورایک انسان کے عضو سے دوسر سے بیاریا معذورانسان کی تکلیف دورکر کے علاج ومعالجہ کا بظاہرایک نہایت مفید باب کھول دیا ہے۔ لیکن ہرفائد سے کی چیز کومفیداس وقت کہا جاسکتا ہے جبکہ اس کے پیچھے فوائد اور زیادہ نقصانات اور قومی اجتماعی مصرتیں ہیں۔ اس کے پیچھے فوائد اور زیادہ نقصانات اور قومی اجتماعی مصرتیں ہیں۔ اس کئے بہاتفاق عقلائے دنیا ان چیزوں کومفید نہیں کہا جاسکتا۔ اس کئے ضروری ہے کہ تبادلہ اجزاء انسانی کے مفید پہلوؤں کے ساتھ اس کے مصر پہلوؤں کونظراندازنہ کیا جائے۔ (انسانی اعضاء کی پیوندکاری سے)

اسلام نے ایک انسان کے اجزاء کو دوسرے انسان کے لئے استعال کرنا اس کی رضا مندی اور اجازت کے ساتھ بھی جائز نہیں رکھا اور نہ کی انسان کو یہ حق دیا ہے کہ وہ کوئی جزء کی کو معاوضہ پر یا بغیر معاوضہ کے وے دیے ۔ انسان کو اللہ تعالی نے اپنی قدرت کا ملہ کا خاص مظہر بنایا ہے اور اس کے بدن میں دیکھنے سننے وغیرہ کے لئے ایسی نازک خود کارشینیں لگا دی ہیں کہ سائنس جدید وقد یم مل کر بھی اس کا کوئی حصہ نہیں بناسکتا۔ انسان کا وجود در حقیقت ایک چلتی پھرتی فیکٹری ہے۔ جس میں سینکلووں نازک مشینیں کام کر رہی میں ۔ یہ سب مشینیں ان کے پیدا کرنے والے نے انسان کو ودیعت اور امانت کے طور پر دی ہیں ان کوان چیزوں کا مالک نہیں بنایا۔ البتہ انعام کے طور پر دی ہیں ان کوان چیزوں کا مالک نہیں بنایا۔ البتہ انعام کے طور پر دینے والے کریم مولانے ان سرکاری مشینوں کے استعال کی ایسی اجازت دے دی ہے کہ اس سے انسان کو یہ دوسرے کورضا کا رانہ طور پر بلا معاوضہ دینا حرام ہے۔ فقہاء کرام رحمہ اللہ نے قرآن وحدیث کی حوات ہے۔ اس طرح اپنا کوئی عضو کسی دوسرے کورضا کا رانہ طور پر بلا معاوضہ دینا حرام ہے۔ فقہاء کرام رحمہ اللہ نے قرآن وحدیث کی واضح نصوص کی بنا پر فر مایا ہے۔ جو شخص بھوک بیاس سے مرر ہا ہواس کے لئے مردار جانور اور زاجائز چیزوں کا کھانا بقدر ضرورت جائز ہو تا ہے۔ گریہ بات اس وقت بھی جائز ہیں ہوتی کہ کی دوسرے زندہ انسان کا گوشت کھا لے اور نہ کی انسان کے لیے جائز ہو جو باتا ہے۔ گریہ بیات اس وقت بھی جائز ہیں وقت کہی جو باتا ہے۔ گریہ بیات اس وقت بھی جائز ہیں وقت کے کوئکہ خرید وفروخت اور بخش و ہر بیا تی ملک میں ہوتا ہے۔ روح انسانی اور خست کی دوسرے زندہ انسان کا گوشت کھا کے اور نہ کی میں ہوتا ہے۔ روح انسانی اور خست کی دوسرے انسان کا گوشت کھا کے اور نہ کی میں ہوتا ہے۔ روح انسانی اور دوخت اور بخشش و ہر بیا تی ملک میں ہوتا ہے۔ روح انسانی اور دوخت اور بخشش و ہر بیا تی ملک میں ہوتا ہے۔ روح انسانی اور دوخت اور بخشش و ہر بیا گوشت کی میں ہوتا ہے۔ روح انسانی اور دوخت اور بخشش و ہر بیا گوشت کی دوسرے کوئم خریر وفروخت اور بخشش کی میں ہوتا ہے۔ روح انسانی اور دوخت اور بخشش کی دوسرے کوئم خریر وفروخت اور بخشش کی دوسرے کوئم خریر کوئم کی دوسرے کوئم کی دوسرے کوئم خریر وفروخت اور بخشش کی دوسرے کوئم کوئم کر دوسرے کوئم خریر کوئم کی دوسرے کوئم کی دوسرے کوئم کوئم کی دوسرے کوئم کوئم کی

اعضاءانسان کی ملک میں نہیں جووہ کسی کودے سکے۔ آج کل ڈاکٹری اورسرجری کی قیادت نے فنی طور پر بلا شبہ اپنے کمال کا مظاہرہ کیا کہ ایک انسان کی آئھیں دوسرے نابینا انسان کے چہرہ میں پیوست کر کے اس کو بینا کر دکھایا۔ ایک انسان کا گردہ 'پتہ اور پھیپھڑا دوسرے مریض انسان کے جہرہ میں کو تندرست کر دینے کا کرشمہ دکھایا اور اس وقت بیر کام بڑے پیانے پر ہور ہاہے۔ اس میں دوسرے مریض انسان کے جسم میں لگا کر اس کو تندرست کر دینے کا کرشمہ دکھایا اور اس وقت بیر کام بڑے پیانے پر ہور ہاہے۔ اس میں بظاہران مصرتوں کی روک تھام کی گئیں ، جو اس تماشے کے نتیج میں پورے معاشرے کو تابی میں ڈال سکتی ہیں۔

(انسانی اعضاء کی پیوند کاری ص ۲۲۔ ۲۳)

## غلام رسول سعیدی شیخ الحدیث جامعه نعیمیه کراچی کامؤقف اور دلائل (اعضاء کی پیوند کاری میں مصنف کامؤقف اور بحث ونظر)

ہم اس سے پہلے بیان کر چکے ہیں کہ جرم کی تفتیش کے گئے مردانسان کا پوسٹ مارٹم جائز ہے اور میڈیکل کالج کے طلبہ کے مطابعہ اور تجربہ کے لئے پاسٹک ماؤلو آگئی ہیں۔ اس کے لئے اب انسانی الاشوں کی ضرورت باقی نہ رہی اور جان بچانے اور شدید ضرورت کی صورت ہیں خون لگا نا جائز ہے۔ البتہ اس مقصد کے لئے خون کی خرید وفروخت جائز نہیں ہے کیونکہ اول تو خون نجس ہے اور تانیا اس لئے کہ انسان اور اس کے اعضاء کی خرید وفروخت نا جائز ہے اور آزاد انسان کی بچے سخت گناہ اور تکریم آدمیت کے بھی خلاف ہے۔ اعضاء کی بیوند کاری ہیں ہم بیان کر چکے ہیں کہ سونے چاند کی کی دھات اور پاک جانوروں کے اعضاء اور ہٹریوں سے خلاف ہے۔ البتہ کسی مرداریا انسان کے اعضاء کو دوسرے انسان کے جسم میں لگانا جائز نہیں اور ہم اس کی وجہ بھی لکھ چکے ہیں کہ ہر چند کاری جائز ہیں اور ہم اس کی وجہ بھی لکھ چکے ہیں کہ ہر چند اعضاء کو جسم میں نگانا جائز نہیں اور ہم اس کی وجہ سے وہ یہ حرام کام کر رہا ہے اور اپنے اعضاء کو جسم سے نکلوا کر یا بعد از مرگ نکلوانے کی وصیت کر کے اللہ تعالی اور اس کے رسول ہے گئے گئے گئے گئے کہ میں رہا ہے اور اپنے اعضاء کو جسم سے نکلوا کر یا بعد از مرگ نکلوانے کی وصیت کر کے اللہ تعالی اور اس کے رسول ہے گئے کہ کے میں اس کی وجہ کہ کہ میں ہوگا کے کہا کہ کہ کہا کہ انسان کو یہ کہ کہ تم میرا ہور)

شرح مسلم از سعیدی صاحب (حالت اضطراری میں پیوندکاری) یہ کہا جا سکتا ہے کہ فقہاء کی ان عبارات میں اگر چہمرد ہے کے اعضاء سے انتفاع کوحرام قرار دیا گیا ہے لیکن میسم عام حالات کا ہے اور ہم حالت اضطراری میں مرد ہے کے اعضاء سے پیوندکاری کے جواز کے قائل ہیں۔ جب کوئی اور طریقہ علاج میسر نہ ہویا جبکہ انسان کی جان بچانا مرد کے اعضاء کی پیوندکاری پرموقوف ہو۔ اس کا جواب سے ہے کہ فقہاء نے حالت اضطرار میں بھی زندہ انسان کے اعضاء سے علاج کوحرام قرار دیا ہے اور علامہ قاضی خان یوں فرماتے ہیں:

کسی شخص کو حالت اضطرار میں کھانے کو مردار بھی نہیں ملا اور اسے اپنی جان کے ہلاک ہونے کا خوف ہواورا سے ایک شخص کیے کہ میرے گوشت کا ٹکڑا کاٹ کر کھالوتو مضطر کے لئے ایسا کرنا جائز نہیں ہے اور نہاس کا اصرار کرنا صحح ہے جیسا کہ مضطر کے لئے بیٹ جے میں کہ وہ خود اپنا گوشت کاٹ کر کھائے۔

مضطر لم يجد ميتة وخاف الهلاك فقال له رجل اقطع يدى وكلها او قال اقطع منى قطعة فكلها لا يسعه ان يفعل ذالك و لا يصح امره به كما لا يسع للمضطر ان يقطع قطعة من لحم نفسه فيا كل. و الآوئ قاضى خان على المشاردة على المخطر المسلم المشاردة على المضطر المسلم المشاردة على المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم

والا باحة )

خاف الهلاك جوعا فقال له اخر اقطع يدي

کسی شخص کو بھوک کی بنا پرموت کا خوف ہو۔اس سے دوسرا

وكله ليس له ذالك لان لحم الانسان لايباح حال الاضطرار لكراهته.

(فآوي بزازيملي بامش ج٢ص ٢٦ كتاب الكراهت)

لواراد المضطران يقطع قطعة من نفسه من فخده او غيره ليساكلهما فان كان الخوف منه كالخوف في ترك الاكل او اشد حرم القطع بلا خلاف صرح به امام الحرمين وغيره.

(شرح المبذبج وص ۴۵مطبوعه دارالفكر بيروت)

## ابوالاعلى مودودي صاحب كامؤقف اور دلائل

اگر مصطراینی ران ما کسی اور کی ران سے گوشت کا ک کر کھانے کا ارادہ کرے تو اگر نہ کھانے کی صورت میں جان کا خطرہ ہو پھر بھی بالا تفاق گوشت کھانا حرام ہے۔امام الحرمین وغیرہ نے

اس کی تصریح کی ہے۔

تحض کے کہ میرا ہاتھ کاٹ کر کھا لوتو بیاس کے لئے جائز نہیں

کیونکہ انسان کا گوشت حالت اضطرار میں بھی جائز نہیں ہے۔

ایلو پیتھی لینی ڈاکٹری طریقہ علاج میں انسانی اعضاء کی پیوند کاری ہے بھی علاج کیا جاتا ہے ۔مثلاً کوئی شخص اپنی آ<sup>ت</sup>کھیں کسی نا بینا کودے دیتا ہے اور میڈیکل سائنس کی حیرت انگیز ترتی کے باعث دوسر مے خص کی آنکھوں سے نابینا مخص بینا ہوجا تا ہے۔ حتیٰ کہ جس شخص کا دل نا کارہ ہو جائے ۔اس کا دل بھی تبدیل کر دیا جاتا ہے ۔اس مسئلہ پر بھی غور وفکر کی ضرورت ہے تا کہاس کا شرعی تھم معلوم کیا جاسکے۔ دلائل شرعیہ سے اس مسئلہ کا تھم بیان کرنے سے پہلے ہم چاہتے ہیں کہ اس مسئلہ میں دیگرمفکرین کی آ راء پیش کر دیں تا كەرىيەمئلەتمام بېلوۇل سے ظاہر ہوجائے۔

مظفر بیک لکھتے ہیں کہ ایک نو جوان نے کہا: کیا موت کی صورت میں آنکھوں ، ہاتھوں ، ٹانگوں یا دل وغیرہ کا عطیہ دیا جاسکتا ہے؟ خصوصاً جبکہاس کا مقصدانسانی خدمت ہو۔مولانانے فرمایا: سوال بہ ہے کہاس چیز کاتعلق خودانسانیت سے بھی ہے؟ ادھرایک صخص کی موت واقع ہوئی اوراس کے گھر میں کہرام مچااورادھر آنکھوں والے اس کی آنکھیں نکالنے والے آگئے۔ ہاتھوں اور ٹائگوں کے شعبہ سے اس کے ہاتھ اور ٹانگیں کاٹ کر لینے والے آ گئے اور دل کے ڈیپارٹمنٹ سے آلات لئے اس کاسینہ چیر کر دل نکالنے والے آ گئے۔ کیا واقعہ انسانیت یہی سکھاتی ہے؟ ایک مسلمان معاشرے میں یہ چیز چل نکاتو میں نہیں کہدسکتا کہ عزیز واقر باءمرنے والے کا کیا بچا کھیا منہ دیکھنے آئیں گے؟ نماز جنازہ کیا چیز سامنے رکھ کر پڑھی جائے گی اور قبر میں کیا شے لے کر وفن کی جائے گی؟ کچھ در مجلس میں خاموشی چھائی رہی۔ پھرایک صاحب نے کہا: مولانا کچھلوگ اپنی خوشی ہے آنکھوں وغیرہ کاعطیہ دینے کا اعلان کرتے ہیں۔کیا اس کی اجازت نہیں دی جاسکتی ؟ مولا نانے فر مایا: اصل سوال ہیہ ہے کہ آپ جسم کے ما لک کب بنے ؟ مذہب ہی نہیں خود قانون بھی آپ کو ا پے جسم کا مالک قرار نہیں دیتا۔ اگراپے جسم کے مالک آپ خود ہیں تو پھر آپ کوخودکشی کی اجازت کیوں حاصل نہیں؟ آپ اپنے آپ کو کیوں چھ نہیں سکتے ؟ اب جیتے جی جس جسم پرآپ کے اختیارات کا بی عالم ہے۔اس جسم کے حصے بخرے کرنے کا آپ اس وقت کا اختیار رکھتے ہیں ۔ جب اسے جھوڑ کر جا چکے ہوں اس وقت اگرالیں کوئی اجازت آپ کو قانون دیتا ہے توبیہ قانون کاسقم ہے مذہب کا تہیں ہے۔ (اردومجانس سیدمودودی،اے ذیلدار پارک ص ۳۱-۳۱مطبوعة البدر پبلیکیشنز لا ہور)

مفتی کفایت الله کی رائے

یشبه کدانسان کے اجزاء کا استعال نا جائز ہے۔اس کئے وارد نہ ہونا چاہیے کداستعال کی جوصورت متلزم اہانت ہووہ نا جائز ہے اورجس میں اہانت نہ ہوتو بوقت ضرورت استعال نا جائز نہیں ہے۔ جیسے کہ رسول اللہ ﷺ کے موئے مبارک کو یانی میں دھوکر

يانى مريض برجير كايا بلاياجاتاتها و كفايت الله مفتى جوص١٣٣)

## انسانی اعضاء کی پیوند کاری کے متعلق مصنف کی رائے

انسانی اعضاء کی پیوند کاری موجودہ سائنسی دور کے کمالات میں سے ایک ہے۔اس کئے قرون سابقہ ادرسلف صالحین سے اس بارے میں کوئی صراحت منقول نہیں ہے۔ کیونکہ اس دور میں بیمسکلہ تھا ہی نہیں۔ بہر حال ان حضرات کے ارشادات کی روشی میں انہیں سامنے رکھ کرموجودہ دور کے علماء نے اپنی اپنی رائے قائم کی ہے۔ گزشتہ صفحات میں آپ نے مفتی محمد شفیع دیو بندی ، غلام رسول سعیدی شیخ الحدیث اور مودودوی صاحبان کی رائے ملاحظہ کی۔ ان سب نے اس کی حرمت ذکر کی ہے کین میر سے نز دیک ان کی رائے پر احتیاطاً عمل کرنا اولی ہے۔ان حضرات نے پیوند کاری کی حرمت پر جودلائل ذکر کئے۔ان سے میرادل مطمئن نہیں ہے۔اب میں ان تینوں علماء کے دلائل نقل کر کے ان پر اپنے عدم اطمینان کی وجہ بیان کروں گا۔سب سے پہلے مفتی محمد شفیع دیو بندی کے دلائل ملاحظہ

دلیل اول: انسان کے اعضاءاوراجزاء کا استعال اس کی اہانت اور تخلیق کا کنات کے منشاء کے خلاف ہے۔

دليل دوم: انسان اين اعضاء واجزاء كاما لكنهيس للهذاوه ان ميں تصرف نہيں كرسكتا \_

وکیل سوم': مفیدای وقت مفید کہلا سکتی ہیں جب اس کے فوائد بہنست نقصانات کے زیادہ ہوں ۔اگر فوائد سے نقصانات زیادہ ہوں تو وہ مفیز نہیں کہلائے گی۔انسانی اعضاءادراجزاء کی بیوند کاری میں فوائد سے نقصانات زیادہ ہیں لہٰذا بیہ مفیز نہیں۔

دلیل چہارم: مجوک پیاس کی شدت کے وقت اضطراری حالت میں نجس اور مردار کھانا بقدر ضرورت مباح ہوجاتا ہے۔لیکن ایس حالت میں آدمی کوندا پنا گوشت کھانا جائز اور نہ کسی دوسرے کا کھانے کی اجازت ہے۔خواہ وہ دوسرااس کو کھانے کو کہہ بھی دے۔ لیاں ایس مطرع میں سے معرف

دلیل اول پرعدم اظمینان کیوں؟

مفتی صاحب نے ندکورہ مسکہ سے پہلے خون دینے کی بحث کھی ہا اورا سے بچھٹر الکا کے تحت جائز قرار دیا ہے۔ چنا نچہ ندکورہ رسالہ کے ۲۰ سطراول میں یہ کھا ہے ' جب خون دینے کی ضرورت ہولیون کی مریض کی ہلاکت کا خطرہ ہواور ماہر ڈاکٹر کی نظر میں اس کی جان بیخ کا اس کے سواکوئی راستہ نہ ہوتو خون دینا جائز ہے''۔ ص ۲۵ پر لکھتے ہیں'' ایک بید کہ خون انسان کا جزء ہے اور جزء انسان کا استعمال نہیں ہوتا۔ دوسرا بید کہ خون نجس اور حرام ہے''۔ اب سوال بیہ ہوگئی گردے کی طرح انسانی اجزاء میں سے انسان کا استعمال نہیں ہوتا۔ دوسرا بید کہ خون نجس اور حرام ہے''۔ اب سوال بیہ ہوگئی گردہ کی طرح انسانی اجزاء میں سے شرط اول کی بنا پر مفتی صاحب کے نزد کیے مریض کی ہلاکت کا خطرہ ہواور خون دینے کے سوااور کوئی بچاؤ کا طریقہ نہ ہوتو خون دینا جائز ہو جاتا ہے۔ یہی حالت آگر کس کے گردے فیل ہوجائے ہے۔ جو اور کوئی انسان اپنا گردہ اس مریض کو دے دی و ڈاکٹر کے کہنے کے مطابق اس کی جان وی کئی ہوتا ہو ہوا ہوا ہواؤر کوئی انسان اپنا گردہ اس مریض کو دے دی و ڈاکٹر کے کہنے کے خطرہ نہیں ، اس طرح گردہ دکا کے اور دوسر ہے کو دینے ہوتا چاہوں ہوائو ہواؤر کہ بیان جائز ہوتا چاہیے۔ نصوص قرآنیا وراحا ویٹ میں اس کی ممانعت پر کوئی صرح کی موجہ سے اپنی جان ہوتا ہو ہے۔ نصوص قرآنیا ور دوسر کے کو دینے کی موجہ سے بیا اور جس طرح کردہ دینا ہوتا ہوں اجزاء انسانی ہیں اور جس طرح گردہ دینے والے خون دینے کی حذبہ سے سرشار ہوکرگردہ دیتا ہوں جس میں انہوں نے گردہ اور خون میں فرق بتا ہے۔ ملاحظہ ہو:
اب میں مفتی صاحب کی ایک اور عبارت پیش کرتا ہوں جس میں انہوں نے گردہ اور خون میں فرق بتا ہے۔ ملاحظہ ہو:

انسانی اعضاء کی پیوند کاری

مفتی صاحب نے ایک سوال کہ' مریض کیلئے خون کی خرید وفروخت جائز ہے''؟ کے تحت لکھا ہے۔خون کی بیجے تو جائز نہیں لیکن جن حالات میں جن شرائط کے ساتھ نمبراول میں خون کو مریض کے لئے وینا جائز قرار دیا ہے۔اگران حالات میں خون بلا قیمت نہ طحنواس کے لئے قیمت وے کرخون حاصل کرنا جائز ہے لیکن خون دینے والے کے لئے اس کی قیمت کالینا درست نہیں۔حضرات فقہاء کی تصریحات اس مسئلہ میں حسب ذیل ہیں:

و هو مذهب ابى حنيفة ومالك لانه مائع خارج من ادمية فلم يجز بيعه كالعرق ولانه من ادمي فاشبه سائر اجزائه والاول اصح لانه لبن طاهر منتفع به فجاز بيعه كلبن الشاة ولانه يجوز اخذ العوض عنه في اجارت الظئر فاشبه المنافع ويفارق العرق فانه لا نفع فيه ولذالك لا يباع عرق الشاة و يباع لبنها وسائر اجزاء الادمي يجوز بيعها فانه يجوز بيع العبد والامة وانما حرم بيع الحر لانه ليس لمملوك وحرم بيع العضو المقطوع لانه لا نفع فيه.

(المغنی ابن القدامه جه ص۲۶۰ ، المغنی مع شرح الکبیر جه ص۳۳۰ سئله۳۱۷انسانی اعضاء کی پیوند کاری ص۲۶-۲۷)

آ دمی (یعنی عورت ) کے دودھ کالین دین جائز نہ ہونا امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا ند جب ہے۔ کیونکہ دودھ ایک مائع ( بہنے والی چیز) ہے جوآ دمی سے نکلتی ہے۔لہٰذااس کی خرید و فروخت جائز نہیں جیسا کہ پسینہ کی خرید و فروخت جائز نہیں ہے اور اس لئے جھی کہ دودھ آدمی کا ہی ایک جزء ہے توبیہ بقیہ تمام اجزاء کے مشابہ ہوا۔ان دونوں دلیلوں میں سے پہلی دلیل زیادہ سیجے ہے کیونکہ یہ دورھ بھی یاک دود ھے اس سے نفع بھی حاصل ہوتا ہے لہٰذااس کی بیع بکری کے دودھ کی طرح جائز ہونی جاہیے اور اس لئے بھی کہ عورت کا اینے دودھ کاعوض لینا جائز ہے جبکہ کوئی عورت اینے آپ کو دودھ یلانے کے لئے کرایہ واجرت پر دیتی ہے۔لہذا بیرمنافع کے مشابہ بھی ہوا اور پینہ سے الگ ہو گیا کیونکہ بسینہ میں کوئی فائدہ نہیں ہے۔اس کئے بکری کے بسینہ کالین دین ہیں ہوتا'اس کا دودھ بکتا ہاور آ دی کے تمام اجزاء کی بیع جائز ہے کیونکہ غلام اور لونڈی کی خرید وفروخت جائز ہے۔ آزاد آ دی کی بیج اس لئے جائز نہیں کیونکہ وہ ملوک نہیں اور کئے ہوئے عضوانسانی کی بیج اس لئے حرام ہے کہ اس میں کوئی نفع نہیں ہوتا۔

''مغن'' کی مذکورہ عبارت جومفتی صاحب نے درج کی ہے۔ اس میں دودھ کور قبن اور بہنے دالی چیز ہونے کے اعتبار سے اسے اورخون کو ایک ہی فتم کی دواشیاء کہا۔ لہذا جب دودھ بچہ کی زندگی بچانے کے لئے جائز ہوتان مطرح کی کی جان بچانے کے لئے خون بھی دینا جائز ہے۔ یہاں''مغن'' کی عبارت کا آخری حصہ توجہ طلب ہے۔ ابن قد امہ نے صاف صاف لکھا کہ آ دمی کے اجزاء کی بچے وشراء بھی جائز ہے۔ عبا کہ لونڈی اور غلام کی جائز ہے۔ غلام اور لونڈی کی بچے وشراء بھی وشراء بھی وارت اور بلا ضرورت دونوں طرح جائز ہے۔ اس سے بھیجہ بین کلا کہ آ دمی کے اجزاء ضرورت اور بلا ضرورت بیپنا اور ان کا کاروبار کرنا جائز ہے۔ لہذا گردہ کسی کو دینا بلا ضرورت بھی جائز ہے جائز ہے داب مفتی صاحب کے تو اجتہاد کے بید والہ خلاف جارہا ہے۔ سوچے سمجھے بغیر جائز ہے بلکہ اس کی قیمت وصول کرنا بھی درست ہے۔ اب مفتی صاحب کے تو اجتہاد کے بید والہ خلاف جارہا ہے۔ سوچے سمجھے بغیر ''مغن'' کی عبارت نقل کردی۔ اس بارے میں ہم تو یہ کہتے ہیں کہ انسان اور اس کے اجزاء کا لین دین حرام ہے۔ البتہ اگر کوئی بطور ایار وقر بانی اپناگردہ کسی دوسرے کودے دے جس سے اس کی زندگی ہے جائے تو بید درست ہے۔ یبال مفتی صاحب نے جوفرتی بیان ایارہ میں دوسرے کودے نے بولی بین سے دائی کے جائے تو بید درست ہے۔ یبال مفتی صاحب نے جوفرتی بیان کا تھم ایک ہوگائیکن گردہ کوخون پر قیاس نہیں کیا دونوں بہنے والی چیزیں ہونے میں مشترک ہیں۔ اس لیے ان کا تھم ایک ہوگائیکن گردہ کوخون پر قیاس نہیں کیا دونوں بہنے والی چیزیں ہونے میں مشترک ہیں۔ اس لیے ان کا تھم ایک ہوگائیکن گردہ کوخون پر قیاس نہیں

کریں گے کیونکہ وہ بہنے والی چیز نہیں ہے اس فرق کی بنا پر گروہ کسی دوسرے کو دینا جائز نہیں ہے۔منتی صاحب کا بیتیا اس درست نہیں بلکہ ۔ دودھ اورخون میں'' سیان' کی صفت محض اتفاق سے دونوں میں موجود ہے۔ قیاس کے لئے علت مشتر کہ ہوتا ہی کائی نہیں بلکہ اس علت کا مؤثر ہ ہونا بھی ضروری ہے۔ اگر سیان یا بہنے والے ہونے کی بنا پر دودھ اورخون کا حکم ایک ہوا تو پھر یہی حکم ہر بہنے والی چیز والے کی میں ہونا چاہیے۔ مثال شراب میں بھی یہ صفت موجود ہے۔ حالانکہ دودھ اللہ تعالیٰ کی نعت اور حلال ہے اور شراب حرام ہے۔ دودھ پینے ہوتا ہے۔ پھر اگرید دیکھا جائے کہ ماں کے پیتان میں بچی کی خوراک دودھ چیز ہونا فطری امر ہے۔ بچد دودھ سے نقو مال کو دودھ کے اخراج کی دجہ سے کوئی تکلیف نہیں ہوتی بلکہ دودھ نہینے کی صورت میں جب پیتان میں جبح ہوجائے تو مال کو دودھ کے اخراج کی دجہ سے کوئی تکلیف نہیں ہوتی بلکہ دودھ نہینے کی صورت میں ہوتی ہوتا نہیں جب ہوتا ہے۔ پیر امول نے گزار کر پیدا کیا 'اس کا جسم میں رہنا مفید اور نگلنا مضر ہوتا ہے اور اگر خون زیادہ مقدار میں نکل جائے تو ماں کو دورھ کے اور اگر خون زیادہ مقدار میں نکل جائے تو میں ہوتی ہے۔ اور اگر خون دینے کی ضرورت کر بہتی والی کی جب ہے دودھ اور خون میں اشتراک اور خون کو دودھ پر قیاس کر تا ہو جائے تو میں کی خوراک کی تعملی میں امر دورہ کی میں امراک کے خور دور کے مین کی میر دون کی دورہ کی خور دیک کوئی اور طروز کے انہوں دورہ کی خور دور کی میان ہو جائے کہ جس کے بغیراس کے بخون حرائی کوئی اور طریت نہ ہوتی جان بچائے کے گئے گردہ دینا بھی جائز ہو جائ کی کوئی اور طریت نہ ہوتی جان بچائے کے گئے گردہ دینا بھی جائز ہو گئے تیں کارخ آگر مفتی صاحب بول موڑ ہے بو گردہ دینے کا جواز انہیں نظر آجاتا۔

دليل دوم برعدم اطمينان

۔ اس دلیل کا خلاصہ یہ کہ انسان اپنے اعضاء اور اجزاء کا مالک نہیں لہذا وہ اپنا کوئی عضوا ور جزء کسی کو کسی طور پر بھی نہیں دے سکتا۔ لہذا گردہ دینے کی انسان میں المیت نہیں اور اس کے تصرف میں نہیں۔ ہم اس دلیل کی بنا پرخون کے بارے میں دریافت کرتے ہیں کہ کیا آدمی اپنے خون کا مالک و متصرف ہے؟ کیا خون اس کے اجزاء میں شامل نہیں؟ اور کیا تمام اعضاء واجزاء کی طرح خون بھی انسان کو بطور امانت نہیں دیا گیا؟ اگر یہ سب با تیں خون میں بھی موجود ہیں اور اس کے دینے کے جواز پر مفتی صاحب کا فتو کی اور قول گزر چکا ہے تو کیا وجہ ہے کہ گردہ دینا جائز نہیں؟

وليل سوم برعدم اطمينان

ایک قاعدہ ذکر کیا گیا کہ مفید وہ ہے جس کے نقصانات بنبست فوائد کے کم ہوں ۔ اس قاعدہ کے پیش نظر خون کا وینامفتی صاحب نے مفید اور گردہ منتقل کرنا غیر مفید قرار دیا ۔ ذرااان دونوں کے فوائد اور نقصانات کا موازنہ کریں ۔ خون دینے سے خون وینے والے میں بہر حال کمزوری آ جاتی ہے اور کمزوری آ جانے سے وہ بہت سے کاموں سے محروم ہوجاتا ہے لیکن گروہ دینے سے کوئی بڑا نقصان نہیں کیونکہ گردہ کے بغیر بھی آ دمی اتنا ہی تو انا ہوتا ہے جتنا گردہ ہوتے ہوئے ۔ اگر مریض کود یکھا جائے تو جس طرح خون دینے سے مریض کی جان نے گئی اگر چہ خون دینے والے کا نقصان ہوا۔ اسی طرح گردہ جس کے جسم میں لگایا گیااس کی جان نے گئی اور دینے والے کو معمولی نقصان اٹھانا پڑا۔ اب خون دینے اور گردہ دینے کا فائدہ (مریض کود کیے کر) اس نقصان سے کہیں زیادہ ہے ، جو دینے والے کو بہنچا۔ اس لئے خون دینا بھی مجموعی طور پر مفید ہوا اور گردہ دینا بھی مفید۔ اب ایک کے جواز کا قول اور دوسرے کے عدم جواز کا قول کہاں درست ہوگا؟ ہاں اگر گردہ دینے والا یہ بھتا ہے کہ گردہ دینے سے میں مرجاوں گا تو بینقصان واقعی زیادہ ہے اور ایسی صورت میں گردہ دینے کی اجازت نہ دیں گے ۔ لیکن یہی صورت خون میں بھی ہوگی۔ اگرخون دینے والا سمجھتا ہو کہ خون دینے کی اجازت نہ دیں گے ۔ لیکن یہی صورت خون میں بھی ہوگی۔ اگرخون دینے والا سمجھتا ہو کہ خون دینے سے میں مرجاوں گا تو بینقصان واقعی زیادہ ہے ۔ لیکن یہی صورت خون میں بھی ہوگی۔ اگرخون دینے والا سمجھتا ہو کہ خون دینے کی اجازت نہ دیں گے ۔ لیکن یہی صورت خون میں بھی ہوگی۔ اگرخون دینے والا سمجھتا ہو کہ خون دینے کی اجازت نہ دیں گے ۔ لیکن یہی صورت خون میں بھی ہوگی۔ اگرخون دینے والا سمجھتا ہو کہ خون دینے کی اجازت نہ دیں گے ۔ لیکن یہی صورت خون میں بھی ۔ اگرخون دینے والا سمجھتا ہو کیا ہوگی ۔ اگرخون دینے والا سمجھتا ہو کہ کی دینا بھی اس کر اس کو کون دینے والا سمجھتا ہو کہ کی دور کیا ہوگی ۔ اگرخون دینے والا سمجھتا ہو کہ کی دور کیا ہوگی ۔ اگرخون دینے والا سمجھتا ہو کہ کی دور کیا ہوگی ۔ اگرخون دینے والا سمجھتا ہو کہ کیت کی دور کیا ہوگی ۔ اگرخون دینا ہوگی کی دور کی دیا ہوگی ۔ اگر خون دینا ہوگی کی دور کیا ہوگی کی دور کی دینا ہوگی کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کیا

میری موت واقع ہو جائے گی تو خون دیناممنوع ہوگا۔

دليل چهارم برعدم اظمينان

بھوک کی شدت اور اضطراری حالت میں مردار کا گوشت کھانا جائز ہے لیکن آ دمی کواپنا گوشت یا کسی دوسرے آ دمی کا گوشت اس اضطراری حالت میں کھانے کی اجازت نہیں ۔لہذاکسی کا گردہ نکال کر دوسرے کواضطراری حالت میں وینا جائز نہیں مختصریہ کہ ایک انسان کا جز ، کاٹ کر دوسرےانسان کے ساتھ ملانا جائز نہیں ۔مفتی صاحب نے جو پچھاس دلیل میں بیان کیا ، وہ سلف صالحین اور فقہاء کرام کی کتب میں موجود ہے کیکن بعض علاء نے اسے جائز کہا ہے۔امام نووی لکھتے ہیں:

ان اضطر ولم یجد شیئا فھل یجوزلہ ان یقطع ۔ اگرکوئی شخص مجبور ہو جائے اورکوئی چیز کھانے کے لئے نہ شينا من بدنه ويا كله فيه وجهان قال ابو اسحاق طيتوكيا وه اين بدن كاكوئي حصه يا جزء كاث كركها لي؟ اس ميس یہ وز اند احیاء نفس ببعض فجاز کما یجوز ان دوقول ہیں۔ ابواسحاق نے کہا کہ انسان اپنی جان بچانے کے لئے يقطع عضوا اذا وقعت فيه الاكلة لاحياء نفسه.

اینے ہی جسم کا کوئی جزء کھالے توبیہ جائز ہے جبیبا کہ جسم کا کوئی حصہ

(شرح المبذبج ۹ ص ۳۱) گل سرر جانے پر کاٹ دینا جائز ہے۔ قارئین کرام! مسلدزیر بحث گردہ وغیرہ کی منتقلی کا ہے۔اس مسلد کوانسانی گوشت کھانے سے کوئی خاص تعلق نہیں نظر آتا۔اول یہ کہ انسانی گوشت اگر کاٹ کر کسی بھو کے کو دیا جائے تو بھو کا شخص اسے کیا تو کھا نہ سکے گا بلکہ اسے پیا کریا کسی اور طریقہ سے زم کرنا پڑے گا کیونکہ بھوکا شدت بھوک کی وجہ سے ممزور ہو چکا ہوتا ہے۔ دوسرایہ کہ عادة انسانی گوشت ہر گزنہیں کھایا جاتا۔ اگر چہ بعض جنگلی لوگ جانوروں کا کیا گوشت کھا جاتے ہیں ۔لیکن اپنے میں کسی انسان کا گوشت وہ بھی نہیں کھاتے ۔ تیسرا یہ کہ گوشت کا منتے وقت انسان کو بہر حال تکلیف ہوگی اور کئے ہوئے گوشت کی جگہ بیاری آ جانے کا شدیدخطرہ بھی موجود ہے جس سے مہلک بیاری بھی بن سکتی ہے۔ جب ان باتوں کوہم پیش نظر رکھیں اور گردہ کی منتقلی دیکھیں تو دونوں میں نمایاں فرق نظر آئے گا۔ گردہ دینے اورمنتقل کرنے کا دور موجود ہے۔ابیا ہور ہاہے اور آلات جراحی سے اپریشن کر کے گردہ نکالا اور منتقل کیا جاتا ہے۔جس سے گردہ دینے والے کو معمولی سی تکلیف کا سامنا کرنا پڑتا ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ بقیہ جسم کومحفوظ بھی کر دیا جاتا ہے۔خون بھی اس طرح سرجری کے آلات سے نکال کرمریض میں داخل کر دیا جاتا ہے اس لئے اگر سرجری کے آلات سے اور نہایت احتیاط سے گردہ کسی مریض میں منتقل کر دیا جائے تو جائز ہونا جا ہے۔ ہاں اگر کسی کا خون سرجری کے طریقہ کے بغیررگ کاٹ کریا چوں کر اور زخمی کر کے نکالا جائے کہ جس سے خون دیے والا نہات تکلیف محسوں کرے تو میرا خیال ہے کہ ایسے طریقہ سے خون دینامفتی صاحب کے نزدیک بھی درست نہ ہوگا۔لہذا نتیجہ بینکلا کہ گردہ کی منتقلی خون کی طرح جائز ہے اور مفتی محمر شفیع صاحب کے دلائل گردہ کی منتقلی پر کمزور ہیں اور ان پر اطمینان نہیں کیا جا

غلام رسول سعیدی صاحب کی دلیل اوراس برعدم اظمینان

سعیدی صاحب نے دوشرح صحیح مسلم ' ج ۲ ص ۸ ۲ پر جود کیل اور اینامؤقف بیان کیا۔ وہ بیر کہ ہر چند کہ اعضاء اور اجزاء انسانی کا ضرورت مندمختاج اورمضطر ہے ۔لیکن اعضاء دینے والے کو کوئی مجبوری واضطرار ہے کہ جس کی وجہ سے وہ حرام کا مرتکب ہونا جا ہتا ہے۔ یہی بات سعیدی صاحب نے مفتی محمد حسین صاحب تعیم مہتم جامعہ نعیمیہ لا ہور کے ساتھ ایک مقالہ اور مناظرہ میں ذکر کی ہے۔ میں نے ان سے کہا کہ اعضاء دینے والے کوکونسااضطرار لاحق ہے جس کی وجہ سے وہ اپنے اجزاء کوکٹوار ہاہے؟ علاوہ ازیں''شرح سیجے مسلم''میں انہوں نےمفتی صاحب کا ایک سوال اور اپنا جواب بھی نقل کیا۔وہ بھی ہم ذیل میں ورج کررہے ہیں۔ •

شرح صحيح مسكم

مفتی صاحب نے کہا: اگر سمندر میں کوئی شخص ڈوب رہا ہوا در کنارے پر کھڑے لوگ اس کو نہ بچا کیں وہ گنہگار ہوں گے؟ میں نے جواب دیا: ان پراس ڈو ہے شخص کو بچانا اس وقت فرض ہے جب بچانے کے سلسلے میں ان کوخود کسی جانی نقصان کا خطرہ نہو۔ اگر سمندر میں شارک مجھلیوں کا خطرہ ہو کہ وہ اس کا ہاتھ پاؤں کا کے کھا کیں تو یا خود اس کے اپنے ڈوب جانے کا خطرہ ہوتو پھراس کو بچانا فرض نہیں بلکہ خود اپنی جان کی خاطر اس پر فرض ہے کہ وہ سمندر میں نہ اترے۔

غلام رسول سعیدی صاحب کابیاستدلال انوکھا استدلال ہے۔قرآن کریم میں مردار وغیرہ حرام اشیاء کھانے کی ضرورت مندکو ا جازت دی گئی۔اسے مضطر کہدلیں اسے مکرہ کہیں؟ جو بوجہ مجبوری مرر ہاہے۔اس کی حالت اضطرار کو مدنظر رکھا اور سعیدی صاحب اسے تو مضطر مانتے ہیں لیکن گردہ وغیرہ دینے والے کے لئے بھی اضطرار کے قائل ہیں ۔ یعنی گروہ دینے والا بھی گروہ دینے میں ضرورت مند ،مضطریا مکرہ ہو۔ تب اس کا گروہ دینا درست ورنہ نا جائز؟ اگر سعیدی صاحب کے اس استدلال و قاعدہ کوشلیم کرلیا جائے تو خون دینے کے جواز میں جوانہوں نے کمی چوڑی بحث فرمائی ۔ وہ سب کی سب بیکار ہو جائے گی ۔ کیونکہ ان کے بقول خون دینے والے کو یو حیصا جا سکتا ہے کتمہیں خون وینے میں کیا ضرورت ومجبوری تھی؟ جب تمہیں مجبوری نہھی تو پھرا کیے حرام کا مرتکب کیوں ہو رہے ہو؟ حالانکہ خون کے معاملہ میں انہوں نے صرف اتنا لکھا کہ مریض کواگر کوئی ڈاکٹر کہہ دے کہ تمہاری جان خون دینے سے پچ سکتی ہے تو ڈاکٹر کے کہنے پراس کوخون لینا جائز ہو جاتا ہے خون دینے والے کی ضرورت یا مجبوری پیش نظرنہیں ۔اس طرح گردہ وغیرہ اجزاء کے انتقال میں بیاجزاء واعضاء دینے والاضرورت مندنہیں بلکہ جس کو دینا چاہتا ہے ضرورت منداس کے لئے ہونا لازمی ہے۔ باقی رہاسعیدی صاحب اورمفتی صاحب کا سوال و جواب ، تو اس میں بھی مفتی صاحب نے جو پچھ کہا۔ اس کے جواب میں سعیدی صاحب نے جو کہا، وہ خودسعیدی صاحب کے دعویٰ کی تر دیداور مفتی صاحب کی تائید موجود ہے۔ کیونکہ دونوں حضرات اس کے قائل ہیں کہ گردہ دینا بوقت ضرورت جائز ہے۔مطلب میہ کہ اگر گردہ دینے والا میں مجھتا ہے اور اسے ڈاکٹر میں کی دینے ہیں کہ تمہارا گردہ اپریشن کے ذریعہ نکالنے سے تمہاری موت کا کوئی خطرہ نہیں'تم گروہ دے سکتے ہوتو اگر وہ مطمئن ہوتو گردہ دینے میں کوئی قباحت نہیں اورا گرگردہ دینے والا بیسجھے کہ گردہ دوں گا تو میں خودمر جاؤں گا توالی حالت میں اسے گردہ دینے کی ممانعت ہے۔جس طرح سمندر یا دریا کے کنارے پر کھڑ اشخص ڈو ہتے کو دیکھتا ہے اور پیسمجھتا ہے کہ میں اس کو بحفاظت نکال سکتا ہوں کیونکہ تیرنا جانتا ہوں اور پیمھی جانتا ہے کہ میرے پانی میں اترنے سے کسی پانی کے جاندار سے مجھے کوئی خطرہ نہیں ۔تو پھرایسا شخص اگر کنارے پر کھڑا ڈو ہے کی مدو کے لئے پانی میں نہیں اتر تا تو گنہگار ہوگا۔ یہی ہم گردہ کے بارے میں کہتے ہیں کہا گرگردہ دینے والا اپنی موت سے مطمئن ہے اور دوسرے کوگردہ دے کربچا سکتا ہے ،تو دے دے در نہانی حفاظت کرے۔جس طرح دریا کے کنارے کھڑا ہونے والا اگراہیے ڈو بنے اور مرنے کا خطرہ محسوں کرتا ہے تو اب اسے کوئی نہیں کہتا کہتم نے ڈو بتے کونہیں بچایا لہٰذا گُنہگار ہوئے۔ مودودی صاحب کی دلیل پرعدم اطمینا<u>ن</u>

مودودی صاحب اس بارے میں کہتے ہیں کہ ایک طرف مرنے والے کی لاش پڑی ہے'اس کے عزیز وا قارب اس کی جدائی میں مغموم ہیں۔دوسری طرف گردہ لینے والا اور آئھیں نکالنے والا سرجن ہاتھ میں متعلقہ اوزار پکڑے آ دھمکتا ہے اورا پنا کام شروع کر دیتا ہے' کیا یہ انسانیت ہے؟ مودودی صاحب کا یہ بیان یا استدلال محض جذباتی ہے۔حقیقت سے اس کا تعلق نہیں اور پھر جونقشہ انہوں نے کھینچا ہے، یہ ہر جگہ پیش تو نہیں آتا۔آئکھیں نکالنے کا عمل یا گروہ وغیرہ اعضاء واجزاء نکالنے کے لئے اپریشن تھیٹر میں لایا جاتا ہے' گھروں پر یہ کام نہیں ہوتا۔ بہرصورت ان کی یہ جذباتی تحریریا تقریر ہے۔اصل مسئلہ سے اس کا تعلق نہیں جیسا کہ مشاہدہ بھی اس کی

تردیدکرتاہے۔

## مفتی گفایت الله کی مذکوره عبارت کا خلاصه

مفتی صاحب کی عبارت کا خلاصہ یہ ہے کہ اگر اعضاء دینے والے کی اہانت نہ ہوتی ہواور ضرورت بھی ہوتو جائز ورنہ ناجائز۔
اس سے اعضاء کی پیوندکاری مشروط طور پرتسلیم کی گئی ہے۔ موجودہ دور میں کسی کی آنکھ لینے کے دوطریقے ہو سکتے ہیں۔ ایک یہ کہ ظالمانہ طریقہ سے کوئی ظالم کسی کی آنکھ پھوڑ دیتا ہے یا نکال لیتا ہے۔ یہ تو واقعی اہانت ہے اور ناجائز ہے۔ دوسرا طریقہ جس کی ہم بحث کررہے ہیں وہ یہ کہ کوئی شخص اپنی آنکھ کے بارے میں وصیت کر دیتا ہے کہ میری آنکھ میرے مرنے کے بعد نکال کر کسی نابینا کولگا دی جائے۔ یا گردہ کے بارے میں اپنی رضا مندی سے گردہ پیش کر دیتا ہے تو اس صورت میں اہانت کا پہلونہیں بلکہ ایثار و قربانی پیش نظر ہے۔ لہذا مسکلہ زیر بحث میں اہانت کا پہلونہیں بلکہ ایثار و قربانی پیش نظر ہے۔ لہذا مسکلہ زیر بحث میں اہانت جب سرے سے ہی نہیں تو مفتی صاحب کے نزدیک گردہ دینا یا آنکھ دینے کی وصیت کرنا بہرصورت جائز ہوا۔

یہاں تک ان دلائل کا مختصر تقیدی جائزہ تھا۔ جواعضاء کی پیوند کاری کی حرمت میں موجودہ دور کے علماء نے بیش کئے ۔ ان دلائل کے بارے میں جوہم نے ذکر کیا۔ آپ نے وہ بھی ملاحظہ کیا۔ تقریباً تمام دلائل ایسے ہیں جن میں مسئلہ زیر بحث میں کوئی تسلیٰ نہیں ہوتی اور نا پختہ ہیں۔ میں علماء کے خلاف کوئی فتوئی صادر نہیں کر رہا۔ بلکہ ایک مسئلہ کی تحقیق پیش نظر ہے۔ ان حضرات نے موجودہ سرجری کے دور میں صرف نظر کر کے گزشتہ ادوار کے علماء وفقہاء کی عبارات سے اعضاء کی پیوند کاری کو حرام ثابت کرنے کی کوشش کی۔ اگر وہ موجودہ دور میں اعضاء کی منتقلی اور اس کے طریقہ کارکو بھی سامنے رکھتے ، تو ممکن ہے کہ وہ اپنے نظریات میں کچھ کچک رکھتے اور نرمی اختیار کرتے۔

توف: پوندکاری کے تین طریقے ہیں:

(۲) انسان کے ضائع شدہ عضو کی جگہ کسی دوسرے جاندار کاعضولگا کر پیوند کاری کرنا یہ بھی جائز ہے۔اگر چہ بعض فقہاء کرام نے اس کی مشروط اجازت دی۔حوالہ ملاحظہ ہو:

امام محمد رحمة الله عليه في فرمايا: كه بلرى كے ساتھ علاج اور اسے بطور دوااستعال كرنے ميں كوئى حرج نہيں ۔ بلرى بكرى كى ہويا گائے 'بيل كى ، يا اونٹ 'گوڑے وغيرہ كى يا ان كے علاوہ كى اور زمين پر چلنے والے جانوركى ۔ مگر آ دمى اور خزيركى بلرى سے علاج و دواء كرنا مكروہ ہے۔ امام محمد نے خزير اور آ دمى كے علاوہ ديگر حيوانات كى بلريوں سے مطلقاً دواء كى اجازت دى۔ ان ميں يونرق نہيں ركھا كہ وہ حيوان ذرح كيا گيا ہويا مردار ہواور نہ ہى يونرق كيا كداس كى بلرى خشك ہويا تر ہو۔ آپ كا جواب اپنے اطلاق پر ہى رہے گا جبكہ حيوان ذرح شدہ ہوكيونكہ ايسے حيوان كى بلرى تريا خشك رہوكيونكہ ايسے حيوان كى بلرى تريا خشك

وقال محمد رحمه الله تعالى ولا بأس بالتداوى بالعظم اذا كان عظم شاة او بقرة او بعير اوفرس او غيره من الدواب الاعظم الحنزير والادمى فانه مكروه التدادى بهما فقد جوز التداوى بعظم ماسوى الخنزير والادمى من التداوى بعظم ماسوى الخنزير والادمى من الحيوانات مطلقا من غير فصل بينها اذا كان الحيوان ذكيا او ميتا وبينها اذا كان العظم رطبا او يابسا وما ذكر من الجواب يجرى على اطلاقه اذا كان الحيوان ذكيا لان عظمه طاهر رطبا كان

اويابسا يجوز الانتفاع به جميع الانتفاعات فيجوز التمداوي به على كل حال واما اذا كان الحيوان ميتا فانما يجوز الانتفاع بعظمه اذا كان يابسا ولا يجوز الانتفاع اذا كان رطبا. (فآوئ عالكيرى ج٥ص١٣٥٢ لباب الثامن عشر في التداوي الخ)

اذا سقط السن لا يعيدها الى مكانها ويشدها لكن ياخذ سن شاة ذكية ويضعها مكانها وقال ابو يوسف ياخذ سن نفسه ولايأخذ سن غيره.

(خلاصة الفتاوي جاص٤٣٦ كتاب الكرامية بالفصل السابع في اللباس مطبوعه يريننك وركس لا مور ،خلاصة الفتاوي جهم ٣٥ مطبوعه

دونوں صورتوں میں یاک ہوتی ہے اور اس سے ہرقتم کا نفع اٹھا نا جائز ہے۔بطور دواءاستعال کرنا جائز ہوگا اورا گرحیوان مردار ہے تو اس کی ہڑی سے نفع اٹھانا اس وقت جائز ہے جب وہ خشک ہؤتر ہونے کی صورت میں تفع اٹھانا نا جائز ہے۔

جب کسی آ دمی کا دانت گر جائے تو اس گرے ہوئے دانت کو دوبارہ اس جگہ نہ لگائے بلکہ سی بکری ذبح شدہ کا دانت لے کراس كى جكدلگالے ـ امام ابو يوسف رحمة الله عليه فرماتے ہيں: كه جس كا دانت اکھڑا و ہ وہی اکھڑا ہوا دانت اس کی جگہ لگا سکتا ہے مکسی دوسرے کا دانت اس کی جگہ لگا نا جائز نہیں۔

قارئین کرام!اس سےمعلوم ہوا کہ حیوان کے اعضاءانسانی اعضاء کی جگہ پرلگانا درست ہے صرف آ دمی اورخنز پر کے اعضاء دوسرے میں پیوندنہیں کئے جاسکتے ۔ان کے علاوہ دیگر حیوانات میں سے اگر کسی کو ذبح کیا گیا تو اس کی کوئی سی جزءانسان کی ضائع شدہ جزء کی جگہ نتقل کی جاسکتی ہے اور اگر مردار ہے تو پھر خٹک وتر میں امتیاز کرنا پڑے گا۔ای طرح ان حیوانات کی ہڈی کوعلاج میں استعال کرنے کی یہی تفصیل پیش نظر رکھی جائے۔

(۳) انسان کاعضواور جزءکسی دوسر کے انسان کےعضویا جزء کی جگہ جوڑا جائے ۔ یعنی آئٹھیں، گردے وغیرہ کی منتقلی اور پیوند کاری ۔ اس کے بارے میں آپ موجودہ دور کے چندعلاء کے خیالات اوران کی رائے ملاحظہ کر چکے ہیں کہ اکثریت اس کونا جائز کہتی ہے۔ان حضرات کے دلائل پر ہم عدم اطمینان تفصیل ہے گزشتہ اوراق میں بیان کر چکے ہیں۔اب قار نمین آپ پر موقوف ہے۔اگرغوروفکر سے آپ اس نتیجہ پر پہنچیں کہ بوقت ضرورت ایسی پیوند کاری جائز ہے تو ٹھیک ورنہاسے چھوڑ دیں ۔اس مقام یر ہم ان اشیاء کا ذکر کر دینا مناسب سجھتے ہیں جن کے تحت خون دینا جائز ہوا اور دوسرے اعضاء کے بارے میں جواز وعدم جواز بھی آپ کے سامنے آجائے گا۔

شرط اول: جوشخص اپناعضو دے رہا ہواس میں اس کی رضا مندی شامل ہو۔

شرط دوم: جوعضولینا چاہتا ہے یا جس کے لئے لیا جا رہا ہے اسے کوئی معتبر ڈاکٹر بیمشورہ دے کہتمہارا علاج اس کے سوااور کوئی نہ

شرط ثالث: جوشخص اپناعضودینا چاہتا ہوا سے اپنی جان جانے کا خطرہ نہ ہو۔ شرط اربع: اس کا متبادل اگر کوئی ہے لیکن ناپیداور ملنا ناممکن ہے اور اگرمل سکتا ہے لیکن ضرورت مندمعاشی طور پراننے اخرا جات کا متحمل نہیں ہواں کی قوت خرید سے باہر ہے۔

انسانی اعضاء کی پیوند کاری ، پوسٹ مارٹم وغیرہ سرجری کے جدید مسائل کے جوازیا عدم جواز کے لئے علامہ ابن تعیم نے ایک قاعدہ اور ضابطہ کلیہ بیان کیا ہے۔اس بحث کے آخر میں ہم اسے ذکر کر دینا ضروری سمجھتے ہیں ۔تا کہ اس قاعدہ کی روشنی میں ان مسائل

كاحل تلاش كرنا آسان موجائے۔

وهي ما اذا تعارض مفسدتان روعي اعضمهما ضررا بارتكاب اخفهما قال الزيلعي في باب شروط الصلوة ثم الاصل في جنس هذه المسائل ان من ابتلي ببليتين وهما متساويان ياخذ بايتهما ماشاء وان اختلفا يختار اهونهما لان مباشرة السحرام لا تبجوز الا للضرورة ولا ضرورة في حق الزيادة مثاله رجل عليه جرح لو سجد سال جرحه وان لم يسجد لم يسل فانه يبصلي قاعدا يؤمي بالسركوع والسجود لان ترك السجود اهون من الصلوة مع الحدث الاترى ان ترك السجود جائز حالة الاختيار في التطوع على الدابة ومع الحدث لا يجوز بحال.

(الإشاه والنظائر ص ٢٣ قاعده رابع)

وہ یہ کہ جب دومفسد چیزوں کا تعارض ہو جائے ( ایعنی ان میں سے جو میں سے جو میں سے جو ضرر کے اعتبار سے کم مفر ہے اسے کثیر الضرر پر ترجیح دی جائے گی۔امام زیلعی نے باب شروط الصلوٰ قامیں کہا۔اس باب میں اصل یہ ہے کہ جو محص دومصیبتوں میں گھر جائے اور وہ دونوں برابر کی ہوں توان میں سے جیے چاہے لے اور اگر وہ دونوں برابر کی توان میں سے جیے چاہے لے اور اگر وہ دونوں برابر کی توان میں زم اور کم نقصان والی کو اختیار کرے کیونکہ جرام کا ارتکاب صرف ضرورت کے وقت جائز ہوتا ہے اور زیادہ نقصان والی کی ضرورت نہیں۔اس کی مثال یہ کہ ایک زخمی آ دمی اگر سجدہ کرتا ہے تو اس کے زخم سے خون بہنے گئا ہے اور اگر سجدہ نہیں کرتا تو خون نہیں کہ بہنا۔یہ خص بیٹھ کرنماز پڑھے اور رکوع وجود اشار سے سے ادا کر سے کیونکہ سجدہ چھوڑ نے میں بہ نسبت بے وضونماز پڑھنے کے آسانی سے کیا یوں نہیں کہ جب آ دمی کی سواری پرنفل پڑھ رہا ہوتو اسے سجدہ چھوڑ نا ( یعنی حقیقہ سجدہ نہ کرنا ) جائز ہے لیکن بے وضونماز بڑھا کے وضونماز سے وضونماز بڑھا کی حال میں بھی درست نہیں۔

اس قاعدہ سے بہت سے نماز'روزہ اور دیگر مسائل کاحل تلاش کرنا آسان ہوگیا۔روزہ دارکواگرکوئی دھمکی دیتا ہے کہ روزہ تو ژو ورنہ جان سے مارڈ الوں گا۔اب اس کو دو صیبتیں آن پڑی ہیں۔ان میں سے جوآسان اور کم نقصان دہ ہووہ اختیار کرے۔لہذا روزہ تو ژنا آسان ہے تو ژنا آسان ہے تو ژنا آسان ہے تو ژنا آسان ہے تو ژنا آسان ہے کے تو آپ تو دوبارہ زندہ ہونا ناممکن ہے۔اس قاعدہ کے تحت نماز کا ایک مسئلہ بھی ذکر کیا۔لہذا اعضاء کی بیوند کاری میں بھی اس قاعدہ و قانون کوآپ اگر پیش نظر رکھیں گے تو آپ خود کوئی نہ کوئی صورت نکال سیس گے۔بہر حال اس قاعدہ کویا در کھیں۔

مسكه چهارم: بوسك مارهم كاشرى حكم

پوسٹ مارٹم کی موجودہ دور میں ہمیں دوصور تیں نظر آتی ہیں ۔ایک اپریش کہلا تا ہے دوسرا پوسٹ مارٹم ۔

(۱) اپریش مختلف قتم کے ہوتے ہیں۔ گردے اور مثانے کی پھری نکا لئے کے لیے اپریش ۔ بندوق وغیرہ کی گولی جسم میں اٹک گئی اس کے نکا لئے کے لئے اپریش جسم میں گندے مواد کو اس کے نکا لئے کے لئے اپریش جسم میں گندے مواد کو نکا لئے کے لیے اپریش جسم میں گندے مواد کو نکا لئے کے لیے اپریش جس برنیا کا اپریش زچہ کا اپریش وغیرہ ۔ ان میں محض فائدہ ہی فائدہ ہے اور مریض کے آرام وصحت کو مدنظر رکھ کرید کئے جاتے ہیں ۔ لیکن ایسے اپریش کسی ماہر ڈاکٹر اور سرجن سے کروائے جائیں ورندانا ڈی ڈاکٹر کے ہاتھوں فائدہ کی مجائے نقصان اور بعض دفعہ مریض کی موت تک کا خطرہ لاحق ہو جاتا ہے۔ اس مسئلہ میں ایک بات ذہمین شین ہونی چاہیے کہ میڈیکل کے طلبہ کو جب اپریش کی تعلیم دی جاتی ہے تو آئیس مردہ کی لاش کو چیر پھاڑ کر اپریشن کرنا سکھایا جاتا ہے۔ اب جبکہ تعلیم میڈیکل کے طلبہ کو جب اپریش کی تعلیم دی جاتی ہے تو آئیس مردہ کی لاش کو چیر پھاڑ کر اپریشن کرنا سکھایا جاتا ہے۔ اب جبکہ تعلیم کے لئے متبادل موجود ہے۔ (یعنی پلاسٹک کے جسمے پر اپریشن کرنے کی تعلیم ) تو پھر اس متبادل کو چھوڑ کرکسی لا وارث لاش پر

آ زمائش اورتجر باتی اپریش کرنا ہرگز درست نہیں ہے۔اس لئے اول تو متبادل ہی پراکتفا کیا جائے اورا گرمقصد حل نہ ہوتو پھر کسی جانوریا انسانی میت یعنی کا فرکی میت پرتجر بہ کرلیا جائے۔ ہمارے نزدیک مسلمان میت پرتجر بہ کرنا جائز نہیں ہے کیونکہ مسلمان اور اس کے اجزاء بھی اوراس کے اجزاء بھی قابل احترام و تکریم ہیں۔ای طرح مسلمان میت اوراس کے اجزاء بھی قابل احترام و تکریم رہتے ہیں۔حضور ضلات کے اجزاء کی کا ارشادگرامی ہے:

عن عائشة ان النبى ضَالَتُكُالَيْكُ قَال كسر عظام الميت ككسرها حيا.

(ابوداؤرشریف،۲۵۳۰مطع مجتبائی) کسر عظام المیت ککسرها حیا.

(مصنف عبرالرزاق ج ۱۳۳س ۱۳۳۳ باب کسر عظام الميت ، وت)

(۲) بوسٹ مارتم: اس میں بعض صورتیں جائز اور بعض نا جائز ہیں۔ایک شخص کو بلا وجہ اور بلا جرم سزائے موت سنائی جارہی ہے۔ اس بنا پر کہاں پر کسی کوز ہردینے کا الزام ہے۔اب مرنے والے کے مرنے سے ایک ایسے مخص کو مجرم بنایا جارہاہے جو واقعة مجرم نہیں۔ تو اس بلا وجہ بنائے جانے والے مجرم کی جان بچانے کی خاطر مرے ہوئے انسان کا اپریشن کیا جاتا ہے۔ تا کہاس کے معدہ وغیرہ میں زہر کے اثرات تلاش کئے جائیں۔ای طرح گولی لگنے سے کوئی آ دمی مرگیا۔جس پرشک گزرا کہ اس نے گولی ماری ہےاور گولی میت کے جسم میں موجود ہے تو اب میتحقیق کرنے کے لئے کہ کیا اس مشکوک کی گولی سے مرایا کسی اور نے گولی ماردی ۔ اپریشن کر کے جسم سے گولی نکالی گئی اور دیکھا گیا کہ بیگولی کس بندوق یا پیتول وغیرہ کی ہے اور ہوسکتا ہے کہ جس پرشک ہوا'اس کے پاس جواسلحہ ہے اس کی وہ گولی نہ ہو۔ اس طرح اپریشن کر کے گولی نکا لنے اور مواز نہ کرنے سے وہ مشکوک آ دمی پھانسی سے نیج جائے گا۔ایسے پوسٹ مارٹم کی گنجائش ہے اور جائز ہیں۔اب اکثر پوسٹ مارٹم جو ہوتے ہیں۔وہ ال مقصد کے حصول کی خاطر نہیں ہوتے بلکہ ان کا مقصد کچھ اور ہوتا ہے۔ ایک شخص طبعی موت مرگیا۔ اس پر سی قسم کا کوئی شبہ نہیں کہ کسی نے پچھ دے کریا پلا کر مارا ہے۔مثلاً دو بھائی آپس میں لڑتے ہیں۔ان میں سے کسی نے دوسرے کوکوئی چیز اٹھا کر دے ماری ۔ حالانکہ اس کا ارادہ صرف زخمی کرنے اور بھگانے کا تھا۔لیکن وہ مرگیا۔اس کے اس طرح قتل ہوجانے کو گھر والے سبھی جانتے ہیں کہاسے بھائی نے ارادہ قل سے نہیں مارا 'بھائی بھی رور ہاہے کہ مجھ سے کیا ہو گیا ؟ دیگرعزیز وا قارب بھی مغموم ہیں اور بھی یہ کہدرہے ہیں ، خدا کوایسے ہی منظور تھا۔ تقدیریوں ہی آبھی تھی ۔اب ایسے تخص کی لاش ہیتال لے جا کر اس کا پوسٹ مارٹم کرنااس کے دل ، پھیپھڑے وغیرہ کو چیر پھاڑ کرر کھ دینا ایک انتہائی ظالمانہ کام ہے۔ ورثاء پہلے ہی مغموم ویریشان ہیں اور نہیں چاہتے کہ ہمارے اس بھائی یا بیٹے کا پوسٹ مارٹم کیا جائے لیکن پولیس والے اُن کی ایک نہیں سنتے اور ہپتال پہنچایا اورڈ اکٹرول نے پوسٹ مارٹم کیا۔ پھرور ٹاءکو کہا: اب لاش لے جاؤ۔ای طرح کوئی شخص کسی حادثہ میں جاں بحق ہو جاتا ہے۔ سب کوعلم ہے کہ بس یا گاڑی وغیرہ سے مکرا جانے کی وجہ سے میر گیا۔اب ایسے مرے ہوئے انسان کی لاش کا پوسٹ مارٹم کیوں اور کس کئے کیا جاتا ہے؟ مختصریہ کہ اگر کسی کی جان بچانے کی خاطر بوسٹ مارٹم کی ضرورت پڑے تو جواز کی صورت نکل

سکتی ہے کیونکہ اس طرح تفتیش میں مجرم تک رسائی ہوسکتی ہے اوراصل مجرم سامنے آجانے کی وجہ سے بےقصوراور بے جرم آدمی کی جان نج جائے گی۔ضرورت کے تحت اس کی اجازت ہے۔اس کی ایک جزئی اکابرین امت کی کتب سے ہمیں ملتی ہے۔ ملاحظہ ہو:

> (حامل ماتت وولدهاحي) يضطرب (شق بطنها) من الايسر (ويخرج ولدها) ولو بالعكس وخيف على الام قطع واخرج لوميتا والا لا كما في كراهة الاختيار ولو بلغ مال غيره ومات هل يشق قولان والاولى نعم فتح.

(ورمخارمع ردالخارج ٢٥ مطلب في دفن الميت)

حاملہ مرگئ اوراس کا بچاس کے بیٹ میں ہل جل رہا ہوتواس کا بائیں جانب سے بیٹ ش کیا جائے گا اور بچہ نکال لیا جائے گا اور بچہ نکال لیا جائے گا اور اگر معاملہ الٹ ہے ۔ یعنی بچہ اپنی مال کے بیٹ میں مرگیا اور مال کو جان سے جانے کا خطرہ ہے تو پھر بھی اس کا بیٹ چاک کر کے مرے ہوئے بچہ کو نکال لیا جائے ۔ اگر خطرہ نہ ہوتو پھر بیٹ کو نہ پھاڑ ا جائے ۔ اگر کسی نے کسی دوسر شخص کا مال (قیمتی موتی مثلاً) نگل لیا اور مرگیا ۔ کیا اس کا بیٹ چاک کیا جائے ؟ اس میں دوقول ہیں ۔ بہتر یہ ہے کہ چاک کیا جائے ۔

نوٹ: ''ردائخار''میں ندگورہ قول کی تشریح کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اگر بچہ عورت کے پیٹ میں مرگیا اورعورت زندہ ہے تو دایہ یا کہ لیڈی ڈاکٹریازس وغیرہ یوں کرے کہ عورت کی شرمگاہ میں ہاتھ ڈال کرم ہوئے بچے کو نکالے اوراگر کامیاب نہ ہوتو کسی ہتھیاراور کا الت جراحی سے کام لے کراس بچے کے نکڑے نکڑے کرکے نکالے۔ بیاس وقت اجازت ہے جب بچہ کے مراہوا ہونے کا یقین ہو اوراگر بچے زندہ ہوتو بھراس کو کاٹ کرنکڑے نکڑے کرکے نکالنا ممنوع ہے کیونکہ اس کی وجہ سے اس کی زندہ ماں کی موت یقینی نہیں بلکہ ہوا اور اگر بچے زندہ ہوتو بھراس کو کاٹ کرنکڑے نکڑے کرکے نکالنا ممنوع ہے کیونکہ اس کی وجہ سے اس کی زندہ ماں کی موت یقینی نہیں بلکہ ہوا ہوئے کا مال کھانے کا درجہ وہم وشک میں ہے تو ماں کی موہوم یا مشکوک موت کے بیش نظر ایک زندہ انسان کوئل کر دینا جائز نہیں اور دوسرے کا مال کھانے کا درجہ وہم وشک ہیں ہے جاک کرنا اس میں ید دیکھا جائے گا کہ جس شخص نے موتی نگلا اور مرگیا۔ کیا اس نے اپنچ بیچھے کوئی مال وغیرہ چھوڑا ہے؟ اگر مال جیموڑ کرمرا ہے تو بھر مال متر و کہ میں سے ضان دے دی جائے گئ میت کا پیٹ چپاک نہیں کیا جائے گا۔

بندے کاحق اللہ تعالیٰ کے حق پر مقدم ہوتا ہے اور پھرا یسے ظالم پر کہ جس نے بندے کاحق تلف کرلیا 'اس کی رعایت نہ ہوگی اور یہی اولی ہے۔ (فتح القدیرج اص ۲۷ باب الشہید ہے تھوڑ اسا پہلے )

ان ضروریات میں سے ایک میرے کرزندہ بچہ کو بیٹ میں سے نکالنے کے لئے میت کا بیٹ حیاک کیا جائے جبکہ بچہ کی زندگی کی

وقد امر به ابوحنيفة رضى الله عنه فعاش الولد كيما في الملتقط قالوا بخلاف مااذا بتلع لؤلؤة فمات فانه لا يشق بطنه لان حرمة الادمى اهم

(الا شاه والنظائر ٢٥٠ كيفية البدل في موضع الخلاف مطبوعه عيدايند كميني كراچي)

امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ نے اینے دور میں ایک میت کے پیٹ سے زندہ بچہ نکالنے کا حکم دیا تھا پھراسے نکالا گیااوروہ بچہ کافی عرصه زنده رہا۔ملتقط میں ہے علماءنے کہا کہ بچہ کا پیمسئلہ اس مسئلہ کے خلاف ہے کہ سی شخص نے موتی نگل لیا اور مر گیا۔اب موتی نکالنے کے لئے اس کا پیٹ جا کنہیں کیا جائے گا کیونکہ آ دمی کی حرمت مال کی حرمت سے زیادہ اہمیت رکھتی ہے۔

قارئین کرام!فقہی جزئی آپ نے ملاحظہ فرمائی۔میت کا پیٹ چاک کرنا جبکہ اس کے پیٹ میں زندہ بچہ ہو،تو جائز ہے کیونکہ بیہ انسان کی زندگی بیانے کی کوشش کی گئی۔لہذا اس ضرورت کے پیش نظر اس کے جواز پرسب متفق ہیں اور اگر موتی وغیرہ کوئی چیز پیپ میں لئے مرگیا تو اس کا پیٹ جاک کر کے موتی نگالنامتفق علیہ ہیں۔جن حضرات نے انسانی حرمت کو مدنظر رکھا۔وہ اس صورت میں پیٹ جا ک کر کےموتی نکالنے کی اجازت نہیں دیتے ۔خواہ وہ مرنے والا مال جھوڑ کرمرایا غربت میں اللہ کو پیارا ہو گیا اور جن حضرات نے حقوق العبد ہونے کو مدنظر رکھاوہ بیٹ جا ک کر کے نکالنے کی تجویز رکھتے ہیں کیونکہ حقوق اللّٰہ کی معافی تو اللّٰہ غفور رحیم کر ہی دے گا کیکن بندے کے حقوق بندے پر ہی موقوف ہیں' وہ معاف نہ کرے تو معاف نہیں ہونگے پمخضریہ کہ بوقت ضرورت پوسٹ مارٹم کی گنجائش اور جواز ہے۔جبیبا کہ زندہ بچہکو نکالنے کے لئے میت کا پیٹ جا ک کرنا جائز ہے لیکن بلاضرورت پوسٹ مارٹم جائز نہیں۔جبیبا که کوئی مخص طبعی موت مرتا ہے تو اس کا پوسٹ مارٹم جائز نہیں ۔ چاہے اس میں جان کی ضرورت ہویا نہ ہو۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

مسئلہ پنجم: الکحل ملی دواؤں کےاستعال کا شرعی حکم

''الکحل''ایک نشہ آور چیز ہے۔جو گنااور جو وغیرہ سے تیار کی جاتی ہے۔اگرانگور کے شیرہ سے تیار کی جائے تو حرام اورنجس ہے اوراس کےاستعال پر حدبھی واجب ہوگی۔انگور کےشیرہ سے بنی ہوئی شراب سےخواہ نشہ آئے یا نہ آئے ،قلیل وکثیر تمام حرام اورنجس ہوتی ہے۔اس کا ایک قطرہ اگر کنویں میں گر جائے تو پورا کنواں نا پاک ہو جاتا ہے۔الکحل نشہ آور چیز ہےاور ہرنشہ آور چیز کا استعال حرام ہے اگر چداس پرحدواجب نہیں۔اس لئے بلاضرورت الکحل ملی دواءاستعال کرنا جائز نہیں ہے۔ دوائی چونکہ بیار کے لئے ایک ضرورت ہے۔اس لئے فقہاء کرام نے عام قانون "المصوورات تبیح المحظورات ضرورت، حرام اشیاء کومباح کردیتی ہے"۔ کے تحت اس کا استعال جائز قرار دیا ہے۔ کتب فقہ میں اس کی تائید میں بہت ہی جزئیات موجود ہیں۔مثلاً بھنگ بھی نشہ آور چیز ہے کیکن بوقت ضرورت اس کےاستعال کو جائز قرار دیا ہے۔

شرب البنج للتداوي لاباس به.

(خلاصة الفتاوي جهم ٢٠٠٥)

علاج معالجہ کے لئے بھنگ بینااس میں کوئی حرج نہیں۔

تھوڑی می شراب دوا کے طور پر پینا کیا جائز ہے؟ جبکہ اس

هل يجوز شرب القليل من الخمر للتداوي اذا

لم يجد شيئا يقوم مقامه فيه وجهان.

(فآوي عالمگيري جهن ١١٢)

يجوز للعليل شرب الدم والبول واكل الميتة للتداوى اذا اخبره طبيب مسلم وان شفاء ه فيه ولم يجد في المباح مايقوم مقامه.

(فآوئ عالمگیری ج۵ص ۱۳۵۵ الباب الثامن عشر فی التداوی) کے قائم مقام نہ ہو۔

نوٹ: الکحل کا استعال ان دواؤں میں بکثرت ہوتا ہے، جور قیق یعنی اپنے کے قابل ہوتی ہیں۔الکحل ایک نشہ آوراورشراب کی قشم ہے اس لئے امام اہل سنت مجد د مأتہ حاضرہ مولانا الشاہ احمد رضان خان بریلوی علیہ الرحمہ نے ایسی ہر دواء کو استعال کرنا اور اس کا لین دین حرام کہا ہے جس میں الکحل ملی ہوئی ہو۔ ملا حظہ ہو:

ہاں انگریزی دواؤں میں جتنی دوا کیں رقیق ہوتی ہیں۔جنہیں ٹنچر (لیکویٹر) کہتے ہیں۔ان سب میں یقیناً شراب ہوتی ہے۔ وہ سب حرام ہی ہیں اور ناپاک بھی ہیں۔ندان کا کھانا حلال اور نہ بدن پرلگانا جائز ہے نہ خرید نا حلال نہ بیچنا جائز۔

( فقاوي رضويه ج ٢ص ٢٠ المطبوعه مير محه )

لیکن قارئین کرام! آپ اس امرہے واقف ہوں گے کہ بعض احکام عادات وزمانہ کے بدلنے سے بدل جاتے ہیں۔حلال، حرام اور حرام حلال ہوجاتا ہے۔

و اعلم ان اعتبار العادة والعرف يرجع اليه في الفقه في مسائل كثيرة حتى جعلوا ذالك اصلا فقالوا في الاصول في باب ما تترك به الحقيقة تترك الحقيقة بدلالة الاستعمال والعادة كذا ذكره فخوالاسلام. (الاشاه والظارص ٢٦ قاعره ٢)

معلوم ہونا چاہیے کہ عرف اور عادات کی طرف بہت سے نقبی مسائل میں رجوع کیا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ علاء نے اسے بھی ایک 'اصل' قرار دیا۔اصول فقہ میں حقیقت کے چھوڑنے کی بحث میں علاء فرماتے ہیں کہ حقیقت کو بھی استعال اور عادت کی وجہ سے چھوڑا جاتا ہے۔ایسے ہی فخر الاسلام نے ذکر کیا۔

کے قائم مقام اور کوئی دوانہ ملے۔اس میں دوقول ہیں (بعض نے

جائز ہے۔ جب اسے کوئی مسلمان طبیب پیے کیے کہ تمہاری شفاءای

میں ہا وراس کے علاوہ کوئی دوسری مباح دوانہیں ملتی ہے یا اس

مریض کے لئے خون، پیشاب پینا اور مردار کھانا بطور دوا

کہا جائز ہے اور بعض نے ناجائز کہا)۔

قارئین کرام! ضرورت اور عادت وعرف میں احکام تبدیل ہوجاتے ہیں یا ان میں نرمی اختیار کی جاتی ہے۔ مثلا ایک شخص بازار میں سے گزررہا ہے جہاں جانوروں کا بول و براز گرتا رہتا ہے۔ اچا نک بارش شروع ہوگئی اور کیچڑ کی چھوٹی چھوٹی چھیٹیں اس کے کیڑوں پر پڑگئیں۔ اب یہ ناپاک چھیٹیں چاہیے تو یہ تھا کہ کپڑوں کو ناپاک کردیتیں ۔ لیکن عام واقعہ ہونے کی وجہ سے ان کپڑوں کو نجس نہیں کہا جاتا۔ اس طرح گزرتے کسی جانور کے بیشاب کی باریک باریک چھیٹیں اڑ کر کپڑے پر پڑیں تو بیشا بنجس ہونے کی وجہ سے کپڑے نہیں کہا جاتا۔ اس طرح گزرتے کسی جانور کے بیشاب کی باریک باریک چھیٹیں اڑ کر کپڑے پر پڑیں تو بیشاب نجس ہونے کی وجہ سے کپڑے نہیں کہا گیا۔ اعلیٰ حضرت عظیم المرتبت نے اگر چہالکول کو وجہ سے کپڑے کو نکہ آپ کے فتو کی نہایت محاط اور پختہ بالکل حرام فر مایا۔ اس کی ترمت کی کیا تو جیہ ہوسکتی ہے، کیونکہ آپ کے فتو کی نہایت محاط اور پختہ اقوال پڑئی ہوتے ہیں۔ اس لئے ہم چاہتے ہیں کہ اعلیٰ حضرت کے فتو کی کی تو جیہ بیان کریں۔ لیکن یہی مسئلہ مولا نا نور اللہ بصیر یوری

رحمة الله عليه ابنين فقاوي نوريه عين مولوي محمد سعيد صاحب محمد بوره لائكوري تحريري تقمديق كرتے ہوئے جو بچھرقم كيا۔ چونكه وه كافی ووافی ہے۔اس لئے ہم دونوں حضرات كى تحرِيرات من وعن نقل كرديتے ہيں۔ پھر بعد ميں بچھ عربی عبارات كا ترجمه پیش كريں گے۔

جومولا نا موصوف کے فقاویٰ میں ہے تا کہ قارئین و ناظرین پوری طرح مستفید ہوشیں۔ ' کیا فرماتے ہیں علاء دین اس مسئلہ میں کہ انگریزی ادویات جن میں الکحل کی آمیزش ہوتی ہے خواہ ادویات تر ہوں یا خشک ان کااستعال شرعاً جائزے یا نہیں؟ مندرجہ ذیل صورتوں کے جوابات بھی عنایت فرما کیں۔ ہومیو پیتھی بعض ڈاکٹروں کا قول ہے کہ جس الکحل ہے ادویات تیار ہوتی ہیں یہ جویا گئے ہے بنتی ہے۔ وہر صدق تول ایشاں الی ادویات کا استعال جائز ہوتا چا ہے۔ کیونکہ شخین رضی اللہ عنہا کے مسلک پریہ حرام نہیں۔ عالمگیری ہیں ہے : وا ما الا شربة المتخذة من الا شعیر اوالذرة اوالتفاح اوالعسل اذا اشتد و هو مطبوخ فانه یجوز شربه مادون السکر عند ابی حنیفة وابی یوسف رحمه ما الله و عند محمد رحمه الله حرام شوبه ،اور' بہار شریعت' میں شہر، گیہوں، جو وغیرہ کی شرابی میں۔ شلا یہاں ہندوستان میں میوے کی شراب بنتی ہے۔ جب ان میں نشہ ہو حرام ہے ،اور' در مخار' میں ہے : والشالت نبیند العسل والتین والبر والشعیر والذرة میں اس جا سواء طبخ اولا بلالهو و طوب ،اور فاہر ہے کہ ادویات میں اس کا استعال نہ و الموطرب کے لئے ہے اور نہ بی اس حالت میں ہم سکر ہوتی ہیں۔ ہاں جب اس کو کوئی بطور الهو ولعب ہے گاتو سیدنا امام محمد رحمۃ اللہ علیہ کے قول پر فتو کی کی بنا پر حرام ہوں گی جیسا میں ہے ،المتحدة من الدھ بو والعسل میں یہ المتخذة من الحبوب والعسل کر'' عالمیری'' میں ہے: المقال میں الم کو اللہ وبشر بھا کذا فی السیر والتین لان المعنداق یہ متسموں علی هذه الا شوبة فی زماننا ویقصدون السکر واللہ وبشر بھا کذا فی السین والتین لان المعنداق یہ معندی علی هذه الا شوبة فی زماننا ویقصدون السکر واللہ وبشر بھا کذا فی المتحد ۔

(۲) دورحاضر میں ایسی ادویہ عوام وخواص استعال کررہے ہیں۔ حتیٰ کہ علمائے کرام اور مفتیان عظام میں سے شاید ہی کوئی ہوگا جو
اس ابتلاء میں مبتلا نہ ہو۔ تو کیا یہ عموم بلوئ نہیں؟ اگر کہا جائے کہ یہ عموم بلوئ نہیں تو کیوں؟ اور اگر تسلیم کرلیا جائے کہ یہ عموم بلوئ
میں شامل ہے تو شرعا اس کی اجازت ہونی چاہیے۔ عموم بلوئ میں تو ایسی چیزیں جن کی حرمت اور نجاست اختلافی ہوان کے
جواز کا قول ہوتا ہے۔ کے ما لا یہ حفی علی من له ادنی مما دسته بالفقه ،اور مسئلہ ندکورہ میں تو امام الائمہ سراج ائمہ سیدتا
امام اعظم ابو حذیفہ رضی اللہ عنہ اور قاضی القضا قسید نا حضرت امام ابو یوسف رضی اللہ عنہ کا قول حات کا ہے۔

(٣) اگر اردویات میں عموماً اور ہومیو بیتی ادویات میں خصوصا اس کی آمیزش ایکی ہوتی ہے کہ کالعدم ہو جاتی ہے تو کیا بیاستالہ نوعی نہ ہوگا اور اس ضمن میں نہ آئے گا کہ نمک کی کان میں گدھا مر کرنمک ہو جائے تو اس نمک کا کھانا جا تز ہے۔ بہر حال دلائل شرعیہ کی روسے اگر جواز کی گنجائش نکل سکتی ہے تو فقہائے کرام اور مفتیان عظام کی خدمت میں استدعا ہے کہ امت پر شفقت فرماتے ہوئے ، یسسو و الا تعسسو پر عمل کرتے ہوئے شرعی تھم سے مطلع فرمائیں۔ بیتو ظاہر ہے کہ عوام دخواص ادو بیا استعال کو ترکنہیں کریں گے تو حرمت کا فتو کی دیا جائے تو سب مجرم ہول کے اور شرعاً جواز کی صورت نکل سکے اور اس کے تحت جواز کا فتو کی دیا جائے تو سب مجرم ہول کے اور شرعاً جواز کی صورت نکل سکے اور اس کے تحت جواز کا فتو کی دیا جائے گی۔ (محرسعید ناظم می رضوی تبلیغی جاعت لا کمپور)

الجواب اللهم اجعل لي النور والصواب

بال اس ميں شک نہيں کہ انگريز کا دويہ کا استعال شرقا غرباً عربا عجماعام ہو چکا ہے اور يہ بھی متيقن اور متعين کہ تمام دواؤل ميں عموماً شراب کی ملاوٹ نہيں ہوتی بلکہ صرف تر اور سيال دواؤل ميں سے بعض ميں ہوتی ہے اور وہ بھی يقين نہيں کہ انگوری ہوتی ہے۔ تو اندر من حالات غير مسکر دواؤل کا استعال جائز وطال ہونا چا ہے کہ ایک ایک دوائی کے متعلق شراب کی آمیزش يقين نہيں ہے۔ حالانکہ يام محقق ہے کہ اشياء ميں اصل اباحت ہے۔ واذا ثابت کالشمسس والامس من الايات المتکاثرة والاحادیث المتواترة و نصوص الائمة الکرام والمشائخ العظام علی کثر تھا۔ بلکہ فرق کی امام قاضی خان 'فقيه النفس' ص 2 کمیں ہے۔ لیس زمان اجتناب الشبھات فعلی المسلم ان يتق الحرام المعاين ۔ بلکہ 'فرق کی عالمگيری' ج مص 20 میں ہے۔ قال محمد و به ناخذ مالم نعرف شيئا حراما لعينه و هو قول ابی حنيفة واصحابه کذافی الظهيرية۔

**79** 

تو واضح ہوا کہ حرمت ونجاست عارضی ہیں لیکن ان کے ثبوت کے لئے ضروری ہے کہ خصوصی دلیل ہواور محف شکوک وظنون سے ان کا ا ثبات ممكن نہيں اور يہ بھی واضح ہے كه احتياط ينہيں كه بے تحقيق بالغ و ثبوت كامل كسى شے كوحرام ومكروہ كهه كرافتراء كيا جائے اور بإزاری افواہ بھی قابل اعتبار نہیں کہا حکام شرعیہ کی مناط و مدار بن سکے۔ نیز کسی شے کامحل احتیاط سے دوریا کسی قوم کا بے احتیاط وشعور اور پروائے نجاست وحرمت ہے مہجور ہونا اسے ستلزم نہیں کہ وہ شے یا اس قوم کی استعالی یا بنائی ہوئی اشیاءمطلقاً نا پاک یا حرام وممنوع قرار پائیں۔ چنانچے مسائل کثیرہ فقہیہ سے بیر چیز روز روش کی طرح ثابت ہے۔مثلاً وہ کنویں جن سے کفار، فجار، جہال، گنوار، نا دان بيج ، بے تميزعورتيں سب طرح کے لوگ يانی بھرتے ہيں ،شرع مطہرہ ان کی طہارت کا حکم ديتی ہے۔ان سے شرب و وضوروا فرماتی ہے اور یونہی گلی کو چوں میں پھرنے والے جوتوں سے کوئی جوتا کنویں سے نکلے اور اس پر کوئی نجاست ظاہر نہ ہو،تو کنواں طاہر ہے اور اس قتم کے بکثرت اور مسائل ہیں جن کی فقاوی عالمگیری ، بحرالرائق ،شامی ، قاضی خان وغیر ہاکتب معتبرہ میں تصریح ہے اور " فقاوی رضویہ شریف' ج۲ میں نہایت تشریح ہے۔ سائل فاضل نے بیدرست فرمایا کہ انگریزی ادویہ میں عموم بلوی اور ابتلاء کا اعتبار ہوتا چاہیےاورالییصورت میں ضرورت کے لئے روایت ضعفہ کا سہارا بھی لیا جاسکتا ہے۔ چہ جائیکہ حضرت امام عالی مقام اول اور حضرت ا مام ثانی رضی الله عنهما کاند ہب شریف معاذ و ملاوین جائے۔حالانکہ ہمارے پیارے ارحم الراحمین رب تبارک وتعالی اورسرایا ہے رحم و كرم محبوب اعظم خُلاتِنَا المَيْنِي المَيْنِي اللَّهُ اللَّهُ بِيكُمُ الْمِسْرُ وَعِيهِ مِنْ اللَّهُ بِكُمُ الْمِسْرُ وَلَا يُرِيْدُ بِكُمُ الْعُسُرَ \_ (بِ٢٤) نيز قرمايا: مَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّيْنِ مِنْ حَرَج (بِ٤٤) الى غير ذالك من الايات والاحاديث الصحيصة الصريحة البته ابلو بيتهك ادوبي كاطرح موميوبيتي أدوبي كاستعال فقير كي نظر مين حدابتلاءتك نہیں پہنچتا،توان میں اباحت اصلیہ اور عدم تیقن نجاست ہے ہی جواز ثابت ہوسکتا ہے۔ رہی سائل فاضل کی تیسری دلیل استحالہ نوعی والی تو نظر حاضراس کی تائیز نہیں کرسکتی۔ کیونکہ کتب فقہیہ کی تصریحات سے متبین ہے کہ انقلاب واستحالہ کی دوشم ہیں ۔خلقی اور مصنوی خلقی انقلاب سے طہارت کا آجانامسلم ہے۔ جیسے نایاک پانی یا گوبر وغیرہ کی کھاد سے درخت اور پودے یا بیلیس پرورش پائیں تو پانی اور کھاد کے اجزاء یقیناً ان کے جزء بن کر فمنقلب و ستحیل ہو جاتے ہیں۔ جیسے کہ نطفہ کاعلقہ اور مضغہ میں کہ ذی روح بنتا ہے تو ایسا انقلاب واستحالہ مطہر ہے۔ تربوز ، لیموں وغیرہ کے پانی اور گذے اور باتی سب پھل اور پھول غلے لکڑی وغیرہ پاک ہیں۔ اگر چہ گندے تالوں کے پانی اور ٹیوں کی غلاظت سے ہی نشو ونما پائی ہواور یونہی سب جانوراصل میں پاک ہیں۔الا مساحی الدليل من النجس العين ،اوراس طرح بكرى كابچهجو بليد دوده سے پالا كيايا مرغى كاغليظ كھا كزيرورش پانا اس خلقى انقلاب كى بناير بالا جماع حرام نہیں اور ہرن کے خون کا نا فہ استحالہ خلقیہ سے کستوری بن جانا مطہر ومحلل ہے اور اس طرح محرر مذہب امام محمد رضی اللہ عنہ کے نز دیک کان نمک میں خزیر وحمار کا نمک بن جانا بھی خلقی انقلاب ہے اور پائخانہ وغیرہ نجس العین اشیاء کا آگ میں جل کر خاكسر موجانا بهى خلقى امر باورمطهر بـولا يخفى ان الطهارة لا تستلزم الحل اورمصنوى انقلاب واستحاله يعنى انسان كادو جار چیز وں کو ملا کرمر کب تیار کر لینا تر کیب سے ہیت سابقہ ضرور بدل جاتی ہے اور مفردات کے بعض اوصاف بھی برقر ارنہیں رہتے ۔ ایسے انقلاب سے پلید چیز کا پاک ہوجانامحل نظر ہے۔مثلاً ایساتریاق جوسانپ کے گوشت اور دیگرا دور یکوملا کرمجون کی صورت میں بنایا جاتا ہے یا بلیدیانی یا شراب سے آٹا گوندھ کر روٹی پکائی گئی۔ یا شور بے میں شراب ڈالی گئی۔تو بیتریاق اور شور بابلید ہیں اور ان کا استعال طل النبير\_ (كما في الهنديه جهن ١١١، جهن ١٣٩) وغيرها من اسفار المذهب \_البته بعض مشائخ كرام في بعض مر کبات کواس استحالہ کی بناء پر پاک فر مایا ۔ مگر عند انتحقیق ان مر کبات کا حکم طبارت ضرورت وعموم بلوی پر ہی مبتنی ہے ۔ چنانچہوہ صابون جو بلیدتیل سے تیار کیا جائے۔بعض علاء نے فرمایا پاک ہے کہ اس میں انقلاب واستحالہ آگیا اور اس کومسئلہ نمک پر قیاس

فرمایا۔ (فتح القدیرج اص ۱۷۱، کیری ص ۱۸۱، کرالراکن ج اص ۲۲۱، شائی ج اص ۱۹۱ میں ہے) والنظم من الفتح و علی قول محمد فرعوا الحکم لطھارة صابون صنع من زیت نجس ۔ توبی فرعوا جوقالوا کی طرح ہے بتار ہا ہے کہ حضرت ابن ہمام اور باقی حضرات مصنفین کبیری وغیرہ کو بی تفریع پندنہیں ۔ چنانچ ' درمختار' اور' شائی' میں تقریح ہے کہ طہارت صابون کا حکم ضرورت بلوگ کے سبب ہے (شائی ج اس ۱۶۱ میں ہے) والمنظم من المدر به یفتی للبلوی اور بعض حضرات نے اسی انقلاب کی بنا پراس گارے کو یاک کیا جو بلیدیانی اور یاک مٹی یا یاک یا بلید مٹی سے تیار کیا گیا ہو۔

(خلاصة الفتاوي جاص٣٦، فتح القديرج اص ٧٤، كيرى ص١٨ اوغير إس ٢٠ او النظم منها ايهما كان طاهرا فالطين طاهر، بلکہ بعض نے اس کی نسبت بھی امام محدر حمۃ اللہ علیہ کی طرف کر دی حالانکہ بیمفن تفریح ہے۔ چنانچیہ''خلاصہ'' میں ابوالنصر سے منقول ب: هذا قول محمد حيث صار شيئا اخر \_' كبيرى ' مين بـ قال البزازى هو قول محمد اور ظاهرتو يهى ب كماكر انقلاب ہی علت طہارت ہے تو بعض اجزاء کا پاک ہونا بھی شرط نہ ہوگا ۔ کیونکہ آگریہ انقلاب معتبر ہے تو پاک اور پلید میں یکسال پایا جاتا ہے۔الہذا'' فتح القدير'' ميں ياني اورمٹي دونوں كے تاياك ہونے كي صورت ميں بھي بعض كے نزد يك كارے كاياك ہونا ذكركيا \_\_\_ ( فتح القديرج اص١٣٩ من بوفرع بعضهم عليه ان الماء والطين النجسين اذا اخلطها وحصل الطين كان البطيين طباهبوا لافه صارشينا اخو بمراس كي بنائجي صابون كي طرح ضرورت بلوي پر بي ہے جيبيا كه اس گارے كو پاك كها كيا جوكوبروال كربنايا كيابو\_ (فتح القديرج اص١٣٩، شامى ج اص ٣٠١مين بوالسفط للشامى السوقين اذا جعل في الطين للتطيين لا يتجنس لان فيه ضرورة الى اسقاط النجاسة لانه لا يبتيها الابه حلية ـتوروزروش كى طرح واضح مواكمهم طہارت اصالۂ ضرورت وبلویٰ پر ہی بینی ہے جتی کہ جن حضرات کی نظر میں اس میں ضرورت وبلویٰ نہیں ان کے نز دیک وہ گارا پاک بھی نہیں۔ (کبیری ص ۱۸۱، شامی ص ۳۰۲، فتح القدیرج اص ۲ کا میں ہے۔ والنظم للجلی لان اختلاط النجس بالطاهو يتنجسه هذا هو الصحيح كما ذكره قاضى خال وهو الا ختيار الفقيه ابى الليث ببرحال حقق بيب كاليام كب جس کے سب اجزاء یا بعض بلید ہوں ۔ وہ اس مصنوعی ترکیب واستحالہ سے طاہر وحلال نہیں ہوسکتا۔ ورنہ لازم کہ شراب سے گوند ھے ہوئے آئے کی روثی اور وہ حلوہ کہ جس میں شراب کے چند قطرے یا خزیر کی چر بی ڈال کر بنایا گیا ہو۔ یا نا یا ک کنویں سے یانی لے کر بلاؤيكايا كياالي غير ذالك من الاشياء الخارجة عن الحصر والاحصاء سبطام وطال بن جاكي كيونكه ان مين مصنوى انقلاب واستحاله پایا گیا کهاس ترکیب کی وجه سے تغیر پایا گیا اور مرکب دوسری نئ چیز بن گیا اور بعض و هفیں ضرور منعدم ہو کئیں اور بعض نے فوائد وخواص بھی پیدا ہو گئے حالانکہ ان چیزوں کوفقہائے کرام نے استحالہ کا سبب فرمایا ہے۔ (بدائع الصنائع جاص ۸۵ میں ے ـ ان النجاسة لما استحالت وتبدلت اوصافها ومعاينها خرجت عن كونها نجاسته ) ـ فتح القديري اص ٢ ١٥٠٠٠ *كر* الرائق ج اص ٢٢٧، شاى ج اص ٢٠٠١ مي ب\_والنظم منه وكثير من المشائخ اختياره وهو المختار لان الشرع رتب وصف النجاسة على تلك الحقيقة وتنقضي الحقيقة بانتفاء بعض اجزاء مفهومها (الى ان قال) فعرفنا ان استحالة العين تتبع زوال الوصف المرتب عليها خلاصة الفتاوي جاص ٣٦، فتح القديرج اص٢١، كيريم ١٨٦٠

شینا اخرے شامی جاص ۲۹۱ میں ہے۔ ان العلة عند الا مام محمد التغیر وانقلاب الحقیقة رہاشامی کا جاص ۲۹۱ پرفر مانافیه تغییر وصف فقط او لامجود انقلاب وصف فرمایا کہ بیتا کر دینا کہ صرف انقلاب وصف سے استحالہ ثابت بیس ہوتا تو بیم فردات کی انفرادی صورتوں کے متعلق ہے، مرکبات کے متعلق نہیں۔ ورنہ سابقہ تصریحات کے مقابلہ میں اس قد یقال کے

مقول کا کیا اعتبار؟ بهرحال اشیاء فدکوره میس به مصنوی انقلاب واستحاله پایا جاتا ہے گر پھر بھی وہ تا پاک ہیں اورحلال نہیں۔ لہذا کہیری صدح کا اور طحطاوی کی الدرج اص ۱۹۸ میں اس کارد بلیخ فرمایا۔ والمنظم لملط حطاوی و توجیه المخلاصة الطهارة بانه بالتوکیب صار شیف الارج اض ۱۹۸ میں اس کارد بلیخ فرمایا۔ والمنظم لملط حطاوی و توجیه المخلاصة الطهارة بانه بالتوکیب صار شیف الایر خطہ اذا یقتضی ان الاطعمة اذا کان بعض مفر داتها نبحسا و لا یخفی فساده، المطعام طاهر الصیرور ته شینا اخو و علی هذا سائر الموکبات اذا کان بعض مفر داتها نبحسا و لا یخفی فساده، فی القدیرج اص ۲ کا میں فرمایا و هسفا انحو کی بنا پرجبکه ان کے بعض اجزاء ما پاک ہوں۔ ہرگز ہرگز نہیں پاک ہو سکتے اور یہ بھی واضح ہوا کہ ان کو جمار نمک پر قیاس نہیں کر سکتے ۔ کیونکہ مرکبات کا انقلاب واستحالہ مصنوی ہے اور حمار نمک پر خلقی اور اس کے علاوہ اور فارق بھی موجود ہیں۔ ان مرکبات کے اجزاء امتزاح پاکرایک نئی صورت اختیار کرتے ہیں اور حمار نمک پین مجزی نہیں ہوتا بلکہ اپنی شکل پر مساز موجود ہیں۔ ان مرکبات کے اجزاء امتزاح پاکرایک نئی صورت اختیار کرتے ہیں اور حمار نمک پین مجود کی بیار میں بن جاتا ہے اور شراب دوسری دوائی کے ساتھ کی کردوائی نہیں بن جاتی بلکہ ایک نیا مرکب بنا مرکب نیا کہ معلم ہوتو شرا کیا معروفہ سے مضطر الیہ دوائی کا استعال مطلقاً جائز ہے۔ ولو خدم اخلاصا کمافی اسناد المذهب المهذب۔

#### تنبه

ان امام اهل السنة والجماعة رضى الله عنه قد صرح في الفتاوي الرضويه ٢٥ص١٣١ بحرمة استعمال هذه الادوية اذا كانت رقيقة وقدرد التمسك بمذهب الامام الاول والثاني بان الفتوى على قول الثالث رضي الله تعالى عنهم اجمعين ولكن قوله هذاكان في ١٣٠٣ موقد تغيرت الاحوال في هذه العوام السبع والثمانين ففي وقته كانت الاطباء اليونانية مثل اجمل خان وغيره كثيرا كثيرا ولا نجد لهم في هذا الزمان مثلا ولا نظيرا وايضا قلد يتغير طرق تركيب الادوية كما وكيفا واجزأء واحداثا واختراعا فلانتيقن كما تيقن به بمحسب زمانه وقد تحققت الضرورة والبلوى وقد صرح المشائخ فتغير الاحكام بتغير الزمان والمكان ففي ثلاثين جاص ١٨٣ ن كثيرا من الاحكام التي نص عليها المجتهد صاحب المذهب بناء على ماكان من عرفه وزمانه قد تغيرت بتغير الازمنة بسبب فساداهل الزمان اوعموم الضرورة وفي ٢٥ص١٢٥ كثير من الاحكام تختلف باختلاف النزمان لتغير عرف اهله او لحدوث ضرورة او فساد اهل الزمان الخ ثم ذكر امثلة تضمن اختلاف زمان الامام الاول وزمان تلاميذه رضي الله عنهم اجمعين . وقد قال فوق ذالك والقول الضعيف يجوز العمل به عند الضرورة وفي ح١١٣٠ ان تغيير ما اعتماده عامة اهل العصر في عامة بلا دالاسلام لا حرج فوقه ولا شك ان فوق الحرج الذي عفى لاجله عن بعض النجاسات المنهية بالنص كطين الشارع الغالب عليه النجاسة وكبول السورفي الثياب والبعرالقليل في الابار والمحلب انتهى. وقد صرح المشائخ بهذا في تاليفاتهم المباركة واوضحوا ايضاحا لا يبقى شكا ولا امتراء. وقد صرح به الفتاوي الرضوية ايضا بما لا منزيد عليه فقال في جاص١٨٥ بعد ذكر المغيرات الست فاذا كان في مسئلة نص الامام ثم حدث احد تملك المعفيرات علمنا قطعا ان لو حدث على عهده لكان قوله على مقتضاه لا على خلافه ورده (الى ان نقل عن القعود) فهذه كلها قد تغيرت احكامها لتغير الزمان اما للضرورة واما للعرف واما لقرائن الاحوال قال

(الشامى فى العقود) فكل ذالك غير خارج عن المذهب لان صاحب المذهب لوكان فى هذا الزمان لقال بها ولم حدث هذا التغير فى زمانه لم ينص على خلافها الخ وقد حقق و دقق كما هو دابه رضى الله عنه فاقول انا ولا شك لى اصلا انه لوكان هذا الامام المجدد فى هذ الزمان لقال بالجواز فهذا قول الضرورى فلا معنى لل اصلا المودى والله تعالى اعلم وصلى الله على حبيبه وعلى اله واصحابه وبارك وسلم ابد الله المدار (الفقير ابوالخير محمنو د على غفرله بيره المجادى الثانى ١٩٥١ه مله ١٨٥٠ المجن ترب الرحمن اوكاره) ماكل كى عبارت كا خلاصه

بعض ڈاکٹروں کا کہنا ہے کہ'' الکی ''گنے وغیرہ سے بنتی ہے۔اگری قول تسلیم کرلیا جائے توشیخین کے نزدیک اس کا استعال جائز ہے اورامام محمد بھی اس کا استعال نہ کی جائے۔اس سے سکر پیدا نہ ہو۔یا لہود لعب کے لئے استعال نہ کی جائے۔اس سے معلوم ہوا کہ انگریزی ادویات کا استعال جائز ہے۔دوسری بات عموم بلوی ہے کہ جس کی وجہ سے الی اشیاء کہ جن کی حرمت مختلف فیہ ہو'ان کا استعال جائز ہو جاتا ہے۔تیسری بات یہ کہ الکل جب ملاکر کوئی دوائی تیار کی جاتی ہے، تو وہ اس مرکب میں گھل مل جاتی ہے۔ اور ان کا استعال جائز ہو جاتا ہے۔لہذا محلول مرکب میں اس انقلاب کی وجہ سے وہ اصل پر نہ رہی۔جسیا کہ گدھا نمک کی کان میں نمک ہو جائے تو طاہر ہو جاتا ہے۔لہذا محلول مرکب میں اگر چہالکے کی ملا ہوا ہو۔اپئی اصلیت برقر ار نہ رہنے کی وجہ سے اس مرکب دواء کا استعال جائز ہے۔اب یہ تینوں دلائل لکھ کرسائل ان کی تھد ہتے یا تر دید بہت تفصیل کا طالب ہے۔

خلاصه كاجواب

مفتی مولانا نور الله صاحب رحمة الله علیه سائل کی پہلی دو دلیلوں پر تبعرہ فر ماتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ان دو دلائل اور صورتوں میں انگریزی او ویات کا استعال بالا تفاق جائز ہے۔ جبدا گوری شراب کا تعین بھی نہیں اور تمام انگریزی سیلانی ادویات میں بھی انکحل کا موجود ہونا متبیں اور بارشاد احادیث لوگوں پر نری کروشکی نہ کرو۔ اس کے ساتھ عموم بلوئ بھی موجود ہے۔ لہذا انگریزی او ویات کا استعال جائز ہوا۔ البتہ تیسری دلیل کے بارے میں مولانا مرحوم نے فر مایا: کی چیڑکا دوسری چیز میں انقلاب دوشم کا ہوتا ہے۔ ایک قدرتی اور طفقی اور دوسرا بناوٹی اور مصنوع ۔ جہاں قدرتی انقلاب ہواس کے حلال ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ۔ جیسا کہ کھیت میں گوبر، پیشاب اور گذر یہ پائی سے اگریزی انقلاب ہواس کے حلال ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ۔ جیسا کہ کھیت میں گوبر، پیشاب اور گذر یہ پائی سے البتہ مصنوعی طریقہ انقلاب میں علاء کے اتو ال مختلف ہیں ۔ بعض نے اس پر اکتفائیس فر مایا۔ مثلاً بعض نے صرف تبدیلی یعنی اس چیز کا دوسری چیز بین جاتا اسے ہی صلت کے لئے کافی سمجھا۔ بعض نے اس پر اکتفائیس فر مایا۔ مثلاً شراب سے گوندھا ہوا طاہر ہے یا بحل الذکر کے نزدیک طاہر اور موخر الذکر علاء کے نزدیک بھی سے اس لئے مولانا مرحوم نے فر ایا: کہ اگریزی اور یا انتقلاب مصنوعی ہوا سے عام لوگوں میں رہ جس جائے تو میا ہوئی کی با پر جبکہ ان میں انگلاب بہر حال مصنوعی ہے۔ اختلاف علاء اپنی جگہ پر لیکن عوم بلوئی کی با پر جبکہ ان میں انگلی کی جب دونوں قسم کے علاء اس کے جواز کے قائل ہیں۔ اس لئے انگریزی ادویات کا استعال عموم بلوئ کی بنا پر جبکہ ان میں انگلی کی میں ہوتر ہے۔

اعتراض

تعبیہ علامہ مرحوم نے اعلیٰ حضرت کے'' فقاویٰ رضوبی'' کی عبارت پر بحث کی۔ میں نے اسے اعتراض کا رنگ اس لئے دیا کیونکہ بعض علاء معترض ہوتے ہیں۔ جب انہیں کہا جائے کہ انگریزی ادویات (الکحل ملی) کا استعال جائز ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ اعلیٰ حضرت نے تو دوٹوک انداز میں ان کے استعال'ان کے لین دین کوحرام فرمایا ہے اورتم اسے جائز اور حلال قر اردے رہے ہو؟ مولانا مرحوم نے اس کا جواب یا اس کی اصلیت اور حقیقت بیان فر مائی جے ہم جواب کے رنگ میں بطوراً نتھار پیش کررہے ہیں۔
الجواب: اعلیٰ حضرت کا مبارک فتو کی اپنے دور ۱۳۳ اھ کے حالات میں اپنے طور پر بالکل درست اور جی ما کیونکہ اس دور میں اگریزی ادویات ندکورہ کی جگہ یونانی ادویات موجود تھے۔ انگریزی ادویات کا متبادل تجویز کرنے والے ماہر طبیب نہ فرمایا ۔ ۸۷ سال گزرنے کے بعد حالات بہت زیادہ تبدیل ہو گئے۔ انگریزی ادویات کا متبادل تجویز کرنے والے ماہر طبیب نہ موفی پر قابولیا تھی تواب ہو گئے اور سائنسی طریقہ سے ختلف ادویات کے نجوٹر اور ان کے خلاصے ایسے تیار ہو میچے ہیں کہ آگر دوا ایک ماہ من مرض پر قابولیا تھی تواب کا نجوٹر ایک آ دھ منٹ میں قابو پالیتا ہے۔ اعلیٰ حضرت کے دور کی صورت حالات بہت تبدیل ہو چکی ہواد حالات کتبدیل ہو چکی ہواد حالات بہت تبدیل ہو چکی ہواد حالات کتبدیل ہو چکی ہواد علات کے تبدیل ہونے کا محتل ہونے انگریز کا ایس منظم ابو حقیقہ رضی اللہ عنہ کا بارے میں فرایا کہ حالات کے تبدیل ہونے کا خود اعلیٰ حضرت پر سے شروع کی تبدیل ہونی تو ضرور آپ بھی ان حالات کے پیش نظر مسئلہ کا تھم ذکر فر باتے۔ ای لئے فقہائے حقیہ نے نیس تر بیانی کہ نیس ہوئی تو ضرور آپ بھی ان حالات کے پیش نظر مسئلہ کا تھم ذکر فر باتے۔ ای لئے فقہائے حقیہ نے نیس نے مسائل (بلکہ خود اعلیٰ حضرت نے بھی ) ذکر فر باتے ۔ ای ایس مناس نے باوجود وہ فر بب حنی کا بی تھم کہلائے گا۔ کیونکہ خود فی ایک میں ہوئی نے میں مولیٰ ذکر فر بایا کہ حالات و ماہدیں کہ میں ہوئی توروں آپ نے بہت کی مسئلہ کا تھا کہ سے میں ہوئیا نہ سے تھم تبدیل ہوسکتا ہے۔ امام اہل سنت رضی اللہ عنہ کا مسئلہ بھی یہی ہے۔ زمانہ کے اختلاف سے تھم کا مختلف ہو جانا اس موضوع پریں آپ نے بہت کی مجدفر مائی ہے۔ بہت کی محملات ہوں ان کے بیت کی موسئل کے بیاں میں میں ہوئیا کو مسئلہ ہیں کی ہوئی دورات میں کہ دورات میں کو ان کے دور میں ہوئیا کہ موابات کی موسئل کی اورات کی سے میں ہوئیا کے موسئل کی میں ہوئیا کی موسئل کی موسئل کی موسئل کی میں ہوئیا کے دورات میں کو ان کے موسئل کی موسئل کی موسئل کی موسئل کی موسئل کی موسئل کی کو انہ ہوئیا کہ موسئل کی کو انہ میں کو انہ کو انہ کو بیا کی موسئل کی کو انہ میں کو انہ کو انہ کی موسئل کی کو انہ میں کی کو انہ کو کر کو انہ کو کر کو کہ کو کو کو کو کو کر کیا کو کر کو کر کو کو کر کو کر کو کر کو کر کو

بحد الله تعالی ہم نے اس شکر کے بارے میں ہرصورت بروہ واضح وبین کلام کیا کہ کسی پہلو برحکم شرع مخفی ندر ہا۔اب اہل اسلام نظر کریں۔اگریہاں ان صورتوں میں سے کوئی شکل موجود ہوجن برہم نے تھم حرمت ونجاست دیا تو وہی تھم ہے ورنہ مجر د ظنون واوہام کی پابندی محض تشدد و ناواقفی ، نہ بے محقیق کسی شے کوحرام وممنوع کہددیتے ہیں۔ پچھا حتیاط بلکہ احتیاط اباحت ہی مانتے ہیں جب تک دلیل خلاف واضح نه هو\_(دیکمومقدمه ص۳) هم یقین کرتے ہیں که ان خیالات وتصورات کا دروازه کھولا جائے گا ،تو قید بول بر دائرہ نہایت جگ ہوجائے گا۔ایک روس کی شکر کیا ہزار ہاچیزیں جھوڑنی پڑیں گی۔ محوسیوں کا تھی ، تیلیوں کا تیل ، حلوائیوں کا دودھ، ہرقتم کی مضائی، کا فرعطاروں کا عرق شربت کیا بلا ہے اور ان کی طہارت پر بے تمسک باصل کونسا بینہ قاطعہ ملاہے؟ اس دائرہ کی توسیع میں امت برتھ میں اور ہزاروں مسلمانوں کی تاثیم ونفسیق جے شرع مطہر کہ کمال بسر وساحت پر ہے ہرگز گوارانہیں فرماتی مسلی اللہ تعالی علی صادبه وبارك وملم في الحاشية الشامية فيه حرج عظيم لانه يلزم منه تاثيم الامة اه وفيها ارفق باهل هذا الزمان لئلا يعقوا في الفسق والعصيان اه وقد قالت العلماء من كل مذهب كلما ضاق الامر اتسع ومن القواعد المسلمة المشقة تجلب التيسير علاءتفرح فرمات بير- جاراز ماندا تقائة شبهات كانبيل غنيمت ب كرآ دى المحول وكي حرام سے نیچ فی الفتاوی الامام قاضی خان قالوا لیس زماننا اجتناب الشبهات وانما علی المسلم ان يتقى الحرام المعاين وفي تجنيس الامام برهان الدين عن ابي بكر ابراهيم ليس هذا زمان الشبهات ان الحرام اغنانا يعني ان اجتنبت الحرام كفاك اه ملخصا وعنها في الاشباه نحو ذالك وفي الطريقة وشرحها بعد النقل وعن الامامين المعاصرين رحمهما الله تعالى زمانها اي زمان قاضي خان وصاحب الهداية رحمهما الله تعالى ا قبل ست مائة سنة من الهجرة النبوية التاريخ اليوم الى الف وثلث وتسعين سنة من الهجرة ولا خفاء ان الفساد والتغير يزيد ان بزيادة الزمان لبعده عن عهد النبوة اه ملخصا. وفي العالمگيرية عن جواهر الفتاوي عن بعض مشائخه عليك بترك الحرام المحض في هذا الزمان فانك لا تجد شيئا لا شبهة فيه ١٥ ـ سجان الله جبكم فيمثى

صدى بلكهاس سے پہلے سے ائمه دین یوں ارشا وفر ماتے آئے ۔ تو ہم بسماندوں کواس چودھویں صدی میں کیا امید ہے؟ ف انا لله و انا اليه راجعون \_الي بي وجوه مي كه حديث مي آيا \_انكم في زمان من ترك منكم عشرما امر به هلك ثم ياتي زمان من عمل منهم بعشرما امر به نجي. احرجه الترمذي وغيره عن ابي هريرة رضي الله عنه عن النبي ضَالَّتُهُم اللَّهُ الم إِل جَوْحُصُ بحكم قوله صَلَّالِتُهُمُ كَيْكُ كَيف وقد قيل اخرجه وغيره عن عقبة بن الحارث النوفلي وقوله صَلَّالَيُّهُ كَالْتُحْلِيُّ مَن اتقى الشبهات فقد استبرا الدين وعرضه اخرجه الستة عن النعمان بن بشير رضي الله تعالى عنهم بچاچا باور ان امور کا کہ ہم مقدمہ دہم میں ذکر کر آئے لیاظ رکھے۔ بہتر وافضل اور نہایت محمود عمل مگر اس کے ورع کا حکم صرف اس کے نفس پر ہے۔ نہ کہاس کے سبب اصل شی کوممنوع کہنے گئیں۔ یا جومسلمان اسے استعال کرتے ہوں ان پرطعن واعتراض کرئے اپنی نظر میں حقیر سمجھے۔اس سے درع کا ترک ہزار درجہ بہتر تھا۔ کہ شرع پرافتر اءا درمسلمانوں کی تشنیع وتحقیر سے تومحفوظ رہتا۔ قبال المله تبار ک وتعالى لا تقولوا لما تصف السنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام لتفتروا على الله الكذب لا يفلحون. وقال جـل مـجده ولا تلمزوا انفسكم اي لا يعب بعضكم بعضا واللمز هو الطعن باللسان ولابي داود وابن ماجة عن ابى هريرة رضى الله عنه عن النبي ضَالَتُهُم كُمُ كل المسلم على المسلم حرامه ماله وعرضه ودمه حسب امرئ من الشر ان معتقر اخاه المسلم عجب اس سے كدورع كا قصدكر اورمحر مات قطعيد ميں يؤے بيصرف تشددوتعن كانتيجه ب اور واقعی دین وسنت صراط منتقیم ہیں ۔ان میں جس طرح تغریط ہے آ دمی ہو جاتا ہے ۔ یونہی افراط سے اس قتم کے آفات میں ابتلاء پاتا ہے۔لم یجعل له عوجا دونوں ندموم بھلاعوام بیچاروں کی کیاشکایت آج کل بہت جہال منتسب بنام علم و کمال یہی روش چلتے ہیں ۔ مروبات بلکہ مباحات بلکہ ستحبات جنہیں برغم خودممنوع سجھ لیں ان سے تحزیر و تنفیر کو کیا سچھ نہیں لکھ دیتے حتی کہ نوبت تا بہ اطلاق کفروشرک پہنچانے میں باکنہیں رکھتے۔( فآدیٰ رضوبہج میں ۱۰۹۔۱۰۹)

پڑھ علاء میں موجود ہے کہ ایک مباح ومتحب کو تھینج تان کرحرام بلکہ شرک تک لے جاتے ہیں اور مسلمانوں کومشرک و بدعتی بنانے کی قتم کھائے بیٹھے ہیں ۔ اللہ تعالی ایسے فتو کی فروشوں سے بچائے۔ خلاصہ کلام یہ کہ عموم بلوی اور ضرورت کے پیش نظر ایسی انگریزی دوائیوں کا استعال جائز ہے جن میں الکحل کی آمیزش ہو۔ انہیں خواہ مخواہ حرام قرار دے کرامت کو گنہگار کرنا اور تنگی پیدا کرنا درست نہیں

نو شن اعضاء کی پیندکاری کوجن علاء نے ناجائز کہا اور ناجائز ہونے پر دلائل دیئے۔گرشتہ اوراق میں ہم نے ان پر تفصیلی تقید کر کے ان پر عدم اطبینان کا اظہار کیا۔ اس کے بعد ہم نے کچھ دلائل جواز چیش کئے۔ اب ہم دور جدید کے بعض دانشوروں ، علاء مفتیان کرام اور ماہر ڈاکٹر ول کی آراء ذریج شمسئلہ میں انہوں داتا در بارہ پیتال میں آتھوں کے اپریشن اور امراض چیتم کے ماہر ڈاکٹر محراقبال صاحب نے میری کافی مدد کی۔ جھے ذریج شموضوع کے لئے ایک کتاب ''قرینہ کی پیند کاری'' مطلوب تھی۔موصوف نے یہ کتاب مہیا کر دی۔ اس کتاب کے مرتب افتخار حسین نامی شخص ہیں ، جو پاکتان آئی بینک سوسائٹ کرا جی کے صدر ہیں۔ انہوں نے اعضاء کی پیوند کاری کے معالمہ میں اندرون اور بیرون ملک کے متاز علاء ، ڈاکٹر وں ،مفتوں اور تحقیق کرنے والوں سے ان کی آراء طلب کیں۔ جن کواس کتاب میں چھوایا گیا ہے۔ ان کے دلائل تقریباً وہی تھے جوہم نے ذکر کرد سے اور کچھ دلائل ان کے علاوہ ہیں۔ ہم من وعن یہ آراء درج کر رہے ہیں۔ امید ہے کہ جو شخص بھی غیر جانبداری سے ان کی آراء اور دلائل پڑھے گا ، وہ مطمئن ہوجائے گا کہ اعضاء کی پیوند کاری بوت ضرورت شرعاً جائز ہے۔ کتاب نہ کور میں درج شدہ آراء سے قبل ہم بعض مشہور قانون مطمئن ہوجائے گا کہ اعضاء کی پیوند کاری بوت ضرورت شرعاً جائز ہے۔ کتاب نہ کور میں درج شدہ آراء سے قبل ہم بعض مشہور قانون کی آراء سے ذرکہ کر نا مناسب بچھتے ہیں۔ کیونکہ انہوں نے عدم جواز کے قائلین کے دلائل اور ان کے جوابات نقل کے۔ اس کتاب سے ہم پہلے ذکر کرنا مناسب بچھتے ہیں۔ کیونکہ انہوں نے عدم جواز کے قائلین کے دلائل اور ان کے جوابات نقل کے۔ اس کتاب سے ہم پہلے ذکر کرنا مناسب بچھتے ہیں۔ کیونکہ انہوں نے عدم جواز کے قائلین کے دلائل اور ان کے جوابات نقل کے۔ اس

مقدمه ازقلم جناب خالداسحاق ایمه ووکیٹ سابق ایمه ووکیٹ جنرل حکومت مغربی پاکستان اس مسئله میں بچھاعتراضات تو عدم واقفیت کی بنا پر تھے اور پچھازروئے قیاس اٹھائے گئے تھے۔اعتراض اجمالی حسب ذیل "

ے.
(۱) قوریند کی پوند کاری اس لئے ناجائز ہے کہ قوریندمیت کی آنکھوں سے علیحدہ کیا جاتا ہے اور اس طرح میت کی بےحرمتی ہوتی ہے۔
۔۔۔

(۲) میت کاجسم ناپاک ہے اس لئے اس کا ہرعضو ناپاک ہے۔ جو زندہ مخص کے جسم میں جو کہ شرعی اعتبار سے پاک ہے پیوند نہیں کیا جاسکتا۔

(٣) انسانی جسم کے اعضاء کی خرید وفر وخت اور دیگر طریقوں سے لین دین ناجائز ہے۔ اس ممن میں عام طور پر جواسد لال پیش کیا جاتا ہے وہ یہ ہے کہ انسانی جسم کے تمام اعضاء اللہ تعالیٰ کی امانت ہیں اورا گرکوئی فر درضا کا رانہ طور پریا کسی اور طریقہ سے اپنی جان کی خود کشی کر ہے یا جسم کا کوئی عضورضا کا رانہ طور سے یا قیمۂ یا کسی اور طریقہ سے دے گاتو وہ امانت میں خیانت کا مرتکب ہوگا۔ اس بحث کے آغاز میں عام طور پر علاء کرام اعضاء کی بیوند کا ری کے بارے میں معترض رہے۔ لیکن حال ہی میں انہوں نے اپنی رائے میں تبدیلی کی ہے اور اعضاء کی بیوند کاری کو بعض شرائط کے ساتھ جائز قرار دیا ہے۔ مصر سعود کی عرب اور اردن کے علاء نے اس بارے میں پہل کی ہے۔ علاء پاکستان نے بھی گوشر وط انداز میں سہی ان کی تقلید کی ہے۔

(1) جیسا کہاد پراشارہ کیا تھا کہ پیوند کاری کو ناجائز قرار دینے کا فتویٰ دراصل اس عمل سے نا داقفیت پر بنی ہے،جومیت کی آنکھ

نکالنے اور دوسرے زندہ مگر نابینا کی آنکھ میں پوست کرنے کا جراحی عمل ہے۔ عام طور پر بیضور کیا جاتا رہا ہے کہ متوفی کی پوری آ تکھ نکالی جاتی ہے۔جس سے ظاہر ہے کہ میت کا چہرہ سنح ہوجاتا ہوگا اور پیمل میت کے ورثاء کے لئے سبکی کا باعث بنتا ہوگا۔ ورحقیقت ایبا کچھی نہیں ہوتا۔ یمل جراحی اس قدر مخضر اور چھوٹا ہوتا ہے کہ آنکھیں حاصل کرنے کے باوصف میت کے چرے پرکوئی اثر نہیں پڑتا۔ قورینہ حاصل کرنے کے بعد آئکھیں معمول کے مطابق بند کر دی جاتی ہیں۔اس جھوٹے عمل جراحی کا نشان تک نہیں ملتا اور جب تک طبی آلات کے ذریعہ نہ دیکھا جائے نظر نہیں آسکتا کہ میت کے جسم پر کوئی تبدیلی ہوئی۔ زخم کا چر کہ تک لگا۔میت نہ منتح ہوتی ہے نہاس کی بے حرمتی ہوتی ہے۔

(٢) دوسرااعتراض محض فئي ہے اوراس نص قرآن سے كہ تمام چيزيں انسانوں كى خدمت كے لئے تخليق كى گئى ہيں۔ صرف نظر كيا گيا ہے۔اللہ تعالیٰ نے سورہ لقمان میں فرمایا ہے: '' کیاتم نے نہیں دیکھا کیاللہ نے جو کچھ آسانوں میں ہے اور جو کچھ زمین میں ہے تہارے لئے مسخر کر دیا ہے اور اس نے اپنی ظاہری اور باطنی نعتیں تم پر کمل کر دیں'۔ ( آیت:۲۰۰) حتیٰ کہ جو چیزیں ناپاک ہیں یا حرام ہیں ان میں بھی انسانوں کے لئے فائدہ موجود ہے۔ گوالی چیزیں اس لئے حرام قرار دے دی گئیں کہ ان کا فائدہ کی نسبت نقصان بہت زیادہ ہے۔اللہ تعالی سور و البقرہ میں فرماتا ہے:''وہ پوچھتے ہیں تم سے شراب اور جوئے کے بارے میں کہہ دو کہان دونوں میں بڑا گناہ ہے اور کچھ فائدہ بھی ہےانسانوں کے لئے 'لیکن ان کا گناہ فائدہ کی نسبت بہت زیادہ ہے''۔ جب ضرورت تاگزیر ہوجائے اور حرام شے کے استعال کے بغیر جارہ کارمشکل ہوتو شریعت مطہرہ نا جائز اور نا پاک اشیاء کے استعال کی بھی ایسی حالت میں اجازت دے دیتی ہے۔شرط پیہے کہ استعال میں نیت اللہ تعالی کے حکم سے بغاوت کی نہ ہو۔ یہ جب ہی ہوتا ہے کہان اشیاء کا استعال اللہ کی طرف سے جائز قرار دیئے گئے مقاصد کے لئے ہواوران اشیاء کا متبادل موجود نہ ہو۔ایک ناممل شخص کوممل کرنے سے زیادہ جائز عظیم مقصد کا تصور ہی نہیں کیا جاسکتا۔ آئے صیں ایسی نعمت خداوندی ہے جس

کے لئے ابداالا بادتک خداتعالیٰ کاشکر بجالا نا جاہیے۔

(٣) تيسر ااعتراض اس پيش کئے گئے اصول کی بناپر ہی مستر وکر دیا جانا چاہیے جو کہ اس کی مخالفت میں پیش کیا جاتا ہے۔انسانی زندگی اور تمام انسانی صلاحیتیں اور دولت اور ذرائع انسان کو حاصل ہیں اور حقیقت میں تحفہ خداوندی ہیں ۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے انسان کوعدم سے وجود بخشا ہے۔ (ق-۲۷-۱) اوراہے وہ سب مجھ عطا کر دیا جس کا وہ اہل تھا۔اللہ تعالیٰ نے انسان کواس بارے میں بھی تعلیم دی کہوہ نیک و بدمیں سیج طور پرتمیز کر سکے۔(ق۔۹۰۔۱۱) ایمان والوں کے لئے بہترین راستہ یہ ہے کہ تمام انعامات خداوندی بشمول اپنی جان کواللہ تعالی کی مقرر کردہ ترجیحات کے مطابق استعال کرے اور وہ صرف اس طرح ازل میں کئے گئے اپنے عہد کی تجدید کرے۔ یہی وجہ ہے کہ جب کوئی شخص اللّٰہ کی راہ میں جان قربان کرتا ہے تو اسے اول ترین درجہ شہادت کا ملتا ہے۔اس کے علاوہ عمل کا درجہ کمتر ہوتا ہے۔اس کے برعکس خود کشی کرنا اس کئے گناہ ہے کہ جان کسی ایسے مقصد کے لئے قربان نہیں کی تمثی بلکہ اللہ تعالیٰ کی ایک نعمت ( زندگی ) کو تھکرا دیا ہے۔اگر ایک شخص امت کے دفاع میں اپنا کوئی عضو کھو بیٹھتا ہے، وہ گنامگارنہیں نہ ہی اس نے امانت کی خلاف ورزی کی ہے تو پھرا یک ایسافخص جواپنے اعضاء میں سے ایک جھوٹا سا . عضو جووفات پا جانے کے باعث نہ تو خوداس کے لئے استعال کے قابل رہتا ہے اور نہ ہی کسی دوسرے کے لئے ،اگروہ کسی اليفخص كوجس كے لئے وہ مفيد ہوسكتا ہے، دے ديتو وہ كيونكرا مانت كى خلاف ورزى كرنے والائھبرايا جاسكتا ہے؟

(اسلام اورقرینه کی پیوندکاری صاا-۱۵)

قارئین کرام! خالداسحاق ایدووکیٹ کی تحریر سے مانعین پیوند کاری کے تینوں دلائل کا جواب اوران کی حقیقت آپ نے ملاحظہ

فر مائی مختصریہ کہ مردہ انسان کی تیلی ( قرینہ )عمل جراحی سے تکال کر زندہ اور تابیعا میں اس طرح فٹ کر دی جاتی ہے کہ مردہ انسان کی شکل وصورت میں کوئی بظاہراورواضح فرق نہیں پڑتا۔لہذانہ چہرہ سنح ہوا نہ تو بین ہوئی اور نہ ہی اسے اللہ تعالیٰ کی نعمت کے شکر کی بجائے ناشكرى مين صرف كيا كيا\_

ندکورہ کتاب میں ملک اور بیرون ملک کے بہت سے علماء کی آ راء جمع کی گئی ہیں۔ تمام کاتحریر کرنامحض طوالت اور بے سود ہوگا۔ صرف چندحفرات کے دلائل مخضرطور پر ذکر کئے جائیں گے۔رسالہ مذکورہ میں مولوی محم تحسین صاحب نے بھی مانعین کے دلائل اور ان کے جوابات دیے ہیں۔اس کو بھی مفیداور کارآ مسجھتے ہوئے ذیل میں درج کیا جارہا ہے۔

اسلام اورقرينه كى پيوند كارى

مانعین کی پہلی دلیل میہ ہے کہ چونکہ قرینہ کی پیوند کاری میں مردہ آ دمی کی لاش ہے آئکھیں نکالنی پڑتی ہیں اور مردہ آ دمی کی لاش میں قطع و برید آ دمی کے منافی ہے اور انسانیت کی ہتک ہے اور تو ہین ہے۔ چونکہ آ دمی زندہ یا مردہ کی تکریم واجب ہے اور ہتک و تو ہین حرام ہے۔لہذا جومل تکریم آ دمیت کے منافی اور تو بین آ دمیت کا سبب ہووہ حرام اور نا جائز ہے۔ نتیجہ یہ کہ قرینہ کی پیوند کاری نا جائز اور حرام ہے۔ تکریم آدمیت کے بارے میں قرآن کافر مان ہے: ' وکقکڈ گر منسکا بنیٹی ادم فی الْبَرِّ وَالْبَحْير وَرَزَقْنا هُمُ مِنَ السَّطِيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَا هُمْ عَلَى كِثْنِيرِ مِّمَّنَ حَلَقْنَا تَفْضِيلًا بِثَكَ بَم نِي آدم كوقابل تكريم بنايا اورانبيس خشكى اورترى ميسوار کیا اور پاکیزہ چیزوں سے اس کورزق دیا اورا پی مخلوق میں سے بہتوں پراس کونضیلت اور برتری دی'(بی اسرائیل: ۷۰) قرآن مجيد كى دوسرى آيت "كَفَنْ الْمِنْسُانَ فِي أَحْسَنِ تَقُويْم بِشك بم نے انسان كوبہترين شكل وصورت ميں بيداكيا"." هو الذي خلق لكم مافي الارض جميعا وه ذات جس في تهار فاكد عرك لئ بيدا كياز مين كي تمام چيزول كو " (بقره: باعس)۔قرآن مجید کی تین آیات کے علاوہ تو ہین آ دمیت کی ممانعت میں ایک دواحادیث بیش کی جاتی ہیں۔ایک تو وہ حدیث ہے کہ جس میں مثلہ سے منع فر مایا گیا ہے۔ یعنی کسی کے مرنے کے بعد اس کی لاش کوسٹے کرنے کے لئے ناک، کان وغیرہ کا ف دینا تا کہ اس کی تذلیل ہو، بیرزام ہے۔ دوسری حدیث میں آتا ہے۔میت کی ہڑیاں تو ڑنا ایسا ہے جیسا کہ زندہ انسان کی ہڑی تو ژنا اور چونکہ زنده انسان کی بڈی تو ڑنا حرام اور گناہ ہے لہذا مردہ انسان کی بڈی تو ڑنا بھی حرام اور گناہ ہے۔ (اسلام اور قریند کی بیوند کاری میں ۱۲۔ ۱۲)

قرآن و حدیث سے ثابت ہوا کہ ہر تعل جس سے تو ہین انسانیت ہوتی ہے وہ حرام اور گناہ ہے۔ چونکہ انسان زندہ اور مردہ دونوں حالتوں میں قابل تکریم ہے۔اس لئے زندہ اور مردہ کی تحریم واجب ہے۔ای بناپرمثلہ ہے منع کیا حمیاً ۔البنداایک آ دمی کی آ نکھ نکالنا یا گردہ وغیرہ نکالنااس کی تکریم کی بجائے تو ہین ہے اس لئے قرینہ کی پیوند کاری اور گردہ وغیرہ کی جدید آلات سے پیوند کاری

حرام اورمنوع ہے۔

جواب دلیل اول: اس دلیل کا ابتدائی حصه (صغریٰ) سیح نہیں یعنی پیرکہنا که زندہ اندھے آ دی کی بینائی کی خاطر مردہ کی آگھہ کی نیکی نکالنا ،مردہ کی تکریم کے منافی اور تو ہین کا موجب ہے۔عدم صحت کی وجہ یہ ہے کہ تو ہین ونکریم کا تعلق انسانی قصد وارادہ کے ساتھ ہوتا ہے۔ایک ہی کام ایک ارادہ سے تکریم اور وہی کام دوسرے ارادہ سے تو ہین بن جاتا ہے۔مثلاً باپ یا استاد کا بیٹے اور شام کردکو تہذیب وتعلیم سکھانے کے لئے تھٹر مارنا تکریم کے منافی نہیں اور نہ ہی تو بین آ دمیت کے زمرے میں آتا ہے۔ یہی تھٹرا گر کوئی صخص اس قصد وارادہ سے اس بچہ کو مارتا ہے کہ اسے تکلیف واذیت ہوتو تو ہین آ دمیت کہلائے گا یونہی کسی مریض کا کوئی عضو جب سرجن ڈاکٹراس کیے کا ٹنا ہے کہاس سے مریض کو فائدہ ہوا در مریض نقصان سے بچ جائے تو پیکریم کے خلاف نہ ہوگا اور اگر بلا وجہ آ دمی کو معذور کرنے کے لئے اور اذیت پہنچانے کے لئے کا ٹا ہے تو تو بین آ دمیت کے زمرہ میں آنے کی وجہ سے حرام و گناہ کہلائے گا۔مثلہ

مجھی اس لئے ممنوع ہوا کہ ایسا کرنے سے اس آ دمی کی ذلت اور تو ہیں مقصود ہو سکتی ہے اور مردہ کے ورثاء کو بھی اذیت پہنچتی ہے۔ اس طرح اگرمرده کی چیر پیاڑ بغرض تو بین واذیت کی جائے تو واقعی حرام اور گناه ہوگی۔خاص کراس فعل میں جب زندہ آ دمی کا کوئی نفع بھی نہ ہولیکن قرینہ کا حصول اور زندہ میں اس کی پیوند کاری اس میں نہ مردے کی تو ہین کا قصد نہ اس کی اذیت پیش نظر ، بلکہ مقصد زندہ نابینا کی بینائی ہوتی ہے۔لہذااسے تکریم کے منافی اور تو ہین کا موجب قرار دینا درست نہیں ۔ (اسلام اور قرینہ کی پیوند کاری ص ٦٣ \_١٣٣)

ہم نے مولوی محر تحیین صاحب کے جواب کا خلاصہ ذکر کیا ہے۔اس کی پچھتشر تح میں ہم یوں کہہ سکتے ہیں کہ جب مردہ عورت کے بیٹ میں زندہ بچہکو نکالنے کی اجازت کتب فقہ میں موجود ہے۔اس مردہ عورت کا بیٹ جاک کرنا پڑے گا۔لیکن مقصد چونکہ اس کی تو ہین واذیت نہیں بلکہ ایک زندہ کو بچانا پیش نظر ہے۔لہذاایساا پیشن مردہ عورت کی تو ہین کرنے کے زمرہ میں نہیں آئے گا۔ای طرح مردہ انسان کی آ نکھ کا اپیشن کر کے اس میں سے قرینہ ایسی چھوٹی سی چیز نکالنا اس غرض سے کہ اس کو کسی زندہ نابینا میں لگا کر اس کو بینا کر دیا جائے توبیاس مردہ انسان کی تو ہین کے پیش نظر نہیں بلکہ زندہ کی خیرخواہی کے پیش نظر کیا گیا۔لہٰذا جب قصد تو ہیں واذیت ہے ہی نہیں تو پھر تو بین واذیت کے زمرے میں لا کراہے حرام و ناجائز قرار دینا درست نہیں ہے۔قر آن کریم اوراحا دیث مبار کہ میں جو تكريم انسانيت آئى ہے اورتو بين آ دميت كى ممانعت آئى ہے۔قرينه كاحصول اوراس كى پيوند كارى اس ممن ميں نہيں آتى۔

مانعین کی دوسری دلیل

کوئی انسان اپنے جسم کے سی عضو کا مالک نہیں کیونکہ بیتمام اجزاءاس کے پاس اللہ کی امانت ہیں۔ جب انسان مالک ہی نہیں تو وہ اس کی وصیت کیے کرسکتا ہے؟ اگر انسان اپنی جان واعضاء کا مالک ہوتا تو خود کشی حرام نہ ہوتی اور اپنے اعضاء واجزء کو نا کارہ کرنا (جان بوجھر) جائز ہوتا۔ کیونکہ بیا بی مملوکہ شے میں تصرف کررہا ہے۔ لیکن حدیث پاک میں خود کشی کرنے والے کوحرام کا مرتکب قرار دیا اور سخت وعید آئی ہے۔ مخضر میر کہ جب انسان اپنے جسم واعضاء کا مالک ہی نہیں ، تو غیر مملو کہ چیز کی وصیت کرنا کب جائز ہوگا؟ جواب دلیل دوم: خود کشی کی دلیل اس بات کو بنانا کرد آ دمی این جسم و جان کا ما لک نہیں اور تصرف نا جائز ہے' صحیح نہیں ہے۔ اس کی اصل اور مجع وجہ رہے کہ ایک تو خود کشی کرنے والا خلاف شرع الیا تصرف کر رہا ہے جس کی اللہ تعالیٰ نے اسے اجازت نہیں دی جسم انسانی میں ایسا تصرف کہ جس کی اللہ تعالیٰ نے اجازت دی ہو، وہ درست ہے۔ جبیبا کہ جہاد کرنے کی اللہ تعالیٰ نے اجازت دی ہے اگر کوئی مسلمان لڑتے لڑتے کفار کے ہاتھوں قتل ہوجائے وہ اس کے جسم کے نکڑے کرویں ، تو اس پراس مسلمان کو بیہ نہیں کہیں گے کیتم نے لڑائی کیوں کی؟ بیجسم اللہ تعالیٰ کی اِمانت بھی اس کے نکڑ نے نکرے کیوں کروائے؟ حدیث پاک میں آیا ہے کہ اگر جہاد کرتا ہوائل ہو گیا تو شہید، زندہ رہا تو غازی ہوگا۔اگر قار ئین کرام غور فرما ئیں کہ مانعین کی دوسری دلیل کہ جس کو وہ بڑھ چڑھ کر پیش کرتے ہیں اس کی کوئی حقیقت نہیں ہے بلکہ انہوں نے ایک اختر اعی اصول بنا کراپنے مزعومہ تھم کواس پر جاری کر دیا۔اگراس کوا مانت قرار دیا جائے اور امانت کو ہی اجزاء کی پیوند کاری کی ممانعت کی علت بنایا جائے ۔ تو پھر امانت وہ ہوتی ہے کہ جس ہیت اور جس صورت میں لی جائے ،ای ہیت اور صورت میں واپس کرنا ضروری ہے اور جب تمہیں کوئی مشکل در پیش ہوتی ہے اور تمہارے جسم کے اجزاء خراب ہونے لگتے ہیں۔مثلاً شوگر، کینسر،تو اس کے تھلنے کے خوف سے اجزاء کو کٹوا دیا جاتا ہے۔تا کہ مرض آ گے تجاوز نہ کرے۔کیا اجزاء کا کثوانا امانت میں خیانت ہوا کہ ہیں؟ تو حقیقت یہ ہے کہ انسانی اجزاء میں تصرف کرنا انسان کے لئے اس طریقہ سے جائز ہے،جس میں شرع نے فوائدر کھے ہیں اور اس کی اجازت دی ہے اور جبکہ ان اجزاء میں ایسا تصرف کرتا ہے کہ جس میں نہ تو تو بین لازم آتی ہونہ ہی کسی قرآنی نص یا حدیث کی مخالفت لازم آتی ہواور کسی انسان کا اس عمل سے کار آمہ ہونا پایا جائے ، توبید انسانی مفاداور ضرورت کے پیش نظرا یسے مل کوایٹاراور قربانی دینا کہا جائے گا کہ جس میں منع کرنے کی کوئی دلیل نہیں اور نہ ہی اس کوکوئی برا

جانتا ہےاور حقیق مالک تو ہر چیز کا اللہ تعالیٰ ہی ہے۔ جا ہےجسم انسانی ہویا غیر انسانی ۔ تو ہر چیز اللہ تعالیٰ اور انسان کی بیک وقت ملک میں ہوتی ہے لیکن اللہ تعالیٰ حقیقی مالک ہوتا ہے اور انسان مجازی مالک ہوتا ہے اس لئے اللہ تعالیٰ نے انسان کو بیا ختیار دیا ہے کہ وہ ا پینے مال سے اور جان سے فائدہ اٹھائے اور وہ تصرف کرے جواس کی ذات اور دوسرے کے لئے مفید ہو۔مضراور نقصان دہ نہ ہواور ہر خض کواللہ تعالیٰ نے اس کے مال اورجسم کا مالک بنایا ہے کہ وہ ان سے فائدہ اٹھا سکتا ہے اور بید دوسروں کے مقابلہ میں زیادہ حقدار ہے کوئی دوسرااس کے مال و جان میں تصرف نہیں کرسکتا نمیکن اس کے لئے بھی شرع کے مطابق تصرف جائز ہے۔انسان اپنے جسم ہے کسی کا کام کرتا ہےاورجسمانی طور پراہے فائدہ دیتا ہے تو اس میں ممانعت کی کوئی وجہنبیں کہاس کوکہا جائے کہ جسم جب اللہ تعالیٰ کی آ امانت ہے تواسے لوگوں کے لئے کیوں استعال کرتا ہے؟ یہ بات عقل وفق کے خلاف ہے۔اس طرح مال بھی حقیقت میں اللہ تعالی کی ملک میں ہے لیکن اس نے اسے مالک بنادیا۔اس میں پہ جائز تصرف کرسکتا ہے نا جائز نہیں۔اس کے علاوہ قرآن وحدیث میں جو مسئلہ ویت کا ذکر ہے اس سے بھی صاف طور پر ثابت ہوتا ہے کہ انسان اپنے جسم کا مالک ہے اور بیکہنا کہ وہ اپنے جسم کا مالک نہیں اس لئے وہ اپنے اجزاء کی وصیت نہیں کرسکتا۔ بیان کا قول اجمالی اور ابہام سے پرشدہ ہے کیونکہ ہرانسان کا جوحساب و کتاب ہوگا ،اس کے تصرفات کی وجہ ہے ہوگا۔اگراس میں بندہ کواختیار ہی نہیں ہے تو پھراس کا حساب و کتاب کس لئے ہوگا اور میں نے جومسئلہ دیت پیش کرنے کا ارادہ کیا ہے، تو اس لئے کہ قرآن وحدیث میں دیت کا ذکر موجود ہے اور جب دیت لینے والایا تو خودوہ آ دمی ہوسکتا ہے کہ جس کے اعضاء کوکسی نے ضائع کیا۔ دوسری صورت میر کہ وہ قتل ہوجائے اور ور ٹاء دیت لینے پر رضا مند ہوجاتے ہیں۔ تو وہ ور ٹاء کا حق ہے کیونکہ دیت نام ہے اس مال کا جونفس یا اس کے کسی جزء کا بدل ہوتا ہے اور جولل کی صورت میں قاتل بطور تا وان اسیے مقتول کے ورٹا ء کوادا کرتا ہے۔ جبکہ وہ دیت اور خون بہالینے پر راضی ہو جائیں اورجسم کے کسی عضو کے تلف ہو جانے کی صورت میں تلف کرنے والاشخص اس دوسر ہے مخص کوادا کرتا ہے۔جس کا اس نے عضوتلف کیا۔مثلاً خطاء کی دیت سو(۱۰۰) اونٹ ہوتی ہے اورجسم کے اعضاء میں سے بعض کی دیت کامل ہے اور بعض کی نصف بعض کی چوتھائی اور بعض کی پوری دیت کا دسواں حصہ ہے۔ جیسے کہ ایک انگلی کی دیت دس اونٹ ہے۔ دیت کے مال کا حقدار وہ مخص ہے جس کی جان جاتی ہے یا جس کا کوئی عضوتلف ہو جاتا ہے۔ پہلی صورت میں چونکہ وہ مرجاتا ہے۔ لہذا اس کے دوسرے مال کی طرح اس مال کے حقدار اس کے وارث قرار پاتے ہیں اور دوسری صورت میں چونکہ وہ خود زندہ ہےلہٰذا اپنے تلف شدہ اعضاء کا معاوضہ خود وصول کرتا ہے اور اپنے استعمال میں لا تا ہے اور ظاہر ہے کہ آ دمی اگراین جان اوراییے جسم کے اعضاء کا مالک نہ ہوتا ، تو ان کے تلف ہو جانے کی صورت میں اس کے بدل کا مالک کیسے ہوسکتا ہے؟ مطلب بیہ ہے کہ شریعت اسلامیہ کا خوداس آ دمی کوستحق قرار دے دینا جس پرظلم ہوا ہے۔ گویا بیکہنا ہے کہ آ دمی اپنے جسم و جان کا خود مالک ہوتا ہے۔غرضیکہ قرآن وحدیث میں جو مالی اور بدنی احکام ہیں ان پرغور کیا جائے تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اسلامی شریعت جس طرح مال مے متعلق انسان کی ملکیت کوتسلیم کرتی ہے اس طرح بدن وجسم کے متعلق بھی انسان کی ملکیت کوتسلیم کرتی ہے اوراس کی بنیاد پراحکام دیتی ہے۔ لہذا خودکشی کی ممانعت والی حدیث کی بیتوجید پیش کرنا کہوہ اس وجہ سے منوع اور حرام ہے کہ آ دمی اپنی جان کا ما لک نہیں ہوتا اور بیقر آن وحدیث کی بکثرت نصوص کے خلاف ہے۔جیسا کہ ہم نے ابھی ابھی بڑی وضاحت سے ذکر کیا ہے۔لہذا جب بیٹا بت ہو گیا کہانسان اپنے جسم اور اجزاء کا مالک ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کو مالک بنایا ہے تو پھروہ اپنے اجزاءاور آئکھ کی وصیت بھی کرسکتا ہے کیونکہ مانعین حضرات بھی اس بات کو مانتے ہیں کہانسان اپنے مال کی وصیت کرسکتا ہے اور مال واجزاء دونوں کی ملکیت جب قرآن وحدیث سے ثابت ہے کہ انسان ان کا مالک ہے تو پھر مال اور اجزاء میں فرق کرنا کسی طرح صیحے نہیں اور جو مانعین'' بخاری شریف' کتاب الطب کی حدیث پیش کرتے ہیں۔

ابو ہریرہ سے روایت ہے۔حضور ﷺ کی آگ ہے فرمایا: جس نے اپنے آپ کو پہاڑ سے گرا کرفل کیا وہ جہنم کی آگ میں ہمیشہ ہمیشہ اس طرح گرتارہے گا اور اس طرح جس نے زہر کا گھونٹ پی کراپنے آپ کو ماردیا۔ لہذا وہ زہراس کے ہاتھ میں ہوگا۔اورجہنم میں ہمیشہ پیتااورمرتارہے گاادراس طرح اگر کسی نے لوہے کے کسی ہتھیار چھری جنجر وغیرہ سے اپنے آپ کوتل کیا پس وہ ہتھیاراس کے ہاتھ میں ہوگا اور جہنم کی آگ میں ہمیشہ اپنے جسم میں گھونیتا رہے گا۔تو قارئین کرام مانعین کا اس حدیث کواس استدلال میں پیش كرنا''انسان اپنے جسم كاما لكنہيں''لعني وہ سزائيں جواس حديث ميں آئي ہيں ،اس كى علت اگر اس چيز كو بنائيں كہانسان خودايني جان کا ما لک نہیں ۔ لہذا اس نے جوتصرف کیا ہے اللہ کی ملکت میں کیا ہے۔اس لئے اس کو ندکورہ سزائیں دی جائیں گی۔یا درہے میہ ان کے استدلال کی علت صرف اختر اعی ہے۔جس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں کیونکہ اس سے قبل بھی وضاحت کر چکا ہوں کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کواپیے جسم واعضاء کا مالک بنایا ہے لیکن اس میں تصرف کرنے کے طریقے جواز اور عدم جواز کے بھی بیان فر ما دیئے ہیں ۔اس لئے اگر وہ جنگ میں لڑ کرقتل ہو جاتا ہے تو حدیث کی رو سے وہ جنت میں جائے گا تو جیسے خودکشی میں اس نے اپنے نفس کو ہلاک کیا۔اس طرح جہاد میں بھی وہ خوداینے اختیار سے گیااور وہ وہاں شہید ہو گیا۔اس لئے علت اگرامانت ہی کو بنایا جائے تو پیر جان اورا جزاءاللہ کی امانت ہیں ۔ان میں انسان تصرف کا مطلقا ما لک نہیں ،تو پھرشہادت کا مسّلہ ختم ہو جاتا ہے ۔حقیقت یہی ہے کہ اللہ تعالی نے انسان کواپنے بدن اور اجزاء کا مالک بنا کراہے تصرف کے طریقے بتا دیئے۔اگر شرع کے مطابق ہے تو جائز ہے۔اگر اس کا تصرف شرع کے مطابق نہیں تو وہ نا جائز ہے اور دوسرا میں مانعین کی اس علت کواس لئے اختر اعی قرار دے رہا ہوں ، کہ مجھے یہ علت قر آن وحدیث سے نظرنہیں آئی۔اگریدکوئی ایس حدیث پیش کریں جس میں رسول اللہ نے فر مایا ہو کہ خودکشی اس لئے حرام ہے کہ انسانِ اپنے جسم اور اعضاء کا ما لک نہیں ہے تو پھر ہم ان کے تمام مسائل متفرع کو قبول کر کیں گے ۔لیکن اس کا ثابت کرنا مشکل ہے 👨 بلکہ ناممکن ہے۔اس لئے یہی کہنا پڑے گا کہانسان کواس کے جسم واعضاء میں تصرف کے جوطریقے اللہ اوراس کے رسول نے بتائے 🗸 ہیں ان کے مطابق تصرف کرے تو بالکل جائز ہے، کیونکہ خود کشی کی حرمت کی وجہ یہ بھی ہوسکتی ہے۔ایک تو اللہ اور اس کے رسول کے فرمان کے خلاف ہے۔ دوسرا خودکشی کرنے والا اپنے اختیار ہے ایک طرف ان لوگوں کو د کھاور اذیت پہنچا تا ہے جن کے ساتھ اس کا باپ، بیٹا، بھائی اورشوہر، چچا، بھتیجا، دوست یار، پڑوی وغیرہ دکھ پا تا ہےاور دوسری طرف بہت سےلوگوں کےحقوق تلف کرتا ہے جو مختلف حیثیات سے اس کے ذمہ عائد ہوتے ہیں اور پھرایی احیا نگ خود کشی کی موت کی وجہ سے سب تلف ہو جاتے ہیں اور جن کے تلف ہو جانے سے حقدار وں کوضرر ونقصان پہنچتا ہے تو یہ سب کے سب مصیبت اور بلا اس فعل کی وجہ سے پیدا ہوتی ہیں تو جس چیز کے وجود سے اس قتم کے محر مات بیدا ہوں وہ فعل کیسے جائز ہوسکتا ہے؟ قرینہ وغیرہ کی پیوند کاری کے مجوزین کے اجمالاً دلائل

گزشتہ اوراق میں مانعین پوندکاری کے استدلالات کے جوابات کے ضمن میں اکثر و بیشتر وہ دلائل آ بھے ہیں جوانسانی اعضاء کی پوندکاری کو جائز قرار دینے والے علماء اور محققین کے ہیں۔ ان کے علاوہ چنداجتہا دی اور قیاسی دلائل ابنقل کئے جاتے ہیں:

اسلامی تعلیمات میں جومقاصد پیش نظر ہیں۔ ان میں سے اہم ترین مقصد انسان کی جسمانی صحت و تندرسی ہے کیونکہ بہت سے احکام شرعید کی بجا آ وری کا تعلق اس پر ہے اور انفرادی واجتماعی کا میا بی کا دار و مدار بھی اس پر ہے۔ اسی مقصد کے پیش نظر مصرا و رنقصان دہ اشیاء کوشر بعت نے حرام شہر ایا اور مفید کو مامور بہ قرار دیا۔ اسی مقصد کے پیش نظر بیاری کے وقت علاج کرانے کی تاکید بھی فر مائی۔ علاج کرانا اور دوائی لینا ضرورت انسانی ہے۔ بیضرورت اگر مباح اور حلال اشیاء سے پوری ہو جائے تو پیم مکر وہ وحرام اشیاء سے علاج معالج نا جائز ہوگا اور اگر مباح وحلال میسر نہ آئے یا کسی حرام شے کے بغیر علاج کوا طباء ناممکن قرار دیں ، تو ' نضرورت کے وقت حرام معالج نا جائز ہوگا اور اگر مباح وحلال میسر نہ آئے یا کسی حرام شے کے بغیر علاج کوا طباء ناممکن قرار دیں ، تو ' نضرورت کے وقت حرام معالج نا جائز ہوگا اور اگر مباح وحلال میسر نہ آئے یا کسی حرام شے کے بغیر علاج کوا طباء ناممکن قرار دیں ، تو ' نضرورت کے وقت حرام

شے کا استعال مبات ہوجا تا ہے'' کے تحت حرام اشیاء سے علاج کرنا بھی جائز ہوگا۔اب ان دونوں باتوں کو (علاج بھی ضروری ہے اور ضرورت کے وقت حرام اشیاء مباح ہو جاتی ہیں ) سامنے رکھا جائے تو آنکھ کی پیوند کاری کا مسئلہ خود بخو دحل ہو جائے گا۔ نابینا آ دمی ضرورت مندہے اسے اپنی بینائی کے حصول کی خاطر علاج معالجہ کرانا ضروری ہے اورا گرکوئی اور طریقتہ ماسوائے پیوند کاری کے نہ ہوتو مردہ انسان کا قرینہ لے کر اس زندہ نابینا کی آنکھ میں ضرورت کے تحت لگانا جائز ہو جائے گا۔اس طریقہ علاج میں مردہ کی آنکھوں ہے اپریشن کے ذریعہ جو قرینہ حاصل کیا جاتا ہے۔اس میں تو بین انسانیت بھی نہیں پائی جاتی کیونکہ نہ نکالنے والوں کا ارادہ تو بین واذیت کا ہے اور نہ نکالنے کے بعد مردہ کی آئکھنے ہوتی ہے بلکہ جوں کی توں دکھائی دیتی ہے۔جو ماہر ڈاکٹر آلہ کے ذریعہ ہی پہچان سکتا ہے کہ اپریشن ہوا۔لہٰذا تو ہین آ دمیت کا وجو دبھی نہیں۔ دوسری طرف نابینا کو بینائی جیسی عظیم نعمت مل گئی۔اب اسے کیونکر ناجائز کہہ سكتے ہيں؟ \_علاوہ ازين 'الاشباہ والسنطائو" كتب مذكور ميں ايك قاعدہ كوديكھا جائے ۔وہ يہ ہے' 'برائيوں ميں سے بوقت مجبوري جھوٹی برائی اختیار کرنا جا ہے اور بھی ایک قاعدہ ہے کہ جب سی فعل میں فائدہ اور نقصان مختلف اعتبار سے جمع ہوں تو دیکھا جائے گا کہ قوی کونیا ہے؟ اس کے مطابق وہ فعل کیا جائے گا۔ان قواعد کو جب سامنے رکھتے ہیں تو نابینا کی بینائی واپس ولا نا کوئی برائی نہیں بلکہ بہت بڑی نیکی ہےاور مردے کی آنکھ سے قرینہ نکالنا براہے۔ایک اعتبار سے بہت بڑا فائدہ اور دوسری طرف نقصان ہے،کیکن وہ فائدے کے مقابلہ میں بہت ہی کم ہے کیونکہ مردہ کواب و یکھنے کی نہ ضرورت ہے اور نہ قرینداس کے کسی کام کی چیز رہی۔صرف اس کے اپریشن کرنے سے اسے بچھ نقصان واذیت ہوگی اور پیر بہت معمولی ہے۔لہٰذامعمولی نقصان کے مقابلہ میں بہت بڑے فائدے کو د کیھر قرینہ کی پیوند کاری از روئے قاعدہ درست اور جائز ہوگی۔ پھر یہ بھی کہ قرآن کریم اور احادیث مبار کہ میں اعضاء کی پیوند کاری کی ممانعت بھی نہیں ہے۔ مذکورہ مسلم قاعدہ ہے جب انسانی اعضاء کی پیوند کاری کا جواز نکلتا ہے تو پھراسے حرام تھہرانا درست نہ ہوگا۔ اس مخضری گفتگو کے بعد میں مناسب سمجھتا ہوں کہ'' اسلام اور قرینہ کی پیوند کاری'' نامی رسالہ سے مسئلہ زیر بحث کے بارے میں ملکی اور غیرملکی مفتیان کرام کی آراء قارئین کرام کے سامنے رکھ دول۔ تا کہ مسئلہ زیر بحث کو سجھنے میں اور آسانی ہو جائے ۔ لہذا نہ کورہ رسالہ کے چند صفحات کی فوٹو کا بیاں لف کی جارہی ہیں۔

أنكهون كاعطيه ميت كي بحرمتي كاموجب نهين

جمعیۃ النوروالعمل کے سوال سے ہمیں آگاہ کیا گیا جس کا تعلق مردہ جسم انسانی سے آٹھوں کا حصول اوراس کے متعلق شرقی فیصلے سے ہے جبکہ آٹھوں کے بینک میں خون کی حفاظت کی جائے جس طرح خون کے بینک میں خون کی حفاظت کی جاتی ہے۔ سوال یہ ہے کہ کیا آٹھوں کا حصول شریعت کی روسے جائز ہے جبکہ اس کا مقصد اس کے قرینہ (CORNEA) کوایسے والی ہے کہ کیا آٹھوں میں منتقل کرنا ہے جو بینائی سے محروم ہو چکے ہیں۔ جس طرح ایک جراح نابینا لوگوں کی قوت بینائی واپس لانے کی کوشش کرتا ہے ،ہمیں صرف یہ بتانا ہے کہ حکومت کی طرف سے ایسا تھم جاری کرنے پرکوئی اعتراض ہے جس کی روسے زندہ لوگوں کی آٹھوں کے جس کی روسے زندہ لوگوں کی آٹھوں کے خاطر مردہ جسم کی آٹکھیں حاصل کرنے کی اجازت دی جائے۔

جواب: ہم نے اس سوال پر سنجیدگی سے غور کیا اور اس نتیجہ پر پہنچ ہیں کہ انسان کے مردہ جسم کی حفاظت ضروری ہے اس کا احترام کرنا چاہیے اور سیح طریقے پر سپر دخاک کرنا چاہیے تا کہ اس کی بے حرمتی نہ ہو۔

رسول الله ﷺ کی پیشر مایا ہے: کہ مردہ لوگوں کی ہٹری کونہیں تو ڑنا جا ہے کیونکہ بیزندہ انسان کی ہٹری تو ڑنے کے برابر ہوگا۔اس کا مطلب بیہ ہے کہ مردہ اور زندہ انسان مساوی احتر ام کے متحق ہیں۔مردہ جسم کی تو ڑپھوڑ وغیرہ نہیں ہونی جا ہے۔لہذا ایک مردہ انسان کی آئھ نکالنا ایک زندہ آدمی کی آئھ نکا لنے کے مترادف ہوگا اور چونکہ بیتشدد آمیز مل ہوگا۔اس لئے شرعی نقطہ نگاہ سے غیر

قانونی ہے۔لیکن اس بات کی اجازت دی جاسکتی ہے کہ اگر اس سے مردہ جسم کی حفاظت اور بے حرمتی کے مقالبے میں زیادہ بلنداور عظیم مقصد بورا ہوتا ہو۔اسلامی اصول ہمیشہ اہم اورشد پد معاملات کومعمولی اور کم درجہ کی باتوں پر فوقیت ویتا ہے لہٰذا اگر ایک مردہ انسان کی آنکھ کے قرینہ (CORNEA) ایک زندہ انسان کی آنکھ میں منتقل کرنے سے مردہ جسم کی حفاظت سے زیادہ اہم اور بلند مقصد حاصل ہوتا ہے تو شرعی نقطہ نگاہ سے اس کی اجازت ہے۔ مرنے کے بعد آتھوں کے نکالنے سے مردہ جسم کونقعمان پہنچا ہے۔ · اس کے مقابلے میں ایک زندہ انسان کا بینائی سے محروم رہنا زیادہ اہم نقصان ہے۔اس کے علاوہ اس عمل سے اس جذبہ احترام کی خلاف ورزی نہیں ہوتی جس کا ایک مردہ جسم مستحق ہے۔اس یابندی کا اطلاق اس وقت ممکن ہے اگر مردہ جسم کی آنکھوں کے نکالنے کا عمل بلند اور اہم ترین مقصد کو پورا نہ کرے۔ یہ مقصد و بیا ہی ہے جس کی بنیاد پر ایک لاوارث لاش کو تنصیف (DISSECTION) کرنا شری نقطه نگاہ سے قانونی قرار دیا گیا ہے۔ عمل تنصیف لاش کوسپر دخاک کرنے سے پہلے ہونا جا ہے۔ علاوہ ازیں اس سے بہت سے دیگر اہم مقاصد حاصل ہوتے ہیں۔اس سے جرائم کی تغییش میں مددملتی ہے اور ساتھ ہی ساتھ طبی ارتقاء میں بھی مدومعاون ثابت ہوتا ہے۔اس چیز کو قانونی اور جائز قرار دینے سے متعلق بہت پہلے صراحت کی جانچکی ہے۔اگر شریعت کسی بات کی اجازت دیتی ہے تو اس مشن (MISSION) کو پورے کرنے کے سلسلے میں دیگر ضروری اقدام کی بھی اجازت ہے۔اگر ا یک حکم دیا جاتا ہے تو اس سے متعلق دمیر ضروری اعمال بھی شرعی اعتبار سے جائز ہیں۔اس بنیاد پر تکیہ کرتے ہوئے اور شریعت کی رو سے لاوارث لاش کی تنصیف کے متعلق ویئے ہوئے فیصلہ کے مطابق ہم یہ فیصلہ صادر کرتے ہیں کہ مردہ جسم کی آنکھیں نکالنا اور اس کا آ تکھوں کے بینک میں حفاظت کرنا ایسے زندہ افراد کے مفاد کی خاطر جو بینائی سے محروم ہو چکے ہیں قطعی قانونی اور جائز ہے۔اس عمل کومردہ جسم کی بےحرمتی تصور نہیں کیا جا سکتا۔ کیونکہ اس کے ذریعے ایسی اہم ضرورت کو پورا کیا جاتا ہے جسے شریعت تشکیم کرتی ہے کیکن اس سلسلے میں ایک یا بندی لازمی ہے ' آنکھوں کا حصول صرف اس لاش سے محدود رکھا ہے جس کا دارث کوئی نہ ہو۔ آنکھیں نکا لنے کے لئے ممل جراحی، جہیر و کفین سے پہلے ہونا جا ہے اور اس مقصد کے لئے ہونا جا ہے جو پہلے بیان کیا جا چکا ہے۔اس سے ایسے زندہ لوگوں کا فائدہ ہوجونا بینا ہیں اور یہ یقینا اہم ہے حالا نکہ مردہ جسم ہے استحصیں نکل جاتی ہیں کیکن اس کی بے حرمتی نہیں ہوتی ۔

حکومت کی طرف سے کوئی حکمنامہ جاری کرنے کے متعلق ہم بیدواضخ کر دینا جاہتے ہیں کہ اسلطے میں اتن احتیاط اور پابندی
لازم ہے کہ اییا صرف انتہائی اہم اور شدید ضرورت پر ہونا جاہیے۔ قانون اس بات کی وضاحت کر دے کہ ایسا کرنے کی اجازت
صرف اس وقت ہے جبکہ لاش لا وارث ہے ۔ ایسی لاش کے متعلق جس کے ورٹاء موجود ہوں ۔ آخر فیصلہ کا انحصار صرف ورثاء کی مرضی
اور اجازت پر ہے ۔ اگر ورٹاء اجازت دیتے ہیں تو شریعت کی روسے اس کی اجازت ہے لیکن اگر ورٹاء اجازت دینے سے انکار کردیں
تو اسلامی شریعت کی روسے ممنوع ہے۔

یہ اس سوال کا جواب ہے جو اس تحریر کی ابتداء میں درج ہے۔ واللہ اعلم بالصواب (مفتی مملکت مصر نقل فتو کی نمبر ۲۱۲، رجٹر ڈ ۸۸ تغرقات)

> متحدہ عرب جمہوریہ کے سفار تخانہ کا مصدقہ فتویٰ کتاب کے آخر میں بزبان عربی شامل ہے۔ پوسٹ مارم م اعضاء کی پیوند کاری اور خون چڑھانے کا تھکم

- حکومت اردن کی مجلس افتاء کامتفقہ فیصلۂ بیفتو کی میثاق لا ہور تتمبر ، اکتوبر ۸ کے اسے لیا گیا ہے۔

سوال: بوسٹ مارٹم کسی زندہ یا مردہ انسان کاعضو کسی دوسر ہے خص میں اس کی زندگی بچانے یا اس کے اعضاء کوسلامت رکھنے کے لئے منتقل کرنے یا کسی زندہ انسان کاخون دوسرے انسان میں داخل کرنے کا شرعی تھم کیا ہے؟

جواب: سوال میں ذکورہ مسائل ان نے معاملات میں سے ہیں جو نبی پاک ضلافی آرڈ کے الکی ان کے بعد ہارے سلف صالحین کے زمانہ میں بھی موجود ومعلوم نہ تھے۔ یہی وجہ ہے کہ ان جیسے معاملات کے بارے میں کوئی متعین تھم منقول نہیں ہے۔ چنا نچہ کتاب اللہ اور سنت میں نہ کوئی ایسی نصم موجود ہے جواس سے منع کرتی ہو۔ کتاب اللہ اور سنت میں نہ کوئی ایسی نصم موجود ہے جواس سے منع کرتی ہو۔ لہذا ان مسائل کا تھی شریعت کی عمومی ہدایات اور دلائل ہی سے معلوم کیا جا سکتا ہے۔

مملکت اردنیہ ہاشمیہ کی مجلس افتاء کی رائے میہ ہے کہ سوال میں مذکورہ امور تعنی بوسٹ مارٹم اعضاء اور خون کی منتقلی شرعاً جائز ہے۔اس رائے کے دلائل حسب ذیل ہیں:

اولا: یه کرعلاء کے نزدیک چونکہ انسانی جان کی حفاظت واجب ہے لہذا ایک مسلمان کی جان بچانے یا اس کے سی عضو کوسلامت رکھنے کے لئے کسی زندہ یا مردہ انسان کے عضو کا منتقل کرنا اگر ضروری ہوجائے تو اس پیوند کاری کو ضرور تا جائز تصور کیا جائے گا۔

ثانیا: پیکروح شریعت اوراس کے عمومی قواعد بھی اس جواز کا تقاضا کرتے ہیں مثلاً درج عمومی قواعد:

- (1) ''ضرورت' ممنوع شے کو جائز کردیتی ہے۔ (الضرورات تبیع المعظورات)
- (٢) "ضرورت" كوبس بقررضرورت سليم كياجائ (الضرورات تقدر بقدرها)
  - (٣) "ضرورت" كے لئے مخصوص احكام ہيں۔ (الضوورت احكام)
- (٤) جبكوئى معاملة على كاموجب بنائے تواس ميں وسعت بيدا موجاتى بـ (اذا ضاق الاموتسع)
  - (٥) مشقت سہولت بیدا کرنے کولازم شمراتی ہے۔ (المشقة توجب التيسير)
- (٦) كم ترنقصان (برائي) كوگواراكرلينا قابل اعتراض نهيس (لا ينكر ارتكاب احف الضورين)

ثالثاً: یہ کقتل کا پتہ چلانے کے لئے یاکسی مرض کی حقیقت معلوم کر کے اس مرض میں گرفتار دوسرے مریضوں کا علاج کرنے کے لئے۔ اس طرح ان تمام صورتوں میں جب کہ کوئی عمومی یا مخصوص فائدہ حاصل ہوسکتا ہے، علاء متقد مین ومتاخرین نے مردہ مخص کے بوسٹ مارٹم کو جائز قر اردیا ہے۔

نیز فقہاء حفیہ، مالکیہ، ثافعیہ اور حنابلہ سب نے وفات پا جانے والی مال کے پیٹ میں سے زندہ بچے کومرنے والے کے پیٹ میں موجود کسی قیمتی شے کو نکالنے کے لئے پیٹ جاک کرنے کی اجازت دی ہے۔

ظاہر ہے کہ جب علاء نے نگلے ہوئے مال کوجس کی مقدارنصاب زکو ہیا نصاب (بعنی فض ربع ویناریا تین درہم) کے برابر نکا لئے کے لئے پوسٹ نکا لئے کی لئے بیات کے لئے پوسٹ مارٹم بدرجہ اولی جائز ہونا چاہے۔

اس سلسله میں فقہاء کی عبارتیں ملاحظہ ہوں۔

الف: "ردالمختار على الدرالمختار "میں جواحناف کی معتمد علیہ کتب میں سے ہے ککھا ہے کہ:

حاملہ عورت مرکئ اس کا بچہ زندہ پیٹ میں متحرک ہے تو اس کا پیٹ بائیں جانب سے جاک کیا جائے گا اور بچہ کو نکال لیا جائے گا اور اگر کسی نے غیر کا مال نگل لیا اور پھر مرکیا ہوتو کیا اس کا پیٹ جاک کیا جائے گا؟ اس کے بارے میں دوقول ہیں۔ پہلا قول میہ ہے کہ ہاں! اس کا پیٹ جاک کیا جائے گا۔

حاملة ماتت وولدها يضطرب اى فى بطنها يشق بطنها من الايسر ويخرج ولد ولو بالعكس وخيف على الام اى من الهلاك قطع اى الجنين واخرج ولو ميتا ولو بلغ مال غيره ومات هل يشق ام لا؟ قولان! الاول نعم! (حاص ٢٠٠٣)

ب: مالكيه كى كتابون مين "متن خليل" كى كتاب البخائز مين لكها ب:

ب. ماللیہ کا ماہوں یا موں میں ماہ بہ باہ مرسی ماہ ہے۔ اسے ماہور ہیت میں جس کی موجودگی دوگواہوں یا ایک گواہ اور سم سے معلوم ہوئی ہو ۔ خوشی نے اپنی شرح میں اور الحطاب نے ج۲، کتاب البخائز کے آخر میں البقر کی تشریح کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اس سے مرادمردہ کا پیٹ چاک کرنا ہے۔ مطلب سے ہے کہ اگر کسی نے اپنایا پر ایا مال نگل لیا۔ پھر مرگیا تو پیٹ چاک کرکے مال نکالا جائے گا بشر طیکہ وہ قابل لخاظ مقدار مثلاً کسی نصاب سے برابر ہو۔ یعنی زکو ہ کے نصاب یعنی برابر، اور سے بھی کہا گیا ہے کہ مرقہ کے نصاب یعنی مراد جو تین درہم کے مساوی ہوتا ہے، کے برابر ہو۔ اس کے بعد انہوں نے اس حاملہ کے پیٹ چاک کرنے کا مسئلہ ذکر کیا ہے ہمار دیو جب میں زندہ بچے ہو، اور بے بتایا ہے کہ ماکی فقہ سے بعض ائمہ نے تو اسے ناجائز قرار دیا ہے جبکہ باقی ائمہ نے اسے جائز قرار

ج: "لمذهب"جوشوافع كمعتدكت ميس ہے ۔اس كى كتاب الجنائز،ج اص ١٣٨ بركھا ہے:

و أن ابتلع السيت جوهس ة بغيرة وطلب صاحبها شق جوفه وردت الجوهرة.

اب اجما از من اس ۱۳۸ ار مصاحبی اور مرنے اور مرنے والے نے کسی دوسر مے مخص کا کوئی قیمتی پھر نگلاتھا پھر مر گیا۔ اگر اس کا مالک واپسی کا مطالبہ کرے تو مرنے والے کا پیٹ جاک کر کے پھر نکال کر مالک کو واپس لوٹایا جائے گا۔

ای کتاب میں مزید لکھاہے:

و ان ماتت امرأة وفي جوفها جنين حيى شق جوفها لانه استقباء حي باتلاف جزء من الميت فاشبه اذا اضطر لاكل جزء من الميت.

اور اگر کوئی عورت مرجائے اور اس کے پیٹ میں زندہ بچہ م موجود ہوتو اس کا پیٹ جاک کیا جائے گا کیونکہ بیدا یک زندہ ہستی کو مردہ کے ایک جزء کوضا کئے کر کے بچانا ہے۔ بیصورت ایسی ہے کہ میں جیسے کوئی فخص اپنی جان بچانے کے لئے کسی مردہ کا کوئی حصہ کھانے

رمجبور ہوجائے۔

ہوچاہے۔

فویٰ میں نقہاء کے جتنے اقوال کوفل کیا گیااس میں صرف مرنے والے جسم کی بے حرمتی کوضرور تا جائز کیا گیا ہے۔ پوسٹ مارٹم کے جواز کے لئے یہ جزئیات دلیل بن سکتی ہیں لیکن کوئی زندہ مخص کسی حرام شے (دوسر بے انسان کا خون یا اعضاء) کواستعال کرسکتا ہے یانہیں۔اس کا جواب متن میں درج کر دہ متفقہ علیہ مسئلے (جان بچانے کے لئے حرام شے کے استعال کے جواز) کی روشن میں میہ ہے کہ جان بچانے کے لئے حرام استعال کرسکتا ہے کین محض سلامتی اعضاء (خصوصاً وہ اعضاء جن برزندگی کا دارو مدانہیں ہے) کے لئے تبدیلی کے جواز کی کوئی دلیل موجود نہیں ہے۔ (مترجم)

و: ابن قدامه مبلى نے اپنی مشہور کتاب در مغنی میں کھا ہے: وان تبلع المیت مالافان کان یسیرا وان

كثرت قيمته شق بطنه و اخرج لان فيه حفظ المال من الضياع ونفع الورثة الذى تعلق حقهم بما له بمرضه اى بمرض موته.

(جمس ۲۵۹)

سی مرنے والے نے اگر کوئی مال نگل لیا۔ اگر وہ معمولی مقدار میں ہے تو اسے چھوڑ دیا جائے گالیکن اگر اس کی قیمت زیادہ ہے تو اس کا پید چاک کر کے اس کو نکالا جائے گا کیونکہ سے مال کو ضائع کرنے سے بچانا اور ان وارثوں کو فائدہ پہنچانا ہے جن کاحق مرض الموت کے باعث اس کے مال سے متعلق مرنے والے کے مرض الموت کے باعث اس کے مال سے متعلق

80

ہمارے اس فتویٰ کی مخالفت میں بیر کہنا درست نہ ہوگا کہ بعض دلائل سے پوسٹ مارٹم یا کسی مردہ شخف کے کسی عضو کو زندہ کے جسم میں منتقل کرنے کا عدم جواز ثابت ہوتا ہے۔مثلاً بیدلیل کہ اسلامی شریعت نے ان کومحتر م قرار دیا ہے اوراس کے احتر ام کومجروح کرنے والے امور سے منع کیا ہے۔ارشا دربانی ہے:

ولقد كرمنا بنى ادم. (بن اسرائيل ٢٠) يقيناً مم ني آدم كى اولا دكوعزت بخشى ہے۔

نیز نی کریم ﷺ کارشاد ہے اس کو' ابوداؤد' نے' دمسلم' کی شرائط کے بمطابق اور' نسائی' نے حضرت عائشہ صدیقہ انٹی قبالی عندار میں وابعۃ کا بیمن

رضی الله تعالی عنها ہے روایت کیا ہے:

مردہ کےجسم کی ہڈی تو ڑنا زندہ کےجسم کی ہڈی تو ڑنا جیسا ہی

كسر عظم الميت ككسر عظم الحي.

آپ کی مراد حرمت میں مماثلت سے ہے۔اس طرح ابن مسعود کی وہ روایت ہے جس کو ابن ابی شیبہ نے قل کیا ہے۔ اذی المومن فی موتد کأذاہ فی حیاتہ.

ایذادی جائے۔

ان دلائل سے استدلال اس کئے درست نہیں کہ فرکورہ آیت کریمہ اور دونوں حدیثوں کا مقصد میت کے احترام کی تاکید ہے اور اس کی اہانت یا مثلہ بنانے سے اجتناب پرزور دینا ہے۔ چنانچہ ہڑی توڑنے سے منع کرنے والی حدیث جس واقعہ سے متعلق ہے اس سے بھی ہمارے نقطہ نظر کی تائید ہوتی ہے۔ واقعہ کی تفصیل ہے ہے کہ بی کریم ضلا اللہ ہوتی ہے نہ ایک کھدائی کرنے والے کود یکھا کہ وہ کسی جائز شری ضرورت کے بغیر میت کی ہڑی تو ڈر ہا ہے تو آپ نے اس کو خاطب کر کے فرمایا: 'مردے کی ہڑی تو ڈنازندہ کی ہڈی تو ڈر نے جیسا ہے'۔ لیکن ہم جس مسللہ پر بحث کررہے ہیں اس کا تعلق اہانت سے نہیں ہے بلکہ یہاں تو مسللہ ایک انسان کی زندگی بچانے یا اس کے عضو کی سلامتی کا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہمارے قدیم علماء نے دونوں صور توں میں واضح امتیاز کے بیجے فہم وشعور کی بنا پر کسی بھی مشروع مقصود مثلاً کسی فیمتی شے کو یا زندہ بچہ کو نکا لنے کی غرض سے بیٹ چاک کرنے کو جائز تھر ہمایا ہے۔

ان تمام تفصیلات کے پہلو بہ پہلومجلس افتاء واضح کر دینا چاہتی ہے کہ اعضاء کی پیوند کاری اور پوسٹ مارٹم کا جواز درج ذیل شرائط کے ساتھ مشروط ہے کیونکہ ان کے بغیراحتر ام میت کے اسلامی آ داب کی پابندی ممکن نہیں ۔ نیز انہی شرائط کے ذریعہ بے مقصد تصرف اور اہانت آمیز اقد امات سے روکا جاسکتا ہے۔

- (۱) جوشخص اپنی زندگی میں اپنے کسی عضویا اعضاء کو اپنے مرنے کے بعد کسی دوسرے کو دینے پر رضا مند ہواں کی جانب سے تحریری منظوری پھر مرنے کے بعد اس کے والدین میں سے کسی ایک یا اس کے سر پرست کی اور نامعلوم شخصیت ہونے کی صورت میں مسلمان حاکم کی منظوری۔
- (۲) جس کوعضو دیا جار ہاہو، وہ اس عضو کا ضرورت مند ہویا اس کے حصول کے لئے مضطر ہواوریہ کہ اس کی زندگی یا جسم کے کسی نظام کی سلامتی اس عضو پرموقوف ہو۔ نیز مذکورہ بلاضرورت اوراضطرار کی تصدیق کسی ایسے بورڈ کی جانب سے ہونی جا ہیے جس کے تدین علم اور تجربہ پراعتاد کیا جاسکے۔
- (۳) جس کاعضویا خون دیا جارہا ہووہ اگر بقید حیات ہوتو کسی ایسے عضو کونتقل کرنا جائز نہ ہوگا جوزندگی کے لئے بنیادی اہمیت کا حامل ہوا ورجس کے باعث خودعضو دینے والے کی زندگی خطرے میں پڑجائے۔خواہ عضو کی ایسی منتقلی اس مخص کی رضا مندی ہی سے کیوں نہ کی چارہی ہو؟

مزید برآ سجلس افتاءاس امرکی یا دہانی کرانا اپنا فرض تصور کرتی ہے کہ پوسٹ مارٹم ،اعضاء کی پیوند کاری اورخون میں منتقلی میں بے حدا حتیاط برتن چاہیے۔ سہل انگاری کے ساتھ اس کے دائر ہے کو وسیع کرتے چلے جانا قطعاً غلط ہے۔ اس کے بجائے اس ممل کو بس ضرورت کی حد تک محدود رکھنا چاہیے کیونکہ جواز کی علت ضرورت ہے۔ لہذا جواز اور عدم جواز ضرورت کی موجودگی یا عدم موجودگی پر موقوف ہے جو ڈاکٹریا اطباء اس کام کے نگران ہوں ان کو اللہ تعالی سے ڈرنا چاہیے جو نہا بہت باریک بیس میں ہے اور جس کی قدرت ہمہ کیرہے اللہ تعالی ہم سب کی صحیح رہنمائی فرمائے۔ آئین!

مجلسافياء

محمه بن عبدهٔ باشم،عزیز الدین الخطیب ،ابراجیم زید کیلانی ،محمد ابوسردار ،اسعد بیوض اتمیمی ،عبدالسلانم العبادی ،یسلین ملا دکتر قریبنه کی بیوند کاری

مجلس افتآء سعودي عربيه كافتوكي

یفتوی در مجلہ البحوث الاسلامیہ 'سے لیا گیا ہے جوریاض سے ہرتین ماہ کے بعد شائع ہوتا ہے اور یہ فتوی حکومت سعودی عرب کی مقرر کردہ علماء کی ایک ممیٹی نے تحریر کیا ہے جس کا عربی میں نام ہے:

"الجنة الدائمة للحوث العلمية والانثاء والدعوة والارشاد" عربی سے ترجمہ جناب شمس بریلوی نے کیا۔ البحوث الاسلامیه (جاشاره ۴ بابت ماه محرم ،صفر ، رئیج الاول ۱۳۹۸ ه نتوی جواز به سلسله انقال قریندم دگان به چشم بائے زندگان) دار الا بصار کامختصر تعارف

مصر میں آیک علمی واجمائی ادارہ کا قیام جنوری ۱۹۵۱ء میں عمل میں آیا ہے'اس ادارے کا نام دار الابصار ہے'اس ادارے کے اغراض ومقاصد میں سے ایک ریجی ہے کہ ملک میں ایسامر کز قائم کیا جائے جہاں ایسی تجمع کی جائیں جن میں پیوند کاری کی صلاحیت موجود ہواور پیمر کز ایسی آنکھیں بھی فراہم کر سکے اور اس کے ذریعے ایسا ضروری مواد بھی فراہم ہو سکے جو بینائی واپس لانے کے لئے خصوصی آپریشن کے لئے ضروری ہے اور ان آنکھوں کو درست حالت میں رکھنے کے لئے جو دار الابصار کو حاصل ہوتی ہیں ، اور دوسری شاخوں کوان کی تقسیم کا بندوبست کیا جائے۔

سوال: اس دارالابصار نے محکہ طب شرعیہ ہے ۱۱ کو بر ۱۹۵۱ کو اس خواہش کا اظہار کیا تھا کہ دارالابصار کو اس بات کی اجازت دی جائے کہ وہ مردہ خانے سے جو طب شرعیہ کے ماتحت ہے ایسی آئکھیں حاصل کر سکے جواس آپریشن میں کار آ مدہو سکتی ہیں۔ ان لاشوں سے جو مردہ خانے میں پوسٹ مارٹم کے لئے لائی جاتی ہیں تا کہ اسباب مرگ کو دریافت کیا جا سکے خصوصاً جن کا تعلق حوادث فو جداری سے ہے محکمہ طب شرعیہ نے اس مراسلے مور نہ ۱۹۵۸ فروری ۱۹۵۲ء کے ذریعے خصوصی مشاورتی ادارہ سے قانونی مشورہ طلب کیا تھا جس کے جواب میں مثیر حکومت نے ایک مکتوب مور نہ ۱۹۱۳ پریل ۱۹۵۲ء کو ارسال کیا جواس موضوع (انقال قرینہ) پرشری حکم کی وضاحت کی طلب پر مشتمل ہے اس مکتوب مراسلہ میں میصراحت موجود ہے کہ ریاست ہائے متحدہ امریکہ اور دار الابصار مصری کے مابین ایک معاہدہ ہو چکا ہے۔ یہ دارہ مردول کی آئکھیں جمع کرتا ہے اور جن ڈاکٹر وں کو پیوند کاری کے سلسلے میں ان کی ضرورت ہوتی مرینہ کی بیوند کاری کے سلسلے میں ان کی ضرورت ہوتی قرینہ کی بیوند کاری کے سلسلے میں ان کی ضرورت ہوتی قرینہ کی بیوند کاری کرتے ہیں۔

اییا عمل بیوند کاری انگلتان ،فرانس ،جنوبی افریقه اور پورپ کے بعض شہروں میں بھی ہوتا ہے اوران ملکوں میں ان آنکھوں کی میہ

سہولت فراہمی کے لئے مخصوص قوانین وضع کئے گئے ہیں۔ہم کواس سلسلہ میں دارالابصار سے متعلقہ قانون کا بھی علم ہوا ہے اوران خطوط سے آگہی حاصل ہوئی ہے جن کا حوالہ دیا گیا ہے اور اس موضوع کے تحت جو تحقیق ماہرامراض چشم ڈاکٹر محمر صحی پاشانے کی ہے۔ اس سے ہم باخبر ہیں۔

جواب بیان کردہ امور سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ اس ادارہ (دارالابصار) کے مطالعہ کا اصل محرک بعض مردوں کی آنھوں کا حاصل کرنا ہے۔ جس کا مقصد یہ ہے کہ بینائی کے اعتبار سے آفت زدہ زندوں کے نقصان کا ازالہ کیا جائے اور یہ مقصد ایساعظیم مقصد ہے جس کا شریعت اسلامیہ اقرار کرتی ہے۔ نصرف اقرار بلکہ اس مقصد کے حصول کے لئے ابھارتی ہے۔ اس لئے کہ جان کی حفاظت مقاصد کلیے ضرور یہ ہے۔ جب علمی طور پر یہ بات ثابت ہوگئ ہے کہ قرینہ کی پیوند کاری فنی طریقے سے نابینائی کے خطر سے مقاصد کلیے ضرور سے بے جب جب علمی طور پر یہ بات ثابت ہوگئ ہے کہ قرینہ کی پیوند کاری فنی طریقے سے نابینائی کے حدود یا بینائی کی کمزوری کے ازالہ کے لئے انسان کی دسترس میں ہے تو مردوں کی آنکھیں نکالنا اس غرض کے لئے بشر طیکہ ضرورت کی حدود سے تجاوز نہ کیا جائے شرعاً جائز ہے۔

ہم نے جس شریعت کا ذکر کیا ہے بعنی امراض کا علاج نفس کو آفات سے محفوظ رکھنے کے لئے جیسا کہ رسول کریم مخطر المنگائی ہے گئے۔ نے امراض میں علاج فرمایا جب بھی آپ بیار ہوئے اور آپ نے لوگوں کو بیاریوں اور آلام کے رفع کرنے کے لئے علاج کرنے کا تھم فرمایا۔

شریعت میں لوگوں کو تھم دیا گیا ہے کہ امراض کے ازالہ کے لئے علاج کریں۔عام امراض اس مرض کے مقابلے میں جس کی یہاں بحث کی جارہی ہے۔ نیخی بینائی ، اپنے اہم نہیں ہیں۔ پس لازم آتا ہے کہ اس (پیوند کاری) کو جائز قرار دیا جائے ، خواہ وہ ازرو ئے شرع ناجائز ہولیکن علاج ہو۔ اس کا اس وقت استعال کیا جائے گا جب تک اس کے مقابلے میں نفع رسائی کے اعتبار سے کوئی الی ہم پایہ چیز دریافت نہ ہوجائے جو جائز ہواور اس مرض کے علاج کے لئے اس کو مخصوص کر دیا جائے یا اس کا تعین کر دیا جائے۔ ازروئے شریعت ہے کہ امت میں ایک طبقہ علاج کرنے والوں کا مخصوص ہو۔

#### بحسب ضرورت

امراض کی مختلف انواع واقسام کے پیش نظر رہ بھی ضروری ہے کہ ہر شعبہ طب میں ڈاکٹر ہوں اوران ہی مختلف اقسام میں امراض چشم کے ڈاکٹر بھی ہیں تا کہ وہ امت کی ضرورت اس شعبہ میں پوری کرسکیں ۔اگر اس خلاء کو پرنہ کیا گیا اور اس میں کوتا ہی برتی گئی تو ازروئے شریعت امت گئیکار ہوگی۔

شرعاً بیرواجب با کفامیہ یا فرض با کفامیہ ہے۔ پس ڈاکٹرول پر بیفرض عائد ہوتا ہے کہ وہ اس فن میں مہارت حاصل کر کمیں تا کہ وہ اس سلسلہ میں اپنے فرائض منصبی کو باحس وجوہ انجام دے کمیں جبکہ آنکھوں کی بیاری کا مفیداور نافع علاج دریافت ہو چکا ہے۔ جس کے ذریعے عدسۂ بھری کی حفاظت کی جاسکتی اور دوبارہ بینائی بھی واپس لائی جاسکتی ہے تو الی صورت میں اور بھی واجب ہوتا ہے کہ لوگوں کو فائدہ پہنچا ئیں۔ اس کے ساتھ یہ بھی ضروری ہے کہ حسب ضرورت ان ڈاکٹروں کو ایسے ذرائع اور وسائل پر بھی قادر کیا جائے بعنی ایسے ذرائع اور وسائل ان کو حاصل ہوں کہ حسب ضرورت ان کو بھی عملی جامہ یہنا سکیں۔

شریعت میں دسائل مقاصد کا حکم رکھتے ہیں۔اس لئے شریعت میں جائز ہے کہ طب کے طلباء اور اساتذہ مردوں کی لاشوں کی تشریح براہ راست کریں۔ جب تک یفن طب کیھنے کا واحد ذریعہ ہواور اس تشریح الاجسام کے بغیر فن طب حجے طور پرسیکھناممکن نہ ہواور بیشر سے مسلمہ ہے کہ بغیر اس علم کے نہ فن طب درست ہوگا نہ تھے علاج کیا جاسکے گا۔ یعنی جو طبیب علمی اور عملی طور پرفن تشریح الاعضاء سے واقف نہیں ہے وہ طبیب بھی نہیں ہے جسیا کہ تمام اطباء کا متفقہ قول ہے۔

ان وجوہ کے باعث بیضروری ہے کہ دارالا بصار کے ڈاکٹروں کواس عظیم انسانی خدمت کی بجا آوری اور مردوں کی آنکھوں سے
زندوں کی آنکھوں کے علاج پر پوری قدرت اور آسانی فراہم کی جائے ۔ آنکھوں کے ان مریضوں سے ان کی بیاری اور تکلیف کے
رفع کرنے اور اس کے ازالے میں ''حرمۃ المولیٰ'' کا مسئلہ مانع اور مزاحم نہیں ہوتا۔ اس لئے کہ زندوں کا علاج کرنا ایک ضرورت ہے
جواس امر ممنوعہ کو ''مباح'' قرار دیتا ہے۔ لیکن دلیل ضرورت کو اس وقت پیش کیا جاسکتا ہے جب کہ یہ بات سلیم کرلی جائے کہ مردوں
کی آنکھیں اس مقصد کے تحت نکا لنے میں مردوں کی بیمر متی ہے۔

قواعد شرعیہ کے تحت ضرورات ، محظورات (ممنوعات) کومباح قرار بنادی ہیں (ضرورت ممنوعہ چیز کو جائز بنادی ہے ہے) جس طرح حد نے فروں بھوک کے دفت جرام مردار کے کھانے کی اجازت دی گئی ہے۔ ای طرح آگر کھانے کا لقمہ پھٹس جانے سے دم گھنے گئے تو جرام کی ہوئی شراب کا ایک گھونٹ لقمہ اتارنے کے لئے پینے کی اجازت ہے کیونکہ جان کا تحفظ مقصود ہے جبداس کے پاس ان دوجرام چیزوں کے سواکوئی اور چیز موجود نہیں ہے جس سے وہ اپنی مشکل کو حل کر ہے۔ ای طرح ایک جملہ آور شخص کا دفاع کرتے ہوئے اگر نوبت قبل تک بھی پہنچ جائے تو بھی جائز ہے۔ ای طرح مردہ عورت کے پیٹ کو پھاڑ کر اس سے بچہ نکال لینا جبداس بچے کی زندگی اگر نوبت قبل تک بھی ہو۔ صرف بہی نہیں بلکہ اس میت کا پیٹ بھاڑ تا بھی جائز قرار دے دیا گیا ہے، جس نے قبی موتی نگل لیا ہو یا کی امدر کی جائے ہوں۔ غرض کہ ضرورت ممنوع کو جائز کر دیتی ہے۔ یہ ایک ایسا قانون ہے جو عقل اور شریعت کے مطابق ہے۔

حدیث شریف میں وارد ہے کہ'' نقصان اٹھایا جائے ، نہ پہنچایا جائے''۔

ان احکام کی بنیاداس مدیث شریف کے اس اصول پر رکھی گئی ہے۔اس بنا پر فقہاء نے کہا کہ ضرر کا ازالہ کیا جائے۔ پس اس اصول پڑمل کرتے ہوئے بعض مردوں کی آنکھوں کا نکال لینا (ہر چند کہ اس میں ان لاشوں کی بےحرمتی ہے) تا کہ زندوں کی آنکھوں کواندھے بین سے بچایا جاسکے اور شدید بیاریوں سے زندوں کی آنکھوں کا تحفظ کیا جائے 'جائز ہے۔

یہ بات فوائد عامہ میں سے ہے کہ حاجت بمنزلہ ضرورت کے لئے خواہ وہ عام ہویا خاص اس بنا پرفقہاءنے ہے سلم کو جائز قرار دیا ہے حالانکہ بیہ شے معدوم کی فروخت ہے لیکن اس کے جواز میں مفلسوں کی حاجت روائی کا رفر ما ہے۔اسی طرح سے الوفاء کی اجازت دی گئی ہے تا کہ قرض داروں کی حاجت براری ہو سکے۔

اس میں شک نہیں ہے کہ زندوں کی حاجت علاج اور بیاریوں کا دفعیہ بمزرلہ ضرورت کے ہے لہٰذا اس صورت کے تحت ہروہ چیز جوشرعاً ممنوع ہے' جائز کی جائے گی۔ دین اسلام کی شان ہیہے کہ وہ سرتا پا ایک آسانی ہے اور اس میں جنس حرج نہیں ہے۔اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:''اس نے تم پردینِ میں کوئی حرج والی بات نہیں رکھی ہے'' ۔

اس بناء پر جب ہم ایسی آنکھوں کے درمیان جوا پناعدسۂ بھر کھوچکی ہیں ادر مردوں کی بےحرمتی کی مضرت کے درمیان موازنہ کریں تو دوسراضرر ہم پہلے ضرر کے مقابلے میں بہت کم وزن پائیں گے۔

یہ بات شریعت کے مفاد میں ہے کہ جب دوخرابیاں باہم متعارض ہوں تو ایک صورت میں کم خرابی کو اختیار کر کے بڑی خرابی سے بچا جائے اور اس میں بچھ شک نہیں کہ (صورت موجودہ میں ) میت کا ضرر زندہ کے نقصان کے مقابل میں بہت ہلکا ہے لیکن سے مضروری ہے کہ یہ بات پیش نظر رہے کہ اس غرض اور مقصد کے لئے بے قید (بلا ضرورت) آنکھوں کا نکالنا جا ترنہیں ہے بلکہ اس قدر جن کے مضرورت اجازت ہے (تاکہ بھوک کا اضطرار جنٹنی کہ ضرورت اجازت دے۔ جس طرح بے جین بھوکے کو صرف اس قدر حرام مردار کھانے کی اجازت ہے جس سے نوالہ جاتا رہے) جس سے اس کی جان جن جائے۔ یعنی بھنے ہوئے نوالے کو اتا رہے کے لئے آئی ہی شراب کی اجازت ہے جس سے نوالہ جاتا رہے) جس سے اس کی جان جن جائے۔ یعنی بھنے ہوئے نوالے کو اتا رہے کے لئے آئی ہی شراب کی اجازت ہے جس سے نوالہ

حلق سے اتر جائے 'اس سے تجاوز نہ کیا جائے۔ جس طرح سیجے اور تندرست اعضاء پر بلاستر کاری سے ان کا چھپا دینا درست اور سیحے نہیں ہے بس اس قدر چھپانا درست ہے جتنی ضرورت ہے۔ اس طرح طبیب یا ڈاکٹر کو (مریض کے ) ستر سے اتنا ہی حصہ دیکھنے کی اجازت ہے جتنا حصہ دیکھنا ایک اصولی اجازت ہے جتنا حصہ دیکھنا تا گزیر ہو۔ یہ امر پوشیدہ نہیں ہے کہ احکام (شریعت) کی بنیاد عام اصول وقو اعد کلیہ پر رکھنا ایک اصولی مسلک ہے تا کہ فروی احکام معلوم کئے جاسکیں۔ ایسے واقعات جن کے بارے میں شارع علیہ السلام کی طرف کوئی خصوصی صراحت نہیں یائی جاتی ۔

ہم شریعت اسلامیہ کوایسے پیش آمدہ مسائل سے تنگ اور محدود نہیں پاتے بلکہ ایسے ممار نہ جدیدہ سے اس کا سینہ اور کشادہ ہو جاتا ہے۔ایسے پیش آمدہ مسائل عام اصول اور قواعد کلیہ میں شامل ہوتے ہیں۔

اس طرح یہ معلوم ہوگیا کہ مسئلہ زیر بحث نثر بعت کی روسے جائز ہے اور انسان کی عملی غرض مردوں کی آنھوں کے نکالنے کے جواز کا تعین ہوجاتا ہے۔ لیکن بقدر ضرورت۔ اس کے ساتھ ہی یہ بات بھی ظاہر ہوجاتی ہے کہ یہ درست نہیں ہے کہ یہ عام قانون بن جائے اور تمام مردوں پراس کا بیسال طور پراطلاق ہونے گے۔ اس لئے کہ یہ بات ایس ہے کہ ضرورت اس کی متقاضی نہیں ہے۔ دوسرایہ کہ اس سے فساد کی عام راہ کھل جائے گی اور اس فساد عام کے سامنے صلحت علاج کی رعایت ختم ہوجائے گی کیونکہ مردوں کے سرپرست بغاوت پر آمادہ ہوجائے میں گے۔ اگر ان کے مردوں کی آئے تھیں با جبر نکال لی جائیں گی (اگر اس کو قانون کی صورت دے دی حائے )۔

لہٰذا ضروری ہے کہ اس امر میں صرف ان مردوں پر اکتفا کیا جائے جن کے سرپرست نہ ہوں یا نامعلوم ہوں یا ایسے مجرم جن کو پھانسی کا حکم قصاص کے طور پر دیا گیا ہو۔اس مقصد کو پورا کرنے کے لئے بغیر کسی اعتراض کے اور کسی کی حق تلفی کے بغیراتن حد بندی کافی ہے۔والتّداعلم بالصواب

# بحالیٰ بینائی کے لئے آنکھوں کا عطیہ جائز ہے (ازمفتی محمد رفیق حسٰی )

یا کتان میں عطیہ چیٹم کی تحریک آج سے چوہیں سال پہلے شروع ہوئی اوراب'' پاکتان آئی بنک سوسائی'' اوراس کے بانیوں نے اس تحریک کوملک کے طول وعرض میں پھیلا دیا۔ نہ ہمی نقطہ نظر سے مختلف الخیال علماء کے فتاوی حاصل کئے۔ ۱۹۷۸ء تک مندرجہ ذیل فتاوی عطیہ چیٹم کے حق میں موصول ہو چکے تھے۔

مفتی اعظم مصر،اسلا مک ریسرچ انسٹی ٹیوٹ اسلام آباد،مجلس افتاءاردن اورخصوصی ممیٹی علائے سعودی عرب۔

یہ سب فتاوی اور دیگر مضامین پاکستان آئی بنک سوسائٹ کے رسائے''اجالا'' میں اکتوبر ۹ کاء میں شائع کئے گئے ہیں۔اس پر
بعض حضرات نے بیاعتراض کیا کہ کسی ایسے عالم یامفتی کا فتو ٹی اس میں شامل نہیں جن کا تعلق اہل سنت والجماعت ہے ہو۔ پاکستان آئی بنک سوسائٹ نے بیفتو ٹی بھی حاصل کر لیا ہے۔ قارئین کرام کے مطالعہ کے لئے وہ فتو ٹی ذیل میں درج کیا جارہا ہے جومفتی محمد رفیق حسنی صاحب نے اس سلسلہ میں پاکستان آئی بنک سوسائٹ کی درخواست پر لکھا ہے۔

مفتی محمد رفیق حنی صاحب نے درس نظامی کی تکمیل دارالعلوم امدادیہ مظہریہ بند بال شریف میں کی۔علوم دیدیہ کی تکمیل کے بعد تین سال دارالعلوم امجدیہ عالمگیرروڈ کرا جی میں سینئر مدرس اور مفتی کام کیا اور پانچ سال دارالعلوم امجدیہ عالمگیرروڈ کرا جی میں سینئر مدرس اور مفتی کی حیثیت سے کام کیا اور اس کے بعد مندرجہ ذیل اداروں سے منسلک رہے۔ دارالعلوم حامدیہ رضویہ بکرا پیڑھی مرزا آ دم خان روڈ کرا جی بحیثیت مدرس اور مفتی ،

دارالعلوم فیض نبوی بکرا پیڑھی کرا چی میں کچھوفت کے لئے بحثیت مدرس اور مفتی،

جامع مىجد فرودس، ئىپوسلطان روڈ، بلدىية ٹا ۇن كراچى بحثيت خطيب ـ

الجواب: اللهم الهمى الصدق والصواب \_ چونكه بيمسئله دواء بالمحرم يعنى حرام سے علاج اور دراء كے افراد سے بـاس كئے صورت مسئوله كا تخكم بتانے سے پہلے حرام سے علاج كرنے كے متعلق فقہاء عظام كى آراء سے مطلع ہونا ضرورى ہے۔ تاكه مسئله فذكور كا تحكم بيجھنے ميں آسانی ہو۔

فقہاء کرام کاس میں اختلاف رہا ہے کہ جس چیز کا استعال انسان کے لئے شرعاً حرام اور ناجائز ہے دواء کے لئے استعال میں لانا جائز ہے یانہیں۔چاہے وہ چیز نفس الامر میں نجس ہے یا طاہر ہے۔لیکن اس کا استعال حرام ہے تداوی بالحرام میں اگر چہ بظاہر امام ابوصنیفہ عدم جواز اور امام ابو یوسف جواز کا قول کرنے کی وجہ سے اختلاف کرتے ہیں۔لیکن نظر عمیق سے پیتہ چلتا ہے کہ جس صورت میں امام ابو یوسف جواز کا قول کرتے ہیں امام اعظم کا بھی اس میں جواز کا قول ہے۔اگر مرض کی دوامسلم حاذق معالج کے قول کے مطابق حرام ہی متعین ہے اور دوسری دواسے مرض کا علاج نہیں ہوسکتا اور اس کا یقین حاصل ہوگیا تو حرام سے علاج کرنا جائز ہے۔ علامہ شامی سیدنا امام ابوحنیفہ کا ند ہر نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

حتى لوتعين الحرام مدفعا للهلاك يحل المم ابوطنيفه كنزديك الرحرام كابلاكت كے لئے دافع ہونا معين ہوجائے تو وہ حلال ہوجائے تو وہ حلال ہوجائے ہيں۔ (شامی جاس ۱۹۳)

دوسری جگه علامه شامی لکھتے ہیں:

افاد سيدى عبد الغنى انه لايظهر الاختلاف فى كلامهم لا تفاقهم على الجواز للضرورة (الى) ولذا قال والدى فى شرح الدرر قوله لاللتداوى محمول على الظن والا فجوازه باليقينى اتفاقا كما صرح به فى المصفى.

(جاص۱۹۳)

علامه شامی اینانظریه پیش فرماتے ہیں۔

اقول هو ظاهر موافق لما مرفى الاستدلال بقول الامام. (جاص ١٩٨)

یقین کی صورت میں ائمہ ثلاثہ کا اتفاق ہونا ظاہر ہے اور امام کے قول کے استدلال کے موافق ہے۔

سیدعبدالغنی افادہ فرماتے ہیں کہان کے کلام میں اختلاف

ظاہر میں ہے اس لئے ان کا اتفاق ہے کہ ضرورت کے وقت حرام

جائز ہو جاتا ہے ۔ یہاں تک اس لئے میرے والد نے شرح درر

میں کہااس کا قول لا لسلتہ داوی کامحمل ظن ہے ورنہ جب شفاء کا

حصول حرام سے یقینی ہوجائے تو علاج اتفا قا جائز ہے۔جیسا کہ

واضح بیہوا کہاگرحرام سے شفاء کا حصول یقینی ہواوراس کا بدل نہ ہوتو اس حرام سے علاج ائمہ ثلاثہ کے نز دیک جائز ہے۔آگے چل کرعلامہ شامی فرماتے ہیں: فقہاء علم سے مرادعمو ما غلبة طن لیتے ہیں'یقین نہیں لیتے ۔ فرمایا:

یعن علم سے ان کا ارادہ غلبہ طن ہوسکتا ہے کیونکہ عموماً ان کے .

کلاموں میں یہی مراد ہوتا ہے۔

مصفی میں اس کی تصریح ہے۔

الا ان يريد وابالعلم غلبة الظن وهو في شائع في كلامهم تامل.

معلوم ہواحرام سے علاج کے جواز کے لئے غلبظن ہونا ضروری ہے اوریہ باربار عمل کے مفید ہونے اور تجربہ سے حاصل ہوتا ہے۔اگرظن غالب شفاء کا نہ ہوشک یا وہم ہویا حلال سے علاج میسر ہوتو حرام سے علاج نا جائز اور ممنوع ہوگا۔ ہمارے فقہاء کرام کے جواز پر کافی دلائل ہیں ان میں سے چند ملاحظہ فرمائیں: (1) اگر کوئی مخص آبادی سے دور ہےاسے حلال مشروب میسر نہیں اور ہلاک ہونے کا خطرہ ہے تو اسے خمر (شراب) بفتر رضرورت بینا بالاتفاق جائز ہے۔ البذابوقت ضرورت جب حلال سے علاج میسرنہ ہوتو حرام سے شرائط ندکورہ کے ساتھ علاج جائز ہے۔

(٢) ایک آدمی جنگل میں بھوکا ہے اور کھانے کو حلال میسر نہیں تو میتہ (مردار) سے بفتدر ضرورت اسے کھانا جائز ہے اور اس پر اتفاق ہے۔ای طرح جب علاج کے لئے حرام ہی متعین ہے تو ذکورہ شرائط کے ساتھ مرض کا علاج حرام سے جائز ہے۔ (شامی

(٣) جب بلاكت ياكسى عضوكے ضائع كى ميچى دھمكى كے وقت خون بينا ،خزير كا كوشت كھانا مردار كھانا اورشراب بينا جائز ہے اوراس پر اتفاق ہے تو علاج کے لئے جب حلال سے ممکن نہ ہوحرام سے دواہمی جائز ہے۔

صاحب ہدار فرماتے ہیں:

ان تناول هذه المحرمات انما يباح عند الضرورة كما في المخمصة لقيام المحرم فيما وراها. (براييباب الأكراه)

لعنی ان حرام اشیاء کی حرمت ضرورت کے وقت مرتفع ہوجاتی ہے جیما کہ مخصہ میں ہے کیونکہ ضرورت کے بغیر حرمت باقی رہتی

معلوم ہوا بوقت ضرورت حرام ،حرام نہیں رہتا اور یہ بھی معلوم ہواعضو کو بھی وہی حیثیت حاصل ہے جوانسانی ذات کو حاصل ہے اور دونوں کی ضرورت شامل ہے۔ مزید وضاحت کیلئے فقہاء کرام کی تصریحات ملاحظہ ہوں:

جب حرام سے شفاء کے حصول کا غلب ظن ہواور کوئی دوسری دوانہ ہوتو حرام سے علاج کی رخصت ہے جیسا کہ بیاسے کے لئے شراب پینے کی رخصت ہے اور اس برفتو کی ہے ۔ یعنی فتو کی جواز بر

لعنی نہار میں ذخیرہ سے منقول ہے کہ حرام سے بوقت غلبہ

ظن علاج جائز ہے جبکہ کوئی دوسری دوانہ ہو۔

لعنی علاج کے مباح ہونے میں صدیث وارد ہوئی۔آپ علیہ الصلوة والسلام نے قرمایا: الله تعالی کے بندودوا کرد کیونک الله تعالی نے کوئی بیاری پیدائبیں کی محراس کے لئے دوا پیدا فرمائی محرموت اور برهای کا علاج نہیں ۔ اگر حرام میں شفاء مظنون ہے تو علاج بالحرام جائز ہے جبکہ کوئی دوسری دوانہ ہو۔

یعنی خانیہ اور نہایہ والے نے حرام سے علاج کے جواز کو اختیار کیا۔ جب اس میں شفام ظنون مواور اس کے علاوہ کوئی دوانہ ہو ۔ نہایہ اور تہذیب میں کہا مریض کے لئے پیشاب پینا، خون بینااورمردار کھانا دواء کے لئے جائزے جب مسلمان معالج بیہ کہے کہ اس میں مرض کی شفاء ہے اور مباحات میں سے اس کا بدل کوئی

اختلف فسي التنداوي بسالمحرم (الي) قيل يرخص اذا علم فيه الشفاء ولم يعلم دواء إخر كما رخص الخمر للعطشان وعليه الفتوي. (درمختارج اص۱۹۳)

ففىي النهاية من الذخيرة يجوز ان علم فيه شفاء ولم يعلم دواء اخر. (شاى جام ١٩٠٠)

شرح الغابيمي ہے:

(قىدورد بىابىا خىصىه الحديث قال خَلْلَا لَكُلُو الْمُعَلَّدُ الْمُ تمداووا عبياد الملمه فان الله تعالى ماخلق داء الا وقد خلق لنه دواء الاسنام والهرم (الي) فان علم ان فيه شفاء وليس له دواء احر غيره يجوزله الاستشفاء.) (5ペクツョ)

ان صاحب الخانية والنهاية اختارا جوازه ان علم ان فيه شفاء ولم يجد دواء غيره قال في النهاية والتهذيب يجوز للعليل شرب البول والدم والميتة للتداوي اذا اخبره طبيب مسلم ان فيه شفاء ٥ ولم يجد من المباح مايقوم مقامه. لعنی اس طرح صاحب ہدایہ نے بیس میں حرام سے علاج

کو جائز کہااور کہااگر کسی کے ناک سے خون ندر کے تواس کے ناک

اور ماتھے پر سورہ فاتحہ خون سے لکھی جائے تو یہ شفاء حاصل کرنے

لعنی شفاء کے حصول کے وقت حرمت نہیں رہتی۔

چيز جبيں۔

(شاي جهم ١٦٣) ساره صباحب المهدامة فحم ال

و كذا اختباره صاحب الهداية في التجنيس لو رعف فكتب الفاتحة بالدم على جبهة وانفه جاز لا ستشفاء.)

(شای جامسهدا)

قاضي خان ميں ہے:

(لأن الحرمة ساقطة عند الاستشفاء) (ثاى)

تقریحات بالا سے معلوم ہوا کہ بوقت ضرورت حرام اشیاء سے علاج جائز ہے ۔ ضرورت سے مراد ہلاکت سے تحفظ یا مرض

کے لئے جائز ہے۔

شدیدسے شفاء کا حصول ہے۔

اعتراض

حضرت عبدالله ابن مسعودرضی الله عنها فرماتے ہیں: ان السله لسم يسجعل شفاء كم فيما حوم عليكم \_ يعنی الله تعالى نے حرام چيزوں ميں شفاء نہيں ركھى \_ لهذا حرام سے علاج بھی ناجائز ہونا جا ہے؟

جواب: اس قول کے دومفہوم علائے کرام نے اخذ فرمائے:

اولا: ابن مسعود کاری قول خاص معین مرض کے لئے تھا۔ جس کا علاج ابن مسعود حلال سے جانتے تھے۔ جب حلال سے علاج ہوسکے تو حرام سے ناجائز ہے۔

ثانیا: جبرام علاج کے لئے متعین ہوجاتا ہے تو حرمت مرتفع ہوجاتی ہے اور اباحت آجاتی ہے۔ لہذا اس قول کامفہوم سیح ہوا کہ حرام میں شفانہیں بلکہ حلال میں ہوئی۔مخلصا عن شوح النهایة .

صورت مسئولہ میں مردہ کی آنکھ کا قریندا خذکرنا اور زندہ تابینا کولگانا تا کہ بینائی عودکرآئے 'جائز ہے کیونکہ یہ مسئلہ حرام کے ساتھ دواکرنے کی جزئیات سے ایک جزئ ہے۔ ایک زمانہ میں بیارآنکھ کا علاج عورت کے دودھ سے کیا جاتا تھا۔ چونکہ اڑھائی سال کے بعد عورت کا دودھ بھی حرام ہوجاتا ہے جیسا کہ خون حرام ہوتا ہے بینی اس کا استعمال حرام ہوتا ہے تو اس زمانہ کے علاء سے جب رجوع کیا گیا تو اکثر علاء نے جواز کا فتو کی دیا اور کہا کہ یہ مسئلہ دوابا کم م کے افراد سے ہے لہذا قرینہ کی پیوند کاری کا مسئلہ بھی دوابا کم م کے افراد سے ہے لہذا قرینہ کی پیوند کاری کا مسئلہ بھی دوابا کم م کے افراد سے ہوا۔ علامہ شامی اس مقام پر لکھتے ہیں:

فيه قولان قيل بالمنع وقيل بالجواز اذا علم فيه الشفاء كما في الفتح القدير وقال اخران اهل الطبيب شيبتون نفعا للبن البنت للعين وهي من افراد مسئلة الانتفاع بالمحرم للتداوى كالخمر واختارفي النهاية والخانية الجواز اذا علم فيه الشفاء ولم يجد دواء غيره.

(20 5 10 rai)

یعیٰ عورت کے دودھ سے بھار آ کھ کے علاج کرنے میں دوقول ہیں۔ایک منع کا اور ایک جواز کا جبکہ شفاء مظنون ہے جیسا کہ فتح القدیر میں ہے۔ دوسرے مقام پر ابن ہمام نے کہا معالج بنت کی وجہ سے عورت کے دودھ کو آ کھ کے لئے نافع بتاتے ہیں۔ یہ مسلّہ دواء الحرم کے افراد سے ہے جیسے شراب اور نہایہ اور خانیہ والے نے جواز کو اختیار کیا جب شفاء کا ظن غالب ہوا اور اس کے علاوہ کوئی دوانہ ہو۔

اس طرح سیدنا امام ابو یوسف رحمة الله علیه سے روایت ہے کہ اگر کے ہوئے کان کو دوبارہ لگایا جائے تو جا تزہے حالانکہ کان اگر

کٹ جائے تو فقہاء کے نزدیک وہ میت کے تھم میں ہوتا ہے۔ فرماتے ہیں:''ما ابین من الحی میت جوزندہ سے الگ کردیا جائے تو وہ عضومیت ہوتا ہے''۔ جب کان میں میت عضو سے استفادہ اور انتفاع جائز ہے تو آنکھ کے لئے دوسرے کی نکالی گئی آنکھ سے استفادہ بھی جائز ہوگا۔ فرق صرف اتنا ہے کہ کٹا ہوا کان بوجوہ میت ہوجانے کے اسی شخص کولگایا جاسکتا ہے جس کا کان کٹ گیا ہے۔ لیکن آنکھ اس نابینا کی میسر نہیں تو مجبوری کے تحت مردہ آدمی کی آنکھ سے استفادہ کیا جاتا ہے۔

بحرالرائق میں ہے:

وفى الراج وهاج وان قطعت اذنه قال ابو يوسف لابأس بان يعيدها مكانها.

اگر کان کاٹ دیا جائے تو ابو یوسف رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا: اس کو دوبارہ اسی جگہ لگا دینے کا کوئی خوف نہیں۔

جب کے ہوئے کان کے میت ہونے کی بناپر فقہاء کرام کومشکل بیش آئی تو انہوں نے مختلف جواب دیئے۔ بعض سے ہماری تائید ہوتی ہے۔ مثلاً علامہ شامی نے 'صخۃ الخالق حاشیہ بحرالرائق'' میں علامہ مقدی کی شرح سے فقل فر مایا:

ندکورہ اشکال کا جواب یہ ہے کہ جب کٹا ہوا کان اپنی جگہ پر ٹابت اور قائم ہو جائے گا تو اس میں حیات لوٹ آئے گی ۔لہذا وہ زندہ سے الگ کیا ہواعضو نہ ہوگا بلکہ ایسا ہوگا جیسا کہ کٹا ہی نہیں تھا اور وہ طاہر ہوگا۔اگر فرض کریں مردہ مجمزہ یا کرامت سے زندہ ہو جائے تو اس کی طہارت بھی لوٹ آئے گی اور وہ طاہر ہوگا۔

والجواب عن الاشكال ان اعادة الاذن وثباتها انما يكون غالبا بعودة الحياة اليها فلا يصدق انها مما ابين من الحي لانها بعود الحياة اليها صارت كانها لم تبن ولو فرضنا شخصا مات اعيدت حياته معجزة اوكرامة لعاد طاهرا.

پیش نظر مسئلہ میں عوام وخواص جانتے ہیں آنکھ دوبارہ کام کرتی ہے اور اس میں حیات لوٹ آتی ہے یا وہ مردہ ہی نہیں ہوتی ۔لہذا نکالی گئی آنکھ طاہر ہوگی اور اس سے نفع حاصل کرنا طاہر سے نفع حاصل کرنا ہوگا جس میں چنداں بعد نہیں ہے۔اتنا ضرور ہے کہ کل بدل گیالیکن آنکھ کے زندہ رہنے میں کوئی شک نہیں۔

معلوم ہوا کہ کان اور آنکھ اور اس قتم کے اعضاء کو انسانی ذات کی حیثیت حاصل ہے جس طرح ذات کو ہلا کت سے بچانے کے لئے یا مرض لاعلاج کے لئے یا شفاء کے حصول میں جلدی کے لئے حرام سے نفع حاصل کیا جاسکتا ہے۔اسی طرح مذکورہ اعضاء کے لئے ہمی حرام سے نفع حاصل کیا جاسکتا ہے۔جیسا کہ''فتح القدیر'' اور'' بحرالرائق'' سے گزر چکا ہے۔لیکن دراصل ان صورتوں میں حرام کی حرمت ساقط ہو جاتی ہے اس لئے علاج جائز ہوتا ہے۔

معلوم ہوا کہ زیر بحث مسلہ بھی دواء بالمحرم کے افراد سے ہے۔ جب دواء بالمحرم بوتت ضرورت جائز ہے تو قرینہ والے مسلہ میں ہوں کا اور یہ مجرب علاج ہے۔ علاء وعوام کے بھی جواز کا حکم ہے کیونکہ نابینا پن کا علاج اس کے علاوہ اس زمانہ تک معلوم نہیں ہوں کا اور یہ مجرب علاج ہے۔ علماء وعوام کے مشاہدہ سے ثابت ہے کہ جب سے یہ علاج شروع ہوا سینکڑوں نابینا بینائی سے سرفراز ہو چکے ہیں اگر کسی زمانہ میں جلال سے علاج ممکن ہو جائے تو اس طریقہ سے علاج ناجائز ہوگا۔ جسیا کہ وضاحت سے اوپرگزر چکا ہے۔ لیکن موجودہ زمانہ میں جواز کا فتو کی دیا جاتا ہے۔ جب تک جدید تحقیق معرض وجود میں نہیں آتی ۔ آنکھ کی بیاری سے موت کا واقع ہونا ضروری نہیں لیکن پھر بھی فقہائے کرام نے اس کا حرام سے علاج جائز فر مایا۔ لہذا دواء بالمحرم کے جواز کو خرف مہلک نفس مرضوں سے خاص کرنا بھی مناسب نہیں ہے۔ سوال: جیسے زندہ آدمی اور اس کے اجزاء محترم ہوتے ہیں اس طرح مردہ آدمی اور اس کے اجزاء بھی محترم ہوتے ہیں۔ اس لئے فقہاء سوال: جیسے زندہ آدمی اور اس کے اجزاء محترم ہوتے ہیں۔ اس طرح مردہ آدمی اور اس کے اجزاء بھی محترم ہوتے ہیں۔ اس لئے فقہاء کرام نے قرآن واحادیث کی روشنی میں فرمایا: ''حسرمہ الاحسی میتا کہ حرمہ حیا جیسے زندہ آدمی قابل احترام ہوتا ہے اس طرح مردہ آدمی اور اس کے اجزاء میں فرمایا: ''حکم میتا کہ حرمہ حیا جیسے زندہ آدمی قابل احترام ہوتا ہے اس طرح مردہ آدمی اور اس کے اجزاء میں فرمایا: ''حدرمہ اللہ حمد میتا کہ حرمہ حیا جیسے زندہ آدمی قابل احترام ہوتا ہے اس طرح میں میتا کہ حرمہ حیا جیسے زندہ آدمی قابل احترام ہوتا ہے اس طرح میں میتا کہ حرمہ حیا جیسے زندہ آدمی قابل احترام ہوتا ہے اس طرح میں میتا کہ حومہ حیا جیسے زندہ آدمی قابل احترام ہوتا ہے اس کی اجزاء کو معرف میں میں میتا کہ حرمہ حیا جیسے زندہ آدمی قابل احترام ہوتا ہے اس کی اجزاء کو میں میتا کہ حرمہ حیا جیسے زندہ آدمی قابل احترام ہوتا ہے اس کیا کی میں میتا کہ حرمہ کی میتا کے حرف کی اور اس کیا کی میں میتا کی حدر میں میسے کی میں میتا کی حرام کیا کی میتا کی حدومہ کی میں میں میں میں میتا کی حدومہ کی میں میتا کی حدومہ کی میں میتا کی میں میتا کی حدومہ کی میں میں میتا کی حدومہ کی میتا کی میتا کی حدومہ کی میتا کی حدومہ کی میتا کی میتا کی میتا کی حدومہ کی میتا کی میتا کیٹ کی میتا کی میتا کی میتا کی میتا کی میتا کی حدومہ کی میت

مردہ بھی قابل احترام ہوتا ہے''۔لہذا مردہ اوراس کے اجزاء کو کانٹ چھانٹ کراستعال کرنا ای طرح ممنوع ہونا چاہیے جیسے زندہ کے

اجزاء کو کا ک کراستعال کرناممنوع ہے۔ای لئے فقہاء فرماتے ہیں کہ آ دمی کے اجزاء سے انتفاع جائز نہیں ہے؟ الجواب: فقهاء كرام آ دمى كے اجزاء سے نفع حاصل كرنے سے مطلقاً منع نہيں فرماتے - ہدايہ باب الرضاع ميں ہے:

وهل يباح الارضاع بعد المدة قيل لا لانه لا لانه لا يعنى مرت رضاع ارْهائي سال كي بعد عورت كا دوده بيح جزء الادمى فلا يباح الانتفاع به الاللضرورة. كے لئے بعض لوگوں نے كہا جائز نہيں ہے۔ كيونكه دودھ آ دمى كا جزء ہے اور جزء آ دمی سے انتفاع حاصل کرنا جائز نہیں ہے مگر ضرورت

معلوم ہوا بوقت ضرورت انتفاع ممنوع نہیں ہے۔ای وجہ سے بعض علماء نے بیار آنکھ کے علاج کے لئے دودھ کا استعال بعض شرائط کے ساتھ جائز فرمایا۔ فتح القد بیر میں ہے:

قيل يجوز اذا علم انه يزول به الرمد.

يعنى جب آنكه كي تكليف كا زائل ہونا معلوم ہوتو بعض مشائخ

کے نزدیک جائز ہے۔

دودھ سے علاج کیا جائے۔خون بھی آ دمی کا جزو ہے لیکن شامی کے حوالہ سے گزرا (یہ جوز لیل علیل شرب البول و الدم) لعنی مریض کے لئے بوقت ضرورت بپیثاب اورخون بینا جائز ہے۔

مفتی محرشفیع صاحب دیو بندی اینے رسالہ (انسانی اعضاء کی پیوند کاری ) میں لکھتے ہیں : جب خون دینے کی ضرورت ہو یعنی کسی مویض کی ہلاکت کا خطرہ ہواور ماہر ڈاکٹر کی نظر میں اس کی جان کے بیچنے کا اس کےسوا کوئی راستہ نہ ہوتو خون دینا جائز ہے۔ جب خون دينے كا تنجائش بم مراس سے اجتناب بہتر ہے (الما في الهندية وان قال الطبيب متعجل شفائك فيه وجهان \_ ص۳۵۵ج۵ نتی )معلوم ہواضرورت اور حاجت کے وقت آ دمی کی جزء سے انتفاع جائز ہے۔ نابینا آئکھ کی بینائی کی صحت جب مردہ کی آئکھ کے قرینہ پرموقوف ہےتو اس جزء سے بھی تفع حاصل کرنا جائز ہوگا۔رہا یہ امر کہ قرینہ کا اخذ احتر ام اورا کرام کے منافی ہےتو اس کا جواب سے ہے کہ بھی بعض وجوہ سے احتر ام ساقط ہوجا تا ہے۔مثلاً چند جزئیات ملاحظہ ہول:

الاختيار . (درمخارج اص٨٨٠)

حامل ماتت وولدها حی یضطرب شق بطنها لین حامله عورت مرگئی اور اس کا بچه بین میں متحرک ہے تو من الابسر ویخرج ولدها ولو بالعکس و خیف علی با نین طرف سے پیٹ کو پھاڑ کر بچے نکال لیاجائے اگراس کاعکس ہو الام قبطع واخبرج لبوميت والا لا كسما في كواهة مال كرف كاظن غالب بي توبي كونكر بي كرك زكال ليا

صورت مذکورہ میں مردہ کی حرمت کوضائع کر کے زندہ کی حرمت کا تحفظ دیا گیا ہے ۔معلوم ہوازندہ کی حرمت کوتر جیح ہوگی میت کی حرمت پر، جبکہ زندہ کی حرمت کا مردہ کی حرمت پر تو قف ہو۔اس طرح اگر زندہ کے بینا ہونے کے لئے میت کے قرینہ کے اخذ کرنے کا ارتکاب کیا جائے تو یہ بھی جائز ہوگا ۔ یعنی زندہ کی آٹکھ کی حرمت اورصحت کو باقی رکھنے کے لئے مردہ کی آٹکھ کی حرمت کونظر انداز کیا جاسکتا ہے۔ای لئے فتح القدر میں تجنیس سے منقول ہے۔

یعنی پہلے مسئلہ میں میت کے احترام اور کرامت کو باطل کیا گیا تا کهزنده کی حرمت اور کرامت باقی رہے اور یہ جا ئز ہے۔ یعنی اگر کسی نے دوسرے کے مال کونگل لیا اور مرگیا تو اس کے پیٹ کو پھاڑ کر مال نکالنے میں دوقول میں اولی ہی ہے کہ جب

لان في المسئلة الاولى ابطال حرمت الميت لصيانته حرمت الحي فيجوز. (باب الجائزج اص ٣٥٣) ولو بىلىغ مسال غيسره ومات هل يشق قولان والاولى نعم. اس نے پیچیے مال سے کچھنہیں چھوڑا تو اس کے پیٹ کو جاک کرنا

(فتح در مختارج اص ۸۴۰)

حالانکہ مال ادنیٰ ہے اور انسان اگر چہ میت ہے اعلیٰ ہے۔ لیکن مال کھا لینے والے کی تعدی کی وجہ سے اس کی حرمت ساقط مو کئے۔اس کی وجہ بیان کرتے ہوے علامہ حقق ابن جام فرماتے ہیں:

انه یشق لان حق الادمی مقدم علی حق الله یشق لان حق الادمی مقدم علی حق الله

تعالى ومقدم على حق الظالم المتعدى. (جاص ١٤٦٧) حق محمدم --

معلوم ہوا کہ کرامت اور حرمت میت بعض صور توں میں ساقط ہو جاتی ہے۔ آنکھ کی حرمت بھی دوسرے کی بینا کی کے حصول کے

کئے ساقط ہو عتی ہے اس جگه علاء نے بیجی تحریر فرمایا ہے کہ زندہ کی حرمت زندہ کے مقابلہ میں بالکل مساوی ہے۔اسی لئے باب الا کراہ میں مذکور ہے۔اگر کسی نے ایک شخص کو جان ہے ہلاک کرنے یاعضو کا شنے کی سیح دھمکی دی اور اسے کہا کہ فلاں فلاں کاعضو کا ف دویا ہلاک کر دو تو اس کے لئے دوسر کے ملاک بااس کے عضو کو قطع کرنے کا تھم نہیں ہے۔اس طرح اگر کسی کا مال نگل جائے اور وہ زندہ ہے تب بھی اس کے پیٹ کو جاک کرنے کی اجازت نہیں ہے۔معلوم ہواذندہ کی گرامت اور حرمت میت سے اہم ہے۔جن جگہوں میں مردہ کی کرامت کونظرانداز کرنا جائز ہے، زندہ کی کرامت کونظرانداز کرنا جائز نہیں ہے۔ پھر بعض علاء کا بیفتو کی کہ خون جو کہ زندہ آ دمی کا جزء ہے دوسرے آ دمی میں منتقل کرنا جائز ہے اور میت کے قرینہ کا منتقل کرنا جائز نہیں سیجے نہیں ہے اور بیر کہنا کہ خون کے اخذ اور انتقال میں الجيكش سے مدد لينے كى وجہ سے قطع و بريد لازم نہيں آتى اور قرينہ كے اخذ اور انقال ميں قطع و بريد لازم ہے۔اس لئے بيد جائز نہيں ہاری سمجھ سے بالا ہے کیونکہ عدم جواز کی علت انسان کی کرامت اور حرمت یا اس کانجس ہونا ہے اور کرامت اور حرمت یا نجس ہونا خون اورعورت کے دودھاور آنکھ کے قرینہ میں مشترک ہے تو پھر دونوں کو ناجائز ہونا چاہیے یا جائز۔ جب خون اور دودھ سے انتفاع شرائط مذكوره سے جائز ہے تو آئھ كے قريند سے بھى انتفاع جائز ہونا جا ہے۔اس لئے ميرى رائے بيہ ہے كہ خون، دودھاور آئھ كے قريند سے شرائط معلومہ کے ساتھ تفع حاصل کرنا جائز ہے۔

بعض علاء نے قرینہ کے اخذ اور انقال کے عدم جواز پر فقہاء کی تصریحات پیش کی ہیں۔ان کامحمل زندہ انسان کے اجزاء ہیں یا پھران اجزاء کابدل طاہراشیاء سے موجود ہے۔ شلا (مصطولم یجدمیتة و خاف الهلاک فقال له رجل اقطع یدی و کلها اقسط منى قطعة وكلها لايسعه ان يفعل ذالك ، فآوي عالمكيرى) كالمحل انسان بهاى طرح شرح سركبيركي اس عبارت كا محمل كر(الا ترى انه لوابتلي بمخمصة ويحل له ان يتناول احدا من اطفال المسلمين لوضع الهلاك عن نفسه) بھی بچے ہیں۔ای طرح سرکیر کی عبارت (لا یہ جوز التداوی بعظم المیت قال رسول الله فظالم المائی کسر عظم الميت ككسر عظم الحي) كامفهوم (والله اعلم) يه كرجب ضرورت اورحاجت نه بوتو بدى سے دوا جائز نہيں كيونكم انساني ہڑی کی طرح جانوروں کی ہڑیوں سے استفادہ ممکن ہے اور حدیث کامفہوم بھی عدم ضرورت اور حاجت پرمحمول ہوگا۔ورنہ ضرورت اور عاجت کے لئے فقہاء کرام کی تقریحات ملاحظہ کر چکے ہیں اور سنه یکوه ان یا خذ من میت فیشدها مکان الاول بالاجماع وكذا يكره ان السنة الساقطة مكانها عند ابي حنيفة ومحمد ولكن ياخذ سن شاة زكية مكانها وقال ابويوسف لا بأس بسنه ويكره من غيره ـ (برائع)

اس عبارت سے عدم جواز ٹابت نہیں ہوتا کیونکہ یہاں ضرورت اور حاجت نہیں ہے۔ انسانی دانت کی طرح بکری کے دانت

سے کام لیا جاسکتا ہے۔ اس لئے دوسرے کے دانت اور اپنے دانت سے جوگر چکا ہے استفادہ کروہ ہے ورنہ حضرت قمادہ رضی اللہ عنہ کی آئھ نکل کر باہر آگئی تھی اور رسول اکرم ضلا تھی آئی تھی آئی تھی آئی تھی آئی تھی آئی تھی تھی ہے۔ اس کو لگا دیا۔ اس طرح حضرت عرفیہ کورسول اکرم ضلا تھی تھی ہے سونا قطعاً حرام ہے تو بیضرورت اور حاجت کے لئے تھا۔ یہاں اس کا سونے کی تاک لگانے کی اجازت دی۔ حالانکہ مردول کے لئے سونا قطعاً حرام ہو تو بیض میں ہوسکتا ہے۔ یہاں ضرورت اور حاجت نہ ہونے بدل نہیں تھا اور (لعن اللہ الو اصلة و المستوصلة ) والی حدیث کا جواب بھی میں ہوسکتا ہے۔ یہاں ضرورت اور حاجت نہ ہونے کی وجہ سے اجازت نہیں ہے۔ جیسا کہ وضاحت سے اور گرز چکا ہے۔ معلوم ہوا:

(1) میت کی آنکھ کا قرینداخذ کرنا جائز ہے اور اجازت کا ہونا ضروری ہے تا کہ دارث جھڑا نہ کرسکیں ۔البتہ میت لا دارث ہے اور اس کے قریبند کی ضرورت ہے تو اس میں اجازت کی بھی ضرورت نہیں کیونکہ قریبند کا مالک اللہ تعالیٰ ہے میت نہیں ہوتی ۔

(٢) اگر بیعلاج کسی دوسرے جائز ذریعیہ سے ہوسکے تواس طریقہ علاج کا حکم عدم جواز کا ہوگا اور اس کی حرمت باتی رہے گی۔

(٣) انسانی گردہ مثانہ وغیرہ دیگراجزاء کا تھم بھی بہی ہوگا۔ جب ضرورت اور حاجت نہ ہوتو ان کی بیوند کاری بھی حرام ہوگی اورا گرکسی دوسرے طریقہ یا کسی دوسرے جانور کے اعضاء سے علاج ممکن نہیں صرف انسانی اجزاء سے ممکن ہے تو جواز کا تھم ہوگا اور ب رخصت ہوگی کہ علاج کرالیا جائے۔

(٤) خون اخذ کرنا اور منتقل کرنا اس وقت جائز ہے جب ضرورت اور حاجت ہو یعنی اس کے علاوہ کسی دوسری چیز حلال سے علاج ممکن نہ ہو ور نہ خون دینا اور لینا دونوں حرام ہیں۔

عدم فرصت کی وجہ سے اس پراکتھا کرتا ہول اور اللہ تعالیٰ ہے عون وید دیا ہتا ہوں۔واللہ تعالی اعلم

# زنا کی حدود کا بیان

أَبُوَابُ الْحُدُودِ فِي الرِّنَاءِ

مر پر ہے۔ حران کریم ہیں ہے: وہ لوگ جواللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی اور معبود باطل کی پوجانہیں کرتے اور نہ ہی کسی ایسے مخص کوئل کرتے ہیں جس کافٹل کرنا اللہ تعالیٰ نے حرام کردیا، گرجق کے ساتھ، اوروہ زنانہیں کرتے۔

کبیرہ گناہوں میں شرک اور ناحق قبل کے بعد زنا تیسر نے نبسر پر ہے۔قر آن کریم میں ہے: وَالْکَذِینُ لَا یَدُعُونَ مَعَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الْخَرَ وَلَا یَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّیْنَ حَرَّمَ اللّٰهُ اِلَّا بِالْحَقِّ وَ لَا یَزْنُونَ۔ (الفرقان: ۱۸) (الفرقان: ۱۸)

ایک اور جگه ارشاد ہے:

لاَ تَفُرَبُوا الرِّنْي إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَفْتًا كَسَاءَ سَيِيْلًا. (بى امرائيل: ٣٢)

زنا کے قریب تک نہ جاؤ۔وہ بہت بڑی بے حیائی اور گناہ کا کام ہےادر بہت براراستہ ہے۔

قرآن کریم کی ان دوعد آیات مبارکہ سے نابت ہوا کہ''زنا''شرک اور آل ناحق کے بعد تیسر ابڑا گناہ ہے۔ بے حیائی اور بہت
برافعل ہے۔ لبذا ایسے فعل سے ہر محض کو بچنا نہایت ضروری ہے۔ حضرات علاء کرام نے''زنا'' کے جونقصانات دینی اور دنیوی ذکر
فرمائے وہ یہ ہیں۔ دنیوی طور پر''زنا'' غربت دلاتا ہے۔ خواہ وہ مال میں کی یا بے برکتی کی صورت میں ہو۔ اس سے بےعزتی اور
آبروریزی ہوتی ہے۔ چاہے جلدی ہو یا بدیر رونما ہو اور اس سے ازروئے حدیث پاک عمر میں بھی کی واقع ہوتی ہے۔ اخروی
نقصانات میں سے ایک اللہ تعالیٰ اس کے رسول اللہ ضافتا ہے۔ کا رور ملاء اعلیٰ کی ناراضگی دوسرا قیامت میں تمام انسانوں کی موجودگی
میں ذلت اور رسوائی کا سامنا کرنا پڑے گا۔ وہ یہ کہ جہنم کا عذا ہے جس سے دنیا تباہ و ہربادہ و جاتی ہے۔
دنیوی اور دین سے معلوم ہوا کہ بیدا تنا بڑا گناہ ہے۔ حس سے دنیا تباہ و ہربادہ و جاتی ہے۔

زنا کالغوی معنی: کسی چیز پر چڑھناہے۔

زنا كاشرعي معنى : كسى ايسے متنی فرج میں حثفہ كوغائب كرنا يا داخل كرنا كه جس كے حرام ہونے میں كوئى شبه نہ ہو۔

(تاج العروس ج • اص ١٩٥ مطبوعه مصر)

عقد شرعی کے بغیر کسی عورت سے وطی کرنا'' زنا'' ہے۔

الزنا وطى المرأة من غير عقد شرعيا. (مفردات امام راغب ص ١١١ الزاءمع النون)

# فقهاءاحناف كےنز ديك زنا كى تعريف

اما الزنا فهو اسم للوطى الحرام فى قبل المرأة المحية فى حالة الاختيار فى دار العدل ممن التزم احكام الاسلام العارى عن حقيقة الملك وعن شبهته وعن حق الملك وعن حقيقة النكاح وشبهته وعن شبه الاشتباه فى موضع الاشتباه فى الملك والنكاح جميعا.

ق "زنا" اليى حرام وطى كانام ہے جواليے تخص سے دار العدل ميں اپنے اختيار سے ہو، جس پراحكام شرعى كا التزام ہو چكا ہواور وطى اليى عورت سے ہو جوزندہ ہواور اس كے قبل يعنى اندام نہانى ميں ہو۔ ليكن شرط بيہ ہے كہ عورت كا اندام نہانى نه تو اس محض كى ملك ميں اور نه اس ميں ملكيت كا شبہ ہو۔ نه تل ملك نه هيفة نكاح اور شبہ كا شبہ ہو۔ نه تل ملك نه هيفة نكاح اور شبہ كا شبہ ہو۔ نه تل ماك شبہ ہو۔ نه تكا كا شبہ ہو۔ نه تكا كا شبہ ہو۔ نه تكا كا شبہ ہو۔ نه تكا كا شبہ ہو۔ نه تكا كا شبہ ہو۔ نه تكا كا شبہ ہو۔ نه تكا كا شبہ ہو۔ نه تكا كا شبہ ہو۔ نه تكا كا شبہ ہو۔

(البدائع الصنائع ج2ص٣٣ كتاب الحدود،مطبوعه بيروت)

نوٹ: علامہ کاسانی صاحب البدائع نے زنا کی مٰدکورہ تعریف میں جو قیودوشرا نطاذ کر کی ہیں۔وہ تقریباً تیرہ (۱۳) بنتی ہیں۔ان کی بقد رضرورت وضاحت ملاحظہ فرمائے۔

(۲،۱) وطی حرام

کسی عاقل بالغ (مکلف) نے اجنبی ،مشتہا ہ عورت سے وطی کی ہوتو اسے حرام کہا جائے گا۔لہذا اگر وطی بچہ یا مجنون سے وقوع پذیہ ہوتی ہے تو اس پر وطی حرام کا حکم نہیں لگے گا کیونکہ حضور ضلاً اللہ اللہ اللہ کے سے جوان ہونے تک (۲)
سوئے ہوئے سے بیدار ہونے تک اور (۳) مجنون سے افاقہ ہونے تک تکلیف کا قلم اٹھا لیا گیا ہے۔ بیہ صدیث پاک ''تر فدی' ص۲۲۲ میں مطبوعہ نور محرکرا چی اور ''ابوداؤ' 'ج۲ص ۲۲۸ مطبوعہ مجتبائی میں موجود ہے۔

(۳) قبل

سیخی عورت کی شرمگاہ۔اس شرط کے پیش نظر اگر کوئی شخص عورت یا مرد کی دہر میں یا سرین میں یا کسی اور جگہ وطی کرتا ہے تو ہے وطی امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کے نزدیک زنا شار نہ ہوگا۔لیکن صاحبین ، فقہاء شافعیہ ، مالکیہ اور حنبیلہ عورت کی دبر میں وطی کو بھی شامل زنا کرتے ہیں۔امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کی دلیل ہے کہ دبر میں وطی کو''لواطت'' کہتے ہیں۔(زنانہیں) اور اس کی حد میں بھی صحابہ کرام کا اختلاف تھا۔اگر یہ شفق علیہ زنا ہوتا تو اختلاف نہ ہوتا۔ دوسری دلیل ہے کہ زنااس وجہ سے حرام ہوا کہ اس سے نسب مشتبہ ہوتا ہے یا بچہ ضائع ہوتا ہے۔ اواطت میں ہو دونوں با تیں نہیں 'صرف نطفہ کا ضیاع ہے۔ جس طرح عزل میں ہوتا ہے۔ اس لئے ''لواطت'' زنا میں داخل نہیں۔

#### (٤) عورت

اس قید کی وجہ سے جانوروں کے ساتھ بدفعلی'' زنا''نہیں کہلائے گی کیونکہ ایک توبیانا درالوقوع ہے دوسراطبع سلیم اس سے نفرت

کرتی ہے۔

#### (٥) زنره

۔ لہذامردہ عورت کے ساتھ وطی کرنا''نہیں کہلائے گا۔

#### (٦) مشتهاة

#### (٧) حالت اختيار

لیعنی زنا کرنے والا آپنے اختیار کو بروئے کار لا کر وطی کرنے والا ہو۔ یونہی وجوب حدکے لئے عورت کا مختار ہونا بھی ضروری ہے۔اس لئے جس پر جبر کیا گیا اس پر حدوا جب نہیں ہوگی ۔ حافظ پیٹمی نے متعددا سانید کے ساتھ روایت درج کی ہے۔

حضرت عقبہ بن عامر ،حضرت عمران بن حمین ،حضرت ثوبان ،حضرت ابن مسعوداور حضرت ابن عمر رضی الله عنهم سے روایت ہے کہ حضور ﷺ نے فرمایا : میری امت سے خطا اور نسیان اور جس کام پر جبر کیا گیا ہوا ٹھالیا گیا ہے۔ لیعنی اس سے گناہ کواٹھالیا گیا ہے۔ (مجمع الزوائدج ۲ ص ۲۵۰ باب نی الناس واکرہ)

جبری صورت میں اگر مجبور مرد کو کیا گیا اور اس سے جبر اُ کسی عورت نے وطی کرائی تو اس میں ائمہ کا اختلاف ہے۔امام شافعی اور محققین مالکیہ کا مسلک میہ ہے کہ ایسی حالت میں مرد پر نہ تعزیر اور نہ حدیجہ بھی واجب نہیں ۔فقہائے حنابلہ کے نزویک اس پر حدیگے گی کیونکہ آلہ کا انتثار اس بات کی دلیل ہے کہ بیغل اگراہ کے زمرہ میں نہیں آتا بلکہ وہ اپنے اختیار سے وطی کر رہا ہے۔امام ابو حنیفہ فرماتے ہیں کہ مرد پر اس صورت میں حدواجب نہیں ۔ رہا آلہ کا انتثار تو بیاس کے مرد ہونے کی دلیل ہے نہ کہ صاحب اختیار ہونے کی ۔امام ابویوسف اور امام محمد رحمۃ اللہ علیما کا بھی یہی نظریہ ہے۔

### (٨) دارالعدل

لیعنی دارالاسلام۔ بیاس لئے کہ دارالکفر یا دارالحرب میں قاضی مسلمان کو حد جاری کرنے کی قدرت نہیں ہوتی۔ مطلب بیکہ اگر کوئی مسلمان شخص دارالکفر میں زنا کرتا ہے تو اگر چہاس کی حدسوکوڑے یا رجم ہے۔لیکن دارالاسلام کا قاضی دارلکفر کے اس زائی پر حد جاری کرنے کی قدرت نہیں رکھتا۔لہٰذا اس پر حد جاری نہ ہوگی لیکن گناہ اور فعل نا جائز ہونا لاز ما ہے جبیبا کہ دارالکفر میں چوری کرنے والے کے ہاتھ نہیں کاٹے جاتے لیکن گنہ گار ضرور ہوگا۔

### (٩) اسلامی احکام کا التزام

اس قید کی وجہ سے صافی خارج ہو گئے کیونکہ انہوں نے احکام اسلامیہ کا الترام نہیں کیا۔لہذامسلمان اور ذمی اگر زنا کا ارتکاب کرتے ہیں تو ان پر حدواجب ہوگی کیونکہ انہوں نے اسلامی احکام کا التزام کیا ہے۔

## (١٠) حقیقت مِلک سے خالی ہونا

اگر کسی نے ایسی لونڈی سے وطی کی جومشتر کہ تھی۔ یعنی اس کی اور کسی دوسرے کی ملکیت تھی یا کسی نے ایسی لونڈی سے وطی کی جو اس کی محرم تھی۔ چونکہ بیلونڈی اس وطی کرنے والے کی ملکیت میں تھی اس لئے یہ فعل زنانہیں کہلائے گااگر چہ جائز نہیں ۔لہذا ایسے شخص برحد لا گونہ ہوگی۔

# (۱۱) حقیقت نکاح سے خالی ہونا

# (۱۲) شبه ملک سے خالی ہونا

جب ملکیت یا نکاح میں شبہ ہوتو اس صورت میں حدزنا ساقط ہوجائے گی۔حضور خوالین انٹیلی کی کارشاد ہے: ''ادر ء والد حدود بالشبہات جا ساتھ ہوتوں ہے۔ ''ادر ہوتوں میں حدزنا ساقط کردؤ'۔ (ترندی شریف میں ۲۲۲ مطبوعہ کراچی) مثلاً اگر کسی خص نے اپنے بیٹے کی لونڈی سے وطی کر لی ۔ اس پر حدنہیں ہوگی کیونکہ یہاں بیشبہ موجود ہے کہ اس نے جس طرح بیٹے کے دوسرے مال کو اپنا سمجھا اس طرح اس کی لونڈی کو بھی اپنی سمجھ کر وطی کی ہو۔ اس شبہ کی بنیاد وہ حدیث ہے جسے ابن ماجہ نے اپنی سند کے ساتھ حضرت جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا۔ ایک شخص نے عرض کیا یا رسول اللہ! میرا مال بھی ہے اور اولا دبھی ہے اور میرا باپ میرا مال کھا جاتا ہے۔ آپ نے فر مایا:
انت و مالک لاہیک تو اور تیرا مال تیرے باپ کی ملکیت ہے۔ (ابن ماجہ ۱۲۵ مطبوعہ کراچی)

### (۱۳) شبه نکاح سے خالی ہونا

لینی عقد نکاح میں شہدنہ ہو۔ مثلاً کمی نے نکاح کیا لیکن گواہ نہ تھے یا نکاح متعہ کیا بھر وطی کر لی۔ یہ وطی اگر چہ نا جا کڑے کیکن زنا نہیں ہے۔ خواہ وطی کرنے والا فد کورہ نکاح کوخود نا جا کڑ بھی ہمھتا ہو۔ کیونکہ اگر چہ نکاح متعہ منسوخ ہوجانے کی وجہ سے حرام ہو چکا۔ لیکن اس میں پھھا ختلا فی روایات ملتی ہیں۔ جن کی وجہ سے اس میں شبہ آگیا۔ یونہی کسی نے نسبی، رضاعی یا سسرالی رشتہ میں سے کسی محرم عورت سے نکاح کر کے وطی کر لی یا دو بہنوں کو جمع کرلیا یا کسی عورت سے اس کی عدت میں نکاح کرلیا پھر وطی کر لی ۔ ان صور تو لی میں امام اعظم رضی اللہ عنہ کے نزد یک وطی کرنے والے نے نکاح کو میں امام اعظم رضی اللہ عنہ کے نزد یک وطی کرنے والے نے والے ہے نکاح کو وطی کرنے والے نے نکاح کو وطی کے لئے مطلقا حلال جان لیا ہواور شبہ آ جائے تو حد ساقط ہو جاتی ہے۔

نوٹ: فقہاء ملکیہ ، شوافع ، حنابلہ اور صاحبین کہتے ہیں کہ جو وطی ہیشہ کے لئے حرام ہو۔ اس کے کرنے والے پر حد ساقط نہیں ہوگی۔ ایسے نکاح کو نکاح باطل قرار دیں گے اور وطی کرنے والے کے شبہ کا ہرگز اعتبار نہیں کریں گے۔ ہاں چو وطی ابدأ حرام نہ ہو۔ جیسا کہ بیوی کی بہن یا جس نکاح میں اختلاف ہو جیسا کہ ولی کے بغیریا گواہوں کے بغیر نکاح ہوا۔ اس وطی سے صد لازم نہ آئے گی۔ جہور فقہاء اور صاحبین کا قاعدہ یہ ہے کہ جب کوئی شخص کسی ایسی عورت سے وطی کرتا ہے جواس پر ہمیشہ ہمیشہ حرام ہے یا اس کی قرمت مختلف تحریم پر بھی متفق ہیں تو ایسی عورت سے نکاح کر کے وطی کرنے والے پر حدز نالا گوہوگی۔ اگر نکاح ابدأ حرام نہیں یا اس کی حرمت مختلف فیہ ہے تو حد لازم نہ ہوگی۔ (بدائع الصائع ج میں 2 سے میں کا جارہ کا حسمت کا اللہ جام 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے 10 سے

محصن کے رجم اور بکر کے جلد پرا تفاق ہے

تصن وہ جوشادی شدہ ہوادر شادی کے بعدا پی بیوی ہے وطی بھی کی ہو۔اگر صرف شادی ہوئی اور وطی تک کی نوبت نہ آئی تو وہ محصن نہیں ہے۔ جب اپنی بیوی ہے وطی کرلی، پھر کسی اجنبیہ سے وطی کرے گا، تو بیزنا کہلائے گا اور محصن ہونے کی وجہ سے اس کی سزا رجم ہوگی۔ایسے کہ رجم پرامت کا اتفاق ہے۔ملاحظہ ہو:

عیب آزادشادی شده کو کہتے ہیں اور تمام مسلمانوں کااس پراجماع ہے کہاس کی حدرجم ہے۔ صرف ایک فرقہ جواہل ہوا سے

ہے وہ اس کے خلاف ہے۔وہ کہتے ہیں کہ ہرزانی کی سزاکوڑے ہیں لیکن ان کے مقابلہ میں جمہور رجم کا تھم دیتے ہیں کیونکہ رجم والی احادیث ثابت ہیں اور ان احادیث سے قرآن کریم کی آیت "الزانیة والزانی" کوخاص کردیتے ہیں (یعنی کوڑے کی سزامصن کے علاوہ ہرزانی کی ہے۔) (بدایة الجعبدج۲ص۳۲۵الباب الثانی فی الزما) احصان کیاہے؟

احصان کا اصل معنی منع کرنا ہے ۔عورت ، اسلام ، یاک دامنی اور حریت و نکاح سے محصنہ ہوتی ہے۔ جو ہری نے تعلب سے قل کیا ہے۔ ہریاک دامنعورت محصنہ ہے ہرشادی شدہعورت محصنہ ہے حاملہ بھی محصنہ ہے کیونکہ حمل نے اسے دخول سے منع کیا۔مرد جب شادی شده بوتو محصن ہے۔ ''فاذا احصن فان اتین بفاحشة'' کی تفییر میں حضرت عبداللہ بن مسعود رضی الله عنهما فرماتے ہیں: لونڈی کا احصان اس کامسلمان ہونا ہے۔حضرت ابن عباس نے فرمایا: لونڈی کا احصان اس کا شادی شدہ ہونا ہے۔ دجاج سے "محصنین غیر مسافحین" کی تفیر میں کہا۔ مرد کا احصان اس کا شادی شدہ ہونا ہے اور پاک دامن ہونا یعنی غیرز اتی ہونا ہے اور فرج كا احصان زناسے ركنا ہے اور "احصنت فوجها" كامعنى ياك دامن رہنا ہے اور زناسے باز رہنا ہے اور "و المحصنات من النسساء" كامعنى شاوى شده عورتيل بيل \_ (تاج العروس جوص ٩ امطبوعة فيربيممر)

قال الله تعالى فاذا احصن اى تزوجن الله تعالى فرمايا: انهول في نكاح كيا وه نكاحى تكيل اس واحصن زوجن. واذا قيل المحصنات المزوجات ليَحُكما كيابِك المحصنات كامعنى بـ الـمزوجات ـاس تبصورا ان زوجها هو الذي احصنها. والمحصنات بات كانصوركرتے ہوئے كەس كے فاوندنے اسے محصنہ بنایا اور ، حرمت للفتح لاغیو. (مفردامام راغب ص ۱۲ الحامع الصادمطوع معر) ال سے مراد شادی ہی ہے نہ کہ کوئی اور۔ بعد قوله حرمت للفتح لاغير.

قارئین کرام! صفت احصان کا حامل محصن یا محصنہ کے زانی ہونے کی صورت میں تمام ائمہاس پرمتفق ہیں کہاس کی حدرجم ے۔البتہ بعض ائمہنے رجم کے ساتھ کوڑوں کی سزابھی تجویز فر مائی ہے لیکن رجم کا انکارنہیں ۔اس کے منکر چنداہل ہوا ہیں جن کے ا نکار کی کوئی گنجائش نہیں ۔''احصان'' کی کیا شرا بَط ہیں؟ بیمختلف فیہ مسئلہ ہے۔ ملاحظہ ہو:

احصان کے بارے میں سب ائمہ کا اتفاق ہے کہ وہ رجم کے لئے احصان کوشرط قرار دیتے ہیں۔انہوں نے اس کی شرائط میں اختلاف کیا ہے۔امام مالک نے فر مایا: بلوغ (بالغ ہونا)مسلمان ہونا،آزاد ہونا،عقد سیح میں وطی ہونا اورالی حالت میں ہونا جب وطی ہونالیجے کہلائے۔جس وطی سےمنع کیا گیاوہ حالت حیض ونفاس میں اورروزے رکھے ہوئے وطی کرنا ہے۔ جب کسی نے ان شرا نط کے یائے جانے کی صورت میں وطی کی تو وہ مخص محصن ہو جائے گا اور ایسے زانی کی حدرجم ہوگی۔ امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ نے ان شرائط میں امام مالک رضی اللہ عنہ سے اختلاف کیا ہے۔ لیعنی صرف ایک شرط میں جوامام مالک کے نزدیک ممنوع وظی تھی ( حالت حیض اور روزے کی صورت میں )۔

شرط ندکور میں اختلاف کی وضاحت یوں ہوگی کہ ایک شخص نے روزہ دارعورت سے یاحیض والی سے شادی کی اور شادی کے بعد روزہ کی حالت یا حیض کی حالت میں وہ اپنی بیوی ہے وطی کر لیتا ہے تو امام ما لک کے نز دیک ایسی وطی چونکہ نا جائز اور حرام تھی اس لئے اس سے وطی کرنے والا ' محصن'' نہ ہوگا۔ اگر ای شخص نے بعد میں کسی اور عورت سے زنا کرلیا تو اس مرد پر رجم کی حدامام مالک کے نز دیک نہیں لگے گی لیکن امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے نز دیک مخص مذکور وطی ممنوع کے ساتھ بھی محصن ہو جائے گا اور زنا کا ارتکاب کرنے کی صورت میں اس پر حدرجم نافذ ہوگی ۔امام مالک اسے کوڑوں کی سزاتجویز فرماتے ہیں ۔مزید وضاحت (شرائط فدکورہ کے

81

بارے میں ) ابن قدامہ سے سنے:

احصان کی سات شرا نظریں۔

- (۱) خاوند نے بیوی کے قبل میں وطی کی ہو۔ اس شرط میں کوئی اختلاف نہیں کیونکہ حضور ﷺ کاارشادگرای ہے:''الثیب ادر ثیبہ شادی بالثیب البحلدو الوجم لیعنی شادی شدہ ، شادی شدہ سے زنا کرے تواس کی سزا کوڑے اور رجم ہوگئ'۔ ثیب اور ثیبہ شادی شدہ مرداور عورت کو کہتے ہیں۔ قبل میں وطی ہونے سے وطی کرنے والے کا شادی شدہ ہونا ثابت ہوتا ہے کیونکہ اس کے علاوہ وطی ہونے سے بکارت (کنوارین) سے نہیں نکتی اور ثیبہ بیں کہلاتی۔
- (۲) مردیا عورت نکاح میں ہوں کیونکہ نکاح کواحصان کہا جاتا ہے۔اللّٰد تعالیٰ نے فرمایا: والسمحصنات من السنساء الایة (پ۵ آیت۱) شادی شدہ عورتیں۔اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ وطی بالشبہ سے کوئی شخص محصن نہیں ہوتا اور نہ ہی لونڈی کے ساتھ وطی کرنے سے محصن ہوتا ہے۔
- (٣) نکاح صحیح ہو۔ یہ شرط اکثر اہل علم کے نزویک ہے۔ قیادہ، عطاء، امام مالک، امام شافعی اور فقہاءاحناف کا یہی قول ہے۔ البتہ ابدوثور کا کہنا ہے کہ نکاح فاسد سے بھی احصان ثابت ہوجاتا ہے۔ لیث اور اوز اعی سے بھی یہی منقول ہے۔ (یعنی گواہوں کے بغیر نکاح کرلیا اور وطی بھی ہوگئی توبیز نکاح فاسد ہے اس لئے اس کے ساتھ وطی کرنے والاقحصن نہ ہوگا۔
- (٤) حریت ابوتور کے علاوہ تمام فقہاء کے نزدیک آزاد ہونا احسان کے لئے شرط ہے۔ لہذا غلام یالونڈی'' محصن' نہیں ۔ جمہور کی دلیل یہ آیت ہے:''فان اتین بفاحشہ فعلیہن نصف ماعلی المحصنات من العذاب اگرلونڈیاں زنا کریں ، تو آئہیں آزاد عورتوں سے نصف مزا ہوگی'۔ (النباء: ۲۵) آیت ندکورہ میں لونڈیوں کو جب''محصنات'' کے مقابلہ میں ذکر کیا گیا تو معلوم ہوا کہ لونڈی''محصنہ' نہیں کہلاسکتی۔
  - (٥) عقل \_
- "(٦) بلوغ ۔ یعنی اگر بچہ نے بچین کی حالت میں بدکاری کی یا مجنون نے حالت جنون میں زنا کیا پھر بچہ بالغ ہو گیا اور مجنون عقل والا ہو گیا تو ان برحد زنا جاری نہ ہو گی۔
- (۷) احصان کامل ہو ۔ یعنی آزاد ، عاقل ، بالغ مرد آزاد ، عاقلہ بالغہ عورت سے وطی کی تو احصان ثابت ہوگا۔ پیشرط امام ابوحنیفہ اور آپ کے اصحاب کے نزدیک ہے۔ امام مالک فرماتے ہیں کہ مردیا عورت میں کسی ایک میں صفت احصان کامل پائی جائے تو احصان ثابت ہو جائے گا۔ البتہ اگر بچے کسی بڑی عورت سے وطی کرتا ہے تو اس عورت کو محصنہ نہیں کہیں گے۔امام شافعی کے اس مسئلہ میں دو قول ہیں۔اول ہم احناف کے مطابق اور دوم امام مالک کے مطابق ہے۔

(المغنى مع شرح كبيرج •اص١٣٢\_١٣٥ شرا لط الاحصان)

جواحصان رجم میں معتبر ہے۔ اس کی سات شرائط ہیں: (۱) عقل (۲) بلوغ (۳) حریت (٤) اسلام (٥) نکاح صحیح (٦) خاوند اور بیوی دونوں کا ان صفات سے متصف ہونا (۷) نکاح صحیح کے بعد خاوند کا بیوی سے وطی کرنا۔ بچہ ، مجنون ، غلام ، کافر ، نکاح فاسد ، عدم وطی اور زوجین کا ندکورہ صفات پر نہ ہونے سے احصان ثابت نہ ہوگا۔ کس نے اپنی بیوی سے وطی کی اور وہ بچی تھی یا مجنونہ تھی یا مجنونہ تھی یا کہونہ تھی یا کہونہ تھی یا کہا اگر اس لونڈی یا کتابیت کی بعد وہ جوان ہوگئ۔ جنون جاتا رہا ، آزاد کر دی گئی اور مسلمان ہوگئی تو محصن نہیں ہوں گا۔ ہاں اگر اس کے بعد دوسری مرتبہ وطی ہوئی۔ (بعنی فدکورہ عوارض ختم ہونے کے بعد) تو احصان ثابت ہوجائے گا۔ اگر دوسری مرتبہ دخول سے قبل فدکورہ عورتوں میں سے کسی نے زنا کیا ، تو رجم کی سزانہیں دی جائے گا۔ تمام صفات رجم پائی جائیں ، پھر زنا کا ارتکاب کرے ، تو حد

رجم لگائی جائے گی۔ (البدائع الصنائع جے ہے ۳۸۔۳۸ فصل واماالا حصان ،مطبوعہ بیروت )

# رجم کے ساتھ کوڑوں کی سزامیں اختلاف ہے

احناف کا مسلک ومؤقف ہیے کہ رجم والے مردیاعورت کورجم کرنے سے قبل کوڑوں کی سزا دینا ہے معنی و بے مقصد ہے۔
لیکن بعض ائمہ فریاتے ہیں کہ اگر شادی شدہ مردشادی شدہ عورت سے زنا کاار تکاب کرے ،تو پہلے سوکوڑے اور پھرسنگسار کیا جائے گا لیکن جمہور فقہاء کا مسلک بینہیں بلکہ وہ احناف والا مسلک ہی رکھتے ہیں۔اس کی تائید میں بکٹر نے احادیث موجود ہیں۔ جن میں سے چند ذکر کی جاتی ہیں۔

رجم کے ساتھ کوڑے نہ مارنے پر دلالت کرنے والی چندا حادیث وآثار

علاء کااس میں اختلاف ہے کہ جم پر رجم واجب ہوکیار جم سے بل اسے سو(۱۰۰) کوڑے جمی لگائے جانے ضروری ہیں؟ جمہور
کا مسلک ہیے ہے کہ رجم والے کوکوڑوں کی سز انہیں دی جائے گی ۔ حسن بھری، اسحاق، احمداور داؤد کہتے ہیں کہ شادی شدہ جب زنا
کر حقور جم سے پہلے اسے کوڑے لگانے جائیں ۔ جمہور کی دلیل ہیہ ہے کہ حضور خلاکٹی کی شخص نے جناب ماعز رضی اللہ عند کوصر ف رجم
کی سز ادلوائی ۔ اسی طرح قبیلہ جہنچہ کی ایک عورت کو بھی صرف رجم کی سز ادلوائی ۔ یہود یوں کو بھی رجم کی سز ااور عامر کی ہوی جس کا تعلق
قبیلہ از دیہ سے تھا اسے بھی رجم ہی کی سز اسائی ۔ ان تمام کے رجم کا ذکر صحاح میں موجود ہے ۔ کسی ایک روایت میں بید نموز ہوں کی
فیبلہ از دیہ سے تھا اسے بھی رجم ہی کی سز اسائی ۔ ان تمام کے رجم کا ذکر صحاح میں موجود ہے ۔ کسی ایک روایت میں بید نموز وں کی
ضرورت نہیں رہتی کیونکہ بڑی سز اکوا بنے اندر لئے ہوئے ہوتی ہے ۔ اس کی دلیل بی بھی ہے کہ ' حد' اس لئے لگائی جاتی
ہے تا کہ زجر وتو بیخ حاصل ہؤ جسم پرکوڑے برسانے کی زجر میں کوئی تا شیز نہیں ۔

(بداية الجميد، ج عص ٣٣٥ الباب الثاني في الانصاف الزناة)

نصل فانی اس بحث میں کہ پہلے کوڑے لگ ہے جائیں پھر رہم کیا جائے۔ حضرت علی الرتضی رضی اللہ عنہ سے دوروا بیوں میں اسے ایک روایت میں آپ کا بیفل منقول ہے۔ آپ کی موافقت کرنے والوں میں ابن عباس ، ابی بن کعب اور ابو زرغفاری ہیں۔ عبد العزیز بزنے اسے دونوں سے ذکر کیا اوراس کو بیند کیا۔ یہی قول حسن ، اسحاق ، داؤ داورا ہیں منذر کا ہے۔ حضرت علی الرتضی رضی اللہ عنہ سے دوسری روایت بید کہ ایسے خض کوصرف رجم کیا جائے (کوڑے نہ لگائے جائیں) پر دوایت حضرت عمر اورعثان رضی اللہ عنہ اسے بھی مروی ہے۔ ان دونوں نے رجم کیا کین کوڑے نہ مارے۔ عبداللہ بن مسعود سے روایت ہے کہ جب دوصر پشیں جمج ہوجا کیں۔ اس کہ کان کا تعلق اللہ کے حقوق سے ہواوران میں سے ایک قل کرنے کہم پر مشتمل ہوتو قبل کی عددوسری حدوا ہے گھرے میں لے ایسی کہ ان کا تعلق اللہ کے حقوق سے ہواوران میں سے ایک قبل کرنے کہم پر مشتمل ہوتو قبل کی عددوسری حدوا ہیں ہے ہو جائیں۔ ہوتو قبل کی عددوسری حدوا ہیں ہوتو قبل کی عددوسری حدوا ہیں ہوتو قبل کی عددوسری حدوا ہیں ہوتو قبل کی عددوسری حدور سے بیاں خورے میں المنزی میں المنزی کیا گئی ہوتوں کے بند کیا کورجم کیا اور کوڑے نہ مارے۔ انہی کو ابوا حاق جوزجائی اور ابو بھر الفرائی میں المنزی میں المنزی کوڑوں کا تعلم نہ دویا۔ آپ کا بوجوز کیا کوڑوں کا تعلم نہ دویا۔ آپ کا بوجوز کی کوڑوں کا تعلم نہ دویا۔ آپ کا بوجوز کیا گئی ہو کہ کی سزاد یا۔ یہ حدیث متفق علیہ ہے۔ آپ نے ابوعبداللہ کوئی مورد کی سزادی ہو کہ کورد کیا گئی دورجم کیا اورجہ ہیں میں رجم کے ساتھ کوڑوں کا بھی ذکر ہے ) اور حدیث میں نہ کی حدیث کے متعلق فرمار میں میں جم کے سرجم کے سرجم کی سزادی کی سرادی کورجم الی مدیم کے سرتھی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی حدیث کے متعلی فرم کے سرادی کی سرادی کی سرادی کورجم کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی سرادی کی

قتل کر دینا موجود ہوتا ہے اور قتل کرنے کے ساتھ کوڑے مارنے کی حدکوا کٹھا کرنے کی کوئی گنجائش نہیں 'جبیبا کہ کوئی مرتد ہو جائے کے کے کوئی کی مرتد ہو جائے گا۔ کیونکہ جب مختلف حدود جمع ہو جا کیں۔ جن میں سے ایک حدثل بھی ہو، وہاں قتل والی حدکو تا فذکیا جائے گا، بقیہ کوچھوڑ دیا جائے گا۔ (المغنی مع شرح الکبیرج ۱۳۰۰–۱۲۲ حدیث ۱۳۵۵)مطبوعہ دارالفکر بیروت لبنان)

محمد قال اخبرنا ابوحنيفة عن حماد عن ابراهيم قال اذا اجتمعت على الرجل الحدود فيه المقتل ورء ت الحدود واخذ بالقتل واذا اجتمعت الحدود قد قتل قتل ودفع ماسوا ذالك لان القتل قد احاط بذالك كله. قال محمد وهذا كله قول ابى حنيفة وقولنا الاحد القذف فانه من حقوق الناس فيضرب حد القذف ثم يقتل فانما الذي يدرء عنه الحدود التي لله تعالى.

( کتاب الآ ٹارص ۱۳۳ باب الحدوداذ ااجتمعت فیدالنتل بمطبوعه دارالقر آن کراچی )

ہمیں امام ابوحنیفہ نے حماد سے وہ جناب ابراہیم سے روایت کرتے ہیں فرمایا کہ جب مختلف حدود جمع ہو جا کیں۔ جن میں ایک قتل کرنا بھی ہو، تو قتل پر عمل کیا جائے اور بقیہ کو چھوڑ دیا جائے اور بقیہ کو چھوڑ دیا جائے اور بقیہ کو چھوڑ دیا جائے کی واجب ہوتو اسے تل ہی کیا جائے بقیہ صدود کو چھوڑ دیا جائے کیونکہ قتل کرنے ہوتا ہے بی لیا جائے کیونکہ قتل کرنے نے بقیہ تمام حدود کو اپنی لیسٹ میں لے لیا ہے۔ امام محمد کہتے ہیں یہ تمام امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ کا قول ہے اور ہمارا بھی یہی قول ہے لیکن حد قذ ف میں ایسا نہ ہوگا کیونکہ یہ لوگوں کے حقوق میں سے لیکن حد قذ ف میں ایسا نہ ہوگا کیونکہ یہ لوگوں کے حقوق میں ہی گا۔ لہذا پہلے ایسے خفس کو حد قذ ف لگائی جائے گی پھرقتل کیا جائے گا گی گرقتل کیا جائے گا گی گرقتل کیا جائے گا گی گرقتل کیا جائے گا گی گیر قبل کیا جائے گا گیر ہوئے تی بیر ہی این لیسٹ میں لیتا ہے۔

(نصب الرأبيرج ٣٣ م ٢٢٩ كتاب الحدود الحديث العشرون)

جناب زہری سے مروی ہے کہ حضرت ابو بکر وعمرضی اللہ عنہما دونوں رجم کی سزا دیا کرتے تھے کوڑوں کے ساتھ نہیں ۔ اسی اساد سے دکیج سے بھی مروی ہے ۔ ہمیں عبداللہ بن عمر نے جناب نافع وہ ابن عمر سے بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمرضی اللہ عنہ نے رجم کیا اور کوڑے ساتھ دکھے سے بھی مروی ہے ۔ ہمیں ثوری نے مغیرہ سے وہ ابراہیم نخعی سے بیان کرتے ہیں کہ رجم کیا جائے گا اور کوڑ نہیں لگائے جا کیں گے ۔ عبدالرزاق نے جناب معمر سے وہ زہری سے بیان کرتے ہیں کہ جناب زہری رجم کے ساتھ کوڑ ہے لگانے کا انکار کرتے ہیں کہ جناب زہری رجم کے ساتھ کوڑے لگانے کا انکار کرتے ہیں کہ جناب زہری

عن الزهرى ان ابابكر وعمر رضى الله عنه رجما ولم يجلدا وبه الى وكيع. هو عبد الله ابن عمر عن نافع عن ابن عمر قال ابن عمر رجم ولم يجلده وبه الى وكيع حدثنا ثورى عن مغيرة عن ابراهيم نخعى قال يرجم ولا يجلدا وعن عبد الرزاق عن معمر عن الزهرى انه كان ينكرا لجلد مع الرجم وبه يقول الاوزاعى وسفيان الثورى وابو حنيفة ومالك وشافعى وابو ثور واحمد بن حنبل واصحابه.

سفیان توری ،ابوحنیفہ، مالک ،شافعی ،ابوتو راوراحمہ بن حتبل کا ہے۔

(انحلی ابن حزم جرااص ۳۳۳)

نوف: ابن حزم کی ان روایات کو''اعلاء اسنن' میں لکھنے کے بعد کہا گیا۔''سندہ صحیح ان کی سندھیج ہے''۔

شادی شدہ زانی کے رجم کرنے میں کسی کواختلاف نہیں۔جیسا کہ آپ حوالہ جات میں پڑھ چکے ہیں۔اختلاف اس میں ہے کہ رجم سے پہلے کوڑے بھی لگائے جائیں یا نہیں؟ کیونکہ قرآن کریم میں ہے:''زائی مرداورعورت دونوں کوسوسوکوڑے لگائیں جائیں''۔ یے حکم عام زانی کے لئے ہے۔خواہ وہ شادی شدہ ہویا کنوارہ ۔لہذا ہرزائی کوسوکوڑے لگانے کاحکم قرآن کریم میں آیا ہے اس کئے رجم ا بنی جگہ کیکن کوڑے بھی ضرور لگائے جانے جاہئیں ۔ کیکن حدیث یا ک میں شادی شدہ زانی کورجم کاحکم دیا گیا ہے۔ لہذا کوڑے قرآن کریم کے حکم سے اور شادی شدہ کو پھر رجم حدیث یاک کے حکم سے کیا جائے گا۔اس مسلک کے مقابلہ میں جمہور کا مسلک ہیہ ہے کہ شادی شدہ زانی کوصرف رجم ہی کیا جائے گا کوڑئے ہیں لگائے جا نیں گے۔ آیت کریمہ کےعموم کا جواب بید حفرات یوں دیتے ہیں کہ آیت کے عموم کی مخصص وہ حدیث صحیح ہے جس میں صرف رجم کا ذکر ہے اور اس پرخودحضور ﷺ ،ابوبکر ،عمر رضی اللہ عنہمانے عمل کیا ۔ یعنی رجم کے ساتھ کوڑے نہیں لگائے ۔ تو معلوم ہوا کہ جمہور کا مسلک واضح اور حق ہے اور یہی احناف کا بھی مسلک ہے ۔ ائمہار بعہ بھی یہی مسلک رکھتے ہیں مختصر بیر کہ شادی شدہ زانی کوصرف رجم کیا جائے گا۔کوڑ نے ہیں مارے جا نمیں گے۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

غیر شادی شدہ زانی کوکوڑے لگانے برسب کا اتفاق ہے کیکن شہر بدری میں اختلاف ہے غیر شادی شدہ زانی کے بارے میں بعض احادیث میں مذکور ہے کہ اے سوکوڑے لگانے کے علاوہ ایک سال تک کے لئے شہر بدر بھی کیا جائے۔ چنانچہ ' سیمسلم' میں ہے:

حضرت عبادہ بن صامت رضی اللّٰدعنہ بیان کرتے ہیں کہ حضور خُلِلْتِنَا لِمُنْتِكِمَ نَے فرمایا بھی سے حکم خداوندی سکھ لو۔ مجھ سے تھم خداوندی سکھ لو۔ اللہ تعالیٰ نے عورتوں کے لئے بدکاری کے بارے میں حکم عطا فر مادیا ہے۔ جب کنوارہ مرد ، کنواری عورت سے زنا کرے، تو ان کوسوکوڑ ہے اور ایک سال کی شہر بدری کا حکم ہے اور شادی شدہ مردشادی شدہ عورت سے زنا کا ارتکاب کرے تو اسے سوکوڑے اور رجم (سنگساری) کی سزاہے۔ عن عبادة بن صامت قال قال رسول الله صَّلِلَّتُكُالَيُّكُالِكُ حَدُوا عنبي خذوا عني قد جعل الله لهن سبيلا البكر بالبكر جلد مائة ونفي سنة والثيب بالثيب جلد مائة ورجم.

(تصحیح مسلم ج ۲ص ۱۵ باب حدالزانی مطبوعه نور محمر کراچی)

قارئین کرام! اس حدیث پاک میں شادی شدہ اور غیر شادی شدہ زانی کے لئے دو دوسزاؤں کا حکم ہے۔شادی شدہ کے لئے سنگساری کے ساتھ سوکوڑے مارنے کا حتم ہے۔اس کے بارے میں وضاحت اور تفصیل گزشتہ اوراق میں گز رچکی ہے۔غیرشادی شدہ کے لئے سوکوڑوں اور ایک سال کی شہر بدری کا حکم ہے۔تو جس طرح شادی شدہ کی سنگساری پر اتفاق ہوتے ہوئے اس کوسوکوڑے مارنے میں اختلاف ہے۔اس طرح غیرشادی شدہ کوسوکوڑے لگانے میں توسیمی ائمہ متفق ہیں' ایک سال کی شہر بدری میں اختلاف ہے۔اس مسئلہ میں احناف کے نز دیک صرف کوڑوں کی سز اہو گی اور جلاوطنی یا شہر بدری حدز نا میں شامل نہیں ۔اس کے ثبوت کے لئے درج ذیل حواله جات ملاحظه مون:

## غیرشادی شدہ کو صرف کوڑے لگانے کا حکم اور اس کا ثبوت

وقال ابوحنيفة ومحمد بن الحسن لايجب التغريب لان عليا رضى الله تعالى عنه قال حسبهما من الفتنة ان ينفى.

(المغنى ج ١٠ص ١٠٠٠ حد الزنا مسئلة ١٢٨٧)

عن سهل بن سعد عن النبي ضَالِّتُكُا اللَّهُ اللهُ صَالِقًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

(ابوداؤدج ٢ص ٢٥٧ باب اذا اقر الرجل بالزنا بمطبوعش نول كثور هند)

عن ابن عباس ان رجلا من بكر بن ليث اتى النبى ضَالِيَّا الله فاقر انه زنى بامرأة اربع مرات في حلده مائة وكان بكرا ثم ساله البينة على المرأة فقالت كذب والله يا رسول الله فجلده جد الفرية ثمانيا.

(ابوداؤ دج ۲ص ۲۲۵۷مطبوعهنثی نول کشور ہند )

عن ابى هريرة وزيد بن خالد رضى الله عنهما قال سئل النبى ضَلَّالِيَّ الْكَالِيَّ عن الامة اذا زنت ولم تحصن قال اذا زنت فاجلدوها ثم ان زنت فاجلدوها ثم بيعوها ولو فاجلدوها ثم بيعوها ولو مضف

(صیح بخاری ۲ سیارال الباب اذا زنت الامة ،مطبوعهٔ ورمحد کراچی)

امام ابوحنیفه اورامام محمد بن حسن نے کہا کہ غیر شادی شدہ زائی کے لئے ایک سال کی شہر بدری واجب نہیں ۔ کیونکہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ان دونوں کوشہر بدر کرنا ان کوفتنہ میں ڈالنے کے لئے کافی ہے۔

حفرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہما سے مروی کہ
ایک مرد بکر بن لیٹ کے قبیلہ سے حضور ضلاکی ایک ایک اور
اس نے چار مرتبہ اقرار کیا کہ اس نے ایک عورت سے زنا کیا ہے
آپ نے اسے سوکوڑے مار نے کا حکم دیا' وہ غیر شادی شدہ تھا۔
پھراس سے عورت کے خلاف گواہ طلب کئے۔عورت نے کہا: خدا
کی قتم ! یارسول اللہ! اس نے جھوٹ کہا۔ پھر آپ نے اسے قذف
کی اسی (۸۰) کوڑے مروائے۔

نوٹ: بیروت بیروت لبنان میں ہھی ۔۔اے مطبوعہ نور محد کراچی اور'' مند حمیدی'' ج۲ص ۳۵۵ مطبوعہ بیروت لبنان میں بھی ندکور ہے۔

قارئین کرام! ندکورہ احادیث میں غیرشادی شدہ زانی کے لئے صرف سوکوڑوں کی سزا کا ذکر ہے۔اس کے ساتھ ایک سال کی شہر بدری کا کسی ایک میں بھی ذکر نہیں ۔اگر سال بھر کی شہر بدری حدزنا میں داخل ہوتی تو اس کا ذکر سوکوڑوں کے ساتھ لاز ما ہوتا ۔لہٰذا

معلوم ہوا کہ غیرشادی شدہ زانی کی سزاصرف سوکوڑے لگانا ہے۔ چونکہ بعض احادیث میں سال بھر کی شہر بدری کا ذکر بھی آیا ہے۔اس لئے احناف کا مسلک بیہ ہے کہ سوکوڑے تو بطور حدلگانے لازم ہیں اور شہر بدری کا معاملہ قاضی کی صوابدید پر ہے۔اگر وہ بیہ سمجھے کہ کوڑوں کے ساتھ شہر بدری مفید ہے تو ٹھیک ورنہ کوڑوں پر ہی اکتفا کر ہے۔

### غیر شادی شدہ کوصرف کوڑے لگانے کے اثبات برآ ثار صحابہ اور اقوال تابعین کرام

عن ابن جريج عن عبد الله بن عمر ان ابابكر بن امية بن خلف غرب في الخمر الى خيبر فلحق بهرقل قال فتنصر فقال عمر لا اغرب مسلما بعده ابدا وعن ابراهيم ان عليا قال حسبهم من الفتنة ان ينفرا.

(مصنف عبد الرزاق ج 2ص۳۱۳ مطبوعه مکتبه اسلامی بیروت حدیث ۳۳۳۴اباب النفی)

عن ابراهيم قال كفى بالنفى الفتنة قال محمد وقلت لابى حنيفة اما يعنى ابراهيم بقوله كفى بالنفى فتنة اى لا ينفى قال نعم قال محمد وهذا قول ابى حنيفة وقولنا ناخذ بقول على رضى الله عنه.

( كتاب الآثار ص ١٣٣٠ باب البرينجر بالبرمطوع دارالقرآن كراچى)

عبدالله بن عمر سے ابن جرتی بیان کرتے ہیں کہ ابو بحر بن امیہ بن خلف کوشراب پینے کے جرم میں خیبر کی طرف شہر بدر کر دیا گیا۔ وہ ہرقل کے باس چلا گیا اور نصرانی ہو گیا۔ اس پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ میں آئندہ کسی کوشہر بدر نہیں کروں گا اور ابراہیم سے مروی ہے کہ حضرت علی المرتضٰی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ان کے لئے یہی فتنہ کافی ہے کہ انہیں شہر بدر کر دیا جائے (یعنی شہر بدر کرنے سے وہاں کے باشندوں کے لئے فتنہ کا سبب بننے میں بدر کرنے سے وہاں کے باشندوں کے لئے فتنہ کا سبب بننے میں کافی ہے)۔

جناب ابراہیم نحفی فرماتے ہیں: کہ شہر بدر کرنا فتنہ کے لئے کافی ہے۔ امام محمد فرماتے ہیں: میں نے امام ابو حنیفہ رضی اللہ علیہ سے جناب ابراہیم کے اس قول کے بارے میں پوچھا کہ کیا اس کامطلب یہ نہیں کہ شہر بدر نہیں کرنا جا ہیے؟ امام ابو حنیفہ نے فرمایا: ہاں یہی مطلب ہے۔ امام محمد کہتے ہیں یہ امام ابو حنیفہ اور ہمارا قول ہے۔ ہم علی المرتضی رضی اللہ تعالی عنہ کے قول پر عمل کرتے ہمارا قول ہے۔ ہم علی المرتضی رضی اللہ تعالی عنہ کے قول پر عمل کرتے ہمارا قول ہے۔ ہم علی المرتضی رضی اللہ تعالی عنہ کے قول پر عمل کرتے

حضرت عبادہ بن صامت رض اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ خلاقیا ہے جو سے مم شرع سکھ لؤجھ سے مم شرع سکھ لؤجھ سے مم شرع سکھ لو جو سے مم شرع سکھ لو ۔ اللہ تعالیٰ نے عورتوں کا مسلط لفر مادیا ہے۔ یہ کوڑے لگانے سے پہلے باخل ہوتی ہوتا ہے کہ اس محم کے نازل ہونے سے پہلے نازل ہوتی تو زانیوں کے لئے سمبیل اس آیت سے ماخوذ ہوتی ۔ جبکہ اس صدیث سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ اس مبیل کے سلسلہ میں آپ پر کوئی وی فنی نازل ہوئی تھی ۔ کیونکہ اگر قرآن کی کوئی آیت نازل ہوئی تو اس کا حوالہ دیتے ۔ اس سے معلوم ہوا کہ جس آیت میں زانیوں کوکوڑ ہے مارنے کا تھم نہیں ہے۔ اس لئے بی ضروری میں زانیوں کوکوڑ ہے مارنے کا تھم نہیں ہے۔ اس لئے بی ضروری ہے کہ بیہ آیت شہر بدر کرنے کا تھم نہیں ہے۔ اس لئے بی ضروری ہونے اور ورحد نہ ہونے کی آیک اور ورکیل یہ تھی ہے کہ حدکی مقدار اور انتہا معلوم و تعین ہوتی ہوتی ہے اس کو صد کہتے ہیں ۔ کیونکہ اس مقدار پر زیادتی اور اس سے کی جائز نہیں ہوتی اور جب نبی کریم ضلافی آپ جو امام کی رائے پر کرنے کی جگہ کا ذکر فر مایا اور نہ بعد و مسافت کا ذکر فر مایا اور نہ بعد و مسافت کا ذکر فر مایا اور نہ بعد و مسافت کا ذکر فر مایا ۔ تو معلوم ہوا کہ یہ صدنہیں بلکہ معاملہ تعزیر کی طرح کا ہے جو امام کی رائے پر کی جگہ کی بھی تحد مید کرتے ۔ (اکام القرآن نے ہم سے 20 مطوعہ دار الفکر ہر دت ابنان ، ذیرآ یت الزائے والزائی ) کے وقت کی تحد یہ کہ جہ گہ کی بھی تحد مید کرتے ۔ (اکام القرآن نے ہم سے 20 مطوعہ دار الفکر ہر دت ابنان ، ذیرآ یت الزائے والزائی )

ان آٹار واقبوال ائمہ وصحابہ سے معلوم ہوا کہ شہر بدری حدز نامیں داخل نہیں بلکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے شہر بدری کی سزا دینے پر جب ایک شرابی تخص نصرانی ہو گیا تو آپ نے شہر بدری کی سزا کو ہمیشہ کے لئے ختم کر دینے کا اعلان فر مایا۔حضرت علی المرتضٰی رضی الله عنه کا بھی یہی قول ہے۔اگر شہر بدری حکم خداوندی ہوتا اور حدزنا میں شامل ہوتا ،تو حضرت عمر رضی الله عنه بھی اس کے خلاف کا فیصلہ نہ فر مانے ۔شہر بدری میں ایک طرح سے اس شہر کے لوگوں کو فتنہ میں مبتلا کرنا بھی نظر آتا ہے کہ بیزانی شخص وہاں جا کربھی اگرا بی حرکتوں سے باز نہآیا اور وہاں کی عورتوں کواپنی خواہش کا نشانہ بنایا اور مردوں کواپنا ہم نوابنانے کی کوشش کی توبیہ بات ان لوگوں کے اندر بہت بڑے فتنہ کا باعث بن جائے گی۔اس لئے علی المرتضٰی رضی اللّٰہ عنہ اور جناب ابراہیم تخعی نے شہر بدری کو'' فتنے کے لئے کا فی ہونا'' قرار دیا ہے۔اس کئے ابوبکر جصاص نے جبیبا کہ کہا کہ احناف کے نز دیک شہر بدری قاضی کی مرضی پرمنحصر ہے اور بہ تعزیر میں واخل ہے حدییں شامل نہیں۔واللہ اعلم بالصواب

### حدِّ رجم (سنگساری) پراعتر اضات اوران کے جوابات

اعتراض اول: قرآن کریم میں بلاخصیص زانی کی سزا کوڑے لگانا ندکورہے۔زانی خواہ شادی شدہ ہویا غیرشادی شدہ۔سنگساری کی حدشادی شدہ زانی کے لئے جن روایات وا حادیث میں مذکور ہے وہ خبر واحد کے درجہ میں ہیں اورخبر واحد سے قر آن کریم کے حکم کو منسوخ نہیں کیا جاسکتا؟

نوٹ : پیاعتراض بعض خوارج اوران لوگوں کی طرف ہے ہے جواپنے آپ کو'' اہل قر آن'' کہلاتے ہیں اور بزعم خودوہ سنت رسول کو نا قابل عمل قرار دیتے ہیں۔

جواب: منکرین سنت اورخوارج کابیکهنا که رجم کا قرآن میں ذکرنہیں نیہ باطل اور مردود ہے۔رجم کاحکم اگر چہصراحنا قرآن کریم میں موجودنہیں ،کیکن اشار تا موجود ہےاوراشار ۃ اکنص ہے بھی احکام ثابت ہونے پرتمام ائمہ کا اِتفاق ہے۔ دوسرایہ کہنا کہ رجم کا ذکرا خبار آ جاد میں ہے۔ یہ بھی غلط اور باطل ہے کیونکہ رجم کا ذکر جن احادیث میں آیا ہے۔ وہ متواتر المعنی احادیث ہیں۔اب ہم رجم کا ثبوت، قرآن کریم میں سے ہونا ٹابت کرتے ہیں ۔ساتھ ہی اس کی تفاسیر بھی ملاحظ فر مائیں

## رجم کا ثبوت فر آن کریم سے

وہ آپ کو کیونکر منصف اور حاکم بنائیں گے حالانکہ ان کے یاس تورات ہے جس میں اللہ تعالیٰ کا حکم موجود ہے؟

وكيف يحكمونك وعندهم التوراة فيها حكم الله . (الاكده:٣٣)

حضرت جابر رضی الله عنه روایت کرتے ہیں (بحواله سنن الی داؤد ) که حضور ﷺ کی خدمت میں یہود مرد وعورت کا مقدمہ پیش کیا گیا جنہوں نے زنا کیا تھا' آپ نے فر مایا:تم اپنے دو بڑے عالم لاؤ' چنانچہوہ صوریہ کے دو بیٹوں کو لے آئے' آپ نے و ونوں سے حلفاً یو جھا کہتم بتاؤ تو را ۃ میں زانیوں کے بارے میں کیا حکم موجود ہے؟ انہوں نے کہا کہ تو را ۃ میں بیدندکور ہے کہ جب جار آ دمی زنا کی گواہی دیں کہانہوں نے زانی مرداورعورت کو یوں دیکھا۔جس طرح سرمہدانی میںسلائی ڈالی جاتی ہےتو ان کوسنگسار کر دیا جائے۔آپ نے فرمایا: پھرتم ان دونوں کو کیوں رجم نہیں کرتے؟ انہوں نے کہا: کہ ہماری حکومت (شریعت)ختم ہوگئ ہم فل کرنا پسند كرتے ہيں حضور فطاللنگا ہے اللہ اللہ اللہ اللہ عام اللہ عارة دميوں نے آكر كوائى دى كەانہوں نے انہيں اس طرح ديكها جس طرح سلائی سرمہ دانی میں ہوتی ہے'اس پرحضور ﷺ نے انہیں رجم کرنے کا علم دیا۔(ابن کثیر لکھتے ہیں)

فهذه الاحاديث دالة على ان رسول الله ياماديث الريد الات كرتى ب كم صفورا كرم الله

صَّلَاتُهُ الْمُنْكُمُ حَكُم لموافقة التوراة وليس هذا من باب الاكرام لهم مايعتقدون صحتهم لانهم مأمورون باتباع الشرع المحمدي لامحالة لكن هذا بوحي خاص من الله تعالى اليه بذالك فسؤاله ذالك ليقررهم على مابايديهم مما تواطؤا على كتمانه وجهده مع عدم العمل به.

(ابن کثیر ۲۵م ۵۹ زیر آیت و کیف بحکمونک)

قارئین کرام! ابن کثیر کی تفسیر سے معلوم ہوا کہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ والی حدیث صرف ان ہی سے مروی نہیں بلکہ ابن عمر اور ابو ہریرہ وغیر ہمارضی اللہ عنہم سے بھی مروی ہے۔ دوسری بات پیر کہ یہودیوں کے ہاں اگر چہشادی شدہ زانی کی سزار جم تھی کیکن مقدمہ مذکورہ میں زنا کاار تکاب کرنے والے چونکہ بڑے قبیلہ سے تعلق رکھتے تھے۔اس لئے ان پر حدرجم کی وجہ سے وہ فتنہ سے خا نُف تھے۔ للنداحضور فطَلِيَّتُهُ المُعْلِيِّ كَ باس مقدمه لائة تاكه شايدرجم سے كم كوئى اور فيصله ل جائے \_بعض روايات ميں بيصاف صاف آيا بھى ہے کہ قبیلے والوں نے کہا جاؤ۔ اگر حضور ضلاکی ایک رجم کے علاوہ کوئی فیصلہ دیں ، تو ٹھیک ورنہ رجم کوشلیم نہیں کریں گے مختصریہ کہ آپ نے رجم کا حکم دے دیا اور پھرانہیں رجم کیا گیا۔

> تعجيب من تحكيمهم من لايؤمن به والحال انهم يعلمون حكم الله فان عندهم التوراة فيها حكم الله وهو الرجم وهم لا يعلمون به والحاصل انه ليس غرضهم من تحكيمهم اياك اصابة الحق واقامة الشرع بل انما يطلبون مايكون اهون عليهم وان لم يكن حكم الله.

مذكوره واقعه جبرسول الله صلي الله المنظيم المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المن کی فلال کانا (صوریہ) آپ نے اس کی طرف آ دمی بھیجا۔ وہ آگیا۔ آپ نے پوچھا تو تورات کا عالم ہے؟ اس نے کہا: یہود کا یہی گمان ہے۔حضور ﷺ نے فرمایا: میں تجھے اللہ کی اور اس تورات کی قتم دیتا ہوں جے اللہ تعالیٰ نے طور سینا پرموئ علیہ السلام پر نازل کیا۔تورات میں زانیوں کے بارے میں تم کیا تھم پاتے ہو؟ صوریہ نے کہا: اے ابوالقاسم! گھٹیا قوم کے لوگوں کورجم کیا جاتا ہے اور بڑے لوگوں کوان کے منہ کالے کر کے اونٹ پر اس طرح بٹھایا جاتا ہے کہان کا منہ اونٹ کی پشت کی طرف ہواور جب گھٹیا قوم کا آ دمی کسی بڑی قوم کی عورت سے زنا کرتا ہے تو اسے رجم کر دیا جاتا ہے اور اس عورت کو اونٹ پر اس طرح سوار کر دیتے ہیں ۔حضور خَطْلَتُهُ الْمُتَعِيرِ ﴾ نے فرمایا: میں تخصے خدا کی قتم دیتا ہوں اور اس تورات کی قتم دیتا ہوں جسے اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ پر طور سینا پر نازل فر مایا ۔ تو وہ حیلے بہانے کرنے لگا۔ اس پرآپ نے بھراسے اللہ اور تورات کی قتم دی جواللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ کوطور سینا پرعطا کی ۔ يهال تك كدوه يهودي عالم بولا \_ا \_ ابوالقاسم! تورات مين بول موجود ہے \_"الشيخ و الشيخة اذا زنيا ف ارجموهما البتة

جب شادی شدہ مرداورعورت زنا کریں تو ان دونوں کولاز مارجم کرو''۔حضور ﷺ نے فرمایا: کہ یہی وہ حکم ہے (جس کے بارے

نے تورات کے موافق فیصلہ صا در فر مایا اور آپ کا بیہ فیصلہ فر مانا اِن یہودیوں کی تعظیم و تکریم کی خاطر نہ تھا کہ ان کے اعتقادات صحیح ہیں۔ کیونکہ وہ تو حضور ﷺ کی شریعت کی اتباع کا حکم دیئے گئے۔آپ ضَلِّلَتُلْكُالُولِيُّ كُوالله تعالىٰ كى طرف سے خاص وحی كے ذر بعد بیسب کچھ بتایا گیا۔آپ نے ان یہودیوں سے اس بارے میں پوچھا تا کہان کی شریعت بھی اس حکم کو پختہ کر دے ، جس کو وہ چھیایا کرتے تھے اوراس پڑمل نہ کرنے میں کوشاں رہتے تھے۔

ان کےالیے محص کو حکم بنانے میں تعجب ہے جواس کے ساتھ ایمان نہیں رکھتا حالا نکہ وہ اللہ تعالٰی کے حکم کو جانتے ہیں کیونکہ ان کے پاس تورات ہے جس میں اللہ تعالی کا حکم موجود ہے اور وہ رجم ہے اور وہ اس بڑعمل نہیں کرتے ۔خلاصہ بیہ کہان کی غرض آپ کو حکم مقرر کرنے سے بیر نہتی کہ انہیں حق نظر آ جائے اور شرعی حکم نافذ ہو بلکہ وہ یہ چاہتے تھے کہ رجم کے علاوہ کوئی اور نرم ساحکم انہیں مل

میں میںتم سے یو چھر ہاتھا)حضور ﷺ نے صحابہ کرام کو حکم دیا'انہیں رجم کر دو۔حضرت عبداللّٰد فرماتے ہیں کہ میں ان لوگوں میں سے تھا جنہوں نے انہیں رجم کیا۔وہ یہودی زانی جھکتا رہااس زانی عورت پراوراس کو بچاتا رہا پھروں سے، یہاں تک کہوہ مر گیا۔ (تفسیرابن جربرج ۴م) ۱۵۷پ۲ع ۱۱۰ یت وکیف تحکمونک)

ندکورہ تفاسیر سے بیٹابت ہوا کہ رجم کی سزا تو رات میں موجود تھی۔ بلکہ انہی الفاظ سے موجود تھی جوالفاظ ہماری حدیث کی کتب میں وارد ہیں ۔معلوم ہوا کہ شادی شدہ زانی کی سزارجم ہے اور بیسزاقر آن کریم میں موجود ہے جومنسوخ التلاوۃ ہے۔اس کی تفصیل آ گے آر ہی ہے۔ یہی حکم تورات وانجیل میں بھی موجود تھالیکن یہود ونصاریٰ نے اس پڑمل کرنے میں امتیاز برت رکھا تھا۔موجودہ تورات وانجیل میں بیچکم موجود ہے۔ میں پیسمجھتا ہوں کہ بیقر آن کریم کامعجزہ ہے کہ آیت رجم کاحکم باقی ہونے کے باوجودمنسوخ التلاوة ہے۔اس كى تائيدتورات واتجيل ميں اجھى تك موجود ہے۔ملاحظہ ہو:

اگریہ بات سچ ہو کہاڑ کی میں کنوارین کے نشان نہیں پائے گئے تو اس لڑکی کواس کے باپ کے دروازہ پر نکال لائیں اور شہر کے لوگ اسے سنگسار کریں' وہ مرجائے کیونکہ اس نے اسرائیل کے درمیان شرارت کی' اپنے باپ کے گھر میں فاحشہ بن کیا۔اس طرح سے ایسی برائی کوایے درمیان سے دفع کرنا۔ (استناء۲)

اگر کوئی کنواری لڑکی کسی ہے منسوب ہوگئی اور کوئی اسے شہر میں پا کراس سے صحبت کرے تو تم ان دونوں کواس شہر کے پچا ٹک پر نکال لا نا اوران کوسنگسار کر دینا کہ وہ مرجائیں لڑ کی کواس لئے کہ وہ شہر میں ہوتے ہوئے نہ چلائی اور مرد کواس لئے کہ اس نے اپنے ہمساریکی بیوی کو بے حرمت کیا۔ اس طرح سے اپنے درمیان سے برائی کو دفع کرو۔

(اشثناء ۲۴ كتاب مقدس، يرانا عهد نامه توراة ص ۱۸۷مطبوعه يا كستان بائيبل سوسائل لا مور)

اور فضہہ اور فریسی ایک عورت کو لائے جوزنا میں پکڑی گئی تھی۔اسے جے میں کھڑا کر کے بسوع سے کہا:اے استاد! بیغورت زنا میں بکڑی گئی ہے۔ بعد میں مویٰ نے ہمیں تھم دیا ہے کہ ایسی عورت کو سنگسار کرے ۔ پس تو ایسی عورت کی نسبت کیا کہتا ہے؟ انہوں نے اسے آزمانے کے لئے کہا تھا تا کہ اس پر الزام لگانے کا کوئی سبب نکالیں مگر یسوع جھک کرانگلی سے زمین پر لکھنے لگا۔ جب وہ اس سے سوال کرتے ہی رہے۔اس نے سید ھے ہو کر کہا جوتم میں بے گناہ ہووہی اس کو پہلے پھر مارے۔

(بوحناباب ٨ آيت ٣ كتاب المقدس، يراناعهد نامه الجيل ص ٩٠ مطبوعه يا كتان بائيل سوسائل لا مور)

قارئین کرام! تورات وانجیل کے مندرجہ بالا اقتباسات سے معلوم ہوا کہ شادی شدہ زانی کوسنگسار کرنے کا حکم پہلی آسانی کتابوں میں اور شریعت میں موجود تھا۔ قرآن کریم کی ایک صفت موجودہ کتب ساویہ کی تصدیق کرنے والا بھی ہے۔ کتب ساویہ ( تورات والجیل ) کے حکم کی تصدیق یوں ہوئی کہ جب دویہودیوں کے بارے میں حضور ﷺ آئے ہے گئے گئے گئے گئے ہوئی کہ جب دویہودیوں کے بارے میں حضور ﷺ آئے گئے گئے گئے گئے ہوئی کہ جاتا ہو اس کی

تصدیق کے بارے میں یہ آیات قرآنیہ نازل ہوئی تھیں:

وَ اَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِلْمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلكِتْبِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا ٱنْزَلَ اللَّهُ وَلَا تَتِّبُعُ الْهُوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَ كَمِنَ الْحَقِّ.

(المائده: ۲۸)

ہم نے آپ برحق کے ساتھ کتاب نازل فرمائی جو ان کتابوں کی تصدیق کرنے والی ہے جواس وقت موجود ہیں اوران کی تگہبائی کرنے والی ہے۔ پس آپ ان کے درمیان اس کے مطابق فیصلہ فرمایئے جواللہ تعالیٰ نے اتارااوران کی خواہشات کے پیھے نہ بڑناحق جھوڑ کر، جوآب کے یاس آیا۔

قر آن کریم اگر چہاس وقت کی موجودہ تورات وانجیل کے بارے می*ں تحریف ہوجانے کا دعویٰ بھی کرتا ہے لیکن ر*جم کا حکم جوں کا

توں باقی تھا۔اگر جہاں پڑمل کرنے میں امیر وغریب کا فرق کر دیا گیا تھا۔لیکن بیفرق خدا کی طرف سے نہ تھا۔قرآن کریم جب تقیدق کرنے والا ہوااور شادی شدہ زانی کے بارے میں پہلی کتب کا تھم سنگسار کرنا ،قر آن کریم نے اس کی بھی تقیدیق کی اور رجم کو الله تعالیٰ نے اپنا حکم فر مایا ہے اور قر آن کریم اس کا بگہبان بھی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ تورات وانجیل میں تحریف ہو جانے کے باوجود سنگسار کرنے کا حکم موجود ہے۔ بیقر آن کریم کا ایک معجز ہ اور اس کی صداقت کی دلیل ہے۔

## رجم کی آیت منسوخ التلاوۃ ہونے اوراس کے حکم کا باقی ہونا کتب احادیث

#### سےاس کا تبوت ملاحظہ ہو

زرا بن حبیش کہتے ہیں کہ مجھ سے جناب ابی بن کعب رضی اللہ عنہ نے فرمایاتم سورہُ احزاب میں کتنی آیات شار کرتے ہو؟ میں نے کہاتہتر (۷۳) آیات۔حضرت ابی بن کعب رضی اللّٰہ عنہ نے فر مایا: بس یہی؟ حالانکہ ہم دیکھتے تھے کہ بیسورۃ ،سورہَ بقرہ کے برابر تشي اوربياً يت اس مين موجودكي." الشيخ و الشيخةاذا زنيا فارجموهما البتة نكالا من الله و الله عزيز حكيم جب بوڑھا مرد اورعمر رسیدہ عورت زنا کریں تو انہیں لاز ما سنگسار کر دو'اللّٰہ تعالٰی کی طرف سے عبرتناک سزا ہے اور اللّٰہ غالب حکمت والاہے''۔(بیہقی شریف ج۸ص۱۲۱ کتاب الحدود )

نوٹ: سورۂ احزاب جوسورۂ بقرہ کے برابرتھی'اس میں مذکورہ آیت بھی تھی ، جواس میں موجودنہیں لیکن اس کا تھم موجود ہے۔اس روایت کود کھے کرشیعہ لوگ ہم اہل سنت پراعتر اض کرتے ہیں کہ اگر ہم قر آن کریم کو نامکمل کہتے ہیں ،تو تمہارےمفسرین کی نظر میں بھی نامكمل اورمحرف ہونا ثابت ہوتا ہے۔ہم نے بیاعتراض اورای تھم کے دوسرے اعتراضات کا جواب اپنی تصنیف''عقا کد جعفریہ''میں دیا ہے۔ وہاں ملاحظہ فرمالیں۔

کثیرابن صلت کہتے ہیں ہم مروان کے پاس بیٹھے تھے ہم میں زید بن ٹابت بھی تشریف فرماتھے ٔ حضرت زید نے کہا: آیت الشيخ والشيخة اذا زنيا الاية يرهي جاتي تھي \_مروان نے کہا: پھراس آيت کوجم قر آن ميں کيوں واخل نہ کرديں؟ حضرت زيد نے فرمایا بنہیں کیاتم نہیں دیکھتے کہ شادی شدہ جوان آ دمیوں کوبھی رجم کیا جاتا ہے حضرت زیدنے کہا:صحابہ اس پر بحث کررہے تھے۔ اس وقت ہمارے درمیان حضرت عمر بھی موجود تھے انہوں نے فر مایا: اس مسئلہ میں تمہاری تسلی کئے دیتا ہوں ہم نے کہا آپ ہماری تسلی کیے کریں گے؟ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فر مایا: میں خود حضور ﷺ کے پاس جا کراس کا ذکر کروں گا اور جب آپ رجم کا ذکر فر ما ئیں گے تو میں عرض کروں گایارسول اللہ ﷺ ایکٹی ایکٹی آئیٹی کہ میں حضور ﷺ کی پاس گیا' آپ سے اس کا ذکر کیا'جب آپ نے آیت رجم کا ذکر فرمایا تو میں نے عرض کیا:حضور! آیت رجم لکھوا و یحے آپ نے فرمایا مجھے اس کا اختیار نہیں ہے۔ (اس کے بعدامام بیمق لکھتے ہیں)

فی هذا وما قبله دلالهٔ علی ان ایه الرجم ال روایت اوراس سے پہلی روایت میں اس بات پر دلالت حکمها ثابت و تلاوتها منسوخة وهذا ممالا اعلم ہے کہ رجم کی آیت کا حکم اور اس کی تلاوت منسوخ ہے اور اس بارے میں کسی ہے کوئی خلاف منقول نہیں۔

فيها خلافا.

امام بيهيق رحمة الله عليه فرماتے بين كه آيت كريمه "اليشخ و الشيخة الاية" كے بارے ميں تمام مفسرين وائمه كرام كا اتفاق ہے کہاس کی تلاوت منسوخ لیکن تھم باقی ہے۔اس بارے میں کسی کا اختلا فی قول نظرنہیں آتا۔ گویا شادی شدہ زانی کورجم کی سزا دینا ا جماعی مسئلہ ہے۔اس پراگر کوئی اعتراض کرے کہ امام بیہ قی کا یہ عویٰ درست نہیں کہ اس بارے میں کسی کا اختلاف نہیں کیونکہ خوارج نے اس میں اختلاف کیا ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ امام بیمنی کے فر مانے کا مقصدیہ ہے کہ علاء مجتہدین کرام ومفسرین عظام جومسلک حقہ پر قائم ہیں ان میں سے کسی نے اختلاف نہیں کیا۔ رہے خوارج توبیلوگ مذکورہ عظیم جماعت سے خارج ہیں۔ اس بناء پر حضرت علی الرتضی رضی اللہ عنہ نے مقام نہروان میں ان کے ساتھ شدید جنگ کی تھی اور ان کا خاتمہ کرڈ الاتھا لہٰذا ان کے اختلاف کا کوئی وزن نہیں کیونکہ یہ جماعت سے خارج ہیں۔

عن عكرمه عن ابن عباس رضى الله عنهما قال من كفر بالرجم فقد كفر بالقران من حيث لا تحسب قوله عزوجل يا اهل الكتاب قد جاء كم رسولنا يبين لكم كثيرا مما كنتم تخفون من الكتاب فكان الرجم مما اخفوا هذا حديث صحيح الاسناد ولم يخرجاه.

عن كثير بن الصلت قال كان ابن العاص وزيد ابن ثابت يكتبان المصاحف فمر على هذه الاية فقال زيد سمعت رسول الله صلاح المستخ والشيخة اذا زنيا فارجموهما البتة فقال عمر ولما نزلت اتيت النبى صلاح الاترى ان الشيخ اذا زنى كره ذالك فقال له عمر الا ترى ان الشيخ اذا زنى وقداحصن جلدوان وقداحصن جلدوان الشيب اذا زنسى وقد احصن رجم هذا حديث الشيب اذا زنسى وقد احصن رجم هذا حديث صحيح الاسناد ولم يخرجاه.

جناب عکرمہ حضرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت کرتے ہیں۔ انہوں نے فرمایا: جس نے عم رجم کا انکار کیا اس نے بیت کے اس قول اس نے بیت رکھتا۔ اے اہل کتاب! تمہارے پاس ہمارے رسول کوسامنے نہیں رکھتا۔ اے اہل کتاب! تمہارے پاس ہمارے رسول تشریف لائے جو تمہیں ایسے بہت سے احکام بتلا دیتے ہیں جنہیں تم چھپاتے بھرتے ہو۔ تو رجم ان احکام میں سے ایک تھا جے انہوں نے چھپارکھا تھا۔ یہ حدیث سے اللہ تھا جے انہوں نے چھپارکھا تھا۔ یہ حدیث سے اللہ تاد ہے اور بخاری ومسلم نے اس کی تخ تریم نہیں کی۔

ہمیں ابوبکر محد بن احمد بن بابویہ نے حدیث سنائی ۔ انہیں محمد

حدثنا ابوبكر محمدبن احمدبن بابويه

حدثنا محمد بن غالب حدثنا عبد الله بن حبران حدثنا شعبه عن قتادة عن يونس بن جبير عن كثير بن الصلت عن زيد بن ثابت رضى الله عنه قال سمعت رسول الله ضلام المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه

(المستدرك جهص ۳۵۹ ـ۳۲۰ كتاب الحدود، باب من كفر بالوجم كفر بالقران ، مطبوعه بيروت لبنان)

حدثنا الحميدى قال حدثنا سفيان قال حدثنا مجالد بن سعيد الهمداني عن الشعبي عن جابر بن عبد الله قال زنا رجل من اهل فدك فكتب اهل فدك الى اناس من اليهود بالمدينة ان سئلوا محمدا عن ذالك فان امركم بالجلد فخذوه عنه وان امركم بالرجم فلاتاخذوه عنه فسألوه عن ذالك فقال ارسلوا الى اعلم رجلين فيكم فجاء وا برجل اعور يقال له ابن صوريا واخر فقال لهما النبي صَلِلْتُنْكُلُونَا الله علم من قبلكما؟ فقالا قد نعى نا قومنا لذالك فقال النبي ضَلَّلُكُ البُّهِ لَهُما اليس عنمدكم التوراة فيها حكم الله تعالى قال بلي فقال النبي ضَلِلَتُكُالَيِّيْكُ فَانشدكم بالذي فلق البحر لبني اسرائيل وظل عليكم الغمام وانجكم من ال فرعون وانبزل المن والسلوى على بني اسرائيل ماتجدون في التوراة من شان الرجم؟ فقال احدهما الاخر ما نشدت بمشله قط شم قالا نجد ترددا النظر زينته والاعتناق زينته والقبل زينته فاذا شهد اربعة انهم راؤه يبدى ويعيد كما يدخل الميل في الملحكة فقد وجب الرجم فقال النبي صَالَّتُكُالُّو اللَّهُ هُو ذاك فامربه فرجم فنزلت (فان جاؤوك فاحكم بينهم اواعرض عنهم وان تعرض عنهم فلن يضروك شيئا وان حكمت فاحكم بينهم بالقسط). (المسندللحميدي ج ٢ص ٥٣١\_٥٣٢ مطبوعه بيروت)

حضرت جابر بن عبداللدرضي الله عنه معدروايت ب كهابل فدک کے ایک آ دمی نے زنا کیا تو وہاں کے لوگوں نے مدینہ منورہ کے یہودیوں کو خط لکھا کہتم حضرت محمر فطالیک ایک ہے اس بارے میں پوچھو۔ وہ اگر کوڑے لگانے کا حکم دیں تو ٹھیک اور اگر سنگسار كرنے كا حكم ديں توعمل نه كرنا - مدينه كے يہوديوں نے آپ سے اس بارے میں یو چھا۔آپ نے فر مایا:تم اپنے میں سے دو بڑے عالم آدمی میرے پاس لاؤ۔ چنانچہ ایک بھینگافخص جسے ابن صوریا کہا جاتا تھا وہ اور ایک دوسرا آ دمی آئے ۔آپ نے ان دونوں سے یو چھائتم ان کی طرف سے بڑے عالم ہو؟ وہ کہنے لگے کہ ہمیں وہ یمی مجھتے ہیں کہ ہم برے عالم ہیں ۔حضور صَلِ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ دونوں سے بوچھا کیا تہماری کتاب تورات میں الله کا حکم موجود نہیں؟ دونوں بولے جی موجود ہے۔آپ نے انہیں فرمایا: کتمہیں اس کی قتم جس نے بنی اسرائیل کے لئے دریا پھاڑا 'تم پر بادلوں کا سابه کیا و فرونیول سے نجات دی من وسلولی تم برا تارا کم تورات میں رجم کے متعلق کیا لکھا یاتے ہو؟ ان دونوں میں سے ایک نے دوسرے کو کہا کہ آج تک ایسی قتم ہمیں کسی نے نہیں دلائی چردونوں بولے کہ تورات میں ہے بار بارسی نامحرم کود کھنا گناہ ہے گلے لگانا گناہ ہے 'بوسہ لینا گناہ ہے اور گر جار آ دمی بیگواہی دے دیں کہ انہوں نے مرد کا آلہ تناسل یوں اندر باہر آتا جاتا و یکھا جس طرح سرمہ دانی میں سلائی آتی جاتی ہے، تو پھررجم کی سزا واجب ہو جاتی ہے۔اس پر حضور ضَالِتُلْکُ الْکُورِی نے فر مایا: بس بیروہی حکم ہے۔آپ نے رجم کا حکم دیا پھریہ آیت کریمہ نازل ہوئی: ''اگر وہ تہارے یاس مقدمہ لے کرآئیں ،تو ان میں فیصلہ فر ما دویا اعراض فر ماؤ اور

اگرآپان سے اعراض فرمائیں تو وہ آپ کا کچھ بھی بگاڑ نہیں تکیس گے اور اگر فیصلہ فرمائیں تو عدل وانصاف سے ان کے مابین فیصلہ فرمائیں''۔

قارئین کرام! ''بیپی شریف'' کی دوعددروایات اور'' مسند حمیدی'' کی ایک روایت سے آپ جان بیکے ہول گے کہ سنگساری کی سزا کا اگر چرقر آن کریم میں صراحت سے ذکر نہیں لیکن اشار فی فیکور ہے۔ لہذا یہ کہنا کرقر آن کریم میں رجم کا کسی طرح بھی ذکر نہیں فلط ہے۔ حقیقت سے ہے کہ آیت الشیخ و الشیخة الایة کی تلاوت منسوخ ہے لیکن حکم باقی ہے۔ اس بارے میں جوروایات فدکور میں ان کے اپنے الفاظ میں فرق نظر آتا ہے۔ لیکن الشیخ و الشیخة الایة سمی نے ایک الفاظ سے ذکر کی۔ جواس بات کی دلیل میں ان کے اپنے الفاظ میں فرق نظر آتا ہے۔ لیکن اس کی تلاوت باقی نہ رہی۔

اعتراض دوم

قرآن کریم میں "آلتو ازیکه و آلتو از ان فا جُلِدُوا محل و احد مِنهٔ کها مِافَة جَلْدُو"۔ (زنا کرنے والے مرداورعورت میں سے ہرایک کوسوسوکوڑے لگاؤ) آیت کریمہ عام زانی کوشامل ہے۔ عام زانی کاشمول قطعی الثبوت اوراس پراس کی دلالت قطعی الدلالة ہے۔ یعنی اس میں شاوی شدہ اور غیر شادی شدہ سب زانی شامل ہیں اور ان سب کی سزاصرف سوکوڑے ذکر کی گئی ہے۔ بینص قطعی اس کاعموم قطعی ہے۔ اب اس کی تخصیص وہ بھی خبر واحد سے کرنا جائز نہیں اور شادی شدہ کے سنگسار کرنے کا تھم سنت میں ہے۔ لہذا آیت مذکورہ سے شادی شدہ کو نکالنا اور غیر شادی شدہ کی تخصیص کرنا درست نہ ہوا؟

(حضرت عبدالله بن مسعو درضی الله عنهما سے جناب مسروق روایت کرتے ہیں کہ حضور ﷺ نے فرمایا: اس ذات کی قشم جس کے سواکوئی معبود نہیں ۔ کسی ایسے مسلمان کا خون بہانا قطعاً

والذي لا الله غيره لا يحل دم امرأ مسلم يشهد ان لا الله الاالله واني رسول الله الا ثلاثة نفر التارك للاسلام وفارق الجماعة والثيب الزاني

والنفس بالنفس.

حلال نہیں جو اللہ تعالی کے معبود برحق ہونے اور میری رسالت کی گواہی دیتا ہو گرتین آ دمیوں کا خون بہانا حلال ہے۔اسلام کوچھوڑ دینے والا، جماعت سے الگ ہونے والا، شادی شدہ زانی اور ناحق قتل کرنے والا۔

عمروبن غالب سے مروی کہ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا ہے: کسی مسلمان کا خون بہانا حلال نہیں مگراس کا جس نے شادی شدہ ہونے کے بعد زنا کیا یا اسلام کے بعد کا فرہو گیا یا کسی کو ناحق قبل کیا۔

کی بن سعید کہتے ہیں کہ مجھے ابوا مامہ بن ہمل اور عبداللہ بن عامر بن ربیعہ نے بتایا کہ ہم حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے پاس سے ہیں۔ جب آپ کا محاصرہ کیا گیا تھا، جب ہم محاصرہ کی جگہ میں پنچے تو دیکھا کہ حضرت عثان بھی اندراور بھی با ہر تشریف لاتے پھر فر مایا: اللہ ان لوگوں نے مجھے تل کر دینے کی دھم کی دی ہے۔ ہم نے کہا: اللہ آپ کے کافی ہے پھر فر مایا: یہ میر نے تل کے کوں در پے ہیں؟ میں نے رسول کریم ضلا بھی گر تین آ دمیوں کا۔ ایک وہ جس نے مہان کا خون بہا نا حلال نہیں گر تین آ دمیوں کا۔ ایک وہ جس نے اسلام کے بعد پھر گفر کیا ' دو سراوہ جس نے شادی شدہ ہوتے ہوئے زنا کیا' تیسراوہ جس نے ناحق قبل کیا۔ خدا کی قسم! میں نے تو دور جب سے مجھے اللہ خواس کی ہدایت عطافر مائی۔ میں نے اپنے لئے کسی اور جب سے مجھے اللہ تعالیٰ نے اسلام کی ہدایت عطافر مائی۔ میں نے اپنے لئے کسی اور دیں کی اور نہ ہی میں نے کسی کوناحی قبل کیا۔ یہ لوگ رہا جا ہے ہیں؟

عن عمرو بن غالب قال قالت عائشة رضى الله عنها اما علمت ان رسول الله صلاح الما علمت الارجل الله صلح الحصانه او اليحل دم امرأ مسلم الارجل زنى بعد احصانه او كفر بعد اسلامه أو النفس بالنفس.

يحيى ابن سعيد قال حدثنى ابو امامة بن سهل وعبد الله بن عامر بن ربيعة قال كنا مع عثمان وهو محصور وكنا اذا دخلنا مدخلا نسمع كلام من بالبلاط فدخل عثمان يوما ثم خرج فقال انهم يتواعدونى بالقتل قلنا يكفيكهم الله قال فلم يقتلوننى سمعت رسول الله صلاح المرأ مسلم الا باحدى ثلاث رجل كفر بعد اسلامه اوزنى بعد احصانه او قتل نفسا بغير نفس فوالله مازنيت فى الجاهلية ولا الاسلام ولا تمنيت ان لى بدينى بدلا منذ هد انى الله ولا قتلت نفسا فلم يقتلوننى.

(نمائی شریف ج۲ص ۱۲۵ ۱۲۲ مطبوعه نور محد کراچی)

# شادی شده زانی یا زانیه کورجم کرنے کا حکم خودحضور خُلِیّنَا اَیْنِیّ کے ارشاد فرمایا

زید بن خالد جنی ، ابو ہریرہ اور شررضی اللہ عنہم نے کہا کہ ہم رسول اللہ ظالیتی ہے گئی جا سے صاصر تھے۔ ایک شخص آپ کے باس ما صنے گھڑا ہوا عرض کرنے لگا رسول اللہ! میں آپ ہوں آپ ہارے درمیان کتاب اللہ سے فیصلہ فرما ئیں۔ اس کا مدمقابل زیادہ علم وفقاہت والا تھا۔ اس نے بھی کہا۔ ہاں یا رسول اللہ! ہمارے درمیان کتاب اللہ سے فیصلہ فرما ئیں۔ جھے واقعہ بیان کرنے کی اجازت دیں۔ آپ نے اجازت دی۔ وہ بولا کہ میرا بیٹا اس کا مزدور تھا۔ اس نے اس کی بیوی سے زنا کیا۔ جھے اس کی جر ہوئی کہ میرے بیٹے پررجم کی مزاہے۔ بھر پچھ میں دے دی ہیں اور ایک غلام بھی آزاد کر دیا ہے۔ پھر پچھ اللی علم سے مسئلہ بو چھا۔ انہوں نے کہا کہ میرے بیٹے کی مزاسو (۱۰۰۰) کوڑے ہیں اور ایک علام بھی آزاد کر دیا ہے۔ پھر پچھ اللی علم سے مسئلہ بو چھا۔ انہوں نے کہا کہ میرے بیٹے کی مزاسو (۱۰۰۰) کوڑے ہیں اور ایک سال کی شہر بدری ہے اور اس کی بیوی پر مرجم ہوئی کہ میرے بیٹے کی مزاسو (۱۰۰۰) کوڑے ہیں اور ایک سال کی شہر بدری ہے اور اس کی بیوی پر مرجم ہوئی اللہ سے مسئلہ بو چھا۔ انہوں نے کہا کہ میرے بیٹے کی مزاسو (۱۰۰۰) کوڑے ہیں اور ایک میں تہارے درمیان کتاب اللہ کے مرب سے مین ہمارے درمیان کتاب اللہ کے اس کے اس نے اعتراف کیا تھرت آئیں بو جس کی سزاسو (۱۰۰۰) کوڑے اور جلاوطنی ایک سال کی جب سے میں تہار کی دیا۔ انہیں اور جس اللہ اللہ با مرب کو دیا۔ (مندمیدی جامی ۲۵ میں اللہ عنہ) میں صدیت ''می میں تہاری' بی جامی ۲۵ میں میں مطبوع کی '' تھی بخاری' بی جامی ۲۵ میں اللہ عنہ کہا ہی اللہ عنہ کا مزید کی اس می اللہ عنہ کی سے مردی ہے۔ سے مردی ہے۔ رزندی شریف نم العرف الغور میں مطبوع آلام باغ کرا پی ) اس مطبع کی ''تھی بخاری' بی جامی ۲۵ میں میں میں موری ہے۔ سے مردی ہے۔ رزندی شریف نم العرف المشری مردی ہے۔

ما لکہ سے مزدور کا زنا کرنا میہ واقعہ بہت می کتب احادیث میں ندکور ہے جس کے راوی مختلف ہیں۔اس سے معلوم ہوا کہ یہ خبر واحد نہیں۔اس حدیث پاک میں حضور خلاکتی کی المبیدی کے انیس کوشادی شدہ عورت کے زنا کے اقرار پررجم کا حکم دیا اور آپ کے حکم سے اسے رجم کیا گیا۔تو معلوم ہوا کہ شادی شدہ زانی کی سزارجم ہے۔اس کے منکر دراصل حدیث رسول کے منکر ہیں۔حضور خلاکتی کی المبیدی کتب میں مختلف رواۃ سے منقول ہے۔ کے حکم سے ایک اور محض معاذرضی اللہ عنہ کو بھی رجم کیا گیا۔ بیرواقعہ بھی بہت ہی کتب میں مختلف رواۃ سے منقول ہے۔

حضرت جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ بنی اسلم کے قبیلہ کا ایک شخص (ماعز اسلمی) نے زنا کیا۔ آپ کے سامنے آکرا قرار کیا تو آپ نے اس سے منہ دوسری طرف پھیرلیا' اس نے پھراعتراف کیا' آپ نے پھر منہ پھیرلیا۔ یہاں تک کہ اس نے اپنی ذات پر چارشہادتیں قائم کیں۔ اس پر حضور خطالیہ کا گھی نے فرمایا: کیا تو پاگل ہے؟ اس نے کہا نہیں آپ نے پوچھا تیری شادی ہوئی ہے؟ عرض کی ہاں۔ آپ نے اس کورجم کا حکم دیا۔ رجم کرتے ہوئے جب اسے پھر لگے تو وہ بھاگ کھر اہوا۔ حضرت جابر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ہم نے اسے پکر لیا اور رجم کردیا یہاں تک کہ وہ مرگیا۔ (ترزی شریف جاس میں ۲۲ میں اللہ عنہ فرماتے ہیں ہم نے اسے پکر لیا اور رجم کردیا یہاں تک کہ وہ مرگیا۔ (ترزی شریف جاس ۱۲۸۴ میں اللہ عنہ فرماتے ہیں ہم نے اسے پکر لیا اور رجم کردیا یہاں تک کہ وہ مرگیا۔ (ترزی شریف جاس ۲۲ میں اللہ عنہ فرماتے ہیں واقعہ بروایت ابن عباس ''حجے بخاری'' میں ج۲ ص ۱۰۰۸ پر منقول ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ماعز اسلمی حضور ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا'اس نے اپنے اوپر چار مرتبہ گوائی دی کہ میں نے ایک عورت سے فعل حرام کیا ہے۔ ہر دفعہ حضور ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا'اس نے اپنے میں دفعہ اس کی طرف متوجہ ہوکر پوچھا کیا تو انسان اس کے نس (شرمگاہ) متوجہ ہوکر پوچھا کیا تو انسان اس کے نس (شرمگاہ) میں گم ہوتی ہے اور کنویں میں رسی؟ اس نے کہا: ہاں۔ آپ نے پوچھا تو زنا کو جانتا ہے؟ عرض میں گم ہوتی ہے اور کنویں میں رسی؟ اس نے کہا: ہاں۔ آپ نے پوچھا تیرا اقر ارکرنے اور زنا کی ہاں یا رسول اللہ! میں نے اس سے فعل حرام کیا جو اپنی ہوی سے کر بے تو حلال ہے۔ آپ نے پوچھا تیرا اقر ارکرنے اور زنا کی ہاں یا رسول اللہ! میں نے اس نے عرض کیا کہ میں چاہتا ہوں کہ آپ جھے پاک کر دیں۔ آپ نے تھم دیا کہ اسے رجم کر دو۔ تعریف کرنے سے مقصود کیا ہے؟ اس نے عرض کیا کہ میں چاہتا ہوں کہ آپ جھے پاک کر دیں۔ آپ نے تھم دیا کہ اسے رجم کر دو۔

پس اسے رجم کر دیا گیا۔ اس کے بعد حضور خلاتی گیا ہے جا ہے صحابہ میں سے دوکو باہم گفتگو کرتے سا۔ ایک دسرے کو کہدر ہاتھا۔

اس ماعز کو دیکھو کہ اللہ تعالیٰ نے اس کے گناہ کو بوشیدہ رکھا تھا، کیکن اس نے پھر بھی اپنے نفس کو نہ جھوڑا یہاں تک کہ کتے کی طرح سنگ ارکر دیا گیا۔ حضور خلاتی گئی گئی ہے گئا ہے گئی اور خاموثی اختیار فر مائی۔ پچھ دیرگز ری تھی کہ ایک مرے ہوئے گدھے کولوگوں نے ٹانگوں سے پکڑ کر پھینکا تھا۔ آپ نے پوچھا: فلاں فلاں کہاں ہیں؟ (یعنی دونوں با تیں کرنے والے) دونوں نے عرض کی یا رسول اللہ! اللہ تعالیٰ نے اللہ! ہم یہاں موجود ہیں۔ آپ نے فر مایا: نیچ انر کر اس مردار گدھے کا گوشت کھاؤ۔ دونوں نے عرض کیا یا رسول اللہ! اللہ تعالیٰ نے آپ کو اعلیٰ مقام پر فائز کیا ہے۔ اس مردار کا گوشت کون کھائے گا؟ آپ نے فر مایا: میں نے تم دونوں کو اپنے بھائی ہاعز کے بارے میں نازیا گفتگو کرتے سا ہے۔ تہمارے وہ الفاظ اس مردار گدھے کے کھانے سے زیادہ شخت تھے۔ مجھے اس ذات کی قسم جس کے میں نازیا گفتگو کرتے سانے ہے۔ تہمارے وہ الفاظ اس مردار گدھے کے کھانے سے زیادہ شخت تھے۔ مجھے اس ذات کی قسم جس کے قسم نے قدرت میں میری جان ہے کہ جناب ماعز جنت کی نہروں میں غوطے لگارہے ہیں۔

( كنز العمال ج٥ص ٢٣٢ كتاب الحدود مطبوعه حلب طبع جديد حديث ٣٥٥٣ پندره جلدول ميس )

یمی حدیث پاک''ابوداؤ'' ج۲ص۲۵۲ کتاب الحدود باب فی الرجم مطبوعه ایچ ۔ ایم سعید کمپنی کراچی ''مصنف عبدالرزاق'' ج2ص ۳۲۰ بروایت جابررضی الله عنه حدیث ۱۳۳۷ بالرجم والاحصان مطبوعه بیروت ۔''مسندامام احمد بن صنبل' جساص ۳۲۱ بروایت ابواہشیم بن نصر اسلمی سے'' بیہ بی شریف' ، ج۸ص ۲۱۲ بروایت جابر بن سمرہ رضی الله عنه کتاب الحدود مطبوعه حیدرآ باددکن ''مصنف ابن ابی شیب' ج۱ص ۲۸ بروایت ابوسعید خدری حدیث ۱۸۸۱و ۸۸۲۲ الاحصان بتر تیب ''صبحے ابن حبان' ج۲ص ۳۰۱ حدیث ۳۲۲۳ بروایت جابر بن عبدالله ،مطبوعه بیروت میں بھی ند کور ہے۔ ِ

دوسراواقعه: قبیله غامدیه یاجهنیه سے تعلق رکھنے والی زانیہ کوآپ نے رجم کا حکم سنایا

عمران بن حصین رضی اللہ عنہ سے مروی کہ قبیلہ جہنیہ کی ایک عورت نے حضور ﷺ کے سامنے زنا کا اعتراف کرتے ہوئے ہوئے عرض کیا۔ میں حاملہ ہوں۔ آپ نے اس کے ولی کو بلوایا اور فرمایا: اس کے ساتھ اچھا سلوک کرو۔ جب بچہ بچی جنے تو مجھے بتلانا۔ اس نے وضع حمل کی خبر دی۔ حضور ﷺ نے اس کے بارے میں حکم دیا کہ اس کے کپڑے اس پر باندھ دیئے جا ئیں پھر رجم کر دیا جائے۔ جب رجم کر دی گئ تو حضور ﷺ نے اس کی نماز جنازہ پڑھائی۔ اس پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا یارسول اللہ! آپ نے رجم کا حکم صادر فرمایا اور رجم کے بعد آپ نے اس کی نماز جنازہ بھی پڑھائی ؟ آپ نے فرمایا: اس نے ایک تو بہ کی کہ اہل مدینہ کے سرآ دمیوں پر تقسیم کی جائے ، تو سب کی معانی ہو جائے ۔اے عمر! تو اس سے بھی کوئی اچھی پاتا ہے کہ کوئی عورت کی کہ اہل مدینہ کے سرآ دمیوں پر تقسیم کی جائے ، تو سب کی معانی ہو جائے ۔اے عمر! تو اس سے بھی کوئی اچھی پاتا ہے کہ کوئی عورت این نفس کی سخاوت کرے۔ (کز العمال ج ۵س ۱۳۵۰ حدیث ۱۳۵۰ مطبوعہ حدید)

عبداللہ بن بریدہ اپنے والد سے بیان کرتے ہیں کہ قبیلہ غامدیہ سے تعلق رکھنے والی ایک عورت نے حضور ضلا کی گئے۔ واس ہوکر زنا کا اعتراف کیا۔ آپ نے فرمایا: واپس جلی جا۔ وہ چلی گئی۔ دوسرے دن پھر حاضر ہوگی اور عرض کرنے لگی کہ آپ شاید مجھے اس طرح واپس بھیج رہے ہیں جس طرح آپ نے جناب ماعز کو واپس بھیجا تھا۔ اللہ کی قتم! میں حاملہ ہوں۔ آپ نے فرمایا: لوٹ جا وہ لوٹ گئی۔ جب مبح ہوئی تو پھر آ گئی۔ آپ نے فرمایا: جا جلی جا۔ جب بچہ جنے تو پھر آ جانا۔ چنا نچہ بچہ جننے کے بعد بچہ کوساتھ لئے حاضر ہوگئی۔ کہنے گئی۔ دودھ پلا۔ حیٰ کہ دودھ پینے کا وقت مکمل ہو جائے۔ دودھ چھڑا دیا اور بچ کے ہاتھ میں کوئی چیز دی ، جس کووہ کھا رہا تھا۔ آپ نے بچہ کے بارے میں فرمایا: (اس کی کوئی کفالت جائے۔ دودھ چھڑا دیا اور بچ کے ہاتھ میں کوئی چیز دی ، جس کووہ کھا رہا تھا۔ آپ نے بچہ کے بارے میں فرمایا: (اس کی کوئی کفالت اللہ اللہ کا ایک مسلمان آ دمی کے سپر دکر دیا گیا۔ حضور ضلا بھا آپ کے اس عورت کے لئے گڑھا کھودنے کا حکم دیا اور اس میں سنگسار کرنے کا حکم دیا۔ وراس میں سنگسار کرنے کا حکم دیا۔ وراس میں سنگسار کرنے کا حکم دیا۔ دورے خالد بن ولید نے جب اسے پھر ماراتو اس کے خون کے چھنٹے جناب خالد بن ولید کے چرہ پر پڑے تو خالد

82

بن ولید نے اسے برا بھلا کہنا شروع کر دیا۔حضور ضلا کیا گھی گئے خالد بن ولید کوفر مایا: دور ہوجاؤ۔ (اسے چھوڑ دو) اس ذات کی شم! جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے۔اس نے الی تو ہہ کی ہے اگر خدا کی خدائی میں کوئی سب سے بڑا جرم کرتا تو اس کی معافی بھی ہوجاتی ۔آپ نے اسے مسل دینے اور کفن پہنانے کا تھم دیا' آپ نے جنازہ پڑھایا اور پھراسے فن کر دیا۔

(ابوداؤدج۲۵۳۵۲ کتابالحدود باب فی الرأة التی امرالنبی علیهالسلام برجمها بمطبوعه ایج ۱ میمسعید نمینی کراچی)

عمران بن حصین سے روایت ہے کہ قبیلہ جہنیہ کی ایک عورت رسول اللہ خطاتین کے پاس حاضر ہوئی اورعرض کرنے گلی یا رسول اللہ! میں نے ایسا کام کیا ہے جس سے مجھ پر حدواجب ہوگئی ہے۔لہذا مجھ پر حدقائم فرمائیں۔الی آخر

(صحح ابن حبان ۲۶ ص ۳۰۷ حدیث ۳۲۳ مطبوعه بیروت لبنان)

#### تيسراواقعه

( كنز العمال ج٥ص ٢٦٩ حديث ٢٥ ١٣٥ مطبوعه حلب جديد ، مصنف عبد الرزاق ج٢ص ١٨٥ حديث ١٣٣٣ باب الرجم والاحصان)

#### چوتھا واقعہ

ابو ذررضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک سفر میں ہم رسول اللہ ظلامی آن کے ہمراہ سے ایک مخص نے آکر زناکا اقر ارکیا۔
حضور ظلامی آن کے اسے تین مرتبہ لوٹایا۔ جب چوہی مرتبہ آیا تو آپ نے فر مایا: کہ اسے رجم کر دو۔ تو اسے رجم کر دیا گیا۔ آپ کو یہ
بات اس قدر ناگوارگزری کہ آپ کے چہرہ اقدس سے اس کی ناگواری نظر آتی تھی۔ جب آپ کا غصہ مصند اپڑا تو آپ نے فر مایا: اب
ابو ذر! بے شک تمہارا دوست بخش دیا گیا ہے اور آپ نے فر مایا: کہا جاتا ہے کہ اس کی توبہ یہی ہے کہ اس پر حدقائم کر دی جائے۔
(مصنف ابن ابی شیبہ جن اص ۵۵ کتاب الحدود مطبوعہ دائرۃ القرآن کراچی)

قارئین کرام! یہ چندوہ واقعات ہیں جن میں سنگ ارکرنے کا جم خودرسول اللہ ضلاکیا گئی گئی ہے دیا اور شادی شدہ زانی اور زانیہ کو آپ کے حکم پرسنگ ارکیا گیا۔احادیث مبار کہ جب اتنی کثرت سے اس بارے میں وارد ہیں،تو بھر شادی شدہ زانی کے سنگ ارکرنے کا حکم تسلیم نہ کرنا اور اسے غیر شرعی سز اقر اردینا دراصل رسول کریم ضلاکیا گئی گئی ہے قول وعمل سے روگر دانی کرنا ہے۔

حضرت عمر بن الخطاب رضى الله عنه نے فرمایا: كه آیت رجم قر آنی آیت تھی

### اس کے مطابق حضور خلیفی آیا ہے نے اور پھر میں نے رجم کیا

حضرت عمر رضی اللہ عند فرماتے ہیں: اللہ تعالی نے آپ ضلیکیا کیا گھا کے گھا کے ساتھ بھیجا اور آپ پر کتاب نازل فرمائی ، قرآن پاک میں آیت رجم تھی ، ہم اس کی تلاوت کیا کرتے تھے اسے یاد کیا تھا ، حضور ضلیکیا کی گھی رجم کا حکم دیا ، ہم نے بھی آپ کے بعدرجم کیا' مجھے اس بات کا خوف ہے کہ عرصہ دراز گزرنے پرکوئی میے نہ کہہ دے کہ آیت رجم کوہم کتاب اللہ میں نہیں پاتے تو اللہ تعالیٰ کے فرض کو چھوڑنے کی وجہ سے گمراہ ہو جا ئیں۔اللہ تعالیٰ کا قر آن کریم میں آیت رجم کا نازل فر ماناحق ہے بیاس زانی کے لئے ہے جس نے شادی شدہ ہوکرز نا کاار تکاب کیا وہ خواہ مرد ہویا عورت' جب ان کے زنا پرشہادت قائم ہوجائے یا حمل یا وہ خودا قر ارکرلیں۔ (کنز العمال جے مص معمل باب الرجم حدیث ۱۳۵۱)

عمر فاروق رضی الله عنه ہے روایت ہے کہ اللہ تعالی نے نبی کریم ﷺ کوفق کے ساتھ بھیجا الخ۔

(ترندى شريف جاص٢٦٣ مع عرف الشذى ابواب الحدود، باب ماجاء في تحقيق الرجم)

ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے فرمایا: مجھے اس بات کا خوف ہے کہ زمانہ طویل گزرنے کے بعد کوئی کہنے والا کہے گا کہ رجم کا حکم کتاب اللہ میں نہیں پاتے۔ وہ ایسے فریضہ کوترک کرنے کی وجہ سے گمراہ ہوجا ئیں گے جس کو اللہ تعالیٰ نے نازل فرمایا ہے۔ خبر دار! رجم ہراس زانی پر واجب ہے جس نے شادی شدہ ہونے کے بعد زنا کیا جبکہ اس پر شہادت قائم ہویا حمل یا اعتراف پایا جائے۔ (صبح بخاری جم میں ۱۰۰ باب الاعتراف بالزنا اصنت مطبوع آرام باغ کراچی)

(مصنف عبدالرزاق جے کے ۳۱۵ ساب السرجم والا حصان حدیث ۱۳۳۲۹۔ یہی حدیث صحیح ابن حبان میں ابو ہریرہ اور زید بن خالد الجہنی سے مردی ہے)

عن عكرمة عن ابن عباس رضى الله عنهما قال من كفر بالرجم فقد كفر بالقران من حيث لا يحتسب قوله تعالى يا اهل الكتاب قد جاء كم رسولنا يبين لكم كثيرا مما كنتم تخفون من الكتاب فكان الرجم مما اخفوا هذا حديث صحيح الاسناد و لم يخر جاه.

(المتدرك ج٢ص٣٦٥ كتاب الحدودباب من كفر بالوجم فقد كفر بالقران)

جناب عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ ماسے عکر مدروایت کرتے ہیں۔ فرمایا: جس نے رجم کا انکار کیا اس نے قرآن کا انکار کیا کیونکہ اس نے اللہ تعالیٰ کے اس قول کو درخور اعتنانہ سمجھا۔ اے اہل کتاب! تہمارے پاس ہمارے رسول تشریف لائے جو تمہیں بہت سے ایسے احکام کھول کر سناتے ہیں ، جنہیں تم کتاب اللہ میں چھپا میں سے ہے جے اہل میں سے ہے جے اہل میں جماران احکام میں سے ہے جے اہل کتاب نے چھپا دیا تھا۔ یہ حدیث سے الا سناد ہے اور بخاری و مسلم کتاب نے جھپا دیا تھا۔ یہ حدیث سے اللہ اللہ علی کے اس کی تخریبیں کی۔

قار کین کرام! ''المستدرک' میں اس مقام پر چنداور بھی روایات درج ہیں۔ جن کوہم گزشتہ صفحات میں درج کر بچے ہیں۔
یہاں ہمارامقصود صرف یہ بتانا تھا کہ آیت رجم اوراس کے علم اللہ ہونے کا مشر دراصل قرآن کریم کا مشکر ہے۔ اہل کتاب بہوو نے سنگسار کرنے کے علم کو چھیا دیا تھا۔ ایک مقدمہ میں حضور ضلا اللہ اللہ بھی اس کے مطابق سنگسار کرنے کا حکم بہود کے لیے تھا' ہم کواس کے مطابق سنگسار کرنے کا حکم بھی دیا۔ یہاں کچھ لوگ مغالطہ دینے کی کوشش کرتے ہیں کہ رجم کا حکم بہود کے لیے تھا' ہم مسلمانوں کے لیے نہیں۔ ورنے قرآن کریم میں اس کا ذکر ہوتا۔ اس مغالطہ کو یوں جڑے اکھیڑا گیا جب جضور ضلا اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ بھی ہے۔ آیت ملمان شادی شدہ بدکاروں کے لئے بھی یہ سرا تبحیز فرمائی اور انہیں سنگسار کیا گیا۔ ایسے چند واقعات ہم بیان کر چھے۔ آیت رجم کی جب حضور ضلا ہے۔ آئی ہیں۔ لہذار جم کو غیر اسلامی سزایا ظلم وغیرہ کیا اور منہیں نافذ کرنے کا حکم بھی دیا۔ اس کی تا کید کرنے والی احادیث سے کا استادا حادیث ہیں۔ لہذار جم کو غیر اسلامی سزایا ظلم وغیرہ کے نام سے نافذ کرنے کا حکم بھی دیا۔ اس کی تا کید کرنے والی احادیث سے جم اور تلاوت منسوخ ہو چھی ہے۔ اس کے منسوخ التا واحد ہونے کی ایک تو جہ یہ بھی ہے کہ آیت رجم کے الفاظ مختلف روایات میں حضرت عمرض اللہ عنہ نے درخواست کی تھی لیکن رسول اللہ ضلا تھی تھی ہونے کی جہ سے اپیانہ ہوں کا اسلام ہوت ملاحظہ ہو:

ایک توجہ سے بھی ہے کہ آیت رجم کے الفاظ مختلف روایات میں حضرت عمرض اللہ عنہ نے درخواست کی تھی لیکن رسول اللہ ضلا تھی تھی کے بارے میں حضرت عمرض اللہ عنہ نے درخواست کی تھی لیکن رسول اللہ ضلاحظہ ہو:

ایک توجہ سے اپنیانہ ہوں کا اس کا جوت ملاحظہ ہو:

عن زربن حبيش قال قال لى ابى بن كعب رضى الله عنه ان فيها الشيخ والشيخة اذا زنيا فارجموهما البتة نكالا من الله والله عزيز حكيم.

عن كثير بن الصلت انهم كانوا يكتبون المصاحف عند زيد بن ثابت فاتوا على هذه الاية فقال زيد سمعت رسول الله فَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

عن ابن عون عن محمد قال نبئت عن ابن كثير ابن الصلت قال كنا عند مروان وفينا زيد بن ثابت قال زيد كنا نقرأ الشيخ والشيخة اذا زنيا فارجموهما البتة قال فقال مروان افلا نجعله في المصحف قال لا الا ترى الشابين الثيبتن يرجمان قال وقال ذكروا ذالك وفينا عمر بن الخطاب رضى الله عنه فقال انا اشفيكم من ذالك قال قلنا كيف قال اتى النبي صليح الله عنه فقال انا اشفيكم من ذالك قال قلنا كيف قال اتى النبي صليح الله عنه فقال الله صليح الرجم اقول يا رسول الله صليح الرجم قال فاتيته فذكرته قال فذكراية الرجم قال فاتيته فذكرته قال فذكراية الرجم قال

زربن حمیش بیان کرتے ہیں کہ مجھا بی بن کعب نے بتایا کہ "الشیخ والشیخة اذا زنیا فار جمو هما البتة نکالا من الله والله عزیز حکیم "سورة احزاب میں یہ آیت موجود تھی۔ کثیر بن صلت کہتے ہیں کہ حضرت زید بن ثابت کے پاس جب قرآن کریم کی کتابت کرنے والے اس آیت پر پہنچ تو حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میں نے رسول اللہ ضالیا اللہ اللہ عنہ والشیخة اذا زنیا فار جموهما البتة نکالا من الله ورسوله۔

ابوعون عن محمہ بیان کرتے ہیں کہ مجھے ابن کیرعن ابن الصلت سے بیخبردی گئی کہ ہم چندساتھی مروان کے پاس سے جن میں حضرت زبد بن ثابت رضی اللہ عنہ بھی سے جناب زید نے فرمایا کہ ہم الشیخ و الشیخة اذا زنیا فار جمو هما البتة کی تلاوت کیا کرتے ہے۔ مروان نے کہا: کیا ہم اسے مصحف میں شامل نہ کرلیں؟ فرمایا: کیا تم جانے نہیں کہ شادی شدہ جوڑ ہے کوزنا کرنے پر رجم کیا جاتا ہے۔ انہوں نے بتایا کہ ایک دفعہ ایسا بی موقعہ آیا ۔ ہمارے درمیان حضرت عمر بن خطاب بھی تشریف فرما محق سے وہ فرمان کے دیتا ہوں ۔ ہم سے وہ فرمان کے دیتا ہوں ۔ ہم نے بوجھاوہ کیے؟ کہنے گئے میں حضور ضائع کی دیتا ہوں ۔ ہم نے بوجھاوہ کیے؟ کہنے گئے میں حضور ضائع کی دیتا ہوں ۔ ہم

فقال يا رسول الله اكتبنى اية الرجم قال لا استطيع ذالك فى هذا وما قبله دلالة على ان اية الرجم حكمها ثابت وتلاوتها منسوخة وهذا مما لا اعلم فيه خلافا.

(بيهتي شريف ج ٨ص ٢١١ كتاب الحدود مطبوعه حيدرآ باددكن )

ہوں گا اور رجم کا ذکر کروں گا۔ جب آپ بھی اس کا ذکر کریں گے عرض کروں گا حضور! آیت رجم کھوا دیجئے۔ چنانچہ حضرت عمر بیان کرتے ہیں کہ میں حاضر خدمت ہوا اور جب آیت رجم کا ذکر آیا تو میں نے عرض کیا حضور! آیت رجم کھوا دیجئے۔ آپ نے فر مایا: مجھے اس کا اختیار نہیں ہے۔ (امام پہنی فرماتے ہیں) اس حدیث اور اس سے پہلی حدیث پاک میں اس بات کی دلیل ملتی ہے کہ آیت رجم کا حکم تو باقی ہے لیاں میں کی تلاوت منسوخ ہو چکی ہے اور ریالی بات ہے کہ اس میں کسی کا اختلاف نہیں۔

حضرت عمراورعلی رضی الله عنهما کارجم کرنے کاحکم دینا

عن سعيد ابن المسيب عن عمر قال رجم رسول الله صلى الله المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة ا

عن ابن عباس قال عمر الرجم حد من حدود الله فلا تخدعوا عنه وانه ذالك ان رسول الله

(مصنف ابن ابی شیبه ج ۱۰ص ۷۷ حدیث ۸۸۲۸\_۸۸۲۹ کتاب الحدود)

صَّلَاتُهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَجِم ورجم ابوبكر ورجمت انا.

عن يوسف بن مهر ان انه سمع ابن عباس يقول امر عمر بن الخطاب مناديا فنادى ان الصلوة جامعة ثم صعد المنبر وفحمد الله واثنى عليه ثم قال ياايها الناس لا تخدعن عن اية الرجم فانها قد نزلت في كتاب الله عزوجل وقرأناها ولكنها ذهب مع محمد صلات في قران كثير ذهب مع محمد صلات الما يتعدد عن واية

ابن عباس رضی الله عنهما کے مروی ہے کہ حضرت عمر رضی الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه نے اس عنه نے فرمایا: رجم الله تعالیٰ کی حدول میں سے ایک حد ہے'اس سے دھوکہ میں نه پڑواور بیالیٰ حد ہے کہ رسول الله فَظَالِیَّا اَلْیَا اَلْیَا اِلْیَا اِللّٰہِ اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیِا اِلْیَا اِلَیْنِیْمِیْ اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلِیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلِیِ

حضرت ابن عباس بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے ایک اعلان کرنے والے کوفر مایا کہ اعلان کرو۔ لوگو جماعت میں شامل ہو جاؤ۔ جب لوگ آگئے تو آپ (عمر) منبر پرجلوہ افروز ہوئے۔اللہ کی حمہ و ثنابیان کی پھر فر مایا لوگو! آیت رجم سے دھو کہ میں نہ پڑنا' یہ یقینا اللہ کی کتاب میں نازل کی گئی ہے۔ہم نے اسے پڑھالیکن قرآن کریم کی بہت می آیات حضور ضلاکیا کی گئی ہے۔

ذالك انه عليه السلام قد رجم وان ابابكر قد رجم ورجمت بعدهما وانه سيجيئ قوم من هذه الامة يكذبون بالرجم فيكذبون بطلوع الشمس من مغربها فيكلبون بالشفاعة ويكذبون بالحوض ويكنذبون بسالى دجال ويكذبون بعذاب القبر ويكذبون بيوم يخرجون من النار بعد ماادخلوها.

(مصنف عبدالرزاق ج عص ۳۳۰ حدیث ۱۳۳۲ مطبوعه بیروت) ان الشعبي اخبره ان عليسا اتبي بسامرأة من همدان حبلي الخ.

اسلامی بیروت)

کے ساتھ چلی تنیں۔اس کے قرآن میں ہونے کی دلیل یہ ہے کہ خودحضور فَطْالِيكُ المُنْفِينَ فَيْ رَجْم كاحكم ديا ابوبكر في بهي حكم ديا ان کے بعد میں نے بھی تھم دیا۔عنقریب اس امت کا ایک گروہ ایسا آئے گا جورجم کی تکذیب کرے گا۔ لہذا وہ سورج کے مغرب کی طرف طلوع ہونے کی بھی تکذیب کرے گا۔ شفاعت حوض کوثر، وجال، عذاب قبراوراس دن کی بھی تکذیب کرے گا،جس دن کچھ لوگوں کو دوزخ میں ڈال کریا ہر نکالا جائے گا۔

لینی جناب شعبی نے بتایا کہ حضرت علی الرتضٰی رضی اللہ عنہ کے پاس ایک عورت ہمدان کی رہنے والی لائی گئی اور وہ حاملہ تھی۔ (مصنف عبدالرزاق ج مص ۳۲۷ مدیث ۱۳۳۵مطبوء کمتب اس کوشر حدنام سے یکارا جاتا تھا'اس نے زنا کیا'حضرت علی المرتضلی رضی اللہ عنہ نے اسے کہا: شاید کسی نے تمہارے ساتھ زبردی زنا کیا ہواس نے کہانہیں حضرت علی الرتضٰی نے اسے کہا: شاید حالت نیند میں تمہارے ساتھ کسی نے وطی کر لی ہو۔اس نے کہا نہیں پھرحضرت علی نے فرمایا: وہ شایدتمہارا خاوند ہو۔علاوہ ازیں تم نے اسے چھیار کھا ہو' کہنے گئی نہیں' اس کے بعد حضرت علی نے اس عورت کو بند کر دیا'اس نے بچہ جنا' جعرات کواسے کوڑے لگائے گئے اور جعد کے دن سنگ ارکیا گیا۔آپ نے اس کے بارے میں تھم دیا کہ بازار میں اس کے لئے گڑھا کھودا جائے۔اس کے ارد گردلوگ کھڑے ہوگئے ۔انہوں نے اسے درے کے ساتھ مارااور کہا اس طرح رجم نہیں ہوتا ۔ اگرتم نے اس طرح کیا تو ایک دوسرے کوزخی کر دو گے ۔لہٰذاتم نمازجیسی صفیں باندھو پھرفر مایا اے لوگواسب سے پہلے اہام پھر مارے گا۔اگر زانی نے اعتراف کیا ہو اگرشہادتوں سے زنا ثابت ہوا تو سب سے پہلے گواہ بھر ماریں گے۔اس کے بعدامام اور پھر عام لوگ پھر ماریں گے پھر حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے اسے پھر مارے تکبیر کہی پھر پہلی صف کو حکم دیا کہتم بھر مارو۔انہوں نے مارے ۔ فرمایا: ابتم جاؤ اور دوسری صف والے بچھر ماریں۔اسی طرح اسے بچھر مار مار کرختم کر

نوٹ: بیروایت 'بیبقی''نے ج۸ص ۳۲۰ کتاب الحدود پرذکر کی ہے۔ قارئین کرام! جہاں ان روایات سے بیرواضح ہوا کہ حضرت عمراورعلی الرتضٰی رضی اللّه عنہمانے شادی شدہ زانی کورجم کیا اور رجم

کرنے کا حکم دیا۔وہیں بیجھی ثابت ہوا کہ آیت رجم قر آن میں تھی کیکن اس کی تلاوت منسوخ ہوگئی اور تھم باقی ہے۔علاوہ ازیں سیدنا فاروق اعظم رضی الله عنہ نے بچھا یسے لوگوں کا ذکر کیا ، جواسلامی مبادیات ونظریات کا انکار کریں گے۔

- (1) رجم کاا نکارکرنے والے ہوں گے۔اس کا مشاہدہ اس دور میں ہور ہاہے بلکہا نکار کی بجائے اسے ظلم بھی کہا جار ہاہے اورایسا کہنا
  - (۲) سورج کامغرب سے طلوع ہونااس کے منکرین بھی موجود ہیں جنہیں دہر ہیے کہا جاتا ہے۔
- (٣) شفاعت کے منکرین بھی بیدا ہوں گے۔ چنانچہ دور حاضر کے ایک نام نہا دمفکر مودودی نے اس بارے میں لکھا:'' شفاعت ایک قتم کی دھونس ہے'' ۔ گویا شفاعت کرنے والا اللہ تعالیٰ کومجبور کر دے گا کہ وہ شفاعت کرنے والے کا مطالبہ بورا کر کے فلاں کو معاف كروي \_ استغفر الله ثم استغفر الله من هذه الخرافات.
  - (٤) حوض كوثر كاانكاركرنے والے بھى كچھ بے وتوف موجود ہیں۔
  - (٥) وجال كاانكاركرنے والے آئيں گے جيسا كەمرزائى كہتے ہيں كەدجال سےمرادريل گاڑى كا نكلنا ہے۔
    - (٦) عذاب قبر كاانكاركرنے والے پيدا ہول كے جبيا كەمغىزلە كاعقيدہ ہے۔
- (۷) جہنم میں کچھ عرصہ تک سزا بھگتنے کے بعد وہاں سے نکل کر جنت میں داخل ہونے کے منکرین بھی پیدا ہوں گے۔ اور ریمجی معلوم ہوا کہ شاوی شدہ کے رجم کی ابتداء جا کم اور قاضی کو کرنی چاہیے۔ جب زانی کا زنا خوداس کے اقرار واعتراف سے ثابت ہواورا گر گواہوں کی گواہی ہے جرم ثابت ہو،تو ابتداء گواہ کریں گے۔حضور ﷺ نے جناب ماعز رضی اللہ عنہ کوسنگسار کرنے کی ابتداءخود چنے برابر کنگری مار کر فر مائی ۔ گواہوں کو جب بچفر مارنے کا کہا جائے اور وہ شش و پنج میں مبتلا ہوں اور پھر مارنے کے لئے تیار نہ ہوں ،تو ان کا ایبارویہ شبہ پیدا کرے گا ادر شبہ کی وجہ سے حدسا قط ہوجائے گی۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

## زنا کے ثبوت کے لیے گواہوں میں یائی جانے والی سات شرا نظ کا بیان

شرط اول: گواہ چار ہوں۔اس پراجماع امت ہے کسی کواختلاف نہیں کیونکہ اس کی اصل قر آن مجید کی بیآیت ہے:

وَالسَلْاتِ بِينَ يَاتِينُ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَاءَ كُمْ مَنْ نِسَاءً كُمْ مَنْ نِسَاءً كُمْ مَنْ الله عَلَى ال ان برجارمردگواه لاؤ۔

جولوگ یاک بازعورتوں پر زنا کی تہمت لگاتے ہیں اور پھر

فَاسْتَشْهِكُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِّنْكُمْ (الساء:٥)

وَالَّذِيثُنَّ يُرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدًاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِيْنَ جَلْدَةً. (النور؟)

عارمردگواہ پیشنہیں کر سکتے ہم انہیں اس (۸۰) کوڑے مارو۔ حدیث پاک میں موجود ہے کہ حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ نے حضور ﷺ سےعرض کیا۔حضور!اگر کوئی شخص اپنی بیوی کے ساتھ کسی مرد کو بدکاری کرتا دیکھے تو کیا اس کو جارگواہ بنانے تک یونہی کرنے کی مہلت دی جائے؟ آپ نے فرمایا: جارگواہ

تشرط دوم : چاروں گواہ مردہوں۔زنا کی گواہی میںعورت کی گواہی نہ تنہا اور نہ ہی مردوں کےساتھ قطعاً مقبول نہیں ۔ بیجھی ائمہار بعہ کے نز دیک بالا تفاق شرط ہے۔البتہ حماداورعطاء سے روایت ہے کہ زنا میں تین مرداور دوعور تیں گواہ ہوں تو بیر گواہی مقبول ہوگی ۔لیکن یة ول شاذ ہاورکسی کا بھی اس پراعتا دنہیں۔ قرآن کریم نے ادبعة شهداء فرمایا اور قانون نحوی سے ہے کہ تین سے نوتک کی تمیز عدد کے خلاف ہوتی ہے بعنی ذکر کے لیے مؤنث اور مؤنث کے لیے ذکر لفظ شہداء تمیز ہا اور ادبعة عدد عدد مؤنث ہے اس لئے تمیز لاز ما ذکر ہوئی۔ اب اگر چاروں یا چاروں میں ایک دوعور تیں ہوں تو انہیں شہداء (ذکر کا صیغہ) نہیں کہا جائے گا۔ اس لئے زنا کے گواہوں میں عورت کا ہونانص قرآنی کے خلاف ہے۔ علاوہ ازیں عورت کی گواہی میں بھولنے کا امکان خود قرآن کریم نے بیان فرمایا: '' ان تصل احده ما فتذکر احداهما الا خری ہے کورت اگر بھول جائے تو دوسری اس کو یا درلائے''۔ اگر یہی صورت زنا میں گواہوں کے اندرآ چائے تو گواہوں میں شبہ بیدا ہوگا اور شبہ سے حدود ساقط ہوجاتی ہیں۔

شرطسوم: چاروں گواہ آزادمردہی ہوں۔ لہذا اگر چارگواہوں میں سب یا کوئی ایک غلام ہوا تو گواہی کے عدم قبول ہونے میں سب کا اتفاق ہے۔ البتہ امام احمد سے ایک روایت ہے کہ غلاموں کی گواہی بھی قبول کی جائے گی۔ ابوتور کا بھی بیقول ہے بین کہ غلام بھی مسلمان ہونے کی صورت میں آزاد مسلمان کی طرح ہی ہے اس کئے اس کی گواہی بھی آزاد کی طرح ہی مقبول ہوگی۔ اکثریت کی دلیل میرہ کہ جب حقوق میں غلام کی گواہی مقبول نہیں اور اس میں اختلاف ہے۔ لہذا جب اختلاف ہے تو گواہی کی قبولیت میں شبہ آگیا اور شبہ سے حدود ساقط ہو جاتی ہیں۔

شرط چہارم: گواہوں کا عادل ہونا۔ اس شرط میں بھی اہل علم کا اختلاف ہے۔ جب دیگر حقوق میں گواہ کے لئے عادل ہونا ضروری ہوگا۔ لہذا فاسق اور مستورالحال کی گواہی مقبول نہ ہوگ۔ شرط پنجم : گواہوں کا مسلمان ہونا۔ لہذا ذمیوں کی گواہی نامقبول ہے۔ خواہ وہ مسلمان کے خلاف گواہی مقبول نہ ہوگا۔ کیونکہ ذمی کا فرہونا اور کا فرکا ورایت اور خبر دینی معاملات میں ہر گرفبول نہیں ہوتی لہذا زنا میں ان کی گواہی بھی مقبول نہ ہوگا۔ شرط شخص : گواہ کا فراہونا اور کا فرکی روایت اور خبر دینی معاملات میں ہر گرفبول نہوں نے مردکی شرمگاہ عورت کی شرمگاہ میں اس طرح شرط شخص : گواہ کا زنا کی کیفیت بیان کرنا۔ یعنی اس امرکی گواہی دینا کہ انہوں نے مردکی شرمگاہ عورت کی شرمگاہ میں اس طرح دوسرے فقہاء دونل ہوتی ہیں۔ امام شافعی ، امام ابوضیفہ اور دوسرے فقہاء کرام کا یہی قول ہے۔ اس کی اصل حضرت ماعز رضی اللہ عند کی کیفیت ہے۔ جب اقرار میں کیفیت زنا معتبر ہوئی تو گواہی میں ایس کیفیت کے بیان ضروری ہوگیا۔

شرط مقتم: حاروں گواہوں کی مجلس کا متحد ہونا۔

اس صورت میں بھی زنا ثابت نہ ہوگا حالانکہ وقفہ کے ساتھ گواہی مکمل ہوگئ تھی ۔لہذا یہ معلوم ہوا کہ زنا کی گواہی دیگر معاملات کی گواہی سے ذراالگ اور ممتاز حیثیت رکھتی ہے۔امام شافعی وغیرہ نے اس شرط کے نہ ہونے پرجس آیت سے استدلال فرمایا ہے اسے اتحاد مجلس کے ساتھ مقید کرنا ضرورت کے تحت لازمی ہے۔ورنہ حدقذ ف یا حدزنا لگانا مشکل ہوجائے گا۔وہ یوں کہ آج ایک دو گواہوں نے گواہی دی ۔ابھی ان کی گواہی سے بعجہ ناکمل ہونے کے زنا ثابت نہ ہوگا۔لہذا زنا کے ملزمان پر حدزنا نہیں لگے گی اور یہ گواہ کہتے ہیں ، ہمارے پاس ایک دو اور بھی گواہ ہیں۔وہ کل یا پرسوں آکر گواہی دی گے۔تنہا چار گواہ ہوجائے کا اعتبار دلا رہے ہیں۔اس وجہ سے ان پر حدقذ ف جاری نہیں ہونی چاہیے۔حالانکہ صرف ایک دو گواہوں کی گواہی سے یہ گواہ تہمت لگانے والوں کے زمرہ میں آتے ہیں ۔ان پر حدقذ ف جاری نہیں ہونی چاہیے اس لئے ایسی مشکلات سے بہتے کے لئے اور حضرت مغیرہ بن شعبہ کے واقعہ سے ہم یہ کہتے ہیں ۔ان پر حدقذ ف لگائی گئی ،تو جناب ابو بکرہ ہولے۔ ہیں کہ گواہوں کو حدقذ ف لگائی گئی ،تو جناب ابو بکرہ ہولے۔ ہیں کہ گواہوں کو حدقذ ف لگائی گئی ،تو جناب ابو بکرہ ہولے ۔ بیہ بتلائے کہ آگر چوتھا گواہ آکر ان کے خلاف گواہی دے دے تو کیا آئیس رجم کی سزا ہوگی ؟ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: اس نہے ہوگا۔

(بحواله مغنى مع شرح الكبيرج • اص١٦٩ ٣٠ ١ مسئلة ١٨٨ ٢ مطبوعه بيروت )

توٹ: ابن قدامہ صاحب المغنی کی ذکر کردہ شراکط وہ ہیں جن میں فقہاء کا اتفاق ہے۔ ہر ذی علم یہ جانتا ہے کہ زنا کے علاوہ کی اور مقدمہ میں چار گواہوں کی پابندی نہیں۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ جرم شخت ترین جرم اور برترین جرم ہے۔ جوانسان کو ذلت کے گہرے گڑھے ہیں گرادیتا ہے۔ اس بٹوائی کی وجہ سے اسے کم از کم ثابت کرے۔ یہ شریعت کا منشاء معلوم ہوتا ہے۔ اللہ تعالی ستار العبوب ہے۔ اس نے زنا کے بارے میں فرایا: اگر کی وجہ سے اسے کم از کم ثابت کرے۔ یہ شریعت کا منشاء معلوم ہوتا ہے۔ اللہ تعالی ستار العبوب ہے۔ اس نے زنا کے بارے میں فرایا: اگر کسی پر کوئی بدکاری کی تہمت لگائے اور ثابت نہ کر سکے تو اسے اس (۸۰) کوڑے تا گئیں۔ ان شراکط و قیود سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالی بندوں کی ذلت پہند نہیں کرتا۔ چار گواہ پھران کا معیار بھی بڑا سخت مقرر کیا گیا۔ چار گواہ مطلوبہ شراکط و قیود سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالی بندوں کی ذلت پہند نہیں کرتا۔ چار گواہ پھران کا معیار بھی بڑا سخت مقرر کیا گیا۔ چار گواہ میں ایک مجلس میں ہو۔ جب اللہ تعالی نے کسی بندے پر لگائی گئی تہمت کے شوت کو اتنا اس و کھنا جیسا کہ سلائی سرمہ دانی میں داخل ہوت کو اتنا مشرک کردیا ہے تو انسان کو بھی چا ہے کہ بلاسو چے سمجھے کسی پر بدکاری کا الزام نددھ میں ورنہ عدم ثبوت پر خودذ کیل ہوجا کیں گے۔ ابن مشکل کردیا ہے تو انسان کو بھی چور کو اور بنیا دی حقیت رکھتی ہیں۔ ان کے علادہ کچھنمی شراکط دی کیس جوم کرنی اور بنیا دی حقیت رکھتی ہیں۔ ان کے علادہ پچھنمی شراکط دی کیس جوم کرنی اور بنیا دی حقیت رکھتی ہیں۔ ان کے علادہ پچھنمی شراکط دی کیس جوم کرنی اور بنیا دی حقیت رکھتی ہیں۔ ان کے علادہ پچھنمی شراکط کی کتب احتاف سے توضیح ملاحظ ہو:

كتب احناف ي بعض منى شرائط

(1) گواہ بالغ ہو: لہذانابالغ کی گواہی سے زنا ثابت نہ ہوگا۔ قر آن کریم کاارشاد ہے:

اینے مردوں میں سے دوکو گواہ بنالو۔

واستشهدوا شهيدين من رجالكم.

حدود میں گواہوں کی تعداد میں کمی بیشی کے اعتبار سے اختلاف ہے ۔ کیکن سب کا مردہونا ضروری ہے ۔عورتوں کی تنہا یا مشتر کہ گواہی حدود میں مقبول نہیں ۔اس کی تفصیل آ رہی ہے ۔قر آ ن کریم کے لفظ'' رجال'' سے مراد بالغ مرد نہیں ۔ قام

(۲) عافل ہو: پاگل اورمخبوط الحواس کی گواہی نا مقبول ہوگی ۔ عاقل کی تعریف فقہاء کے نزدیک بیہ ہے کہ وہ ضروری اورغیر ضروری اورمفید ومضرکے درمیان امتیاز کر سکے مخبوط لحواس وہ شخص جود کھھے گئے واقعہ کو ذہن میں محفوظ نہ کر سکے اور اس کی زبان بے قابو

ہو۔ (تشریح البغائی ج۲ص ۳۹۷ مسئلہ ۵۳۰)

(٣) گونگانہ ہو :امام ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ کے نزدیک گونگے کی گواہی مقبول نہیں ۔خواہ وہ اپنا مافی الضمیر اشاروں سے یا لکھ کربیان کر سکے لیکن امام مالک فرماتے ہیں کہ اگر گونگا اشاروں سے تصحیم سمجھا سکتا ہے تو اس کی گواہی معتبر ہوگی ۔امام احمد بن صنبل اشاروں سے گواہی تشایم نہیں کرتے لیکن تحریر کے ذریعہ گواہی قابل اعتبار سمجھتے ہیں۔ (تشریح البخائی جام ۳۹۸ سئلہ ۲۳۸)

(٤) نابينانه هو:

نابینا کی شہادت مقبول نہیں ہوگی۔

لا تقبل الشهادة الاعمى. (برارائق ج عص ٧٧

كتاب الشهادات، باب من تقبل شهادة بمطبوعهمر)

وجہ اس کی بیہ ہے کہ اسے اشارہ کے ذریعہ مشہود اور مشہود علیہ کے درمیان امتیاز کرنا ضروری ہے لیکن نابینا کے ہاں امتیاز کے لئے صرف آواز سے امتیاز حاصل ہوتا ہے اور آواز کے مشابہ ہوسکتی ہے اور شبہ کی وجہ سے حدود کا اٹھ جانا احادیث سے ثابت ہے۔ (۵) گواہ پہلے سے محدود فی القذف نہ ہو: اگر چہوہ تو بہ کر چکا ہو۔ بحرالرائق میں ہے:

محدود فی القذف کی گواہی توبہ کے باوجود مقبول نہیں۔ (ج یص ۷۹)

كيونكة رآن كريم مين صاف صاف آيا ہے:

ان کی گواہی ہمیشہ ہمیشہ کے لئے تم قبول نہ کرو۔

لَا تُفْلِكُوا لَهُمْ شَهَادَةٌ البَدَّا. (النور)

یہ عدم قبولیت ان کی حدمیں شامل ہے۔ لہذا کوڑے لگنے کے بعدیہ حد (عدم قبول شہادت) باقی رہے گی۔ تہمت زنالگانے پر حد نہ گئی کسی اور الزام میں سزا ہوئی یا حد گئی، تو اسے محدود کی گواہی مقبول ہوگی جبکہ وہ تو بہ کرلیں۔ ہاں اگر کسی نے کا فرہوتے ہوئے کسی مرداور عورت پر تہمت زنالگائی۔ پھر اس تہمت کی حد (سزا) بھی اسے لگا دی گئی۔ بعد میں وہ مسلمان ہو گیا۔اب اسلام لانے کی وجہ سے وہ پھر مقبول الشہادة ہوجائے گا۔

(٦) مخنث نہ ہونا: کیکن اس کی بری عادات کی وجہ سے ہے کیونکہ مخنث عام طور پر فاسق و فاجر ہوتے ہیں اوراگر وہ شریعت کا پابند ہے اور فسق و فجو رسے حتی الوسع اجتناب کرتا ہے ،تو مقبول الشہادت ہوگا۔ چنا نچہ'' بحرالرائق'' میں ج کے ۵۸ پر موجود ہے۔ مخنث کی گواہی قبول نہ ہوگی اور مخنث کہ جس کی گفتگو میں مخنث کی گواہی مقبول ہوگ ۔ (کذافی الہدایة) عور تو ب جیسی زم و نازک آواز اور اس کے اعضاء میں ڈھیلا بن ہوتو اس کی گواہی مقبول ہوگی۔ (کذافی الہدایة)

(۷) ملزم کے ساتھ دنیوی عداوت نہ ہونا: اگر گواہ کی اس مخص کے ساتھ دیرینہ عدادت ہے جس کے خلاف گواہی دینا چاہتا ہے ہے تو اس کی گواہی اس کے خلاف قبول نہ ہوگی۔''برالرائق''جے ص۸۵ پر ہے۔ دنیوی عدادت چونکہ حرام ہے لہذا حرام کا مرتکب گواہی کے قابل نہ رہا۔ دنیوی عدادت اس لئے کہا کہ عدادت دینی سے احتر از ہوجائے۔ دینی عدادت کی وجہ سے گواہی کونا مقبول نہ کریں گے کیونکہ دینی عدادت تو اس کے دین میں پختہ ہونے کی دلیل ہے اور عدالت پر دلالت کرتی ہے۔

(٨)شراب كاعادى نه مونا: "بحرالرائق"ج عص٥٦ يرب:

لینی شراب کے رسیا کی گواہی قبول نہ ہوگی ۔مطلب میہ کہ

ومدمن الشرب اى لاتقبل شهادة المداوم

على شرب مالا يحل شربه.

ایی چیزیینے کا عادی ہوجس کا بینا ازروئے شرع حرام ہو۔

عادی شراب نوش یا ہروقت شراب میں دھت کی قیداس لئے لگائی گئی کہ اگر کوئی شخص اپنے گھر میں حجیب کرشراب پینے میں متہم ہے تو اس کی عدالت باطل نہ ہوگی ۔اگر چہ شراب نوشی کبیرہ گناہ ہے۔ شراب نوشی سے عدالت کا خاتمہ تب ہوگا جب عام لوگ اس پرمطلع ہوں اور کھلے بندوں میعل کرتا ہو۔ (بحوالہ قاضی خان )

(٩) بیشه ورگانے بجانے والا نہ ہونا: ''بحرالرائق''جے مص ۸۷ پرہے۔طنبور سے لہو دلعب کرنے والے کی گواہی قبول نہیں۔ اسے صاحب ہدایہ نے گانے والا کہا ہے۔مقصدیہ کہ جب آ دمی ساز بجاتا ہے تو اس کے ساتھ گاتا بھی ہے۔اس میں گواہی کے عدم مقبول ہونے کی وجہ رہے ہے کہ گانے بجانے میں بسااوقات آ دمی ایسامکن ہوجا تا ہے کہ احکام خدا وندی تک کی خبرنہیں رہتی ۔ صاحب ہدایہ نے اس کی وجہ میں تحریفر مایا:'' گا نا بجانا دراصل لوگوں کو گناہ کبیرہ کے ارتکاب کے لئے اکتفا کرنا ہوتا ہے اور غناء کا کبیرہ گناہوں میں سے ہونا بالکل ظاہر ہے'۔علامہ سرھسی رحمۃ اللّٰدعلیہ نے اس میں قدر نے تخفیف کی ۔وہ بیہ کہا گرصرف اپنی وحشت اور پریشانی دورکرنے کے لئے گاتا بجاتا ہے عوام کو دعوت نہیں دیتا ،توایسے کی گواہی قبول ہوگی۔

(١٠) حد لكنے والے افعال كامرتكب نه ہونا: "بح الرائق"ج يص ٨٩ پر ہے:

ایسےافعال کا مرتکب نہ ہوجن پر حدلازم آتی ہو۔

او يرتكب مايوجب الحد.

حد بہر حال کسی کبیرہ پر ہی آتی ہے۔اس لئے مطلب میہوا کہ کہائر کا مرتکب نہ ہو۔صاحب بحرالرائق بحوالہ فقاوی بزازیہ لکھتے

ولا تبجوز من ترك الصلوة بجماعة الا اذا تركها بتاويل ولا تارك الجماعة الابتاويل.

نماز با جماعت ترک کرنے والا اور جمعہ کا تارک بھی مقبول الشہادة نہیں۔ ہاں اگراس کے لئے اس کے یاس کوئی معقول عذر ہو، تو الگ بات ہے لیکن معقول عذر وہ جسے شرع مطہرہ قبول

(11) سلف صالحين كو برانه كهنے والا ہونا: ''بح الرائق' جے مع ۹۲ پر ہے:

اویظهر السب سب السلف لظهر فسقه قید یعن سلف صالحین کو برا کهناس سے ظاہر ہو کیونکہ بیشت ہے بالظهور لانه لو خضه یقتل کذا فی الهدایة.

اگرسلف صالحین کوخفیہ طور پر برا کہتا ہے۔ جسے عام لوگوں کوعلم نہیں تو ایسے کی گواہی قبول ہوگی۔

(۱۲) عا دل ہونا: امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے نز دیک اسلام پر استقامت ، عقل کے معتدل ہونے اور نفس کی نا جائز خواہشات کو پورانہ کرنے کا نام''عدالت'' ہے۔ البذاجو تحف گناہ کبیرہ سے پر ہیز کرنے والا، حرام کاعدم مرتکب صغیرہ پراصرار نہ کرنے والا اورجس کی نیکیوں کا پلہ وزنی ہو،ایسا حیادار شخص ہواس کوعادل کہیں گے۔

(ردالمحارشامی ج۵ص ۴۹۵ كتاب الشهادة مطبوعه معر) اور "بحرالرائق" جيص ١٠١ كتاب الشهادات صاحب بحرالرائق في مايا: وقال احتراز عن المستور الاعن الفاسق الن العنى عادل مونے سے مطلوب بیر ہے کہ گواہ مستور الحال نہ

الفاسق لا شهادة له.

مو۔ پہنیں کہ وہ فاسق نہ ہو کیونکہ فاسق تو گواہ بننے کی اہلیت ہی

نیز گواه کی عدالت لوگوں پر بھی آشکارا ہونی چاہیے۔فرض سیجئے کہا یک شخص عنداللہ عادل ہے کیکن عوام کی نظروں میں وہ مشہور ہے؟ تو اس کی گواہی بھی نامقبول ہوگی کیونکہ ریجھی مستورالحال بنیآ ہے۔

(۱٤،۱۳) مرد گواہ ہونا: حدود میںعورت کی گواہی مقبول نہیں ہو گی لہٰذا زنا وغیرہ حدود کو جب گواہی سے ثابت کرنا پڑے تو گواہوں کا مردہونا شرط ہے۔اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

دوعورتوں میں سے اگر ایک بھول بھٹک جائے تو دوسری یا د

اذا تضل احدهما فتذكر احدهما الاخرى.

ولا دے۔

اس سے معلوم ہوا کہ عورتوں کی یا داشت کمزور ہوتی ہے۔ حدود جبکہ شبہات سے اٹھ جاتی ہیں تو عورتوں کی گواہی بہر حال شبہ سے خالی نہ ہوئی۔ابن ہمام'' فتح القدیر مع عنایہ' جہم ص۱۱ کتاب الحدود مطبوعہ مصر پر رقمطراز ہیں۔

البینة ان تشهد اربعة من الشهود لیس ینهم موسورت نیم کرچار آدی ایسے بول جن میں کوئی عورت نہ امرأة (علی رجل او امرأة بالزنا) و یجوز کون الزوج مدخل الزوج مدخل بهذه عورت کے خلاف داوران چارمرد گوابول میں سے ایک گواه الته مة ماتوجب جبر نفع و الزوج مدخل بهذه جاز ہے ۔ امام شافعی کا اس میں اختلاف ہے : وہ فرماتے ہیں کہ خصوصا اذا کان له منها او لاد صغار . کونی سے بی ہوگا اور جہال تہمت ہو ہی کے جس سے نفع اپی طرف کونی الزم آتا ہے اور صورت نہ کورہ میں خاوند کورہ اس کوائی کا زوجیت سے نکل کروں میں خاوند کورہ میں خاوند کورہ میں خاوند کورہ میں خاوند کورہ میں خاوند کورہ میں خاوند کورہ میں خاوند کورہ کی کا زوجیت سے نکل کروں میں کا زوجیت سے نکل کروں میں کا زوجیت سے نکل

نہ کورہ عبارت ہے دو با تیں سامنے آتی ہیں۔ اول یہ کہ زناکی گواہی دینے والوں میں عورت نہ ہو۔ دوسرایہ کہ گواہ اورجس کے خلاف گواہی دینا جا تا ہو۔ لہذا عورت کی گواہی ان دونوں میں تہت کا اندیشہ نہ ہو۔ یعنی اپنا فاکدہ پیش نظر نہ ہو اور حصول مطلب خود اس میں نہ پایا جا تا ہو۔ لہذا عورت کی گواہی خاوند کے خلاف خاوند کی عورت کے خلاف ۔ باپ جینے کی ایک دوسرے کے لئے آتا و غلام کی ایک دوسرے کے لئے گواہی قابل قبول نہیں ہوگی۔ اس عام ضابطہ کے تحت امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ نے خاوند کی گواہی اپنی بیوی کے لئے قبول نہ ہونے کا قول فر مایا ہے کیونکہ اس گواہی میں رعایت اور نفع کے حصول کا الزام و اتبام ہوگا۔ احتاف کا مؤقف یہ ہے کہ خاوند کا اپنی بیوی کے خلاف اپنی بیوی کے خلاف اپنی بیوی کے خلاف کیونکہ خاوند کی یہ گواہی الٹا عورت کوسز ا دلوار ہی ہے اور بدکار ثابت کرنا ہے۔ لہذا احتاف کے نزد یک خاوند کی اپنی بیوی کے خلاف گواہی ' اپنی بیوی کے خلاف گواہی '' اپنی بیوی کے خلاف گواہی دیتا ہے ہوئے خاوند کا اپنی بیوی کے خلاف گواہی دیتا نہایت تو ی کے خلاف گواہی دیتا نہایت تو ی کے خلاف گواہی دیتا نہایت تو ی کے اور ان کی دیم کیم میں بین بڑا فرق پڑے گا۔ ان تمام واقعات کے ہوتے ہوئے خاوند کا بی بیوی کے خلاف گواہی دیتا نہایت تو ی ہوگا۔ لہذا ہے گواہی اگواہی مقبول ہوگی۔ موالے البذا ہے گواہی کو بیا کہ خلاف گواہی دیتا نہایت تو ی ہوگا۔ لہذا ہے گواہی دیتا نہایت تو ی

(10) گواہی کی ادائیکی کے لئے مجلس کا ایک ہونا: علامہ کا سانی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ 'البدائع الصنائع' ،جے ص ۴۸ کتاب الحدود، فصل و اما بیان ما تظهر به الحدود عند القاضی پر لکھتے ہیں:

> ومنها اتحاد المسلمين وهو ان يكون الشهود مجتمعين في المجلس واحد عند اداء الشهادة فان جاء وا متفرقين يشهدون واحد بعد واحد لاتقبل

نعنی زنا کی گواہی میں گواہی کے لئے مجلس کا ایک ہونا بھی شرط ہے۔ وہ یوں کہ چاروں گواہ ایک ہی مجلس میں گواہی دیے وقت جمع ہوں ۔لہذا اگر وہ الگ الگ ہوکرآئے' ایک آیا گواہی دی

جانے کا اختال ہے۔خاص کر جب اس خاوند کے اس بیوی سے

چھوٹے چھوٹے بیے بھی موجود ہوں۔

شهادتهم ويحدون وان كثروا لما ذكرنا.

چلا گیا دوسرا آیا وہ بھی چلا گیا ،تو ایسی صورت میں ان کی گواہی مقبول نہ ہوگی بلکہ ان کو قذف کی حدلگائی جائے گی اگر چہوہ جارے زیادہ

نوٹ: بیمسلدمختلف فیہ ہے۔ہم انثاءاللہ تھوڑا آ کے چل کراس پر مزید گفتگو کریں گے۔

(١٦) جس مرد کے خلاف زائی ہونے کا الزام لگایا گیا وہ زنا کرنے کی صلاحیت رکھتا ہو: لہٰذااگروہ مقطوع الذكر ہے تو اس كے خلاف اگر چه چارگواه گواہى دے بھى ديں پھر بھى وہ حد سے چے جائے گاليكن گواہوں پر حدقذ ف جارى ہو جائے گی کیونکہ ایسے مخص کے ہاں زنا کرنے کاعضو ہی نہیں تووہ زنا کیسے کرسکتا ہے؟

> ومنها ان يكون المشهود عليه بالزنا من يتبصورمنه الوطي وانكان ممن لايتصورمنه الوطي كا لمجبوب لا تقبل شهادتهم ويحدون حدالقذف.

(بدائع الصنائع ج عص ۲۸)

ایک شرط پہ ہے کہ جس کے خلاف زنا کی گواہی دی جا رہی ہے وہ ایسا ہو کہ وطی کرنا اس سے متوقع ومتصور ہواور اگر وہ ایسانہیں جبیها که عضو تناسل کٹا ہوا مخص ہوتو اس کے خلاف گواہی مقبول نہ ہوگی بلکہ گواہوں برحد قذف جاری کی جائے گی۔

(۱۷) مقام زنامیں اختلاف نہ ہونا: یعنی چارگواہ اس جگہ کی نشاند ہی کرنے میں اختلاف واضح بیان کریں ۔مثلا ایک گواہ کہتا ہے کہ میں نے فلاں محلّہ میں انہیں زنا کرتے دیکھا۔ دوسرا گواہ کسی اور محلّہ کا نام لیتا ہے ایسی گواہی سے زنا ثابت نہ ہوگا۔ علامہ کا سائی فرماتے ہیں:

> منها اتمحاد المشهود وهوان يجمع الشهود الاربعة على فعل احد فان اختلفوا لاتقبل شهادتهم وعلى هذا يخرج مااذا شهد افتنان انه زنا في مكان كـذا وشهـد اخـران انه زني في مكان اخر والكانان متبانيين بحيث ان يمتنع فيهما فعل واحد عادة كالبدين والدارين والبيتيق لا تقبل شهادتهم ولاحد على المشهود عليه لانهم شهدوا يفعلين مختلفين لاختلاف المعانين وليس على احدهما شهادة الاربع.

> > (بدائع الصنائع ج عص ۴۸مطبوعه بیروت)

شرا لکامیں سے ایک شرط رہ بھی ہے کہ شہود متحد ہو۔وہ رہ کہ چاروں گواہ ایک فعل کی گواہی متحد طور پر دیں ۔لہٰذاا گران میں باہم اختلاف ہواتو ان کی گواہی مقبول نہ ہوگی ۔اس سے پیمسئلہ نکلا کہ اگر دو گواہ بیر گواہی دیتے ہیں کہ اس نے فلاں جگہ اور فلاں مقام پر زنا کیا اور دوسرے دو گواہ کسی اور مکان اور جگہ پرزنا کرنے کی گواہی دیتے ہیں اور حالت بیہ ہو کہ وہ دونوں جگہیں ایک دوسری سے اس قدر دور ہول کہ ازروے عادت ان دونوں میں بیک وقت ایک فعل نه کیا جاسکتا هو جبیها که دومختلف شهر - دومختلف حویلیان یا دو مختلف مکان ۔اس صورت میں ان کی گواہی قبول نہیں کی جائے گی اورجس کےخلاف ایٹی گواہی وی گئی اسے حدز نانہیں لگائی جائے گی کیونکہان حیار گواہوں نے دو دو کر کے مختلف مقام زنا بتلائے اور کسی ایک مکان میں زنا کرنے کے جارگواہ موجود نہیں ہیں۔اس لئے زائی حدز ناسے نیج جائے گا۔

(۱۸) گواه چیتم دیدخود ہوں نہ کہ سی سنانی گواہی دینے والے ہوں مطلب یہ کہ گواہوں نے خودا پی آنکھوں سے زنا کرتے دیکھا ہو۔اگرایسے گواہ نہیں بلکہ دیکھنے والوں کے بیان کرنے سے انہوں نے کسی کے بارے میں زنا کرنے کا سنا اور اب سنی سنائی بات بطور گواہی ادا کریں گیے ،تو مقبول نہ ہوگی ۔اسے عرف فقہ میں شہادت علی الشہادت کہتے ہیں ۔ یاسنی سنائی

گواہی کہتے ہیں۔الیی گواہی پررجم یا سوکوڑے نہیں لگائے جائیں گے کیونکہ یہاں بھی''شبہ'' موجود ہے اور حدود میں شبهآ جائے تو وہ ساقط ہوجاتی ہیں۔(التشریح البخائی ج ۲ص ۱۱۱ الفصل الثالث فی الادلة علی الزنامسئلہ ۵۳۷)

## نصاب شہادت ممل نہ ہونے کی صورت میں فقہاء کے ندا ہب

صاحب المغنی ابن قدامہ خنبلی نے مذکور موضوع پر فقہاء کرام کے مختلف ندا ہب بیان کئے۔اس دوران انہوں نے امام ابو حنیفہ کے ندہب ومسلک کی مخالفت بھی گی۔ہم پہلے ان کی عبارت نقل کریں گے۔ پھرامام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ پر کئے گئے اعتراضات کا جواب بھی بعون اللہ پیش کیا جائے گا۔

امام ما لک، شافعی ، ابو صنیفہ اور اکثر اہل علم کے نزویک جب زنا کے چارگواہ کمل نہ ہوں تو ان گواہوں پر حدقذ ف نافذہوگی۔
ابوالخطاب صنبلی نے اس میں دورواییتی نقل کی ہیں اور امام شافعی کے بھی دوقول نقل کئے ہیں۔ (1) ان پر کوئی حدنہیں کیونکہ بیرگواہ ہیں جیسا کہ ان چارگواہوں میں سے اگر ایک فاسق ہوتا ، تو ان پر حدنہیں گئی۔ ہماری (یعنی حمیلوں کی) دلیل بیہ ہے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے:
و الکی ذیک تیر مُون کا المُحصَّناتِ فَم کُم یَاتُواْ اِبَادُ ہُعَةِ
و ہولوگ جو پاک دامن عورتوں پر بدکاری کا الزام لگاتے ہیں کہ جارگواہ نہیں لا پاتے۔ ان کوائی (۸۰) کوڑے لگاؤ۔
شہداء فا جُلِدُوْ ہُم مُنْ مَا اِنْدَنَ جَلَدُةً اَ

(النوريم)

آیة نذکورہ میں تہت لگانے والوں پرکوڑوں کی سزالگانے کا تھم ہے جواپنے الزام پر چارگواہ ندلا سکے۔ اسی پراجماع صحابہ بھی ہے کونکہ جناب ابو بکرہ اس الزام میں جوانہوں نے جناب مغیرہ بن شعبہ پرلگایا تھا۔ چارگواہ ندلا سکے تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے انہیں سب کے سامنے اسی (۸۰) کوڑے مروائے تھے۔ کسی نے اس کا افکار نہ کیا ۔ ابوعثان نہدی بیان کرتے ہیں کہ ایک خص نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے چارہ کا وائی دی۔ جو حضرت مغیرہ و حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے چارہ کا رنگ گواہی دی۔ آپ پران کی گواہی نہایت شاق گزری۔ چوتھا آیا جو ہاتھ آگے پیچھے کرتا گیا بھر دوسرے نے آکر گواہی دی۔ تیسرا آیا اور گواہی دی۔ آپ پران کی گواہی نہایت شاق گزری۔ چوتھا آیا جو ہاتھ آگے پیچھے کرتا آیا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ایت زور سے چنج ماری کہ جس سے وہ بے ہوش ہونے کے قریب ہوگیا۔ پوچھا اے جھلسانے والی آگ تیرے پاس کیا ہے؟ ابوعثان نہدی بیان کرتے ہیں کہا: میں نے ایک براکام دیکھا یعنی اس نے زنا کو صراحۃ بیان نہ آگ تیرے پاس کیا ہے؟ ابوعثان نہدی بیان کرتے ہیں کہا اللہ کا شکر ہے کہ حضور ضافی اللہ عنہ نے ان مینوں کو حد قذف لگائی اور فرمایا اللہ کا شکر ہے کہ حضور ضافی اللہ کا شرح نے کہ حضور ضافی اللہ کوشیطان بری راہ پر گوالئی میں کامیاب نہ ہوسکا۔ بیدوا قدم محلف الفاظ سے مروی ہے۔ دوسرا یہاں بیا عنراض ہے کہ حضرت ابو بکرہ اور ان کے ساتھیوں فوالے میں کامیاب نہ ہوسکا۔ بیدوا قدم محلف الفاظ سے مروی ہے۔ دوسرا یہاں بیا عنراض ہے کہ حضرت ابو بکرہ اور ان کے ساتھیوں

نے اس اجماع کی مخالفت کی ۔اس کا جواب یہ ہے کہ انہوں نے اس کی مخالفت نہیں کی کہ وہ حدقذ ف کے ستحق نہیں ۔انہوں نے اس واقعہ کے مشاہدہ کی مخالفت کی ۔یعنی بیلوگ حضرت مغیرہ کے زنا کے دعویٰ دار تھے ۔جبکہ زیاد زنا کے دعویٰ سے انکاری تھے ۔ نیز اس کے کہ انہوں نے زنا کی تہمت لگائی تھی اور وہ اس پر چارگواہ نہیں لا سکے تھے۔اس طرح ان پر حدقذ ف جاری کی گئی۔

(مغنى شرح الكبيرج ١٠ص ٢ ١٥ - ٢ ٢ افصل ١٨٥ مطبوعه دار الفكر بيروت )

اہن قد امد نے ندکورہ عبارت میں جو پھے کہا۔ وہ یہ کہ اٹمہ ٹلا شکا مسلک یہی ہے کہ اگر گواہ پورے نہ ہوں تو گواہوں پر حد قد ف اللہ گا گیکن امام احمد بن ضبل گواہوں پر حد قذ ف جاری کرنے کا موقف نہیں رکھتے ۔ اپنے ضبلی موقف کے پیش نظر ابن قد امد نے حدیث مغیرہ بن شعبہ کے خلاف گواہوں ویے والوں پر حد قذ ف کی جو تاویل کی اور اس کا جو مطلب بیان کیا۔ اس کا خلاصہ یہ ہے کہ یہ لوگ قاذ ف تھے گواہ نہ تھے۔ لہذا قاذ ف ہونے کی وجہ سے ان پر حد گئی۔ گواہ ہونے اور نصاب مکمل نہ ہونے کی وجہ سے کوڑ نہیں مارے گئے لیکن یہ تو جہ ابن قد امد کی ورست نہیں ہے کیونکہ اس طرح گواہوں اور تہمت لگانے والے دو الگ الگ حصوں میں بث مارے گئے لیکن یہ تو جہ ابن قد امد کی ورست نہیں ہے کیونکہ اس طرح گواہوں اور تہمت لگانے والے دو الگ الگ حصوں میں بث جا کیں گے۔ اب اگر ایک شخص کسی کو زنا کرتے و کھتا ہے تو یہ د کیلئے والا ہی جا کر قاضی کے پاس زنا کا دعوی کرتا ہے کہ فلاں نے زنا کیا۔ اب قاضی اسے زنا کی گواہی کمل کرنے کو کہے گا۔ اگر دویا تین یا چار آ دمیوں نے کسی کو زنا کرتے و یکھا 'یہ پھر گواہ ہوئے اور قاذ ف ( تہمت لگانے والا ) ان کے علاوہ پانچواں کوئی اور ہونا چا ہے حالانکہ حضرت عمرضی اللہ عنہ کے فیصلہ سے بہی معلوم ہوتا ہے کہ تنا پر تھی نہ کہ نہوں نے تیموں کوڑوں کی جو سزادی وہ گواہی پوری نہ ہونے کی بنا پر تھی نہ کہ انہوں نے تہمت زنالگائی تھی اور چار گواہ چیش نہ کہ آ

### ائمه ثلاثه کے مسلک کی وضاحت اوراس پر دلائل

ائمہ ثلاثہ کے نزدیک زنا کے ثبوت کے لئے چار مردگواہ ہونے ضروری ہیں۔اگر چارگواہ کممل نہ ہوں یا تعدادتو مکمل ہو،کیکن ان گواہوں میں سے کوئی اپنی گواہی میں بچھا پسے الفاظ سے گواہی دے کہ جن سے صراحة زنا ثابت نہ ہوتا ہو،تو پہلے تینوں گواہوں کو حد قذف لگائی جائے گی اور چھوتھا چھوٹ جائے گا۔اس پر ائمہ ثلاثہ نے بہت می احادیث پیش کی ہیں جن میں سے صرف دواحادیث پیش خدمات ہیں:

حدثنا عبد الرزاق حدثنا ابن جريج عن عمرو ابن شعيب قال قال رسول الله صلاحه المن المنافقة المنافقة قلائة و اثنين قضاء الله ورسوله ان لا تقبل شهادة ثلاثة و اثنين ولا واحدا على الزنا ويجلدون ثمانين جلدة ولا تقبل لهم شهادة ابدا حتى يتبين للمسلمين منهم توبة نصوحا واصلاحا وقالوا حكم عمر ابن الخطاب بحضرة على وعدة من الصحابة رضى الله عنهم لا ينكر ذالك عليه احد فكان هذا اجماعا.

(محلی ابن حزم ج ااص ۲۶۰ مسئله ۲۲۱۸مطبوعه مصر)

قارئین کرام! مندرجہ بالا حدیث میں بالضریح بیامر مذکور ہے کہ زنا کے گواہ اگر ایک دو تین ہوں تو ان کو حد قذف کے طور پر

کوڑے لگائے جائیں گے کیونکہ زنا کے اثبات میں یہ گواہ ناکام رہے۔اگر چاربھی گواہ ہو جائیں۔لیکن ان میں سے کوئی ایسی گواہی وے کہ جس سے زنا کا اثبات نہ ہوتا ہوتو اس صورت میں بھی پہلے تین گواہوں کوقذف کی حدلگائی جائے گی۔حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا یہ فیصلہ بہت سے صحابہ کرام کی موجودگی میں تھا جن میں سے کسی نے بھی اس فیصلہ کا انکار نہ کیا۔جس سے اس بارے میں اجماع صحابہ منعقد ہوگیا۔تو معلوم ہوا کہ ائمہ ثلاثہ کا مسلک احادیث صحیحہ کے مطابق ہے۔

عن عبد العزیز بن ابی بکرہ \_ یعنی عبد العزیز جو کہ ابو بکرہ کے صاحبز ادے ہیں سے روایت ہے بیان کرتے ہیں کہ ہم مسجد کے چیوٹے دروازے کے پاس تھے۔ جسے باب غیلان کہا جاتا ہے۔ یعنی ہم بیٹھنے والے ابو بکر اور ان کے بھائی نافع اور شبل بن معبد تھے اتنے میں مغیرہ بن شعبہ مسجد کے سائے میں چلتے ہوئے تشریف لائے۔ان دنوں مسجد کی حصت سرکنڈے کا نوں کی بنی ہوئی تھی ۔مغیرہ بن شعبہ جب ابی بکرہ کے پاس پہنچے تو انہوں نے انہیں سلام کیا اور ابو بکرہ نے مغیرہ بن شعبہ کو کہا: اے امیر اِتمہیں دار الا مارۃ سے کس چیز نے نکالا ہے؟ انہوں نے کہا: میں تم سے ایک بات کرنا چاہتا ہوں۔ابو بکرہ نے کہا: تمہیں بیزیب نہیں دیتا کیونکہ تم امیر ہو۔امیر کو چاہیے کہانے گھر میں بیٹھے۔جس کو جا ہے میری طرف جھیج اور تو ان کے ساتھ باتیں کرے۔مغیرہ نے کہا: اے ابی بکرہ! اس میں کوئی خوف نہیں جو میں کررہا ہوں ۔ لہٰذاوہ باب صغیر سے داخل ہوا۔ یہاں تک کہ ام جمیل کے دروازے پر آیا ، جوقیس کی بیوی تھی ۔ راوی کہتا ہے کہ ابو بکرہ کے بھائی ابوعبد اللہ کے گھر کے درمیان اورام جمیل کے گھر کے درمیان ایک راستہ تھا۔ لہذامغیرہ ام جمیل کے پاس چلا گیا تو ابو بکرہ نے کہا کہ مجھے اس کے یہاں داخل ہونے میں اطمینان نہیں لہذا ابو بکرہ نے اپنے غلام کو بلوایا ۔اس کو کہا میرے بالا خانے میں جا کراس کے سوراخ سے دیکھے۔لہذاوہ غلام ابو بکرہ کے بالا خانے میں جا کردیکھنے نگا اور فوراْ واپس آگیا۔اس نے کہا کہ میں نے ام جمیل اورمغیرہ کوایک لحاف میں پایا۔ابوبکرہ نے قوم کو کہا اٹھومیرے ساتھ۔لہذا وہ کھڑے ہوئے۔سب سے پہلے • ابو بكره نے ديكھا اورلوٹ آيا۔ پھراپنے بھائی سے كہا تو ديكھ۔اس نے ديكھا تو ابو بكره نے پوچھا تونے كيا ديكھا؟ اس نے كہا كہ ميس نے زنا دیکھا۔ پھر ابو بکرہ نے کہا کونی چیز تہمیں شک میں ڈالتی ہے؟ اس نے پھر اچھی طرح دیکھا اور کہا کہ میں نے مصن یعنی شادی شدہ کوزنا کرتے دیکھا۔ابوبکرہ نے کہامیں تجھے اللہ تعالیٰ پر گواہ بنتا ہوں انہوں نے کہاضچے ہے راوی کہتا ہے کہ جب ابوبکرہ اپنے گھر کی طرف لوٹا، تو اس نے حضرت عمر فاروق کی طرف خطالکھا۔ جو کچھاس نے دیکھا تھا۔ جب یہ خط حضرت عمر فاروق کے پاس جھیجا جس میں ایک صحابی کی تذلیل یا ئی گئی۔عمر بن خطاب نے حضرت ابومویٰ اشعری کوفور آامیر بھرہ بنا کر بھرہ بھیجا۔لہذا ابومویٰ اشعری نِ مغيره كي طرف بهيجا: "اقسم ثــلانة ايام فيها امير نفسك فاذا كان يوم الرابع فارتحل انت وابو بكره وشهود ،كمتم وہاں تین دن بحیثیت امیر کھہرے رہے اور جب چوتھا دن آئے تو تم ،ابو بکرہ اور دوسرے گواہ لے آؤ'' یا تو تیرے لئے مبارک ہوگی۔ اگرانہوں نے تم پرتہت لگائی اور سچانہ ثابت کریائے یا پھرتمہارے لئے ہلاکت ہوگی اگروہ سچے ہوئے ۔لہذا قوم ،ابوبکرہ اور دوسرے گواہوں نے بمعہ مغیرہ بن شعبہ مدینہ کی طرف سفر شروع کیا جتی کہ وہ امیر المؤمنین کے پاس پہنچ گئے ۔حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے فر مایا: اے ابوبکرہ تمہارے یاس جو کچھ ہے اسے ظاہر کرو۔ابوبکرہ نے کہا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ میں نے شادی شدہ کوزنا کرتے دیکھا۔ پھر ابو بکرہ کا بھائی ابوعبد اللہ آ گے آیا۔اس نے بھی گواہی دی کہ میں نے ایک شادی شدہ کوزنا کرتے دیکھا پھر انہوں نے شبل بن معبدالجبری کوآ گے کیا۔اس سے پوچھا گیا تو اس نے بھی پہلے دو گواہوں جیسی گواہی دی پھرزیا د کولایا گیا اس سے عمر فاروق نے پوچھا: تونے کیا دیکھا؟ اس نے کہا کہ میں نے ان دونوں کولحاف میں دیکھا ہے۔سانس چڑھا ہوا تھا۔بس اس کے علاوہ کچھنہیں دیکھا۔عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے خوشی سے اللہ اکبر کہا کیونکہ مغیرہ نے نجات پائی ۔حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ان کو ماسوائے زیاد کے کوڑے مروائے \_ راوی بیان کرتا ہے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللّٰدعنہ نے عقبہ بن غزوانی کوبھرہ کا گورنر بنایا \_ وہ ۲ اھ میں بھرہ

پنچ اور ۱۹ ھیں وفات پائی اور عقبہ اس کوا چھانہیں جانتے تھے (یعنی امیر بننے کو ) اور اللہ تعالیٰ سے دعا کرتے تھے کہ اے اللہ! مجھے اس عہدہ سے نجات دے۔لہذاوہ راستہ میں سواری سے گرے ان کا وصال ہو گیا۔

پھر حضرت مغیرہ کا ہوا جو ہوا اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے انہیں بھر ہ کا پھر گورنر بنا دیا۔

ثم كان من امر المغيرة ماكان . وامر عمر بن المغيرة بن شعبه على البصرة وكتب اليه بعهده.

(المتدرك جسم ٣٨٨\_٩٣٨ ذكرالقاء المغير وفاطمه في قبرالنبي ضَلَالْتُلْأُ الْمِثْلِقَ مطبوعه حيدرآ باددكن)

روایت ندگورہ کوصاحب المستد رک نے تفصیل سے ذکر کیا۔ حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ کے گواہ چار تھے۔ جنہوں نے کے بعد دیگر کے گواہی دی دی کے بعد دیگر کے گواہی دی دی کے بعد دیگر کے گواہی دی دی کے بعد دیگر کے گواہی دی کے بعد دیگر کے گواہی دی اور زیاد نے ان کی گواہی دی اور زیاد نے خوا کی گواہی دی اور زیاد نے خوا کی گواہی کو گور کے اور مغیرہ بن شعبہ اور ام جمیل کو بھی چھوڑ دیا ۔ اس تفصیلی واقعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کا اصلی ابو بکرہ ہے ۔ اس نے بھر دوسرے تین آ دمیوں کو گواہ بنایا ۔ اس میں زیادہ سے زیادہ سے کہا جا سکتا ہے کہ قاذ ف صرف ابو بکرہ ہے اور بقیہ تین گواہ جی لیکن خود ابو بکرہ کے گواہ ہونے ہے بھی افکار نہیں کیا جا سکتا کے کہ قاذ ف صرف ابو بکرہ ہے اور بقیہ تین گواہ جی کواہ شار کیا جا کو گواہ ہونے ۔ اس کے معلوہ ہوا کہ گواہ ہونے کہ اور تین گواہ اس کے علاوہ تھے ۔ اگر آنہیں گواہ شار کیا جا کہ گواہ شار کیا جا کہ گواہ ہونے ۔ اس کے معلوہ ہوا کہ قبی اصطلاح میں شاہدیا بینے دہ لوگ ہوتے ہیں جو تعداد میں چارہ اور گواہ ہون کے ۔ اس کے معلوہ ہوا کہ قبی اصطلاح میں شاہدیا بینے دہ لوگ ہوتے ہیں جو تعداد میں چارک شدہ کو شکہ اور شار دی گواہوں کو کو میں ہوئے ۔ اس کے معلوہ ہوا کہ تھی ہوں اور شہادت کی شرا کو کے جائم جول ۔ اس کی گواہ کو کہ گواہوں کی گواہی سے کہ اور نہ بی قاذف ہوں گے ۔ ان کا شاہد کہ لا کیں گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کو کو تھوں کی گواہوں کو کو کو کو کو کو کو کو کو

83

بن جاتے ہیں جب ان کی گواہی نامقبول بن جائے ۔خواہ گواہ چار نہ تھے یا چارتو تھے کیکن کسی ایک کی گواہی شرا کط گواہی اور معیار پر پوری نہ اتر ی ہو۔اس بحث سے دویا تیں ثابت ہوئیں :

- (۱) چارگواہوں کی تعدادان کی شرائط پائے جانے کے ساتھ ابھی ان کی حیثیت موقوف رہے گی۔ گواہی دینے کے بعد لیعنی آخری چوتھا گواہ جب گواہی دے چکا تو اس کی دوصور تیں ہوں گی۔ اگر چوتھے گواہ کی گواہی بھی پہلے تین گواہوں کے مطابق اوران سے منقق ہوئی ، تو اب یہ' بینہ'' کہلائیں گے۔بصورت دیگر بیقاذفین ہوں گے اور حدقذ ف کے مستق ہوں گے۔
- (۲) دوسری بات یہ کہ چاروں گواہوں کا ایک ہی مجلس میں گواہی دینا ضروری ہے۔اس صورت میں بھی چو تھے گواہ کی گواہی تک ان گواہوں کی حیثیت موقوف ہے۔اگر چوتھا گواہ بھی اس مجلس میں شرائط کے مطابق زنا کی گواہی دیتا ہے تو یہ بھی'' بینہ'' کہلائے گا۔ورنہ یہ قاذفین شارہوں گے۔ہاری اس تحقیق اور تفصیل سے ابن حزم وغیرہ کے اعتراضات رفع ہوگئے۔اب ہم پجھاور اعتراضات ذکر کرتے ہیں۔پھران کے ساتھ ساتھ ان کے جوابات بھی تحریر کریں گے۔

اعتراض اول

ابن جزم نے اپنی کتاب ''محلی ''میں ائمہ ثلاثہ کے مسلک کی تر دید کرتے ہوئے لکھا۔ حدقذ ف او نو کو گئی جا ہے نہ کہ گواہوں کو ۔ لہٰذااگر بہلا دوسرااور تیسرا گواہ زنا کی گواہی دیں اور چوتھا اپنی گواہی شرائط کے مطابق نہ دے سکے تو تو اسے قاذف جان کراس پر حدقذ ف بیل بہذا آگر بہلا دوسرااور تیسرا گواہ ہیں ۔ لہٰذاان پر حدقذ ف نہیں جاری ہوگی ۔ قرآن وحدیث اس پر گواہ ہیں کہ حدقاذف کولگائی جاتی ہے شاہد کو اس میں موتا اور قاذف شاہد نہیں ہوتا اور قاذف شاہد نہیں ہوتا اور قاذف شاہد نہیں ہوتا اور قاذف شاہد نہیں کی تر دید کی ۔ ملاحظہ ہو:

وصح اليقين ببطلان قول من قال بان يحد الشاهد والشاهدان والثلاثة اذا لم يتم اربعة لانم ليسوا قذفة ولالهم حكم القاذف وهذا هو الاجماع حقا الذى لا يجوز خلافه.

(المحلى لابن الحزم ج ااص ٢٦١)

اس محف کے قول کے باطل ہونے کا یقین ہے، جویہ کہتا ہے
کہ زنا کا ایک، دواور تین گواہ قابل حدیں۔ جب چوتھا گواہ کمل نہ
ہو کیونکہ وہ قاذف نہیں ہیں اور نہ ہی ان کے لئے قاذف کا حکم
ہے۔ یہ وہ بات ہے کہ جس پراجماع ہے اور جس کی مخالفت جائز
نہیں ہے۔ گویا انکہ خلافہ جویہ کہتے ہیں کہ پہلے تین گواہ قاذف بنیں
گے جب چوتھا گواہ ایسی گواہی دے جو تا قابل قبول ہو۔ ان کا یہ کہنا ،
یقینا باطل ہے کیونکہ وہ تین قاذف نہیں ہیں۔ اس لئے حدقذف ان
پر جاری کرنا خلاف اصل ہے بلکہ وہ تو گواہ ہیں اور گواہوں کوقاذف
ہر جاری کرنا خلاف اصل ہے بلکہ وہ تو گواہ ہیں اور گواہوں کوقاذف
ہمنایا قاذف قرار دینا اجماع کے خلاف ہے۔

جواب: ابن حزم کا یہ اعتراض محض عقلی ہے جس کانص سے کوئی تعلق نہیں بلکہ نص صرح کے خلاف ہے پھراس خلاف اجماع بات کو اجماع حقہ کے خلاف اور بھی زیادتی ہے۔ ہم ذکر کر چکے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے مغیرہ بن شعبہ کے مقدمہ میں پہلے تین گواہوں کو حدقذ ف لگائی تھی اور بیر حدموجود تمام صحابہ کرام کی موجود گی میں لگائی گئی تھی' ان میں سے کسی نے بھی انکار نہ کیا۔ معدد مضرب

اعتراض دوم

قیاس کے اعتبار سے ہم کہتے ہیں کہ اگر حقیقت حال یو نہی ہوتی جیسا کہ ائمہ ثلاثہ کہتے ہیں تو زنامیں گواہی ہمیشہ ہمیشہ کے لئے

و اما طريق النظر فنقول وبالله التوفيق انه لوكان ماقالوا لما صحت في الزنا شهادة ابدا لانه

كان الشاهد الواحد اذا شهد بالزنا صارقاذفا عليه المحد على اصلهم فاذا قد صار قاذفا فليس شاهدا فاذا شهد الثانى فكذالك ايضا يصيرقاذفاو هذا فاسد كما ترى وخلاف القران فى ايجاب الحكم بالشهادة بالزنا وخلاف السنة الثابتة بوجوب قبول البينة فى الزنا وخلاف الاجماع المتيقن بقبول الشهادة فى الزنا وخلاف الحس والمشاهدة فى ان الشهادة فى الزنا وخلاف الحس والمشاهدة فى ان الشاهد ليس قاذف والقاذف ليس شاهدا.

سیحے نہیں ہوتی کیونکہ جب ایک گواہ نے زنا کی گواہی دی تو وہ اس کے بعثر فازف ہوگیا اور ان کے اصل کے پیش فظر اس پر حد قذ ف لازم ہوگئ پھر جب وہ قاذف بن گیا تو گواہ نہ رہا ۔ یونہی جب دوسرے گواہ نے گواہی دی تو وہ بھی قاذف ہو جائے گا اور یہ فاسد ہے ۔ جبیبا کہ تم جانتے ہواور قرآن کریم کے حکم کے خلاف ہے کیونکہ قرآن کریم میں گواہوں کی شہادت پر زنا کا حکم واجب بیان کیا گیا ہے اور سنت ثابتہ کے بھی خلاف ہے ۔ جس میں زنا میں بینہ کے قبول کرنے کی بات ہے اور بینی اجماع کے بھی خلاف ہے۔ کیونکہ آوال کرنے پر منفق ہے اور میں شہادت کے قبول کرنے پر منفق ہے اور گواہوں کی شہادت کے قبول کرنے پر منفق ہے اور گواہوں کی شہادت کے قبول کرنے پر منفق ہے اور گواہوں کے بھی خلاف ہے۔ کیونکہ آواہ تاز ف نہیں اور قاذ ف نہیں اور قاذ ف

جواب: بچھلےاعتراض کے جواب میں اور اپنے مؤقف کی وضاحت میں ہم جو پہلے بیان کر چکے ہیں ۔اسےاگراچھی طرح سمجھ لیا جائے تو ابن حزم کے اس اعتراض کا جواب بھی آپ سمجھ جا گیں گے ۔ہم ابن حزم اور اس کے ہم مشرب حضرات سے دریا فت کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے جناب مغیرہ بن شعبہ کے مقدمہ میں جن تین آ دمیوں کوکوڑے مروائے ، وہ کیاسمجھ کر مروائے؟ کیا بحثیت قاذف یا بحثیت گواہ انہیں کوڑے لگائے گئے؟ اگر شاہر مجھ کر حدلگائی تھی اور حقیقت بھی یہی ہے کہ وہ شاہد تھے لیکن ان کا شاہد ہونا آخری لیعنی چوتھی گواہی پر موقوف تھا۔ چوتھے گواہ کی گواہی غیر معتبر ہونے کی بنا پران تین کوحد قذف لگی۔حد قذ ف آخر گواہ کوتونہیں قاذ ف کولگائی جاتی ہے۔اس لئے ائمہ ثلاثہ کا مسلک ہی تھے ہے۔ابن حزم کا بیکہنا کہ پہلا گواہ قاذ ف نہیں ۔دوسرااور تیسرا بھی قاذ ف نہیں بلکہ گواہ ہیں اور گواہوں کو قاذ ف نہیں کہہ کتے اور نہ ہی ان پر حد قذف جاری کی جائتی ہے؟ اس تاویل کی کوئی تخبائش نہیں ہے۔حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ان تین کو کیا سمجھ کر حد قذف لگائی تھی حالانکہ وہاں لفظ شاہر بھی موجود ہے؟ لہٰذا ابن حزم كاقول"بناء الفاسد على الفاسد" كقبيله سے اس في بلختين وابول كواحناف كے حواله سے قاذف بناكر پيش كيا-آخرا حناف کی عبارات کامفہوم سمجھ لیا ہوتا۔ ہم عرض کر چکے ہیں کہ احناف زنا کے گواہوں کو چار تک مکمل ہونے سے پہلے شاہدیا قاذف کچھ بھی نام نہیں دیتے۔اگر چاروں میچے اور شرائط کے مطابق گواہی دے دیں تویہ 'بینہ' ہوگا اور اگر ایسانہ ہوا تو قاذف کہلائیں کے لیکن ابن حزم نے ابھی ایک گواہ کے گواہی دینے پراسے قاذف بنا نا احناف کا مسلک بیان کیا۔ دوسرے کوبھی قاذف بنا دیا۔ بیہ اس کی بد دیانتی ہے۔ جب ہم احناف ایک گواہ کو گواہی دینے پر قاذ ف کہتے ہی نہیں ،تو خواہ مخواہ اسے احناف کا مسلک قرار دینا فاسد ہی کہلائے گا۔ جب ابتداء ہی فاسد ہو گی تو اس کا نتیجہ خود بخو د فاسد و باطل ہوگا۔ دوسرا فساد ابن حزم کی سوچ میں بیہ ہے کہ جب پہلے تینوں گواہ بقول اس کے یکے بعد دیگر ہے قاذ ف کٹہر ہے'اب چوتھا آیا چونکہ وہ بھی اکیلا ہےلہٰذا وہ بھی قاذ ف ہو گا اور ایک دو تین گواہ نہیں بلکہ قاذ ف بنائے گئے۔اب چوتھا گواہ اگر قاذ ف ہی ہے تو حاروں قاذ ف ہوئے اورا گر گواہ ہے تو پہلے تین کو قاذ ف سے نکال کر گواہوں میں یہ چوتھا شامل کردے گا۔اب گواہ ،گواہ نہ رہااور قاذ ف گواہ بن گیا۔خوداس کےمقررہ اصول کےخلاف ہوا مختصریہ کہ ہم احناف کے نز دیک گواہی یا قذف کا دار و مدار چوتھے گواہ پر ہے ۔اگر اس کی گواہی شرا نط کے مطابق درست قرار دے دی گئی تو پیر جاروں گواہ'' بینہ'' بن جا ئیں گےاوران کی دجہ سے زنا کا اثبات ہوگا اور زانی پر حد جاری کی جائے گی اوراگر چوتھا ( کوئی ایک ) شرا لط

کے مطابق گواہی نہ دے سکا۔ایس کہ اس کی گواہی سے زنا کا الزام ثابت ہو جاتا ۔تو اب حیار گواہ نہ ہونے کی صورت میں اول الذکر تین قاذ ف ہوں گے اور حدقذ ف کے مستحق ہوں ئے۔

اعتراض سوم

فان قيل انما اوجب الله الحد عليه اذا كان قاذف ولم يجيئ مجيئ الشهادة فاما اذا جاء مجيئ الشهادة بان يقول اشهد ان فلانا زنى ليس هذا قاذفا. (اكام القرآن ٢٨٢٠ آيت ثم لم ياتوا باربعة

فادف. (۱۶۵۱ماهران ۲۰۲۰ ایت نم نم بانوا باربعه د در داد دوم

شهداء النور: ٨ امطبوعه بيروت جديده)

اگریہ کہا جائے کہ اللہ تعالی نے گواہ پر حداس وقت واجب کی جب وہ قاذف ہو اور شہادۃ دینے کی جگہ نہ آئے۔ لیکن اگر وہ شہادت دینے آجاتا ہے پھر یوں کہتا ہے کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ فلاں نے زنا کیا۔ تو یہ کہنے والا قاذف نہ ہوا (مطلب یہ کہ' اشہد' کہنے والا گواہ ہوتا ہے قاذف نہیں ہوسکتا)۔

جواب: اس کاجواب بھی خودصا حب احکام القرآن علامہ جصاص رحمۃ الله علیہ بی ذکرکرتے ہیں۔ 'قدف ایا ہا بلفظ الشہادة لا یہ حوجہ من حکم القاذفین لین گواہ شہادت کے لفظ کے ساتھ کی عورت پرزنا کی نسبت کرنا، اسے قذف والوں کے تم سے نہیں نکالے گا'۔ کیونکہ تم جانتے ہو کہ اگر یہ اکیلا بی ایسا گواہ ہوتا اور کوئی دوسرااس کے ساتھ نہ ہوتا تو اسے حدقذف لگتی۔ جب حقیقت حال یہی ہے تو ہم سمجھ گئے کہ قذف کو لفظ شہادت کے ساتھ ذکر کرنے سے آدی قاذف ہونے سے فی نہیں سکتا۔ جبکہ وہ اکیلا ہواور لفظ ''اشہد'' کو آیت کا عوم بھی شامل ہے۔ یعنی و المذین ہو مون المحصنات ۔ اور یقینا رائی کا تھم شاہد کے تم سے الگ ہے۔ جب علاوہ اور گواہ لائیں جو بول شہادت کے لئے عدد شروط ہے۔ لہذاوہ اب اس چیز کے مکلف نہ ہوں گئے کہ اپنے علاوہ اور گواہ لائیں لیکن اگر چارسے کم آئے ، وہ لفظ قذف کہیں یا نہیں وہ قاذف ہیں کیونکہ وہ مکلف ہیں کہ اپنے علاوہ تعداد کمل کرنے کے لئے اور لئے کرائیں تا کہ ان کی قذف کی صحت معلوم ہو سکے۔ (احکام القرآن جسم ۲۸۲)

خلاصہ یہ کہ زنا کی گواہی دینے والا ایک آ دمی اگر چہانی گواہی کو' اشھد' سے اداکرتا ہے لیکن اس کالفظ شہادت سے گواہی دینا اسے قاذف ہونے سے نہیں بچا سکتا۔ آیت کر بمہ کاعموم بھی اس کا متقاضی ہے جس میں پاک دامن عورت پر رمی (زنا) کرنے والوں کا حکم ہے۔ وہ رمی کرنے والے اگر چار گواہ پیش نہ کرسکیں ، تو حدقذف لگائیں گے۔مقصد یہ کہ لفظ گواہی سے شہادت ہوئی یا اس کے بغیروہ ابھی قاذف کے زمرے میں آئے گا۔ اگر چارشاہد لے آئیں تو شاہد بن جائیں گے۔ اگر کم ہیں ، تو لفظ 'اشھد' ان کو قاذف ہونے سے بچانہیں سکے گا۔ اگر چار پورے ہو گئے تو رامی یعنی قاذف نہیں بلکہ بینہ کہلائیں گے۔ انہیں مزید گواہ پیش کرنے کی ضرورت نہیں رہے گی۔

اعتراض جہارم

علامہ بصاص ان لوگوں کی طرف سے ایک اعتراض نقل کرتے ہیں۔ جونافع ابن حارث والی حدیث کواعتراض کی بنیاد بناتے ہیں۔ وہ یہ کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فر مایا: اگر چوتھا گواہ و لیمی ہی گواہی دیے جیسی پہلے تین نے دی ہے تو ان کورجم کر دو۔استدلال کا طریقہ اس روایت سے یوں ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا فر مانا ''اگر چوتھا گواہ انہی کی طرح شہادت دے '۔اس کا مطلب یہ ہے کہ پہلے تین الگ ہو گئے اور یہ چوتھا گلہ ہوگیا تو جب اس صورت میں باوجودالگ ہونے کے وہ تینوں پہلے چوتھے کی شہادت سے جوان کی مثل شہادت دے ، یہ حد قذف سے نیچ سکتے ہیں تو پھر اگر باہر سے بھی کوئی شاہد آ جائے تو جا ہے کہ وہ بھی ان کو حد سے بچا دے۔لہذا شاہدوں کو بیک وقت عدالت میں موجود ہونا ضروری نہیں؟ (احکام القرآن جسم ۲۸۲)

جواب: اس کا جواب بھی خودعلامہ بصاص رحمۃ الله علیہ نے ذکر فرمایا۔ فرماتے ہیں: کہ قائل کا یہ کہنا کہ چوتھا پہلے تین گواہوں سے

نوٹ: شادی شدہ کورجم کرنے کے بارے میں جواعتراضات وشکوک معترضین کے ہمیں نظرآئے۔ان کے جوابات آپ ملاحظہ فرما چکے ہیں ۔اسی سلسلہ میں'' شرح صحیح مسلم''ج مہص ۱۳۲ زغلام رسول سعیدی میری نظر سے بیعبارت گزری۔ جوانہوں نے فقہاء کرام کے اس بارے میں غدا ہب کے ذیل میں تحریر کی ۔عبارت بیہ ہے:

''شخ ابن حزم لکھتے ہیں کہ قیاس کا بھی یہی تقاضا ہے کہ چارہے کم زنا کے گواہوں پرحد قذف نہ لگائی جائے۔ کیونکہ اگر چارہے کم پرحد لگائی گئی ، تو زنا پر گواہی بھی ضیح نہیں ہوسکتی کیونکہ نجلس قضاء میں بیک وقت چاروں تو گواہی نہیں دے سکتے ۔اس لئے ایک ایک کر کے ہی گواہی دیں گے اور جب ایک شخص گواہی دے گا تو وہ ان کے اصول پر قاذف ہوجائے گا''۔ (یددلیل ضیح نہیں ہے۔ چار گواہ اگر کیے بعد دیگر ہے گواہی دیں تو ان کی گواہی فقہاء کے نزدیک مقبول نہیں ہے۔لیکن وہ اس پرحد قذف کا حکم نہیں لگاتے جیسا کہ خود ابن حزم نے بھی اجماع کی بحث میں اس کا حوالہ دیا ہے۔ سعیدی) اسی طرح جب دومر اضحف گواہی دے گا تو وہ بھی قاذف ہو جائے گا۔وکلی نہ القیاس پھرزنا کے خلاف گواہی منعقد ہی نہیں ہو سکے گی اور بیقرآن وحدیث اور اجماع کے خلاف ہے'۔

قار کین کرام! بین حزم کی فذکورہ عبارت کا جواب جوغلام رسول سعیدی صاحب نے دیا وہ بجیب اور انوکھا جواب ہے۔ یعنی میہ کہ اگر چار گواہ کے بعد دیگر ہے گواہی دیں تو فقہاءار بعہ کے نزدیک ان کی گواہی قبول نہیں ہے الخے۔ ابن حزم کی عبارت واستدلال کا ہم گزشتہ سطور میں تفصیلی جواب عرض کر چھے ہیں۔ ابن حزم کا اعتراض اور ہے اور سعیدی صاحب کا جواب کی اور اعتراض کا جواب بنا ہوتھی کیکن ابن حزم کے اعتراض سے اس کا تعلق نہیں بنآ۔ اس کی دوہی وجو ہات ہو سکتی ہیں۔ اول یہ کہ سعیدی صاحب نے ابن حزم کے اعتراض کوبی نہ سمجھا اور غلط سمجھ کر اس کے مطابق جواب بھی غلط دیایا پھر اعتراض تو سمجھ آگیا، کین اپنا مسلک بیان کرنے میں چوک گئے۔ ابن حزم کا اعتراض میہ ہے کہ چار گواہ جو عدالت میں موجود ہیں ، وہ بیک زبان اور بیک وقت گواہی تو نہیں دے سکتے بلکہ پہلے ایک پھر دوسرا بھی گواہی دینے کے بعد قاذ ف تیسرا بھی قاذ ف ۔ اگر اس طرح گواہوں کو قاذ ف بنایا جائے تو گواہی کی سے دی جائے؟ اس کا جواب ہم یہ دے چھے ہیں کہ جب عدالت میں ایک مجلس میں بیک وقت چارگواہ موجود ہیں اور کے بعد دیگرے گواہی جائے؟ اس کا جواب ہم یہ دے چھے ہیں کہ جب عدالت میں ایک مجلس میں بیک وقت چارگواہ موجود ہیں اور کے بعد دیگرے گواہی جائے اس عرب کے طاف گواہی کی چورا نہ اتر اس طرح گواہوں کو قادی دی ہو بعد دیگرے گواہی جائے ہو گواہی کی بعد دیگر کو ہو گا کواہی کو ہو گیا۔ اس پر بینہ نام ہوگیا۔ اس پر مدنا فند ہوگی اور اگر چوتھا گواہ گواہی کے کامل شرائط پر پورا نہ اتر ا

جس کی وجہ سے حاکم نے اس کی گواہی ردکر دی تو اس کوچھوڑ کر پہلے تین قاذف کہلائیں گے اوران پر حدقذف جاری کی جائے گ۔ جیسا کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ کے واقعہ میں گزر چکاہے۔ وہاں ہم نے یہ بھی لکھا تھا کہ چوتھے گواہ کا اس مجلس میں موجود ہونا ضروری ہے۔ یہ نہیں کہ موجود تین گواہوں کو حاکم کہے کہ جاؤچوتھا گواہ بھی پیش کرو۔ گویا چوتھے کا مجلس میں ہونا اس پر پہلے تین گواہوں کے قاذف یا عدم قاذف ہونے کا دار ومدار ہے۔ یوں نہیں کہ چوتھے کو لانے اور پیش کرنے تک ان کے بارے میں توقف ہے۔

ابن حزم نے اعتراض ہمارے اصولی قاعدہ اور مسلم ضابطہ کے مطابق کیا ہے۔ لیکن سعیدی صاحب کا جواب'' چارگواہ کے بعد دیرے گواہی دیں الخے۔ جس کا مفہوم یہ ہے کہ وہ عدالت میں ایک ایک کر کے آئے اور گواہی دیتے رہے۔ اس جواب کا ابن حزم کے اعتراض سے کوئی تعلق نہیں اور اس پر سعیدی صاحب کا یہ کہنا کہ ان کی گواہی قبول نہیں ہوگی۔ بیتو درست ہے لیکن ان پر حدقذ ف کے اجراء کا انکار اور ابن حزم کی اس موافقت کا دعویٰ برکار اور لغو ہے۔ جس کا نہ کورہ اعتراض سے کوئی تعلق نہیں کیونکہ ایک کر کے آنے والے گواہ ہماری شرط کے مطابق گواہ بنیں گے ہی نہیں۔ ہمارے نزدیک گواہوں کا ایک مجلس میں ایک ہی وقت میں موجود ہونا ضروری ہے۔ الگ الگ آنے کی صورت میں نہ یہ گواہ اور نہ یہ قاذف کہلائیں گے۔ جب یہ گواہ ہی نہیں کہلا سکتے ، تو چو تھے کے آنے پر ان کی گواہی کا تو قف کس طرح ہوگا؟

### ابن حزم کی تائید میں سعیدی صاحب کا فتو کی

ہمارے زدیک قول رائج یہ ہے کہ اگر زنا کے گواہوں کے بیان میں اختلاف ہوجائے یا ان کی تعداد چار سے کم ہوتو ان پر حد
قذف لازم نہیں ہوگی کیونکہ وہ اس میں گواہ کی حیثیت ہے آئے ہیں اور قاذف وہ مخص ہے جو مدی ہے اور قرآن مجید اور سنت نے
قاذف میں فرق کیا ہے اور حد فنذف کا مستحق مدی اور قاذف کو قرار دیا ہے گواہوں کو حد فنذف کا مستحق نہیں مخمبر ایا ۔اگر اس طرح زنا
کے گواہوں کو سزادی جانے لگے تو زنا کی شہادت کا دروازہ بند ہوجائے گا' کیونکہ گواہوں میں ہے کسی سے بھی اس بات کا یفین نہیں ہو
سکتا کہ سب کے سب متفق ہوں گے اور ان میں سے کوئی گواہ رجوع نہیں کرے گا۔ ان حالات میں اسی (۸۰) کوڑوں کی سزا کا خطرہ
مول لے کرکون عدالت میں گواہی دینے جائے گا؟ اس لئے معقول بات یہی ہے کہ جس طرح ملزم کو شبہ کا فائدہ پہنچنا ہے اسی طرح
گواہوں کو بھی شبہ کا فائدہ پہنچنا چا ہے ۔اگرا ختلاف شہادت میں کی ملزم پر حدلازم کرنے کے لئے کافی نہیں ہے تو گواہوں پر حدلازم
کرنے کی موجب نہیں ہے۔

علامہ غلام رسول سعیدی صاحب کی مذکورہ بالاعبارت میں ائمہ اربعہ کے خلاف قدرے جرائت نظر آتی ہے اور ایک غیر مقلد کی
تائید میں اجتہادی رائے سے کام لیا ہے۔ حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ کے مقدمہ میں چاروں گواہ مجلس قضاء میں موجود ہے۔ وہ
کیے بعد دیگر نے بیں آئے ہے۔ ان میں سے پہلے تین کی گواہی ایسی کامل گواہی تھی۔ جس سے زنا کا اثبات ہوتا تھا لیکن چو تھے گواہ کی
گواہی مطابق شرا لکھ نہ ہوئی۔ جس کی بنا پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے پہلے تین گواہوں کواسی اسی کوڑے مدقذ نب کے طور پر لگوائے۔
اس حد کے اجراء کے وقت بہت سے صحابہ کرام بنفس نفیس موجود ہے کسی نے بھی انکار نہ کیا جس سے بیا جماعی فیصلہ قرار پایا۔ اس
واقعہ سے ثابت ہوتا ہے کہ عدالت میں گواہ تعداد کے اعتبار سے کامل یعنی چار موجود ہے۔ یہی ہم شرط کے طور پر ذکر کرتے ہیں کہ
گواہوں کا ایک مجلس میں ہوتے ہوئے گواہی دینا ضروری ہے۔ چاروں کی موجودگی اور گواہی سننے کے بعد جب چوہے کی گواہی
نامقبول قرار دے دی گئی تو پہلے تین حضرات کو حدقذ ف گئی لیکن علامہ غلام رسول سعیدی صاحب کھتے ہیں: ''اگر شاہدوں کی تعداد کمل
نہ ہوئتو ہمارے نزدیک قول رائج میہ کہ ان پر حدقذ ف نئی لگائی جائے گئ'۔ اگر وہ یوں لکھتے کہ ''میرے نزد کیک قول رائج ہے کہ
نہ ہوئتو ہمارے نزد کیک قول رائج میہ کہ ان پر حدقذ ف نہیں لگائی جائے گئ'۔ اگر وہ یوں لکھتے کہ ''میرے نزد کیک قول رائج ہے کہ

ان پر حدقذ ف نہیں لگائی جائے گی'۔ تو زیادہ مناسب ہوتا لیکن ہمارے نزدیک لکھنے سے دیگرائمہ مجتہدین کی شمولیت کا تاثر انھرتا ہے۔ حالانکہ ائمہ ثلاثہ اس رائے کے خلاف ہیں۔ لہٰذا الیی عبارت انہیں کھنی ہی نہیں جا ہےتھی۔اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ مولا تعالیٰ انہیں قلم وبیان کی لغزشوں سے محفوظ و مامون رکھے اور اکابرین امت کے مسلک کی اتباع اور اس کے سمجھنے کی تو فیق عطافر مائے۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

### سنگساری کابیان

ہمیں ابن شہاب نے عبید اللہ بن عبد اللہ بن عتبہ سے خبر دی
کہ حضرت عبد اللہ بن عباس نے حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ
سے سنا فرماتے ہے: سنگسار کرنے کا حکم اللہ تعالیٰ کی کتاب میں
حق ہے ۔ بیر عد ہر اس مرد ادر عورت پر ہے جو شادی شدہ ہو اور
جب اس پر بینہ قائم ہو جا کیں یا حمل واضح ہو یا خود اعتراف
یا یا جائے۔

امام مالک نے ہمیں کی بن سعید سے خبر دی کہ انہوں نے سعيد بن ميتب كو كهتے سنا۔ جب حضرت عمر بن خطاب رضى اللّه عنه منی سے (آخری حج کے وقت ) مقام ابھے میں آئے اور یہاں اونٹ بٹھایا پھرانہوں نے بطحاء سے کنگریاں جمع کر کے ان پر اپنی چا در ڈال دی پھر لیٹ گئے اور اپنے دونوں ہاتھ آسان کی طرف بھیلاتے ہوئے اللہ تعالی سے سوال کرنے لگے۔اے اللہ! میری عمر بہت ہوگئی'میری طاقت کمزوری میں بدل گئی'میری رعیت منتشر ہوگئے۔ بس تو مجھے موت دے دے ۔اس حال میں کہ میں نے نہ تو تیرے احکام میں کمی کی ہواور نہ زیادتی پھر آپ مدینه منورہ تشریف لائے اوگوں سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا: اے لوگو! تم پرسنتیں مسنون ہو چکیں اور فرض تم پر لازم ہو چکے ۔ میں نے تمہیں ایک صاف تر اور واضح راستہ پر چھوڑا ہے۔ آپ نے اپنا ایک ہاتھ دوسرے ہاتھ پر مارتے ہوئے فر مایا : خبر دار! ادھر ادھر گراہ نہ ہونا پھر فر مایا: رجم کی آیت کی خوب نگہبانی کرنا اور اسے ضائع ہونے سے بچانا کوئی کہنے والا کمے گا کہ اللہ تعالیٰ کی کتاب میں ہمیں رجم كى آيت نہيں ملتى \_ يفين جانوخودرسول الله فطالِتَكُن السَّيْطِيَّ نے رجم كا تھم دیا اور ہم نے بھی رجم کیا اور میں اس ذات کی متم جس کے قبضہ وقدرت میں میری جان ہے۔اگرلوگ بین نہ کہتے کہ عمر بن خطاب نے قرآن کریم میں زیادتی کر دی ہے تو میں یہ آیت قرآن

### ٣٠٧- بَابُ الرَّجْمِ

٦٧٨ - أَخُبَرَ نَا مَالِكُ آخُبَرَنَا ابْنُ شِهَابٍ عَنُ عُبِيدٍ اللَّهِ ابْنُ عُبَدِ اللَّهِ ابْنِ عُبَدِ اللَّهِ ابْنِ عُبَدِ اللَّهِ ابْنِ عُبَدِ اللَّهِ ابْنِ عُبَدِ اللَّهِ ابْنِ عُبَدِ اللَّهِ ابْنِ عُبَدِ اللَّهِ ابْنِ عُبَدِ اللَّهِ ابْنَ عَبَدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَمَر بُنَ الْخَطَّابِ يَقُولُ الرَّجُمُ فِي عَبَاسٍ انَّهُ سَمِع عُمَر بُنَ الْخَطَّابِ يَقُولُ الرَّجُمُ فِي عَبَالِي حَقَّ عَلَى مَنْ زَنِي إِذَا أَحْصِنَ مِنَ كِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى حَقَّ عَلَى مَنْ زَنِي إِذَا أَحْصِنَ مِنَ الْبَرِّخَالِ وَالنِسَاءِ إِذَا قَامَتُ عَلَيْهِ الْبَيِّنَةُ أَوْ كَانَ الْحَبَلُ الْرَبِحَالِ وَالنِسَاءِ إِذَا قَامَتُ عَلَيْهِ الْبَيِّنَةُ أَوْ كَانَ الْحَبَلُ الْوَالْمُ الْمُعَرَافُ.

٩٧٦ - ٱخْبَرُنَا مَالِكُ حَدَّثَنَا يَحْيَى بُنُ سَعِيْدٍ اَنَّهُ سَمِعَ سَعِيْدَ بَنَ الْمُسَيِّبِ يَقُولُ لُمَّا صَدَرَ عُمَرُ بَنْ الْحَطَّابِ مِنْ مِّنِي آنَاخَ بِالْآبُطُحِ ثُمَّ كُوَّمَ كُوْمَةً مِّنْ بَطْحَاءَ ثُمَّ طَرَحَ عَلَيْهِ ثَوْبَهُ ثُمَّ اسْتَلْقَى وَمَدَّ يَدَيْهُ إِلَى السَّمَاءِ فَقَالَ اللَّهُمَّ كَبُرُتُ سِيِّي وَضَعُفَتُ قُوَّتِي وَانْتَشَرَتُ رَعِيَّتِي فَاقْبِضُنِي إِلَيْكَ غَيْرً مُضَيِّع وَلَا مُفْرِطٍ ثُمَّ قَدِمَ المُدِيْنَةَ فَخَطَبَ النَّاسَ فَقَالَ ٱيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدَ شُنَّتُ لَكُمُ السُّنَنُ وَفُرِضَتُ لَكُمُ الْفَرَائِضُ وَتُوكِتُهُم عَلَى الْوَاضِحَةِ وَصَفَّقَ بِإِحُدٰى يَدَيْهِ عَلَى الْأُخُورى أَلَا أَنْ لَا تَصِلُوا بِالنَّاسِ يَمِينًا وَشِمَالًا ثُمَّ إِتَّاكُمْ أَنْ تَهُلِكُواْ عَنْ أَيَةِ الرَّجْمِ أَنْ يَقُولَ قَائِلُ لَانَجِدُ حَـدَّيْنِ فِي كِتَابِ اللَّهِ فَقَدْ رَجِمَ رَسُولُ اللَّهِ ضَالَا لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ ا وَرَجَهُنَا وَانِينَ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ لَوْلَا أَنَّ يَقُولُ النَّاسُ زَادَ عُمَمُ و بُنُ الْخَطَّابِ فِي كِتَابِ اللَّهِ لَكَتَبْتُهُا الشَّيْخَ وَالشَّيْخَةَ إِذَا زَنيَّا فَارْجُ مُوهُمَا الْبَتَّةَ فَإِنَّا قَدُ قَرَأْنَاهَا قَالَ سَعِيدُ بُنُ المُسَيِّبِ فَمَا انْسَلَخَ ذُو الْحَجَّةِ حَتَّى قُتِلُ عُمَرٌ.

کریم میں لکھ دیتا۔ الشیسے السے شادی شدہ مرداور شادی شدہ عورت جب زنا کریں ، تو ان دونوں کورجم کر دو۔ میں نے اس آیت کو یقیناً پڑھا ہے۔ جناب سعید بن میتب رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ابھی ذوالحجہ باتی تھا کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کوشہید کردیا گیا۔

ہمیں امام مالک نے جناب نافع سے انہوں نے عبداللہ بن عمر سے خبر دی کہ کچھ بہودی حضور ضالیجہ المنظم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کہنے گئے کہ ہم میں سے ایک مرد اور ایک عورت رجم کے بارے میں تم تورات کے اندر کیا حکم پاتے ہو؟ انہوں نے کہا: ہم ایسے زانیوں کو ذلیل ورسوا کرتے ہیں اور کوڑے لگاتے ہیں ۔حضرت عبداللہ بن سلام رضی اللہ عنہ بولے ۔تم جھوٹ کہتے ہو تورات میں سنگساری کی سزا ہے۔ وہ تورات لائے اور اسے کول کر پڑھنے لگے۔ان میں سے ایک نے رجم کی آیت پر ہاتھ رکھ دیا پھراس سے پہلے اور بعد والے جھے کو پڑھا اس پر حضرت عبدالله بن سلام نے کہا: ہاتھ اٹھاؤ۔ چنانچہ اس نے ہاتھ اٹھایا تو فورارجم کی آیت سامنے آگئی پھروہ کہنے لگا یا محمہ خُطَلِینُكُما اَیْتُ آپُ آپُ نے سی فرمایا: کہ تورات میں رجم کی آیت ہے پھر حضور ضلام المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی المالی الم نے ان دونوں کے بارے میں رجم کا حکم دیا۔ چنانچہ وہ سنگسار کر ویئے گئے۔حضرت عبداللہ ابن عمر رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ میں نے اس زانی یہودی مر دکود یکھا کہوہ اس زانیہ پر جھک کراہے لیقر لگنے ہے بچا تا تھا۔

امام محمد رحمة الله عليه فرمات بي كه بهارا مسلك بيب كه كوئى بهى آزاد مسلمان مردكسي ورت سے زنا كرے اوراس نے اس سے قبل كسى آزاد مسلمان عورت سے شادى كر كے ہم بسترى بھى كى ہو، تو ايسے زانى كى حدر جم ہے ۔ يہ ہوہ فصن اورا گرصرف شادى كى تقی نيان ہم بسترى نه ہوئى يااس كے عقد ميں يہودى يا نصرانى لوغلى تقی ۔ تو اس صورت ميں وہ محصن شار نہ ہوگا اور نہ ہى زانى ہونے پر تقی ۔ تو اس صورت ميں وہ محصن شار نہ ہوگا اور نہ ہى زانى ہونے پر اسے سنگساركيا جائے گا بلكما سے كوڑے لگائے جائيں گے ۔ يہى قول اسے سنگساركيا جائے گا بلكما سے كوڑے لگائے جائيں گے ۔ يہى قول امام ابو حنيفہ رحمہ الله اور ہمارے عام فقہائے كرام كا ہے۔

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِ ذَاكِلَهَا أَحُدُ اَيْمَا رَجُلِ حُرِّ مُسَلِمٍ زَنْى بِأَمْرَا أَةٍ وَقَدُ تَزَوَّجَ بِأَمْرَا أَةٍ قَبْلَ ذَٰلِكُ حُرَّةً وَنَى بِأَمْرَا أَةٍ قَبْلَ ذَٰلِكُ حُرَّةً مُ مُسْلِمةً وَجَامَعَهِ الْوَجْمُ وَهٰذَا هُو الْمُحْصِنُ فَلِنَ كَانَ لَمْ يُحَامِعُهَا إِنَّمَا تَزَوَّجَهَا وَلَمْ يَدُخُلُ بِهَا فَإِنْ كَانَ لَمْ يُحَامِعُهَا إِنَّمَا تَزَوَّجَهَا وَلَمْ يَدُخُلُ بِهَا فَإِنْ كَانَ لَمْ يُحَتَّهُ آمَةً يَهُو دِيَّةً أَوَ نَصُرَانِيَّةً لَمْ يَكُنُ بِهَا مُحْصَنَا وَلَمْ يُكُو جَمْهُ وَضُوبِ مِاتَةً وَهُذَا قُولُ آبِئ مُحْصَنَا وَلَمْ يَكُو بَهَا وَصُوبِ مِاتَةً وَهُذَا قَوْلُ آبِئ مَعْمُ اللهُ وَالْعَامِةَ مِنْ فَقَهَا يُنَا دَحِمُهُ وَاللّهُ تَعَالَى -

مذكورہ باب كة ثار ميں سے اول الذكر ميں ثبوت زنا كے تين طريقے بيان كئے گئے۔

- (۱) بینه سے ثابت
- (٢) حمل كاظاهر مونا
- (٣) اقرار داعتراف كرنا

ان میں سے اول الذکر ثبوت میں بھی متفق ہیں یعنی چارگواہ ندکورہ شرائط کے مطابق یوں گواہی دیں کہ ہم نے انہیں زنا کرتے دیکھا کہ جس طرح سلائی سرمہ دانی میں داخل ہوتی ہے۔ایسی گواہی کے بعد حدواجب ہوگی۔البتہ حمل دکھائی دینے کی صورت میں اثبات زنا میں ائمہ کا اختلاف ہے۔ابن قد امہ نے اسے بالنفصیل بیان کیا ہے۔

جب کوئی عورت شوہریا ما لگ کے بغیر حاملہ ہوجائے تو اس پر صرف اس حمل کی وجہ سے حدز نانہیں گے گی بلکہ اس سے تفیش کی جائے گی۔اگر وہ ہیے کے جھے کہ جھ سے زبردتی وطی کی گئی ہے جائے گی۔اگر وہ ہیے کے جھ سے زبردتی وطی کی گئی ہے میں وہ حد کی مستوجب نہ ہوگی۔ یہ قول امام شافعی اور امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ اکا ہے۔امام مالک فرماتے ہیں: کہ اگر وہ عورت وہیں کی باشندہ ہے ،مسافر نہیں تو اس پر حد لازم ہوگی۔الا بیر کہ اس پر چبر واکر اہ کی علامات ظاہر ہوں۔ وہ یوں کہ اس نے چنے و پکار کی آہ وزاری کی لوگوں کو اپنی حفاظت کے لئے پکارا کیونکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: شادی شدہ مردیا عورت پر زنا سے حد واجب ہوجاتی ہے جب وہ اعتراف کریں یا ان کے خلاف گواہ قائم ہوجائیں یا حمل ظاہت ہوجائے۔ ہماری ولیل بیہ ہے کہ ہوسکتا ہے کہ اس کے ساتھ جبراً یا شبہ سے وطی کی گئی ہواور شبہات سے حد ساقط ہوجاتی ہے۔ ایک قول یہ بھی ہے کہ عورت وطی کے بغیر بھی حالمہ ہوجاتی ہے۔ وہ بیرا یا شہر دکا مادہ منویہ عورت کے آندام نہائی ہیں کسی طرح واخل کر دیا جائے اس کا طریقہ خواہ پھی ہو لہذا کنواری عورت کا حاملہ ہونا متصور ہے۔ (فی زمانہ ٹمیٹ ٹیوب بے بی اس کی مؤید ہے) اس مسئلہ میں حضرات صحابہ کرام کے اقوال بھی مختلف ہیں۔

حمل سے ثبوت زنامتفق علیہ نہیں کیونکہ حمل میں مختلف احمالات ہیں۔ مرد کے وطی کئے بغیر بھی عورت کا حاملہ ہوناممکن بلکہ موجود ہے لہٰذا ایسا حمل زنا کے قائم مقام نہ ہوگا۔ یوں بھی ہوسکتا ہے کہ جرواکراہ سے وطی کی گئی ہو۔اس صورت میں مرد تو زانی کہلائے گا کیکن عورت شبہ کی بنا پرزانیہ کی حد سے نئے جائے گی۔ جبرواکراہ سے بھی حمل تھبرسکتا ہے۔ پھر بے خبری اور غفلت یا مدہوثی اور جنون کی صورت میں کی گئی وطی بھی سبب حمل بن سکتی ہے۔اس لئے ظہور حمل کو زنا ہی قرار دیا جائے اور اس میں کوئی وجہ خارج نہ کی جائے۔نہ ظاہرو عقل کے خلاف ہے۔صرف ایک صورت باتی رہ جاتی ہے۔ وہ یہ کہ عورت خود اقرار کرے کہ اس نے زنا کرایا۔اس میں نہ مجبور

تھی نہ مدہوش و بے خبر۔ بلکہ جیتے جاگتے ہوش وحواس قائم ہوتے ہوئے اپنی مرضی سے غیر مردسے وطی کرائی اور بیے حمل اس نا جائز وطی کا شاخسانہ ہے۔اب اس حمل پر حدنا فذہوگی۔ بیتو تفصیل زنا کا اقرار حمل ہو جانے کی صورت میں۔اب ہم تیسری حالت کی طرف آتے ہیں وہ بیہ ہے کہ زانی یا زانیہ اقرار واعتراف زنا کرتے ہیں۔ بیجھی مختلف فیہ ہے۔

حداقرار سے واجب ہوتی ہے یا گواہی ہے۔اگراقرار سے ثابت ہوتو زانی کے چارمر تبداقرار کرنے کا اعتبار ہوگا جمم ابن آبی کیلی اوراحناف کا یہی مسلک ہےاورحسن ،امام مالک ،امام شافعی ،حماد ،ابوثوراورابن منڈریہ کہتے ہیں کہزانی کےایک مرتبہ اقرار کر لینے پر بھی حدلگائی جائے گی کیونکہ حضور خُطَالِتُنگا کی گیا ہے۔''اےانیس!صبح اس عورت کے پاس جانا اگر وہ اعتراف کرلے تو رجم کر دینا''۔ایک بار کا اعتراف بھی اقرار ہے اور قبیلہ جہنیہ کی عورت کو بھی ایک مرتبہ اقرار کرنے پر حدلگائی گئی۔حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: جوشادی شدہ زنا کرےاس کورجم کرنا برحق اور واجب ہے جبکہ اس کے خلاف گواہ ہوں یا وہ اقر ارکرے یاحمل ہو۔ نیز اس کئے بھی کہ بیا لیک تن ہے اور حق ایک باراعتراف کرنے سے ثابت ہو جاتا ہے جبیبا کہ بقیہ حقوق ثابت ہو جاتے ہیں۔ ہماری دلیل سے کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ حضور خُلِلَّتِنْ کِلِی اللہ عنہ میں ایک اسلمی شخص حاضر ہوا اور کہنے لگا: یارسول الله! میں نے زنا کیا ہے۔آپ نے منہ پھیرلیا حتیٰ کہ اس نے جاربارا قرار کیا۔ جب اس نے جارمر تبدا پنے خلاف گوائی دی حضور!ابرسول الله فَطَالِيَّنْكُ المَيْنِي فِي مايا:اسےرجم كردو۔اگرايك مرتبه كا قرار بى كافی ہوتا تو آپ بہلی مرتبه ہی منه نه پھيرتے اور حد جاری کرنے کا حکم دے دیتے کیونکہ اللہ تعالیٰ کی واجب کردہ حدود سے اعراض جائز نہیں ۔امام احمد بن حنبل کے نز دیک جاربار اقرار کرنالازم ہے لیکن ان کے نز دیک خواہ ایک مجلس میں ہویا متعدد مجالس میں ۔امام ابوحنیفہ کے نز دیک حداس وقت واجب ہوگی جب وہ مختلف حیار مجالس میں اقر ارکرے کیونکہ جناب ماعز رضی اللّٰدعنہ نے ایسے ہی اقر ارکیا تھا۔ (امغنی ج٠١ص١٦-١١ افصل ٢١٧) قارئین کرام! صاحب مغنی نے جوحضرت ماعز رضی اللّٰدعنه کا اقرار حیار مرتبہ حیار مختلف مجانس میں کیا تھا۔کہا: اسے انہوں نے ا بنی اس کتاب یعنی 'دمغنی'' میں کسی اثر سے ثابت نہیں کیا۔لیکن اس کا ذکر'' موطا امام محمر'' کے زیر بحث باب ۳۰۸ کے بعید باب ۳۰۹ میں موجود ہے۔ جناب ماعزنے پہلے حضرت ابو بکرصدیق کے سامنے اقر ارکیا تھا۔ اس پر ابو بکرصدیق نے پوچھا:تم نے کسی اور کے سامنے تو اقر ارنہیں کیا؟ انہوں نے کہا: نہیں۔ابو بکرصدیق نے فر مایا: پھر توبہ کرلواور کسی کومت بتلا نا۔ مگر انہوں نے تسلیٰ نہ یاتے ہوئے اس بات کا اقر ار حضرت عمر رضی الله عنه کے پاس بھی جا کر کر دیا۔ آپ نے بھی انہیں ابو بکر صدیق والی ہی نصیحت فرمائی کیکن پھر رسول کریم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔اقرار کیا۔آپ ﷺ ﷺ نے ان سے اعراض فرمایا پھراس کے گھر والوں سے دریافت کرایا کہ ماعز کا دماغ تو خراب نہیں ہے؟ انہوں نے کہا بنہیں وہ تو تھیک ہے۔ ماعز نے پھر چند مرتبہ حضور خ التَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ سامنے اقرار کیا۔اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ جناب ماعز کا اقرار مختلف مجالس میں تھا۔اسی اختلاف مجاکس کے اقرار کی بنایر رسول اللہ خَلِلْتُلْكُالِيَّكِيِّ نِي انہيں رجم كاحكم سٰايا ۔ احناف كے مسلك كى يہى دليل ہے ۔ خلاصة كلام يه كه ثبوت زنا كے تين طريقے ہيں ۔ جو حضرت عمر رضی اللّٰدعنہ سے ثابت ہیں ۔ایک گواہی ، دوسراحمل اور تیسرا اعتراف واقر ارزنا ۔حمل کی صورت میں احناف کے نز دیک حدزنا واجب نہیں جس کی تفصیل گزر چکی ہے ۔اقرار واغتراف کی صورت میں اگر مجلس مختلف ہو ۔ یعنی حیار مجالس میں علیجد ہ علیجد ہ اقرار

باب زیر بحث میں حضرت عمر رضی الله عنه کی ایک گفتگویہ بھی مذکور ہوئی: '' تمہارے لئے سنن اور فرائض اپنی اپنی جگہ شروع قرار دیئے جاچکے ہیں الخ'' آپ نے ای سلسلہ کلام کو جاری رکھتے ہوئے فرمایا: کہ سنگسار کرنے کا حکم اگر چہ قر آن کریم میں موجود نہیں کین ہم نے اپنے کا نول سے اس کوحضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے سنا ہے الشیسنے والشیسنے آفا زنیسا النے اس کی تلاوت تو منسوخ ہو چکی لیکن اس کا حکم جاری وساری ہے۔ اس کے حکم سے انکار کر کے کوئی شخص اپنے آپ کو ہلاکت و تباہی میں نہ ڈالے کیونکہ رجم پڑمل خود رسالت مآب خُطِلِیْنِیْ اللّٰیْنِیْ اللّٰیِ اللّٰیٰ اللّٰیٰ اللّٰیٰ اللّٰہ عنہ نے حلفا کہا کہ اگر مجھے ڈرنہ ہوتا کہ لوگ مجھ پر الزام نہ دھریں کہ عمر نے قرآن میں زیادتی کی ہے تو میں اس آیت کوقر آن میں لکھ دیتا۔

ا مام محمد رحمة الله عليه نے آخر ميں اپنا مذہب ومسلک بيان کرتے ہوئے لکھا کہا گرکسي کے عقد ميں نصرانی يا يہودی لونڈی ہوتو اس کے ساتھ وطی کرنے سے صفت احصان ثابت نہ ہوگی ۔اس بارے ميں شرائط احصان کی تفصیلی گفتگو ہو چکی ہے جس کے اعادہ ک ضرورت نہيں ۔

#### زنا کااقرار کرنے کا بیان

ہمیں امام ما لک نے ابن شہاب سے وہ عبید اللّٰہ بن عبد اللّٰہ بن عتبہ سے اور وہ حضرت ابو ہر میرہ اور زید بن خالد انجہنی رضی اللہ عنہا سے بیان کرتے ہیں کہان دونوں نے مجھے خبر دی کہ دومرد رسول الله صَالِينَكُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ كَا بِإِس مقدمه لائے ۔ ان دونوں میں سے ایک بولا۔اے نبی اللہ! ہمارے درمیان کتاب اللہ میں سے فیصلہ فرما يئے۔ دوسرے نے كہا جوزياده مجھ دارتھا۔ بال يا رسول الله! آپ ہارے درمیان کتاب اللہ سے فیصلہ فرمایئے اور مجھے اجازت دی جائے کہ میں کچھ کہوں۔آپ نے فر مایا: کہوکیا کہنا جاہتے ہو؟ کہنے لگا کہ میرابیٹا اس کے ہاں اجرت پر کام کرتا تھا۔اس نے اس کی بیوی سے زنا کیا ہے۔ لوگوں نے مجھے بتایا کہ میرے بیٹے کی سزا رجم ہے۔ میں نے اس کے فدیہ میں سو (۱۰۰) بکریاں اور ایک لونڈی دی ہے۔ میں نے پھر مسکلہ دریافت کیا تو لوگوں نے بتایا کہ میرے بیٹے کی سزا (۱۰۰) کوڑے ہے اور ایک سال کی جلا وطنی ہے اوررجم کی سزااس کی بیوی پر ہے۔حضور ضَالِتُنْ اِنْ اِنْ فَر مایا: اس الله كاقتم! جس كے قبضه قدرت ميں ميري جان ہے۔ ميں يقيناً تمہارے درمیان اللہ تعالیٰ کی کتاب ہے ہی فیصلہ کروں گا۔رہی وہ تیری (۱۰۰) بکریاں اور تیری لونڈی وہتمہیں واپس لوٹائی جاتی ہیں پھرآ پ نے اس کے بیٹے کوسوکوڑوں کی سزاسنائی ۔اورایک سال کی جلا وطنی کا حکم دیا اورانیس اسلمی کوحکم دیا که مذکوره عورت کا پاس جاناً اگروہ زنا کااعتراف کرتی ہے تواسے رجم کردینا۔اس نے اعتراف کیاجس پراہےرجم کیا گیا۔

امام مالک نے ہمیں یعقوب بن زید سے اور وہ اپنے والد

# ٣٠٨- بَابُ الْإِقْرَارِ بِالرِّنَاءِ

١ ٦٨ - أَخْبُرُ فَا مَالِكُ أَخْبَرُنَا ابْنُ شِهَابٍ عَنْ عُبَيْدٍ اللُّهِ بُنِ عَبُدِ اللَّهِ بَنِ عُتَبَةً عَنْ ابَى هُرَيْرَةً وَزَيْدِ بَنِ خَالِيدِ الْتَجْهَنِيِّ أَنَّهُمَا أَخْبَرَاهُ أَنَّ رَجُلَيْنِ إِخْتَصَمَا إِلَى رَسُوْلِ اللَّهِ صَٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اقْضِ بَيْنَنَا بِكِتَابِ اللَّهِ وَقَالَ الْاخَرُ وَهُوَ افْقَهُهُمَا اَجَلُ يَا رَسُولَ اللَّهِ فَاقْضِ بَيْنَنَا بِكِتَابِ اللَّهِ . وَائْذَنْ لِي فِي أَنَّ أَتَكَلَّمَ قَالَ تَكَلَّمُ قَالَ إِنَّ ابْنِي كَانَ عَسِيْفًا عَلَى هٰذَا يَعْنِينَ آجِيرًا فَزَنْي بِأُمْرَاتِهِ فَاخْبَرُونِي أَنَّ عَلَى ابْنِي الرَّجْمَ فَافْتَدَيْتُ مِنْهُ بِمِائَةِ شَاةٍ وَجَارِيةٍ لِّي ثُمَّ إِنِّي سَـُ الْتُ أَهْلَ الْعِلْمِ فَاخْبَرُ وْنِي إِنَّمَا عَلَى ابْنِي جَلَّدٌ مِانَةٍ وَتَعُرِيثَ عَامٍ وَإِنَّمَا الرَّجُمُ عَلَى إِمْرُأَتِهِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّالَتُهُا لَيْكُم أَمَا وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَا قَضِينَ بَيْنَكُمُا بِكِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى أَمَّا غُنَمُكَ وَجَارِ يَتُكَ فَرَدُّ عَلَيْكَ وَجَلَدَ إِبْنَهُ مِائَةً وَغَرَّبَهُ عَامًا وَامَرَ أُنيسًا ﴿ لُسُلَمَتَى آنَ يَتَاتِى إِمْرَأَةَ ٱلْآحَرِ فَإِنِ اعْتَرَفَتُ رَجَمَهَا فَاغْتَرُفَتُ فَرَجَمَهَا.

٦٨٢ - ٱخْجَبُرَ فَا مَالِكُ اخْبَرَنَا يَعْقُونُ بَنُ زَيْدٍ عَنْ

آيَسُهِ زَيْدِ بَنِ طَلَحَةً عَنْ عَبُدِ اللهِ بَنِ آبِي مُلَيْكَةً آنَةً اللهِ بَنِ آبِي مُلَيْكَةً آنَةً الخَبَرَةُ اللهِ بَنِ آبِي مُلَيْكَةً آنَةً الحُبَرَةُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

٦٨٣ - أَخُبَرُنَا مَالِكُ آخَبَرَنَا ابْنُ شِهَابِ أَنَّ رَجُلًا ابْنُ شِهَابِ أَنَّ رَجُلًا اعْتَرَفَ بِالزِّنِى عَلَى نَفْسِهِ عَلَى عَهْدِ رُسُوْلِ اللهِ ضَالَتُهُ اللهِ عَلَى عَهْدِ رُسُوْلِ اللهِ ضَالَتُهُ اللهُ عَلَى اللهِ صَلَى نَفْسِهِ اَرْبُعَ شَهَا دَاتٍ فَامُوبِهِ فَعَلَى نَفْسِهِ اَرْبُعَ شَهَا دَاتٍ فَامُوبِهِ فَعَنْ اَجُلِ ذَٰلِكَ يُوْخَذُ الْمَرْأُ فَحُدَّقَالَ ابْنُ شِهَابٍ فَمِنْ آجُلِ ذَٰلِكَ يُوْخَذُ الْمَرْأُ بِاعْتَرَافِهِ عَلَى نَفْسِهِ.

٦٨٤ - أَخْبَرُنَا مَالِكُ حَدَّثَنَا زَيْدُ بَنُ ٱسْلَمُ أَنَّ رَجُلًا اِعْتَرَفَ عَلَى عَهُدِ رَسُولِ رَجُلًا اِعْتَرَفَ عَلَى عَهُدِ رَسُولِ اللهِ صَلَّالِيَّا اللهِ صَلَّالِيَّا اللهِ صَلَّالِيَّا اللهِ صَلَّالِيَّا اللهِ صَلَّالِيَّا اللهِ صَلَّالِيَّا اللهِ صَلَّالِيَّا اللهِ صَلَّالِيَّا اللهِ صَلَّالِيَّا اللهِ صَلَّالِ اللهِ صَلَّالِيَّا اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

7۸٥ - آخُبَرَنَا مَالِكُ آخُبَرَنَا نَافِعٌ آنَّ صَفِيَّةَ بِنْتَ اللهُ عَبَيْدٍ حَدَّثَتُهُ عَنْ آبِئَ بَكُرِ الصَّدِيُقِ رَضِى اللهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ رَجُلًا وَقَعَ عَلَى جَارِيَةٍ بِكُرٍ فَآحُبلَهَا ثُمَّ اعْتَرَفَ عَلَى خَارِيَةٍ بِكُرٍ فَآحُبلَهَا ثُمَّ اعْتَرَفَ عَلَى خَارِيَةٍ بِكُرُ الْحُصَنَ فَآمُرَبِهِ اعْتَرَفَ عَلَى اللهُ يَكُنُ آخُصَنَ فَآمَرَبِهِ اعْتَرَفَ عَلَى اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي الْمُرَابِهِ آبُولِيَ الْمُحَدِّدُمُ اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ اللهُ فَذَي اللهُ اللهُ اللهُ فَذَي اللهُ اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ اللهُ فَذَي اللهُ اللهُ اللهُ فَذَي اللهُ اللهُ فَذَي اللهُ اللهُ فَذَي الْعَلَى اللهُ اللهُ فَذَي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ اللهُ فَذَي اللهُ اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللّهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهِ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ اللهِ فَذَي اللهُ اللهُ فَذَي اللهُ اللهُ اللهُ فَذَي اللهُ فَذَي اللهُ اللهُ اللهُ فَذَي اللهُ اللهُ فَذِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

مَدِهُ مَنَ الْمُسَيِّ عَدَّنَى يَحْيَى بَنُ سَعِيْدِ قَالَ اللهُ الْمُنْ اللهُ الْمُسَيِّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

امام مالک نے ہمیں جناب نافع سے خبر دی۔ انہیں صفیہ بنت ابی عبید نے ابو بکرصد بی رضی اللہ عنہ سے بیان کیا کہ ایک مرد نے اپنے نے ایک کنواری سے زنا کیا 'وہ حاملہ ہوگئی پھراس مرد نے اپنے زائی ہونے کا اعتراف کیا اور وہ شادی شدہ نہ تھا۔حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے اسے حدلگانے کا حکم دیا۔ چنانچہ اسے حدلگانے کا حکم دیا۔ چنانچہ اسے حدلگائی پھرآپ نے اسے فدک کی طرف نکال دیا۔

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ مجھے کی بن سعید نے بتایا انہوں نے کہا کہ میں نے جناب سعید بن میتب رضی اللہ عنہ کو کہتے سنا کہایک مرد قبیلہ اسلم سے تعلق رکھنے والا حضرت ابوبکر کے پاس آیا۔ کہنے لگا کہ میں کمینے نے زیا کیا ہے۔ ابو برصدیق نے پوچھا: کیا تونے اس کا ذکر میرے سواکسی اور کے سامنے بھی کیا ہے؟ كہنے لگانبيں۔ ابوبكر صديق نے فرمايا: الله تعالى سے توبه كراوراس سے پردہ پوشی مانگ \_ بے شک اللہ تعالی بندوں کی توبہ قبول فرماتا ہے۔ جناب سعید بیان کرتے ہیں کہ اس مخص کا دل مطمئن نہ ہوا حتی کہ وہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے پاس آیا۔حضرت عمر نے بھی اسے وہی کچھ فرمایا جوابو بکرصدیق فرما چکے تھے۔ جناب سعید کہتے ہیں کہاں کا دل پھر بھی مطمئن نہ ہوا۔ حتیٰ کہ وہ حضور ﷺ ﷺ ﷺ کی بارگاہ میں حاضر ہو گیا اور عرض کرنے لگا: اس کمینہ سے زنا ہو گیا ہے۔جناب سعید بیان کرتے ہیں کہ بین کر حضور خ البیالی ایون کے اس سے مند پھرلیا۔اس نے یہی بات آپ کے سامنے بار بار کی۔ آپ ہر باراس سے اعراض فرماتے رہے۔ یہاں تک کہ جب بہت مرتبہ اقرار کر چکا تو آپ ضِلِلْنِکِلِیْکِی ﷺ نے کسی کواس کے گھر بھیجا تا کہ جا کر دریا فت کرے کہ میخف کسی بیاری میں مبتلا تونہیں یا د بوانہ تو نہیں؟ لوگوں نے جواباً عرض کیا ۔ یا رسول اللہ! یہ بالکل تدرست ہے چرآپ نے پوچھا : کیا یہ شادی شدہ ہے کہ كنوارا؟ كہاشادى شده ہے چرآپ نے اسے سنگساركرنے كاتھم ديا جس پرا نه سنگسار کر دیا گیا۔

خَيْرًا لَكَ قَالَ يَحْيَىٰ فَحَدَّثُثُ بِهِٰذَا الْحَدِيْثِ فِيُ مَجْلِسٍ فِيُهِ يَزِيْدُ بُنُ نُعَيْمٍ بَنِ هَزَّالٍ فَقَالَ هَزَّالٌ جَدِّىُ وَالْحَدِيثُ صَحِيْحٌ حَقَّ.

تیرے لئے بہتر ہوتا۔ جناب یجیٰ کہتے ہیں کہ میں نے بیر مدیث ایک مجلس میں بیان کی جس میں یزید بن نعیم بن ہزال بھی موجود تھا۔ وہ س کر کہنے لگا کہ ہزال میرے دادا تھے اور حدیث صحیح وحق

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِذَا كُلِّهِ نَأْخُذُ وَلَا يُحَدُّ الرَّجُلُ بِاعْتَسَرَافِ إِي الرِّجُلُ بِاعْتَسَرَافِ إِي الرِّنْ مَرَّاتٍ فِى اَرْبِعِ مَرَّاتٍ فِى اَرْبِعِ مَرَّالِ مُخْتَلِفَةٍ وَكَذَالِكَ جَاءَ تِ السُّنَّةُ لَا يُوْخَذُ الرَّحُ لُ إِلَيْ اللَّهُ لَا يُوْخَذُ الرَّحُ لُ إِلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ا

امام محرکتے ہیں کہ ہمارایہ مسلک ہے کہ آدمی کواس کے اقرار بالزنا پر حدنہیں لگائی جائے گی۔ حتیٰ کہ چار مرتبہ چار مختلف مجالس میں اقرار نہ کرے ۔ یونہی سنت مبارکہ ہے کہ آدمی کو اس کے اعتراف پر مواخذہ نہ کیا جائے۔ حتیٰ کہ وہ چار مرتبہ اپنے بارے میں اعتراف کرے ۔ یہی قول امام ابو حنیفہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے اور اگر کمی شخص نے چار مرتبہ اقرار کرنے کے بعد پھر رجوع کرلیا تواس کار جوع مقبول ہوگا اور اس پر حد جاری نہ ہوگی۔

اس باب میں امام محمد رحمة الله علیہ نے سات عددا حادیث وآ ٹارجمع فرمائے ہیں۔جن کی تفصیل'' ابواب حدودالزنا'' کے قریب ہی کھی جا چکی ہے لہٰذا اعادہ کی ضرورت نہیں ہے کیکن ان مذکورہ احادیث وآ ٹار میں چونکہ چند نئے الفاظ منقول ہیں۔ جوتشر تکے کے متقاضی ہیں:

(۱) غیر شادی شدہ زنا کر ہے تو اس کوسوکوڑ ہے مارہے جائیں اورا یک سال کے لئے شہر بدریا جلا وطن کر دیا جائے۔
صورت نہ کورہ میں سوکوڑ وں کے''حد' ہونے پرتمام علاء کا اتفاق ہے لین ایک سال کی شہر بدری یا جلا وطنی بعض ائمہ کے نزدیک مہروہ مدکی جز ہے ۔ یعنی''حد' میں داخل ہے ۔ امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے نزدیک حدصرف سوکوڑ ہے ہاں بھر کے لئے شہر بدری صرف بطور تعزیر ہوسکتی ہے جس کا دارو مدار قاضی کی صوابد ید پر ہے ۔ خواہ وہ اسے سال بھر کے لئے یا اس سے کم وہیش دے اس اعتبار ہے اور قاضی صاحب سوکوڑ ہے لگوائیں گے ۔ اگر قرائن و شواہد سے بعد چلے کہ سوکوڑ ہے کھانے کے بعد وہ راہ راست پر آجائے تو نہیں آیا ۔ تو پھر اپنے صوابد یدی اختیارات کے تحت اس زانی کوکوئی سی بھی سزا بطور تعزیر دے سکتے ہیں اور اگر راہ راست پر آجائے تو سوکوڑ ہے لگا نے پر اکتفا کیا جائے گا ۔ گویا جن احادیث میں سال بھر کی جلا وطنی کا ذکر ہے ۔ امام اعظم ابو حنیفہ کے نزدیک وہ از روئے سیاست ہیں ۔ علاوہ ازیں بعض محد ثین کرام نے اس حدیث پاک کوجس میں کوڑوں کی سزا کے ساتھ جلا وطنی کا ذکر ہے اسے منسوخ سیاست ہیں ۔ علاوہ ازیں بعض محد ثین کرام نے اس حدیث پاک کوجس میں کوڑوں کی سزا کے ساتھ جلا وطنی کا ذکر ہے اسے منسوخ

قرار دیا ہے۔ ملاحظہ ہو:

یہ جائز نہیں کہ خبر واحد کے ساتھ آیت کریمہ کے تھم میں زیادتی کی جائے۔ (آیت ندکورہ النزانیة والنزانسی فیا جلدوا کل واحد منهما مائة جلدة ہے) اس آیت میں صرف سوکوڑ لے لگانے کی سزا کا صراحة ذکر ہے جلاوطنی کا نام ونشان تک نہیں۔ اب اگر خبر واحد کے ساتھ آیت ندکورہ میں (سوکوڑوں کے ساتھ جلاوطنی کی) زیادتی کی جاتی ہے۔ تو بیٹنے کو واجب کرتا ہے اور یہ بات مسلمہ ہے کہ خبر واحد کے ساتھ آیت میں زیادتی جائز نہیں ہے اور پھر خاص کر اس صورت میں جب خبر واحد کی تاویل صحیح بھی ہو سکتی ہو۔ ان حالات میں خبر واحد کو آیت کریمہ کا ناشخ بنانا کیونکر اور کسے جائز ہوسکتا ہے؟ حدیث ندکورہ کی یہاں بیتاویل کی جاسمتی ہے کہ سرکار دوعالم خلات میں خبر واحد کو واد کی جا مور خلات المالی کی کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دوعالم خلات کی سرکار دو سرکار کی سرکار دو سرکار کی سرکار کی سرکار دو سرکار کی سرکار کی سرکار کی سرکار کی سرکار کا میں سرکار کی سرکار کر سرکار کر سرکار کی سرکار کی سرکار کر سرکار کر سرکار کی سرکار کی سرکار کر سرکار کی سرکار کی سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار کر سرکار

ساتھ جلاوطنی کا تھم اس لئے بھی دیا تھا۔ جیسا کہ شروع شروع میں شراب کو حوام قرار دیا گیا تو آپ نے شراب کے برتوں کو بھی تو ر دینے کا تھم ارشاد فرمایا تھا۔ یہ زجر و تو نئے کے لئے تھا اور ایک دیریہ عادت کو چھڑا نے کے لئے ایک حکمت عملی ضروری بھی تھی (بعد میں برت تو ڑنے کا تھم منسوخ فرما دیا گیا) علاوہ ازیں یہ امر بھی مسلم ہے کہ اس حدیث کے بعد آیت رجم نازل ہوئی۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ خود حضور خطائن النظامی کے اس کی دلیل میں سبیلا جمھے سے تم خداوندی من کر عمل کرو کہ اللہ تعالیٰ نے ان عور تو ل کے لئے چھڑکا راکا راستہ بنا دیا ہے یعنی غیر شادی شدہ مرداور عورت کے ارتکاب زنا کی حداللہ تعالیٰ نے عطافر مادی ہے۔ وہ سوکوڑ سے ہے تھم جمھے سے من لو۔ اگر یہ آیت کر بمہ مذکورہ حدیث سے پہلے نازل ہو چکی ہوتی تو پہلے سے ہی چرراستہ بنا دیا گیا ہوتا سوکوڑ سے ہے تھم جمھے سے من لو۔ اگر یہ آیت کر بمہ منہ خود ہوتا۔ لہذا ثابت ہوا کہ آیت جلد یقینا اس کے بعد پر اس حدیث سے اخذ تھم کی ضرورت باتی نہ رہتی۔ بلکہ تھم آیت کر بمہ سے ماخوذ ہوتا۔ لہذا ثابت ہوا کہ آیت جلد یقینا اس کے بعد بیل اور آیت فروہ میں جلا وطنی کا ذکر نہیں ہے لہذا ضروری ہوگا کہ بعد میں اتر نے والی آیت پہلے سے موجود حدیث کے تھم کی نازل ہو کی اور آیت فی اور آیت نہ منسوخ ہوجائے۔ لیکن حدیث یاک اور آیت کر بہد دونوں میں سوکوڑ وں کا ذکر ہے۔ یہ تو تھم باتی رہے گا۔ نخ میں شامل نہیں رکھا۔ میں بعد میں اتر نے والی آیت نے اسے حد میں شامل نہیں رکھا۔ صرف سال جمر جلا وطنی کے تھم کا ہوگا۔ جو حدیث یاک میں تو ہے لیکن بعد میں اتر نے والی آیت نے اسے حد میں شامل نہیں رکھا۔

ومسما يدل على ان النفى على وجه التعزير وليس بحد ان الحد معلومة المقادير والنهايات ولذالك سميت حدودا لا تجوز الزيادة عليها ولا النقصان منها فلما لم يذكر النبى صليبي المسافة والبعد علمنا مكانا معلوما ولا مقدارا من المسافة والبعد علمنا انه ليسس بحد وانه موكول الى اجتهاد الامام كالتعزير لما لم يكن له مقدار معلوم كان تقديره موكولا الى راى الامام ولو كان ذالك حدا فذكر موكولا الى راى الامام ولو كان ذالك حدا فذكر النبى صليبيا السنة لمدة النفى .

(احكام القرآن للجصاص ج ٢٥٣ ـ ٢٥١ النورآيت الزانية والزني مطبوعه بيروت)

### غیرشادی شده زانی کوصرف کوڑے لگانے پر چندا حادیث

کتب احادیث میں ایسی احادیث موجود ہیں جن میں دور رسالت کے پچھالیے واقعات کا ذکر ہے جن میں غیر شادی شدہ نے زنا کا اقر اروار تکاب کیا تو اسے صرف کوڑوں کی سزادی گئی۔جلاوطنی کا سرے سے ذکر ہی نہیں۔ چندا حادیث ملاحظہ ہوں:

 عن سهل ابن سعد عن النبي ضَالَتُهُ اللَّهُ ان رجلا اتباه فاقر عنده انه زنى بامرأة سماهاله فبعث رسول الله ضَالِتُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ المائة فسالها عن ذالك فانكرت ان تكون زنت فجلده الحدوتركها.

#### (ابوداؤدج ٢ص ٢٥٤مطبوعه ایج ایم سعید کمپنی کراچی )

عن ابن عباس ان رجلا من بكر بن ليث اتى النبى خَالِيَّ الْمُلْكَالِيَّ الْمُلْكَالِيَّ الْمُلْكَالِيَّ الْمُلْكَالِيَّ الْمُلْكَالِيَّ الْمُلْكَالِيَّ الْمُلْكَالِيَّ الْمُلْكَالِيَّ الْمُلْكَالِيَّ الْمُلْكَالِيِّ الْمُلْكِلِيِّ الْمُلْكِلِيِّ الْمُلْكِيلِيِّ الْمُلْكِلِيلِيِّ الْمُلْكِلِيلِيِّ الْمُلْكِلِيلِي الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلْمُ الله عَلَيْكُ لِي الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلْمُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُولُولُ الله عَلَيْكُ الله عَلْمُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ اللهُ

(ابو داوُد ج٢ص ٢٥٧ باب اذا اقر الرجل بالزنا ولم نقر المرأة مطبوعه انج ايم سعيد كمپنى كراچى )

عن ابى هريرة وزيد بن خالد رضى الله عنه ما ان رسول الله صليفي عن الامة اذا زنت ولم تحصن قال اذا زنت فاجلدوها ثم ان زنت فاجلدوها ثم بيعوها ولو فاجلدوها ثم بيعوها ولو بعضفير. (صح بخارى ٢٥٠ اا ١٠٠ كناب الحاريين باب اذا زنت الامة مطبور تورم دام المطالع كراجى)

میں اس سے بوچھ آئے۔اس نے جاکر دریافت کیا تو اس عورت نے زنا سے انکار کر دیا۔اس کے بعد حضور ضلای ایک ایک اس مرد کوتو سوکوڑے لگوائے اور عورت کوچھوڑ دیا۔

حضرت ابو ہریرہ اور زید بن خالد رضی اللہ عنہا بیان فرماتے ہیں کہ حضور ضلات اللہ عنہا بیان فرماتے کی میں کہ حضور ضلات کیا گئیا۔ آپ نے فرمایا: جب زنا کرے تو اے کوڑے لگاؤ پھر دوبارہ زنا کرے تو دوبارہ کوڑے لگاؤ پھر تیسری بارزنا کرے پھر کوڑے لگاؤ پھر آگر چوتھی بارزنا کرے تو اسے بچے ڈالوخواہ اس کی قیمت ایک رسی ہی کیوں نہ پڑے۔

اقرار سے لزوم حدمیں مذاہب فقہائے کرام

 جائے گا۔ (بید لاکل عقیلہ اور نقیلہ ایک مرتبہ اقر ار پر حدنا فذکر نے والوں کے تھے) ائمہ احناف کی دلیل بیہ کہ حضرت ابو ہر ہرہ ورضی اللہ عنہ بیان فرماتے ہیں کہ حضور ضلاً فی آئے ہیں ہے۔ آپ نے اللہ عنہ بیان فرماتے ہیں کہ حضور ضلاً فی آئے ہیں ہے۔ آپ نے منہ دوسری طرف بھر لیا ہے۔ آپ منہ دوسری طرف بھر لیاتے ہیں۔ منہ دوسری طرف بھر لیاتے ہیں۔ چنانچہ ایسا چار مرتبہ ہوا' اس نے چار مرتبہ زائی ہونے کا اعتراف واقر ارکیا' اس پر رسول کریم ضلا بھی تھے ہیں ہے بوچھا: تمہارا دماغ تو خراب نہیں؟ کہنے لگا نہیں تھیک ٹھاک ہوں آپ نے بوچھا: شادی شدہ ہو؟ کہنے لگا جی حضور! اس پر آپ نے فرمایا: اسے رجم کرو۔ (صحیح بخاری)

الہذا معلوم ہوا کہ اگر ایک مرتبہ اقر ارکرنے پر حدواجب ہوتی تو جناب رسول کریم ضلانی الیکھی اسے پہلی مرتبہ اقر ارکرنے پر منہ پھیرنے کی بجائے حد جاری کرنے کا حکم دیتے کیونکہ اللہ تعالیٰ کی حد جب لا گوہوتی ہوتو اس سے روگر دانی جائز نہیں ہوتی ۔ امام احمد کے نزدیک بھی چار مرتبہ اقر ارکرنا ضروری ہے لیکن وہ فر ماتے ہیں کہ ان چار مرتبہ اقر ارکرنے کے لئے یہ کوئی پابندی نہیں کہ ایک ہی بھال میں بیادی نہیں کہ ایک ہی باز کرنے برحداس ہیں جارم تبہ اقر ارکرنے برحداس میں بیادی تا کوہوگی جب چار مختلف مجالس میں اقر ارکرنے کے بعدان پر حداس فرد کی بید کی بعدان پر حداس فرد کی بعدان پر حداس فافذی گئی۔

(۲) جس کوڑے سے حدلگائی جائے وہ درمیانی تم کا ہو۔ (موطا کی زیر بحث حدیث میں اس کا ذکرموجود ہے ) مقصدیہ کہ نہ زیادہ سخت ہو کہ جس کے مارنے سے کھال ادھڑ جائے اور ہڈیاں تک ٹوٹنے کا خطرہ ہواور نہ ہی اتنا نرم ہو کہ مارنے پرمفنروب کو تکلیف ہی محسوس نہ ہو۔

(٣) اپنی بدفعلی اور بدمملی کوحتی الامکان چھپاٹا۔اس طریقہ کے دو فائدے ہیں ایک ہے کہ جب بندہ اپنے گناہ پر پردہ ڈالتا ہے تو اللہ تعالیٰ سے بیامید ہوسکتی ہے کہ وہ بھی اس پر پردہ ڈال دےاور ذکیل ورسوا ہونے سے (دنیا وآخرت میں) بچالے اور اگر کسی نتحالیٰ سے بیامید ہوسکتی ہے کہ وہ بھی اس پر عدوا جب ہوتی تھی اسے ظاہر کر دیا۔اب وہ قانون شرع سے نہیں نیج سکتا۔ بہر حال پر دہ پوشی اللہ تعالیٰ کو بہند ہے۔اس کے اساء گرامی میں سے''ستار''اس وصف وخو بی کو بیان کرتا ہے۔ کسی کی پر دہ پوشی اور گنا ہوں کو دیکھ کر لوگوں کے سامنے بیان کرنے سے پر ہیز کرنے کے موضوع پر بکشرت احادیث وار دہیں۔ بطورا ختصار چند پیش خدمت

.<u>U</u>

عن ابى هريرة رضى الله عنه عن النبى في النبى في النبى في مسلم كربة من كرب الدنيا نفس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة ومن ستر على مسلم ستره الله في الدنيا والاخرة الخرواه مسلم وابو داؤد واللفظ له والترمذي وحسنه والنسائي وابن ماجه.

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ بیان فرماتے ہیں کہ سرکار ابدقرار ضلات اللہ اللہ تعالی اللہ حسل ان کسی مسلمان کی کوئی ایک دینوں پریشانی دورکی اللہ تعالی اس کی قیامت کی پریشانیوں ہیں سے ایک پریشانی دورفر مادے گا اورجس نے مسلمان کی پردہ پوشی کی اللہ تعالی اس کی د نیا اور آخرت میں پردہ پوشی کرے گا۔اس روایت کوامام مسلم، ابوداؤ دنے ذکر کیا۔ نہ کورہ الفاظ ابوداؤ دکے ہیں اور امام تر نہ کی اسے روایت کیا اور اسے حسن کہا۔ نسائی اور ابن ملجہ نے بھی اسے روایت کیا۔

خیرانی الہیثم کا تب عقبہ بن عامر فرماتے ہیں میں نے عقبہ

عن دخير ابي الهيثم كاتب عقبة بن عامر قال

84

قلت لعقبة بن عامر ان لنا جيرانا يشربون الخمر وانا داع لهم الشرط لياخذوهم قال لا تفعل وعظهم وهددهم قال انبي نهيتهم فلم ينتهوا وانا داع لهم الشرط لياخذوهم فقال عقبة ويحك لا تفعل فاني سمعت رسول الله ضَلِينَ اللهِ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلَيْنَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْنَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

بن عامر سے عرض کیا: ہمارے چند پڑوی شراب پیتے ہیں اور میں ان کی گرفتاری کے لئے سپاہی بلوانے والا ہوں ۔ فرمانے لگے ایسا نہ کرو بلکہ ان کو فیصحت کرواور ڈانٹ پلاؤ۔ عرض کی: میں نے ان کو بہت منع کیا لیکن وہ باز نہیں آتے۔ میں سپاہی بلوا کر انہیں گرفتار کروانا چاہتا ہوں۔ عقبہ نے فرمایا: تجھ پرافسوس ، ایسا نہ کرنا۔ میں نے رسول کریم ضلا بھی گئے سے سنا ہے۔ آپ نے فرمایا: جس نے کروانا چاہتا ہوں ۔ قب سے فرمایا: جس نے کسی کی پردہ پوشی کی ، اس نے گویا قبر میں زندہ در گورلڑ کی کوزندگی کہ خشی ۔ اسے ابو داؤد ، نسائی نے قصہ سمیت اور بغیر قصہ کے دونوں طرح ذکر کیا ہے اور ابن حبان نے صحیح میں روایت کیا۔ مذکورہ الفاظ ابن حبان کے ہیں اور حاکم نے اسے روایت کیا اور کہا کہ یہ حدیث صحیح الا سناد ہے۔

جناب کمول رضی اللہ عنہ بیان فرماتے ہیں کہ حضور ضلاَ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ تعالیٰ قیامت کے دن اس کی پردہ پوشی فرمائے گا۔

عن مكحول قال رسول الله ضَالَّالُهُ اللَّهِ مَا عَلَيْهُ اللَّهِ مِن عليه عليه يوم عليه يوم القيامة.

عن ابن عباس رضى الله عنهما عن النبى ضَلَّالِكُا الله عن النبى صَلَّالِكُا الله عور الله عور الله عور الله عور القيامة ومن كشف عورة اخيه المسلم كشف الله عور المحدور المحدور المحدور المحدور الترغيب ٢٣٥ مديث السناد حسن. (الرغيب والرغيب ٢٣٥ مديث المحدود)

راقم الحروف نے اس موضوع پرایک روایت دیکھی۔جس میں ندکور ہے کہ کل قیامت کے دن اللہ تعالی ایک آدی کے بارے میں فرشتوں کو حکم دے گا کہ اس کے نامہ اعمال کو لیسٹ کر اس کے ہاتھ میں دے دو حالا نکہ اس کا نامہ اعمال برائیوں سے بجرا پڑا ہوگا اور فرمائے گا اسے جنت میں داخل کر دو۔ فرضتے ہدد کھ کرعرض کریں گے: باری تعالی ! نامہ اعمال گناہوں سے لبرین ہونے کے باوجود جنت میں داخل ہونے کے لئے اس کا کونساعمل ہے؟ اللہ تعالی فرمائے گا: دنیا میں بیٹون اور وں کے عیب و کھ کر ان پر پردہ والتی تھا۔ بے شک بد بہت گنہگار ہے۔ آج میں اس کی پردہ پوشی کروں گا کیونکہ اس نے بندہ ہو کرستر پوشی کی اور میں ستار العیو بہوتے ہوئے کیوں نہ ایسا کروں؟ بہر حال کسی کا عیب د کھ کراس کولوگوں سے چھپائے رکھنا انتہائی مبارک عمل ہے۔ ایسا کرنے والا اللہ تعالی کے حضور عزت پاتا ہے دنیا و آخرت میں اس کی پردہ پوشی فرما تا ہے۔ اس کے خلاف اگر کوئی کسی کا عیب د کھ کراسے فاش کردیتا ہے تو اس کی مزایہ کہ وہ خود بھی بھی اس عیب میں گرفتار ہو کر رسوا ہو جاتا ہے۔ اللہ تعالی ہم سب کی دنیا و آخرت میں بردہ پوشی فرمائے۔

#### زبردسی زنا کرنے کابیان

ہمیں امام مالک نے خبر دی کہ ہمیں جناب نافع نے بتایا کہ
ایک غلام خمس میں آنے والے غلاموں اور لونڈ یوں کا محافظ تھا۔ اس
نے ان لونڈ یوں میں سے ایک کے ساتھ زبردتی زنا کیا۔ اس
پر حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے اسے کوڑوں کی سزا دی اور
اسے جلاوطن کر دیا۔ آپ نے اس لونڈی کو بوجہ مجبوری کے کوئی حدنہ
لگائی۔

امام مالک نے ہمیں خردی کہ ہمیں ابن شہاب نے بتایا کہ عبد الملک بن مروان نے ایک الی عورت کے بارے میں حق مہر دینے کا فیصلہ کیا جس کے ساتھ زبردئی وطی کی گئی تھی۔ میدتی مہراس سے وطی کرنے والے پرلازم کیا گیا۔

امام محمد فرماتے ہیں جب عورت سے زبردتی زنا کیا جائے تو عوت پر حد زنا جاری نہیں ہوگ ۔ ہاں جس نے اس سے زبردتی زنا کیا اسے حدلگا دی جائے تو حق مہر کیا اسے حدلگا دی جائے تو حق مہر باطل ہوگا ۔ ایک جماع میں حق مہر اور حد دونوں واجب نہیں ہوتے ۔ اگر کسی شبہ کی وجہ سے زنا کرنے والے کی حد ساقط ہو جائے تو اب اس پرحق مہر دینا واجب ہوگا ۔ یہی قول امام ابو حذیفہ ، ابراہیم خعی اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے ۔

مندرجہ بالا احادیث وروایات میں دوباتیں بیان ہوئیں۔اول یہ کہ زبردئی زنا کی صورت میں عورت پر حدزنا قائم نہ ہوگی بلکہ مردمستوجب حد ہوگا۔دوم یہ کہ وہ مردجس نے زبردئی زنا کیا۔اگراس میں شبہ پڑگیا اور بیزنا' وطی بالشبہ' بن گیا تو اب حدسا قطا ہو جائے گی لیکن اسے حق مہر لاز ما دینا پڑے گا۔خلاصہ یہ کہ زبردئی کی صورت میں مردکویا تو حد کا سامنا کرنا پڑے گا، جب وطی میں شبہ نہ ہوا۔ ورنہ شبہ کی صورت میں صرف حق مہر کی ادائیگی اس پر لازم ہوگی۔ بید دونوں باتیں (حق مہر اور حدزنا) بیک وقت ایک مرد کے لئے جمع نہیں ہوں گے۔

### ز نااورشراب میں غلاموں پر حد کا بیان

امام مالک نے ہمیں خردی کہ ہم سے بیان کیا کی بن سعید نے کہ سلمان بن بیار نے عبداللہ بن عیاش بن ابی ربیعہ مخزوی سے خبر دی کہ عمر فاروق نے مجھے اور قریش کے چندنو جوانوں کو تکم دیا اور ہم نے بیت المال کی لونڈیوں کو زنا کے جرم میں بچاس

٣٠٩- بَابُ الْإِلْسَتِكُرَاهِ فِى الزِّنَاءِ
 ٦٨٨- ٱخْجَبَرَنَا مَالِكُ حَدَّثَنَا نَافِعُ ٱنَّ عَبْدًا كَانَ
 يَقُوهُ عَلَى رَقِينِقِ الْحُمُسِ وَانَّهُ السَّكُرَة جَارِيَةً مِنْ

ذَلِكَ الرَّقِيْقِ فَوَقَعَ بِهَا فَجَلَدَهُ عُمَرٌ بُنُ الْخَطَّابِ وَنَفَاهُ وَلَمْ يُجَلِّدِ الْوَلِيدَةَ مِنْ آجُلِ انَّهُ اِسْتَكْرَهَهَا.

٦٨٩ - اَخُبَرَنَا مَالِكُ حَدَّثَنَا ابْنُ شِهَابِ اَنَّ عَبْدَ الْمَلِكِ بْن مَرُوانَ قَطْى فِى امْرَأَةٍ أُصِيبُتَ مُسْتَكْرُهَةً بِصَدَاقِهَا عَلَى مَنْ فَعَلَ ذٰلِكَ.

قَالَ مُحَمَّدُ إِذَا اسْتُكُوهَ مِن الْمَرُأَةُ فَلَا حَدَّ عَلَيْهَا وَعَلَى مَنِ اسْتَكُوهَهَا الْحَدُّ فَإِذَا وَجَبَ عَلَيْهِ الْحَدُّ بَطَلَ الصَّدَاقُ وَلَا يَجِبُ الْحَدُّ فَإِذَا وَجَبَ عَلَيْهِ جَمَاعٍ وَّاحِدٍ فَإِنْ دُرِئَ عَنْهُ الْحَدُّ بِشُبْهَةٍ وَجَبَ عَلَيْهِ الصَّدَاقُ وَهُو قَولُ أَبِى حَنِيْفَةَ وَإِبُراهِيْمَ النَّخُعِيِّ وَالْعَامَّةَ مِنْ فُقَهَا يُنَارَحِمَهُ مُا اللَّهُ تَعَالَىٰ-

٣١٠- بَابُ حَدِّ الْمَمَا لِيْكِ فِي الْمَا لِيْكِ فِي الْمَالِيْكِ فِي السَّكْر

٦٩٠ - آخُبَرُ نَا مَالِكُ حَدَّثَنَا يَخْيَى بَنُ سَعِيْدٍ آنَّ سُلَيْمُ لَنَ يَحْيَى بَنُ سَعِيْدٍ آنَّ سُلَيْمُ لَنَ اللهِ بَنِ عَيَّاشِ بَنِ سُلَيْمُ لَنَ اللهِ بَنِ عَيَّاشِ بَنِ اللهِ بَنِ عَمَّرُ اللهِ بَنِ عَيَّاشِ بَنِ الْحَطَّابِ اللهِ يَعْ مَرُ بَنُ الْحَطَّابِ اللهِ يَعْ مَرُ بَنُ الْحَطَّابِ اللهِ يَعْ مَرْ بَنُ الْحَطَّابِ فَي وَيْ عَمَرُ بَنُ الْحَطَّابِ فَي وَيْ عَمَرُ اللهِ عَمْ اللهُ اللهِ عَمْدِينَ اللهُ مَا رَوْ حَمْدِينَ فَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

یچاس کوڑے لگائے۔

مرادری ہے۔

امام محمد کہتے ہیں ہمارا میں مسلک ہے کہ غلام اور لونڈی کو آزاد مردعورت کی حدسے نصف حدلگائی جائے گی۔ یعنی بچاس کوڑے۔ یہی حکم حدقذ ف ، شراب نوشی اور نشہ کا ہے اور یہی قول امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا ہے۔

امام مالک نے ہمیں خردی ہم سے بیان کیا ابوالزناد نے کہ عمر ابن عبد العزیز نے ایک غلام کو قذف کے جرم میں سزا دی اسی (۸۰) کوڑے لگائے۔ ابوالزناد کہتے ہیں میں نے عبداللہ ابن عامر بن رہیعہ سے دریافت کیا تو انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت عثمان اور دوسرے خلفاء کا زمانہ پایا۔ میں نے کسی کونہیں دیکھا کہ انہوں نے غلاموں کو چالیس سے زیادہ کوڑے لگائے ہوں۔

امام محمد کہتے ہیں کہ اس پر ہماراعمل ہے کہ قذف میں غلام کو آزاد کی نصف حدیقیٰ جالیس کوڑے لگائے جائیں گے۔امام ابوحنیفہ اور ہمارے عام فقہاء کا یہی قول ہے۔

ہمیں امام مالک نے ابن شہاب سے خبر دی۔ انہیں غلام کے شراب پینے کی حد پوچھی گئی۔ تو فرمایا: ہمیں بہ خبر پہنچی ہے کہ غلام کو حد آزاد کی حد کا نصف ہے اور بے شک حضرت علیٰ عمر' عثان اور ابن عامر رضی الله عنہم نے اپنے غلاموں کوشراب نوشی میں آزاد آ دمی کی نصف حد کے برابر حدلگائی۔

امام محمد فرماتے ہیں اس تمام پر ہماراعمل ہے۔ شراب اور نشہ میں آزاد کے لئے ای (۸۰) کوڑے اور غلام کے لئے چالیس

حَمْسِيْنَ فِي الزِّنَاءِ.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِ ذَانَا حُدُ يُحُلَدُ الْمَمْلُؤكُ وَالْمَمْلُؤكُ الْمَمْلُؤكُ وَالْمَمْلُؤكُ وَالْمَمْلُؤكُ الْمَمْلُؤكُ وَالْمَمْلُؤكُ وَالْمَمْلُؤكُ وَالْمَمْلُؤكُ وَالْمَكْرِ وَالسَّكْرِ وَهُو قَوْلُ إِبِي حَنِيْفَةَ وَالْعَامَّةِ مِنْ فَقَهَائِنَادَ عَمُّمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الزِّنَادِ عَنْ عُمَرَ اللَّهُ الزِّنَادِ عَنْ عُمَرَ اللَّهُ الزِّنَادِ عَنْ عُمَرَ اللَّهُ الذِّنَادِ فَسَأَلُتُ عَبْدًا لِللَّهِ الذِّنَا عَامِر أَنِ وَلِيَعَةً فَقَالَ اللَّهِ الزِّنَادِ فَسَأَلُتُ عَبْدًا لِللَّهِ اللَّهِ الذِّنَادِ فَسَأَلُتُ عَبْدًا لِللَّهِ اللَّهِ الذِّنَادِ فَسَأَلُتُ عَبْدًا لِللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّ

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِلْذَانَا نَحُدُدُ لاَ يُضُرَّبُ الْعَبَدُ فِي الْمُورِ الْعَبَدُ فِي الْمُورِ وَهُوَ قُولُ الْمُورِ وَهُو قُولُ الْمِدَيْنَ جَلْدَةً لِنصَفَ حَدِّ الْحُرِّ وَهُو قُولُ اللهُ حَنِيفَةَ وَالْعَامَةُ وَمِنْ فُقَهَا نِنَا رَحِمَهُ مُواللهُ تَعَالَى -

٦٩٣ - آخُبر نَا مَالِکُ حَدَّثَنَا أَبُنُ شِهَابٍ وَسُنِلُ عَنُ عَلَيْهِ نِصُفَ حَدِّ الْعَبَلِ عَنُ عَلَيْهِ نِصُفَ حَدِّ الْعَبَلِ فَا الْعَبَلِ عَلَيْهِ نِصُفَ حَدِّ الْعَبَلِ وَابْنَ عَلَيْهِ نِصُفَ حَدِّ الْحُرِّ فِي اللَّهُ عَنْهُمُ مَ خَلَدُوْا عَبِيلَدَهُمْ نِصُفَ حَدِّ الْحُرِّ فِي الْحَرِّ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فَيْ الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فَي الْحَرْقُ فَيْ الْمُ الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْمُ لَا الْحَرْقُ فِي الْمُعْرَاقُ الْحَرْقُ فِي الْمُ الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْمُعْرِقُ وَالْمُ الْمُعْمَالُ الْمُعْرِقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْمُعْرِقُ فَيْ الْمُعْرِقُ فَي الْمُعْرِقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ فَي الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ الْحَرْقُ الْحَرْقُ فِي الْحَرْقُ الْمُعْرِقُ الْمُعِلَّ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقُ الْمُعْمُ الْمُعْرِقُ الْمُعْرَاقُ الْمُعْرِق

ُ قُالَ مُحَمَّدُ وَبِهِٰذَا كُلِّهٖ نَأْخُذُ الْحَدَّ فِي الْخَمْرِ وَالشَّكْرِ ثَمَانُوْنَ وَحَدَّ الْعَبْدِ فِي ذٰلِكَ اَرْبَعُوْنَ وَهُوَ قَوْلُ آبِنَى حَنِيْفَةَ وَالْعَاَمِّةِ مِنْ فُقَهَانِنَا دَحِبَهُ مُاللَّهُ تَعَالَى ۔ (۴٠) بیں۔ یبی تول امام ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء کرام کا تول ہے۔

گرشته اوراق میں آپ مختلف حدود کا ذکر پڑھ بچے ہیں۔ جن میں شادی شدہ زانی کی حذرجم اور غیر شادی شدہ کی سوکوڑ وں محقی۔ اگرکوئی غلام یا لونڈی زنا کا مرتکب ہوتو ان کے لئے آزاد کی حدسے نصف حد گلے گی۔ چونکہ رجم کا نصف نہیں ہوسکتا اور سوکوڑ وں کا نصف بچاس کوڑے بنا ہے۔ لہٰذا غلام یا لونڈی خواہ شادی شدہ ہو یا کنوارے ان کوزنا کی حد بچاس کوڑے ہی لگائے جا کیں گلے جا کیں گلے۔ اس (۲۰۹) کوڑے بنزا ہوگی ۔ یعنی آزاد کے لئے اس (۲۰۹) اور ان کے لئے کی سرزا ہوگی ۔ امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے حصرت عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہ کا ایک واقعہ بیان کیا کہ انہوں نے حد وزف میں ایک غلام کوڑے براہ ہوگی ۔ امام محمد رحمۃ اللہ عنہ ونصف حد کا مستوجب تھا) امام محمد فرماتے ہیں کہ بیہ فیصلہ ان کی ذاتی رائے پر بنی تھا۔ جناب عبد اللہ بن عامرضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: کہ میں نے خلفاء ثلاثہ کا زمانہ پایا۔ ان میں سے کسی نے بھی غلام کو قذف میں ایک کوڑے بلہ چالیس کوڑے لگے ۔ این شہاب زہری نے بھی غلام کی حدکوآزاد کی حدسے نصف قرار دیا۔ یہی ملک امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء دیا۔ یہی ملک امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء دیا۔ یہی ملک امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء دیا۔ یہی ملک امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ اور ہمارے عام فقہاء دیا۔ یہی ملک امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ اسے کسی سے کسی کے اس کرام کا ہے۔

نوٹ: یہ بات آپ کو یقینا یا دہوگی کہ گزشتہ اوراق میں ہم نے دیت کی بحث کرتے ہوئے اس بارے میں کچھنا م نہا دوانشوروں کا مؤقف ہمعہ تر دید ذکر کیا ہے۔ اب اس مقام پر بھی ویسے ہی وانشور رجم کے بارے میں یہ تک کہتے نہیں شر ماتے کہ رجم کی سزا کا وجود اسلام میں نہیں ہے اور اس سزا کے خلاف قرآن کریم سے بھی استدلال کرتے ہوئے وہ اپنے مؤقف کو سچا ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ پہلے ان کا قرآن کریم سے استدلال پڑھئے۔ پھراس کے بارے میں ہم حقائق بیان کریں گے۔

اعتراض

قرآن کریم میں آزاد عورتوں کے مقابلہ میں لونڈیوں کی سزاان الفاظ سے بیان ہوئی ہے:

فَياذَا الْحُصِلَةَ فَيانَ اَتَيْنَ بِفَاحِسَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ کَهِم الرّباندياں شادی شدہ ہوتے ہوئے زنا کا ارتکاب مَاعَلَى الْمُحْصَنْتِ مِنَ الْعَذَابِ. (النهاء:٢٥)

اگرآ زادعورتوں کی شادی شدہ ہونے اور زانیہ ہونے کی صورت میں سنگیاری کی حد ہوتی ، تو شادی شدہ لونڈی زانیہ کی حداس آیت مذکورہ کے حکم سے نصف ہوگی اور سنگیاری کا نصف ہونہیں سکتا۔اس لئے تسلیم کرنا پڑے گا کہ شادی شدہ زانی اور زانیہ آزاد کی سزاسوکوڑے ہی ہے۔اگر غلام یالونڈی زنا کا ارتکاب کرے تو اب انہیں قرآن کریم کے حکم کے مطابق نصف سزایعنی بچاس کوڑے دی جائے گی۔ تو معلوم ہوا کہ شادی شدہ آزاد زانی کی سزار جم نہیں بلکہ سوکوڑے ہیں۔اس لئے رجم کوئی شرعی سزایا حدنہیں بلکہ شادی شدہ آزادم دوعورت یا غیر شادی شدہ دونوں کی سزاسوکوڑے ہے جس کا نصف ہوسکتا ہے۔

جواب اول: متدل کو ندکورہ آیت کریمہ کے لفظ"مّا عَلَی الْمُحصّنْتِ مِنَ الْعَذَابِ" میں لفظ محصنات کے بارے میں دھوکہ لگا اوراس وجہ سے دوسروں کوبھی دھوکہ دینے کی کوشش کی۔ آیت ندکورہ میں اس لفظ کامعنی" آزاد غیرشادی شدہ عورتیں "ہیں۔ نہ کہ شادی شدہ آزاد عورتیں اور غیرشادی شدہ عورتوں کی حدقر آن کریم نے دوسرے مقام پر بیان فر مائی:"النَّرَّ انِیَهُ وَ النَّرَ انِیْ فَاجْمِلِدُوا مُحلُّ مُواور ہوں کا صف ہوسکتا ہے۔ لہذا اگر واجب پر تین اور غیرشادی شدہ زنا کریں تو ان کی سزانصف بعی بچاس کوڑے ہوگی۔ اس سے معلوم ہوا کہ معترض کو لفظ محصنات سے غلام یا لونڈی غیرشادی شدہ زنا کریں تو ان کی سزانصف یعنی بچاس کوڑے ہوگی۔ اس سے معلوم ہوا کہ معترض کو لفظ محصنات سے

دھوکہ لگا اور اس کامعنی''شادی شدہ عورتیں'' کر کے فریب کھایا بھی اور دیا بھی۔لفظ محصن یامحصنات کئی ایک معانی میں استعال ہوتے ہیں ۔ یہاں آیت ندکورہ میں اسے غیر شادی شدہ عورتوں کے معنی میں استعال کیا گیا ہے۔

لفظ '' محصن' احصان سے ماخوذ ہے۔ اس کا اصل مادہ '' حصن' ہے جس کا معنی قلعہ بھی آیا ہے۔ جس طرح قلعہ اپنے اندرر ہنے والوں کی حفاظت کرتا ہے۔ اس طرح صفت احصان بھی مرد وغورت کو بدکاری سے بچاتی ہے۔ اس لئے کہا گیا ہے کہ احصان چار چیزوں کے حصول کا نام ہے۔ اسلام ، حریت ، نکاح ، پاک دامنی ۔ ان چاروں میں سے ہرایک اپنے موصوف کی حفاظت کرتی ہیں۔ اسلام ان سزاؤں اور تکالیف سے محفوظ رکھتا ہے ، جو کفر کی وجہ سے جھیلنی پڑتی ہیں۔ حریت ان پریشانیوں سے بچاتی ہے ، جو غلامی میں و کھنا پڑتی ہیں اور نکاح مردوزن کے ناموس کی حفاظت کرتا ہے جس کو غیر شادی شدہ اپنے لئے خطرہ محسوس کرتا ہے اور پاک دامنی بھی بہت سے اخلاق بدسے بچانے کا سبب بنتی ہے۔ یہ چاروں معانی بھی قرآن مجید میں موجود ہیں۔

احصان کامعنی اسلام، نکاح، آزادی اور پاک دامنی قرآن مجید میں موجود ہے

اوروہ لوگ جومسلمان عور توں کو تہمت لگاتے ہیں۔ پاک دامن عورتیں (باندیاں) نہ بدکاری کرنے والیاں۔ اور شادی شدہ عور توں ہے۔ جو شخص تم میں سے آزادمومن عور توں سے شادی کی طاقت نہ

وَالَّذِينَ يَرُمُونَ الْمُحْصَنْتِ. (النور۲۲۳) مُحْصَنْتِ غَيْرَ مُسَافِحَاتٍ. (النماء:۲۵) وَالْمُحْصَنْتِ مِنَ النِّسَاءِ. (النماء:۲۲۳) وَمَـنْ لَـمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طُوْلًا أَنْ يَّنْدَكِ الْمُحْصَنْتِ الْمُؤْمِنَاتِ. (النماء:۲۵)

نوٹ: آیت ہم میں آزاد مومن عورتوں کے ساتھ' کواری' ہونے کی قیدلگائی جانی ضروری ہے کیونکہ اس میں اضافہ کے بغیراس آیت کامعنی صحیح نہیں بنتا۔ پوری آید کریمہ یول ہے:

وَمَنُ لَكُمْ يَستَطِعُ مِنْكُمْ طَوْلًا أَنْ يَنْكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ مَامَلَكَتْ اَيُمَانُكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ مَامَلَكَتْ اَيُمَانُكُمْ مِنْ فِتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ مِنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصَفُ مَاعَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ. (الناء: ٢٥)

سو جوشخص تم میں سے مسلمان کنواری عورتوں سے شادی کرنے کی استطاعت نہ رکھتا ہو۔ پس وہ ان مومن لونڈ یول سے شادی کرلیں جو تمہارے ساتھیوں کی ملکیت میں ہیں۔۔۔۔پھر اگروہ لونڈ یال کسی بدکاری کا ارتکاب کریں تو انہیں ان کی بے حیائی کی سزا آزاد عورتوں (یعنی کنواریوں) کی سزا آزاد عورتوں (یعنی کنواریوں) کی سزا آزاد عورتوں (یعنی کنواریوں) کی سزا آزاد عورتوں (یعنی کنواریوں)

درست ہے۔ یعنی جب تک تمہیں کی عورت مومنہ میں تین صفات ملیں۔ آزاد ہونا، مسلمان ہونااور کنواری ہونا۔ تو طاقت ہونے کی صورت میں ایری سے شادی کرلواوراگران صفات کی حامل عورت سے نکاح کی طاقت نہ ہوتو مومنہ لونڈی سے نکاح کرلو۔ چواب دوم: "فعلی بہن نصف ماعلی المحصنات" میں محصنات سے مراد کنواری آزاد عورتیں اس دلیل سے ہیں، جوعلائے نحو ومعانی نے بیان کیا ہے۔ وہ یہ کہ جب معرفہ کو دوبارہ معرفہ لایا جائے تو دوسرے سے بعینہ اولی مراد ہوتا ہے، تو اس قانون کے پیش نظر جب ہم اس قبل ای انفظ کو دیکھتے ہیں، تو وہاں ان الفاظ سے نہ کور ہے: "فسمن لے مستبطع منکم طولا ان ینکح المحصنات جب ہم اس قبل اس جگہ اس لفظ کامعنی ابھی ہم حقیق کر چکے کہ آزاد مومن اور کنواری عورتیں مراد ہیں۔ اب قاعدہ نہ کور کے تحت" فعلیہ نصف ماعلی المحصنات" میں وہی لفظ اس طرح معرفہ بنا کرلایا گیا جس سے مراد وہی پہلے والامعنی ہی ہوگا۔ خلاصہ یہ ہوا کہ لونڈیوں کی حدا ان افظ اس کے شوت ہوا کہ لونڈیوں کی حدا ان افظ کی مراز ریحوں کی حدا آزاد کنواری مسلمان عورت آگر ذیا کر اور کنواری عورت آگر ذیا کرتی ہے، تو اس کے شوت پراسے سوکوڑ ہے گائے جاتے ہیں۔ لہذا یہی جرم اگر لونڈی کر بے تو وہ آدھی سزا (بیجاس کوڑے) یائے گی۔ جواب سوم: مغیرین کرام نے بھی یہاں لفظ "محصنات" سے آزاد مسلمان کنواری عورت ہی لیا ہے۔ قاضی ثناء اللہ صاحب تغیر بیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا ہوں کہ دور کی میک ہوں کی میک ہوں کہ دور کی سے میک ہوں کیا ہوئی ہوں کی دیا کہ دیا کہ دیا ہوں کی دیا کہ دیا کہ دیا ہوئی کیا ہوئی ہوں کا دیا ہوئی ہوئی کی دیا کہ دیا کہ دیا ہوئی ہوئی کیا ہوئی ہوئی کہ دیا کہ دیا ہوئی ہوئی کیا ہوئی ہیں کا خوابی کی جرم اگر لونڈی کر سے تو اور کی دور آدھی ہوئی ہوئی کی دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کو کر دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دور کر کر دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ

ان لونڈیوں پرمحصنات کی سزا کا نصف ہے۔ یعنی آزاد اور
کنواری مسلمان عورتوں کی سزا کا نصف ۔ یہاں محصنات سے مراد
آزاد شادی شدہ عورتیں لینا جائز نہیں ہے کیونکہ ایسی عورتوں کی حد
رجم ہے اور اس حدمیں آدھی حدلگا نامتصور نہیں ہوسکتا۔

محصنات ہے مراد آزا د کنواری عورتیں ہیں۔

فعليهن نصف ماعلى المحصنات. يعنى المحرائر اى الابكار منهن ولا يجوز ان يرادبها المتزوجات من الحرائر لان حدهن الرجم وذا لا يتصورا لتنصيف فيه من العذاب يعنى الحد.

(تفيرمظبرى جسم ۱۸۳ يت ۱۵ النساء مطبوعه ندوة المصنفين وبل) نصف مساعلى المسحصنيات. اى الحواثو الابكاد. (روح المعانى ج۵ص ۱۱)

چونکہ آزاد کنواری عورت زنا کرنے پراسے رجم کی سزا سوکوڑ ہے ہوتی ہے اور لونڈی کواس کا نصف یعنی بچپاس کوڑے لگا کیں گے۔
لکین آزاد شادی شدہ عورت کے زنا کرنے پراسے رجم کی سزا ہوتی ہے جس کا نصف نہیں ہوسکتا۔
جواب چہارم: معترض نے جو دونوں جگہ''محصنات'' کا شادی شدہ عورتیں سرادلیا ہے ۔ پھرخود ہی بینتیجہ نکالا ہے کہ شادی شدہ لونڈیوں کی سزا، شادی شدہ آزاد عورتوں کی سزاسے نصف ہوگی ۔ اب ہم پوچھتے ہیں کہ ''فاذا احصن'' شرط لگائی گئی، اس کا کیا مقام ہے اور ضرورت تھی؟ کیونڈی امام ابوطنیفہ رضی اللہ عنہ کا مسلک سے ہے کہ لونڈی خواہ کنواری ہویا شادی شدہ ، دونوں صورتوں بین اس کے زنا کرنے پر سزا بچپاس کوڑ ہے ، ی ہے ۔ تو معلوم ہوا کہ لونڈی کے لئے محصنات کے لفظ کوشادی شدہ پر محمول کرتے ہوئے اور آزاد عورتوں کے لئے بھی محصنات کوشادی شدہ عورتوں پر محمول کرتے ہوئے شرط و جزاکی مطابقت کے اعتبار سے بیاعتراض کرنا امام اعظم کے نزد یک معتر نہیں ہے کیونکہ آپ کے نزد یک معتر نہیں ہے کیونکہ آپ کے نزد یک میاں کی وضاحت

ومفهوم شرط غير معتبر عند ابى حنيفة وعند الائمة الثلاثة لامفهوم للشرط في هذه الاية بل المراد منه التنبيه على ان الملوك ان كان محصنا

آیت ندکورہ میں شرط کامفہوم امام ابوحنیفہ اور دوسرے ائمہ ثلاثہ کے نز دیک نامعتبر ہے اور اس کا کوئی مفہوم نہیں ہے بلکہ اس کے ذکر کرنے سے مراد صرف اس بات پر تنبیہ کرنا ہے کہ غلام اور للتنزويج فيلا رجم عليه انما الحد الجلد بخلاف لونڈى اگر چه شادى شده بھى ہوں ، تو ان كے زناكى سزارجم نہيں الحو. (تفير مظہري جسم ١٨ النماء) لكھ كار جم النماء)

نو ف : صاحب تفسير مظهري جناب قاضي ثناء الله بإنى بني رحمة الله عليه في مكله كم بارے ميں لكها:

وحد الرقيق رجلاكان او امرأة متزوجاكان اوغير متزوج كان اوغير متزوج خمسون سوطا عند الائمة الاربعة. (تفيرمظهري ٣٥ص١٨النهاء)

غلام خواہ مرد ہو یا عورت شادی شدہ ہو یا کنوارہ ان سب پر حد چاروں ائمہ کے نز دیک بچاس کوڑے ہے۔

بہرحال ان تمام حوالہ جات ہے معترض کی کم فہمی اور غلط استدلال کی قلعی کھل جاتی ہے اور یہ بھی معلوم ہوا کہ شادی شدہ غلام یا لونڈی کی سزا پچاس کوڑے ہوئے ہے یہ ثابت کرنا کہ شادی شدہ آزاد مرد وعورت کے زنا کرنے کی صورت میں ان کو دگئی سزا دینا صرف سوکوڑے ہے،سنگساری نہیں۔معترض کا یہ استدلال بالکل لا یعنی اور بے ربط ہے اور جہالت کی پیداوار ہے۔ لونڈ بول کے کنوارے یا شادی شدہ ہونے کی صورت میں سزامیں مساوات پر چند احادیث

جواب ججم:

عن ابى عبد الرحمن الاسلمى قال سمعت عليا رضى الله عنه وهو يخطب على المنبر فحمد الله واثنى عليه قال ايها الناس ايما امة او عبد زنى اقيموا عليه الحد. وان كان قد احصن فاجلدوا فان خادمة لرسول الله صلاح الما الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه المناه المناه الله المناه ا

(بيهق شريف ج ٨ص ٢٢٩ كتاب الحدودباب لا يقام الحد مطبوع حيدرآبادكن)

معقل بن مقرن اتى عبد الله بن مسعود قال عبدى سرق من عبدى قباء قال مالك سرق بعضهم فى بعض قال اظنه ذكر امتى زنت قال اجلدها قال لم تحصن قال اسلامها احصانها ورواه ايضا حماد بن زيد عن منصور وقال اسلامها احصانها.

قال حدثني ثمامة بنت عبيد الله ابن انس قال

ابوعبد الرحمٰن اسلمی بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت علی المرتفنی رضی اللہ عنہ کومنبر پر خطبہ دیتے ہوئے سا۔ انہوں نے اللہ تعالیٰ کی حمد و ثنا کے بعد فر مایا: لوگو! کوئی غلام یا لونڈی اگر زنا کر بے تو اس پر حدقائم کر واور اگر وہ شادی شدہ ہو تب بھی اسے کوڑے لگاؤ۔ ب شک حضور ضلافی کی ایک لونڈی نے زنا کیا۔ آپ نے مجھے بھیجا کہ جا کر اسے کوڑے لگاؤں۔ میں نے دیکھا کہ ابھی وہ فاس میں ہے اور مجھے خوف ہوا کہ اگر میں نے اسے اس حالت میں کوڑے لگائے۔ بتو میں کوڑے لگا۔ تو میں واپس آگیا۔ یہاں میں کوڑے لگائے ہتو میں قبل کر دول گا۔ تو میں واپس آگیا۔ یہاں میں کے وہ سنجل گئی پھر میں نے اس پر حدلگائی۔ اس پر حضور کی گئی ہو میں دی۔ کا تو میں واپس آگیا۔ یہاں کر حضور کی گئی ہو میں اب س پر حدلگائی۔ اس پر حضور کی گئی ہو میں اب ش کردول گا۔ تو میں واپس آگیا۔ یہاں کہ وہ سنجل گئی پھر میں نے اس پر حدلگائی۔ اس پر حضور کے اس پر حضور کے اس پر حضور کی گئی گئی ہو میں اب ش دی۔

جناب معقل بن مقرن حضرت عبدالله بن مسعود ہے ملے۔
کہنے گئے: میرے غلام نے دوسرے غلام کی قبا چرالی ہے۔ آپ
نے فرمایا: تیرے بعض مال نے بعض مال کی چوری کی ہے۔ مزید
بیان کرتے ہیں کہ میراظن ہے کہاس نے اپنی لونڈی کے زنا کرنے
کا بھی بیان کیا۔اس کے جواب میں انہوں نے فرمایا: اسے کوڑے
لگاؤ۔ عرض کی وہ شادی شدہ نہیں ہے۔فرمایا: اس کا اسلام ہی اس کا

ثمامہ بنت عبیداللد بن انس نے مجھ سے بیان کیا کہ میں نے

شهدت عن انس بن مالک يضرب امائه الحد اذا زنين تزوجن اولم يتزوجن

عن الشعبى قال احصان الامة دخولها في الاسلام واقرارها اذا دخلت في الاسلام اقرت به ثم زنت فعليها جلد حمسين.

(بيبيق شريف ج ٨ص ٢٣٣ كتاب الحدود مطبوعه حيدرآباد دكن)

عن عبد خير عن على رضى الله عنه قال قال رسول الله صَلِينَ الله الله صَلِينَ الله عنه قال أنا والماء كم فاقيموا عليهن الحدود احصن او لم يحصن.

(بیمقی شریف ج۸ص۲۳۲)

عن على رضى الله عنه قال حدثت جارية النبى عَلَالْتُكُالَّةُ عليا ان النبى عَلَالْتُكُالَّةُ عليا ان يحلدها فوجدها على قد وضعت فلم يجلدها حتى تعلت من نفاسها فجلدها خمسين جلدة فقال احسنت

(مصنف عبدالرزاق ج يص ١٩٩٣ بساب زنسي الامة حديث الاماء عديث الاماء الماء 
عن ابن ابى ربيعة قال دعانا عمر فى فتيان من فتيان قريسش فى اماء زنين من رقيق الامارة فضربنا هن خمسين خمسين.

(مصنف ابن الى شيبرج وص ٥٥٠ عديث ٨٣٣٨)

و اذ ازنى العبد او الامة جلد كل واحد منهما خمسين جلدة ولم يغربا وجملته ان حد العبد والامة خمسون جلدة ابكرين كانا او ثيبين في قول اكثر الفقهاء منهم على وعمر وابن مسعود وحسن

حضرت انس بن مالک کوکئ مرتبه دیکھا که وہ لونڈیوں کوکوڑے لگاتے تھے جب وہ زنا کاارتکاب کرتیں خواہ وہ شادی شدہ ہوتیں یا کنواری ہوتیں۔

شعمی بیان کرتے ہیں کہلونڈیوں کا احصان ان کا اسلام میں داخل ہونا ہے۔ جب کسی لونڈی نے اسلام لانے کا اقرار کیا پھرزنا کا اقرار کیا تا اور اس کی حدیجاس کوڑے ہے۔

حفرت علی المرتضی رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضور ضلاّتِ الله الله عنه بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضور ضلاّت الله الله الله عنه کو حکم دیا کہ اسے کوڑے مارو۔ فارت علی نے دیکھا کہ اس نے ابھی بچہ جنا ہے اوروہ حالت نفاس میں ہے۔ جب وہ نفاس سے نکل گئ تو علی المرتضٰی نے اسے بچاس میں ہے۔ جب وہ نفاس سے نکل گئ تو علی المرتضٰی نے اسے بچاس کوڑے گائے تو آپ نے شاباش دی۔

ابن ابی ربیعہ کہتے ہیں کہ ہمیں حضرت عمر نے قریش کے جوانوں میں سے بلا بھیجا۔ جنہوں نے ان لونڈ یوں کو پچاس پچاس کوڑے لگائے جنہوں نے زنا کیا تھا۔

جب غلام یا لونڈی زنا کرے تو ہرایک کو بچپاس کوڑے لگاؤ اور جلا وطن نہ کرواوران کی کامل حد خواہ وہ غلام ہو یا لونڈی صرف بچپاس کوڑے ہے بھروہ کنوارے ہوں یا شادی شدہ ہوں۔ یہ قول اکثر فقہاء کرام کا ہے۔ جن میں علی المرتضی ،عمر، ابن مسعود، حسن، والمنه بحمى وما لك واو زاعى وابو حنيفة والشافعى تخفى، ما لك،اوزاع،ابوحنيفه، ثافع، بتى اورعبرى ثامل ہيں۔ والبتي والعنبري. (المغنى ج٠اص١٣٨مئله-٤١٥)

ندکورہ تمام روایات اور شواہد سے بیٹا بت ہوگیا کہ لونڈی اور غلام کے زنا کرنے کی سرناصرف کوڑے ہیں اور وہ بھی آ زاد کنواری عورت کا نصف ہیں۔ یعنی بچاس کوڑے۔ لہذا معلوم ہوا کہ جہاں لوٹڈیوں کی سرناکا نصف ہونا قرآن کریم میں نہ کور ہوا۔ وہاں محصنات سے مراد آزاد کنواری عورتیں ہی مراد ہیں۔ شادی شدہ آزاد عورت کی زنا کرنے کی صورت میں سرنارجم ہے اور رجم کا نصف نہیں ہوسکتا۔ اس لئے معرض کوڈ بل دھو کہ گا۔ ایک بیر کہاں نے محصنات کا معنی نہ کورہ آیت میں اپنی جہالت کی بنا پرشادی شدہ آزاد عورت کیا۔ پھراپنا آئی رہنا دی شدہ اونڈی کی سرنا نے جس ہونے میں ادھرادھر کی با تیں کیں کیونکہ رجم کا نصف نہیں عورت کیا۔ وہری چال یہ جلی کہ جب رجم کا نصف ہونہیں سکتا تو پھر محصنات سے وہ عورتیں مراد لی جا کیں جن کی سرنا اونڈیوں کے لئے ہوسکتا۔ وہ عیر شادی شدہ آزاد عورتیں ہیں۔ جن کی سرنا سوکوڑے ہے۔ اب اس کے مطابق لونڈیوں کی غیر شادی شدہ ہونے میں سرنا پچاس کوڑے ہوئی۔ جب رجم کا نصف نہیں ہوسکتا تو سرے سے معرض نے رجم کوحد مانے سے بی انکار کر دیا اور آگر رجم کو قرآنی سرنا مان کریوں کہا جائے کہ چونکہ اس کا نصف نہیں ہوسکتا لہذا لونڈی اور غلام کی سرنا بھی شادی شدہ ہونے کی صورت میں رجم میں ہوگا۔ یہ سب با تیں ان لوگوں کی اختراعی ہیں۔ جب حضور خلائے کھی تھی اورغ ہونے والی لونڈی زائی وہ کوئی ہونے والی لونڈی زائیہ کوئی نانے کوئی زائیہ کوئی زائیہ کوئی نانے کوئی زائیہ کوئی زائیہ کی ہوگی۔ یہ سب با تیں ان لوگوں کی اختراعی ہیں۔ جب حضور خلائے کہا کہا متصور ہوگئی ہے؟ فاعتبر وا یا اولی الابصاد

٣١١- بَابُ الْحَدِّفِي التَّعْرِيْضِ

٦٩٤ - آخُبَر نَا مَالِكُ آخُبَرَنَا آبُو الرِّجَالِ مُحَمَّدُ بِنْتِ عَبُدِ الرَّحُمٰنِ اَنَّ بِنْ عَبُدِ الرَّحُمٰنِ اَنَّ رَجُلَيْنِ فِي زَمَانِ عُمَر اِسْتَبَّا فَقَالَ آحَدُهُمَا مَاآبِي بِزَانِ وَكُلُونَ فِي زَمَانِ عُمَر اِسْتَبَّا فَقَالَ آحَدُهُمَا مَاآبِي بِزَانِ وَلَا أُمِنَى بِزَانِيةٍ فَاسْتَشَارَ فِي ذَلِكَ عُمَرُ بَنُ الْخَطَّابِ وَلَا أُمِنَى بِزَانِيةٍ فَاسْتَشَارَ فِي ذَلِكَ عُمَرُ بَنُ الْخَطَّابِ فَقَالَ قَائِلُ مَدَّ حَابَاهُ وَأَمَّهُ وَقَالَ آخَرُونَ قَدُ كَانَ لِأُمِّهِ فَقَالَ قَائِلُ مَدَّ كَانَ لِأُمِّهِ وَلَا يَعْمُو الْحَدَّ فَجَلَدَهُ الْحَدَّ فَجَلَدَهُ وَالْحَدَّ فَجَلَدَهُ الْحَدَّ فَكَانَ لِلْ الْحَدَّ فَكُونُ الْحَدَّ فَجَلَدَهُ الْحَدَّ فَكَانَ لِلْمُ الْمُولَا الْحَدَّ لَمُ الْمُؤْلُونَ الْحَدَّ فَجَلَدَهُ الْمُولَا الْمُحَدِّ الْمَاكِلُونَ الْمُؤْلُونَ اللَّهُ الْمُؤُلُونُ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤُلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُولُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤُلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُو

اشارہ کنابیہ سے تہمت لگانے برحد کا بیان

ہمت الم مالک نے ہمیں ابوالرجال محمد بن عبدالرحمٰن سے خبردی
وہ اپنی والدہ عمرہ بنت عبدالرحمٰن سے بیان کرتے ہیں۔ فرمایا: کہ
حضرت عمرضی اللہ عنہ کے دور خلافت میں دو مردول نے ایک
دوسر کو برا بھلا کہا۔ ان میں سے ایک بولا: نہ تو میرا باپ زائی
حضرت عمری والدہ بدکارہ ہے۔ اس بارے میں حضرت عمر بن
خطاب رضی اللہ عنہ نے مشورہ کیا۔ ایک کہنے والے نے عرض کیا۔
اس نے اپنے والد اور اپنی والدہ کی تعریف ہی کی ہے۔ دوسر سے
بولے اس کے مال باپ کی تعریف بچھ اور الفاظ سے بھی ہوسکتی
میں۔ اسے اس انداز سے گفتگو کرنے پر کوڑے لگائے جا کیں۔
(مطلب یہ کہ اس نے اپنے مال باپ کو زانی نہ کہہ کر مخاطب کے
ماں باپ کو تعریفاً زانی کہا) پس حضرت عمر (بن خطاب) رضی اللہ
عنہ نے اسے اس ای (۸۰) کوڑے لگائے۔

ام محرفر ماتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے اس فیصلہ پر حضور ضلا اللہ علیہ کے سحابہ کرام سے اختلاف کیا۔ بعض نے کہا کہ ہم اس پر حدکو جائز نہیں سمجھتے ۔اس نے اپنے مال باپ ہی کی تعریف کی ہے۔ ہم ان حضرات کے قول پر عمل کرتے باپ ہی کی تعریف کی ہے۔ ہم ان حضرات کے قول پر عمل کرتے

قَالَ مُحَمَّدٌ قَدِ اخْتَلَفَ فِي هَٰذَا عَلَى عُمَرَ ابْنِ الْخَطَّابِ اَصْحَابُ النَّبِي ضَلِلَّ الْكَالِيَّ فَقَالَ بَعُضُهُمُ لاَنَرِى عَلَيْهِ حَدَّا مَدَحَ اَبَاهُ وَأُمَّهُ فَاتَخَذْنَا بِقَوْلِ مَنْ دَرَأَ الْحَدَّ مِنْهُمُ وَمِمَّنُ دَرَا الْحَدَّ وَقَالَ لَيْسَ فِي التَّعْرِيْضِ جَلَدُ عَلِيُّ ابْنُ آبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَبِهٰذَا نَأْخُذُ مِن رجنهول نے حد کی نفی کی اور ان صحابہ کرام میں سے جواس وَهُوَ قَوْلُ ابِي حَنِيفَةً وَالْعَامَةِ مِنْ فَقَهَائِنَامَ حِمَهُمُ وَاللَّهُ

معاملہ میں حد کے قائل نہیں اور تعریض میں حد کے جائز قرار دینے والےنہیں ۔حضرت علی المرتضٰی رضی اللّٰدعنہ بھی ہیں۔ ہمارااس ﷺ ہے اوریہی امام ابوحنیفہ اور جمارے عام فقہاء کرام کا قول ہے۔

تہمت یا تو بالفاظ صریحه لگائی جاتی ہے جس پر بالا تفاق حدہ اور بھی اشارة تعریضاً تہمت بنتی ہے اور الی تہمت برحد قذف کے اجراء وجواز میں حضرات صحابہ کرام کا اختلاف ہے اوپر جو واقعہ آپ نے پڑھا۔اس میں ایک مخض اپنے والدین کے زانی نہ ہونے کی بات کررہاہے۔ دوسرے کے والدین برصراحنا زنا کی تہمت نہیں لگا تالیکن اپنے والدین کی تعریف میں صرف ایک اور مخصوص برائی بعنی زنا کی ففی کرے تعریف کرنا تعریضاً یا اشارۃٔ یہ بھی بتا تا ہے کہ میرے والدین توایسے ہیں تمہارے نہیں۔اس تعریضی تہمت پر حضرت عمر رضی الله عنه نے اسے حد قذف لگائی کیکن اس میں دیگر صحابہ کرام نے اختلاف فرمایا کہ ایسی صورت میں حد قذف نہیں اور ان حضرات میں حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ بھی ہیں ۔ امام محمد فر ماتے ہیں کہ اس بارے میں ہم احناف کا مسلک یہی ہے کہ تعریض اور اشارہ کے طور پر تہمت سے حد قذف واجب نہیں ہوتی ۔حد قذف الفاظ صریحہ کے ساتھ تہمت لگانے پر واجب ہوئی ہے۔اس مئلہ کی تائید میں بہت سے آثار موجود ہیں۔ بیصرف اجتہادی یا اپنی رائے پر بنی ہیں ہے۔ چند آثار ملاحظہ ہوں:

عن ابن طاؤس عن ابيه انه كان لايرى في ابن طاؤس بيان كرتے ہيں اپن والدسے كه وه تعريض ميں التعريض حدا. عن عوف عن الحسن انه قال لا حدك قائل نه تق عوف نے حسن سے بيان كيا كه صرح قذف يحد الحد الا في القذف المصرح. (مصنف ابن الى شيب كي بغير (اشارة ياتعريضاً) مين حد المد

> جوص ۵۳۷ حدیث ۸۳۲ ۸۳۳ مطبوعه دائرة القرآن کراچی) عبد الرزاق عن معمر عن قتادة قال لوقال رجىل لاخر انى اراك زانيا عزر ولم يحد وتعريض كله يعزر فيه في قول قتادة.

جناب قادہ فرماتے ہیں کہ اگر ایک مرد دوسرے سے کہتا ہے کہ میں تجھے زانی و کھتا ہوں تو اس کہنے والے کوتعزیر لگائی جائے گی اور حدثہیں ہوگی۔ ہرفتم کی تعریض میں امام قنادہ کے قول کے مطابق

قاسم بن مجد سے ایک مخص کے بارے میں یو چھا گیا جس نے دوسرے کو کہا: اے بد زبان و بدعمل کے بیٹے! انہوں نے جواب دیا۔اس پر کوئی حدنہیں۔ہمیں تو صرف یہی معلوم ہے کہ حد قذف صرف دوٹوک تہمت لگانے اور واضح نفی (بچہ بجی کی) میں

جناب مکحول بیان کرتے ہ*یں کہ حضر*ت معاذ بن جبل اور حضرت عبد الله بن عمرو ابن العاص دونوں نے کہا کہ حد قذ ف صرف ان الفاظ وکلمات پر ہے جواس مفہوم میں بالکل واضح ہوں اوران كاصرف ايك بي مفهوم (تهبت لكانا) بنما مو\_

ضحاک بن مزاحم ہے وہ حضرت علی المرتضٰی ہے بیان کرتے

عن القاسم بن محمد انه سئل عن رجل قال رجل يا ابن جزار قال ليس بشيء مانعلم الحد الا في القذف البين والنفي البين.

عن مكحول ان معاذبن جبل وعبد الله بن عمرو ابن العاص قالا ليس الحد الا في الكلمة التي ليس لها مصرف وليس لها الا وجه واحد.

عن الصحاك بن مزاحم عن على قال اذا

بين أب فرمايا: جب مدودين لعل اور عسى (شاكرايا

جناب ابراہیم کہتے ہیں کہ جب کسی خاوندنے اپنی بیوی سے

کہا: بے شک تو نے شادی کی ۔ میں اس میں کوئی عذر نہیں یا تا ۔ تو

اس کہنے والے پر کوئی حد نہیں ہوگی ۔ امام محمد کہتے ہیں بیقول امام

بلغ في الحدود لعل وعسى فالحد معطل.

(مصنف عبدالرزاق ج مص ۲۲۳ تا ۳۲۵ باب العريض مديث هو) كے الفاظ آجائيں ، تو حد معطل ہوجائے گی۔ البيار المال ١٣١٦ ما ١٣٢١ مطبوعه كراحي)

> اخبرنا ابوحنيفة عن حماد عن ابراهيم قال اذا قال الرجل لامرأته انه قد تزوجها لم اجدها عذراء فلاحد عليه قال محمد وهذا قول ابي حنيفة رحمة الله عليه وهو قولنا. محمد قال اخبرنا ابو

ابوحنیفہ کا ہے اور ہمارا بھی یہی قول ہے۔ جناب ابراہیم بیان کرتے ہیں جب ایک مخص نے دوسرے سے کہا تو فلال نہیں ہے۔ تو یہ کہنا حنيفة عن حماد عن ابراهيم قال واذا قال الرجل کوئی تہت نہیں بنآ۔ امام محر کہتے ہیں بی تول امام ابو حنیفہ کا ہے للرجل لست لفلانة فليس بشيء قال محمد وهذا اور ہمارا بھی یہی قول ہے کیونکہ اس کہنے والے نے اس کے باپ قول ابى حنيفة وهو قولنا لانه لم ينفه عن ابيه انما ہے ہونے کی نفی نہیں گی ۔ یہی کہا کہ اسے اس کی ماں نے نہیں جنا۔ قال لم تلده امه وانما النفي الذي يحدفيه الذي حدقذ ف تبائتی ہے، جب نفی یوں کی جائے کہ تواینے باپ کانہیں يقول لست لابيك. ( كتاب الآثارص ١٣٦١ باب وراء الحدود حديث ١٢٣ يـ ١٢٣ مطبوعه ہے(لینی کسی اور کے نطفہ سے پیدا ہواہے)۔ دائرة القرآن كراچي)

مذکورہ آ ٹار میں آپ نے ملاحظہ فر مایا کہ سی شخص کو اشارہ یا تعریض کے طور پر تہمت لگانے والے پر تعزیر ہوسکتی ہے، کیکن حد قذف جارئ نهيس موتى \_تعريض كى مختلف صورتيس "مصنف عبدالرزاق" اور" كتاب الآثار" وغيره ميس مذكور بيس \_تعريض كي صورت میں نہ تو تعریض کے ذریعہ تہت لگانے والے پر حدقذ ف جاری ہوگی اور نہ ہی جس کوتعریض کے ذریعہ بدکار کہا گیا ،اس پر حدزنا جاری ہوگی ۔ان دونوں باتوں کے لئے تہمت الفاظ صریحہ غیر محتملہ ہے ہوا دراگر گواہوں کے ذریعہ جرم ثابت کیا جانامقصود ہے،تواس کی تفصیل بھی گزشتہ اوراق میں مذکور ہو چکی ہے اور اگر بچہ بچی کی لغی کے طریقہ پرتہت لگائی گئی ،تو دوٹوک انداز میں جب تک یوں نہ کہا جائے ، کہ بیمیرا بیٹانہیں بلکہ کسی اور کے نطفہ کی پیداوار ہے۔اس وقت تک حدقذ ف یا حدز تا جاری نہیں ہوگی۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

نوٹ: بدفعلی کے شمن میں امام محمد نے جوا حادیث ذکر کیں ہم نے ان کی تشریح وتفصیل بیان کی کیکن اس موضوع کے چند همنی مسائل رہ گئے ہیں جن کابیان کرنا ہم ضروری سمجھتے ہیں تا کہ موضوع میں تشنگی نہ رہے۔

مسئلہ اولی: چویا یوں سے بدفعلی کرنے کا شرعی حکم کیا ہے؟

سمسی جو پایہ سے بدفعلی کرنے والے کی سزامیں ائمہ کا اختلاف ہے۔جبکہ احناف ایسی بدفعلی پر حدلگانے کے قائل نہیں ہیں بلکہ تعزير كاحكم دية بير - ابن قدامه نه اپن شهره آفاق تصنيف "المغنى" ميں اس بارے ميں اختلاف ائمه يول مقل كيا ہے:

حضرت امام احمد بن خنبل سے مختلف روایات آئی ہیں ۔ جانوریا چو یا یہ سے وظی کرنے والے کے بارے میں ایک روایت ہے ہے کہ اسے تعزیر لگائی جائے ، حدنہیں ۔ یہی حضرت ابن عباس سے مروی ہے اور یہی مسلک عطاء ٔ کنعی متعمی ' حاکم' مالک ثوری' احناف اوراسحاق کا بھی ہے۔امام شافعی بھی یہی فرماتے ہیں۔ دوسری روایت سیہے کہاس کا حکم لوطی کے حکم ایسا ہے۔حسن نے کہا کہاس کی حدُ حدزنا ہے۔ ابومسلمہ بن عبدالرحمٰن کہتے ہیں کہ ایسے خص اوراس جانور کوئل کردیا جائے کیونکہ حضور ﷺ نے فرمایا ہے: ''من اتسی بھیسمۃ فاقسلوہ و اقسلوہ امعہ جو تحض چوپایہ سے بدنعلی کرتا ہے اسے بھی اوراس چوپایہ کوبھی ہارڈالو'۔ (ابن قد امدونوں روایات کی وضاحت کرتے ہیں) تعزیر ہونے اور حدنہ ہونے کی وجہ یہ ہے کہ اس بارے میں کوئی تیجے نص وار ذہیں ہے کہ چوپایہ سے بدفعلی کرنے کی کیا حدے؟ اوراس بدفعلی کولواطت پر قیاس کرنا بھی درست نہیں ہے کیونکہ یہاں آ دمی کی شرمگاہ ہے اور آ دمی کے ظاف حیوان کے لئے اپنی بول و براز کی جگہ کا سر و پر دہ ضروری نہیں جس کی بنا پر زجروتو بیخ کی بجائے حدکی طرف رجوع کیا جائے اور یہ بھی کہ عام آ دمی اس سے بچتا ہے نفرت کرتا ہے لہٰذا ثابت ہوا کہ چوپایہ کے ساتھ بدفعلی کے مرتکب پر حدثہیں ۔ باتی رہی ووسری روایت کو حضور خلاف کی کردو ہے اس کاروایت کرنے والاعمروین ابی عمرو ہے اور جو خوس و خلاف کے مرتکب پر حدثہیں ۔ باتی رہی دوسری روایت ہو خوس کے دوسری روایت کرتے گئی ہے اور دروی کوئل کردو ۔ اس کاروایت کرنے والاعمروین ابی عمرو ہو اور اس مام احمد کے ذویک میٹر بی بیٹر ثابت راوی ہے طواوی نے اسے ضعیف کہا۔ (امنی جو اس کاروایت کرنے والاعروین المقروین المقروین کوئل کی بارے بی ہوجائے کیونکہ ان ہے جانور کود کھی کہ اور کو کھی کہ اس سے جو اور کوئل کردی ہو جائے کہ ہوجائے کیونکہ ان چوپایوں کے بارے بیس ہے جن کا گوشت کھایا نہیں جاتا اورا گرکھایا جاتا ہو، تو اس فعل کے بعد بھی وہ کھانا جائز ہی رہے گا۔ یہ وہ اور کونے کے بارے بیس ہے جن کا گوشت کھایا نہیں جاتا اورا گرکھایا جاتا ہو، تو اس فعل کے بعد بھی وہ کھانا جائز ہی رہے گا۔ یہ ام اور خوبا کی اس کے دیا باز کے باز کی بی صاحبین کہتے ہیں کہ اسے جلاد بنا چاہیے ۔ اگر وہ کی دوسرے کا ہے تو مالک کو بلاکر اسے جائور کی قیمت دلوا کر اور خوبا کو را جائے۔ (در اکتاری میں ۲۰ میلا بن فی الد اس کا مطلب نی خوبالد بنا چاہیے ۔ اگر وہ کی دوسرے کا ہے تو مالک کو بلاکر اسے جائور کی قیما در کا مطلب نی خوبالد بنا چاہیے ۔ اگر وہ کی دوسرے کا ہے تو مالک کو بلاکر اسے جائور کی قیما دو کر کے کہ کو بلاکر اسے جائور کی قیما دوسرے کا ہے تو مالک کو بلاکر اسے جائور کی قیما دوسرے کا ہے تو مالک کو بلاکر اسے جائور کی قیما دوسرے کا ہے تو مالک کو بلاکر اسے جائور کی گور کی کرنے جائے کے دوسرے کا ہے تو کو کو کو کی کو کو کر کے دوسرے کا دوسرے کی جائے کو کہ کو کی کو کر کو کر کے کو کو کو کر کو کر کے کو کر کو کر کو کر کو کر کر کو کر کو کر کو ک

جانور سے وطی کرنے والے پر حذبیں ہے کیونکہ بیزنا کے معنی میں نہیں آتی۔اس میں کہ وہ جنایت ہے۔ دواعی کے اعتبار سے
بھی زنا کے معنی نہیں پائے جاتے کیونکہ طبع سلیم اس سے نفرت کرتی ہے۔ابیا کرنے والا انتہائی بے وقوف ہوتا ہے شہوت کی زیادتی
میں مجبور ہے کیونکہ جانور کے فرج کو چھپانا ضروری نہیں اس لئے اس پر تعزیر گئے گی اور جس روایت میں ایسے جانور کو ذریح کر دینے کا
حکم ہے یا جلاڈ النے کا حکم ہے۔اس کی ایک وجہ یہ ہے کہ بری بات کے وجود کو ختم کر دیا جائے لیکن مارنا یا جلانا واجب نہیں۔

(بدایهاولین ص ۵۱۷، کتاب الحدود باب الوطی الذی یو جب الحد مطبوعه کلام کمپنی کراچی)

حضرت ابن عباس رضی الله عنهما فرماتے ہیں: کہ جو شخص کسی جانورہے بدفعلی کرتا ہے اس پر حدنہیں ہے۔

عن ابن عباس في الذي يقع على البيهمة قال ليس عليه الحد.

(مصنف عبدالرزاق ج عص ۲۲ سر حدیث ۱۳۲۹)

چار پایہ سے بدفعلی کرنے والے پرائمہ احناف کے نزدیک تعزیہ ہے مدنین ہے گھے حضرات وجوب حد کے قائل ہیں جن کا استدلال اس حدیث سے ہے۔ حضور ضلاتین کے نزدیک تعزیہ سے جو پایہ سے وطی کی اسے تل کردؤ' کیکن بی حدیث شاذ ہے۔ لہذا الی حدیث سے حدواجب نہیں ہوتی ۔ اگر اس روایت سے حد ثابت بھی کی جائے ، تو یہ ایسے خض کے لئے ہوگی ، جواس فعل کو جائز ومبار سمجھتا ہو۔ پھر یہ بھی واضح ہے کہ چو پایہ کے بول و براز کی جگہ شرمگاہ کا حکم نہیں رکھتی اس لئے اس کا سر ضروری نہیں ۔ چو پایہ کے فرج میں دخول یوں جیسا کسی نے کوزہ میں دخول کیا ۔ اس لئے ہم کہتے ہیں کہ چو پایہ کے ساتھ وطی کرنے والے کا وصوم خص دخول سے نہیں ٹو نما جب تک انزال نہ ہواور حد چونکہ زجر کے لئے آئی ہے اور عقائدوں کی طبیعت چو پایوں کے ساتھ بدفعلی کی طرف کوئی میلان نہیں رکھتی اور یہ بھی بات واضح ہے کہ چو پایہ کا مزاج انسان کی شہوت پورا کرنے کا مقام نہیں ہے ۔ شہوت کو پورا کرنا یا تو زیادتی شہوت کی وجہ سے ہوتا ہے بیا انتہائی بے وقوئی کی وجہ سے ، جیسا کہ مشت زنی سے شہوت پورا کرنے والا بااس کے علاوہ کوئی اور طریقہ اپنا تا ہے ۔ بہر حال ایسے بدفعل کو تعزیر لگائی جائے گی کیونکہ وہ بدفعلی کا مرتکب ہوا ہے ۔ امام محمد فرماتے ہیں کہ ہمیں دراصل حضر سے بیا انتہائی ہے دفعل کو تعزیر لگائی جائے گی کیونکہ وہ بدفعلی کا مرتکب ہوا ہے ۔ امام محمد فرماتے ہیں کہ ہمیں دراصل حضر سے بیا انہیں رضی اللہ عالی سے بیا ہے والا بیا گیا تو آپ نے حضرت علی الرتھی رضی اللہ عنہ سے بیا جو بیا ہے کہ ایک شخص آپ کے بیاس چو بایہ کے ساتھ وطی کرنے والا لایا گیا تو آپ نے خوال کا میا گیا تو آپ نے کے ساتھ وطی کرنے والا لایا گیا تو آپ نے خوال کوئی ہو تھیا کہ منام نے بیل کے ساتھ وطی کرنے والا لایا گیا تو آپ نے نے ساتھ کی دور سے بیا ہو آپ کے ساتھ وطی کرنے والا لایا گیا تو آپ نے نہوں کوئی ہونے کے ساتھ کی کرنے والا لایا گیا تو آپ نے نہوں کی سے میان کی کوئی ہو تو آپ کی کہ کوئی ہو کی کرنے والا لایا گیا تو آپ نے کہ کوئی ہو کی کرنے والا لایا گیا تو آپ کے ساتھ کی کوئی ہو کی کوئی ہو کی کرنے والو کیا گیا تو آپ کی کوئی ہو کی کرنے والو کیا گیا تو آپ کی کوئی ہو کی کوئی ہو کرنے والو کیا گیا تو آپ کی کوئی ہو کی کوئی کوئی ہو کرنے والو کیا گیا تو آپ کی کوئی ہو کی کوئی ہو کرنے کی کوئی کی کوئی کی کوئی ہو کرنے کوئی کی کوئی ہو کرنے کی کرنے کی کوئی ک

اسے حدنہ لگائی کین چوپایہ کوذئے کر کے جلادیے کا حکم دیا ۔ لیکن جلادینا بھی ہمارے نزدیک واجب نہیں ہے۔ حضرت علی المرتضیٰ نے جانور کو جلادیے کا حکم اس لئے دیا تھا تا کہ لوگ اسے دیکھ کر وظی کرنے والے کو عار نہ دلائیں۔ اس طرح اگر کسی نے دوسرے خص کو جانور کے ساتھ بدفعلی کی تہمت لگائی تو تہمت لگانے والے پر بھی حدواجب نہیں ہوتی کیونکہ تہمت لگانے والا اس وقت حد کے لائق ہوتا ہے جب وہ اسے ایسے فعل کی تہمت لگائے جس کے کرنے والے پر حد لازم ہوتی ہواور سے بات یہاں چار پایہ کی صورت میں مفقود ہے۔ کیا بات یوں نہیں ہے کہ اگر کسی نے مردار کے ساتھ وطی کرنے یا حرام کو قبول کرنے کا فعل کیا ، تو اس پر حد نہیں ۔ یونہی چوپایہ کے ساتھ بفعلی کی تہمت دھرنے والے پر بھی حد نہیں ہوگی۔

(مبسوط سرحسی جوص ۱۰۱باب الرجوع عن الشهادة سے قریب ماقبل بمطبوعه بیروت)

خلاصة كلام يركه اگرچه چوپائے كے ساتھ بدفعلى انتهاكى شہوت پرستى اور بے وَوَ فى ہے كيكن قضائے شہوت كا وہ قدرتى اور طبعى مقام نہيں ہے اس كے تہمت لگانے والے پر مقام نہيں ہے اس كئے ایسے بدكار كوتعور ركگنی چاہئے حدنہيں۔ يونهى جب ایسے بدفعل پر حدنہيں اس طرح اس كى تہمت لگانے والے پر بھى حدوقذ ف نہ ہوگى بلكہ وہ بھى تعزير كامستحق ہوگا۔ فاعتبر وا يا اولى الابصاد

مسکلہ ثانیہ: مردہ عورت سے وطی کرنے کا حکم

مردہ عورت کے ساتھ وطی کرنے والے پراحناف کے نزد کیے'' حدزنا''نہیں ہے بلکہ تعزیر ہے۔ مردہ عورت کے ساتھ وطی کرنے میں دواقوال ہیں:

- (۱) اس پر حدواجب ہے۔ یہ امام اوزاعی کا قول ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ بیر وطی چونکہ انسانی شرمگاہ میں ہوئی ہے لہذا بیزندہ انسان کے ساتھ وطی کرنے کے مشابہ ہوئی بلکہ زندہ کی بہنسبت بیزیادہ گناہ اور بے حیائی ہے کیونکہ ایسا کرنے والے نے مردہ عورت کی تو ہین و بے عزتی کی ہے۔ تو ہین و بے عزتی کی ہے۔
- ' (۲) جناب حسن کا قول کہ ایسے پر حدنہیں ہے۔ ابو بکر کا بھی قول یہی ہے۔ یہ کہتے ہیں کہ مردہ عورت سے وطی کرنا کوئی وطی نہیں ہے کیونکہ مردہ کی شرمگاہ کہ جس سے وطی کی گئی ہے وہ بے جان اور ہلاک ہو چکی ہے ادرالی جگہ و مقام پر وطی کرنے سے شہوت نہیں آتی اور آ دمی اس سے بچتا ہے۔ (المغنی مع شرح الکبیرج ۱۰ص ۴۸ افصل ۱۵۵ کے مطبوعہ دارالفکر بیروٹ)

ندکورہ حوالہ جات اور تحریرات سے بہی نتیجہ نکلا کہ مردہ عورت سے وطی کرنا بھی اگر چہانتہائی بے حیائی اور بے باک ہے اور کسی شریف آ دمی کا کام نہیں ہوسکتا ، نیکن حرام ہونے کے باوجود چونکہ زنا کی تعریف میں یہ فعل نہیں آتا اس لئے ایسے بدکار کو تعزیر لگائی جائے گی' حدنہیں۔

### مسکه ثالثه: عورت کاعورت کے ساتھ وطی کرنے پر حدثہیں

گزشته اوراق میں اس موضوع پر کافی لکھا جا چکا ہے۔ اصل بات یہ ہے کہ زنا میں ایک طرف مرداور دوسری طرف عورت ہونا ضروری ہے۔ جبیبا کہ گواہی کے شمن میں بیان ہوا کہ گواہ کیفیت زنا بیان کرتے ہوئے کہیں کہ ہم نے انہیں یوں و یکھا جبیبا کہ سلائی سرمہ دانی میں داخل ہوتی ہے۔ جب عورت کی دوسری عورت سے قضائے شہوت کرتی ہے تو اس میں یہ کیفیت تو ہونہیں گئی۔ بہر حال یہ فعل آگر چہ حرام ہے لیکن مستوجب حد نہیں۔ عورت کے اس فعل سے دوسری عورت کے رحم میں اگر پانی (مادہ منویہ) چلا جائے تو بعض حکماء نے کہا ہے کہ اس سے خطرناک جراثیم پیدا ہو کر عورت کی ہلاکت کا سبب بھی بن سکتے ہیں۔ حضور ضرافی اللہ کے ساتھ عورت کو ایک ہی چورت کی ملاکت کا سبب بھی بن سکتے ہیں۔ حضور ضرافی کہا ہے کہ اس سے عورتوں کو حتی الامکان کے ساتھ عورت کو ایک ہی چا دریا لحاف میں سونے سے منع فرمایا حق کی لحنت تک ذکر فرمایا۔ اس لئے اس سے عورتوں کو حتی الامکان اجتناب کرنا چا ہے۔ ذریر بحث مسئلہ کی تفصیل ابن قدامہ کی زبانی ملاحظہ فرمائیں:

ایک عورت اگردوسری عورت کے ساتھ اپنا جسم رگڑ نے (بعنی وطی کرنے کی کوشش کریں) تو وہ زانیہ اور ملعون ہیں ۔مروی ہے
کہ حضور ضلاتی الیہ الیہ الیہ الیہ دعورت کے ساتھ اپنا جسم مباشرت کریں ملعون فر مایا لیکن ان پر حد نہیں بلکہ تعزیر ہے کیونکہ ایسی صورت میں
دخول تو ہونہیں سکتا ۔لہذا یوں سمجھا جائے کہ مرد نے عورت سے مباشرت کی ۔لیکن اس نے آلہ تاسل عورت کے عضونها فی میں واخل نہ
کیا ۔ایسی صورت میں مرد پر حدز نا واجب نہیں ہوتی ۔مروی ہے کہ ایک خص نے حضور ضلاتی ایک ایسی کے کیا ۔ ایسی صورت میں عرض کیا: یا رسول
اللہ! میری ایک عورت سے ملا قات ہوئی ۔ میں نے جماع کے علاوہ اس کے ساتھ سب کچھ کیا ۔ (اب میرے لئے کیا تھم ہے؟) اس
پر آیت اتری: ''اقب م الصلو قبطر فی النہار و زلفا من اللیل ان الحسنات یذھین المسینات دن کے دونوں اطراف میں نماز
پر پابندی کر اور رات ڈیسلے بھی یقینا نیکیاں ، برائیوں کوختم کردی تی ہیں' ۔ بیٹ کر اس شخص نے عرض کیا: حضور! کیا ہے مصرف میر سے
پر پابندی کر اور رات ڈیسلے بھی یقینا نیکیاں ، برائیوں کوختم کردی تی ہیں' ۔ بیٹ کر اس شخص نے عرض کیا: حضور! کیا ہے مصرف میر سے
لئے مخصوص ہے؟ فر مایا نہیں ساری امت کے لئے ہے جو بھی یئل کرے ۔ اسے آمام نسائی نے روایت کیا ہے اور اگر کوئی شخص ایسی حالت میں دیکھا جائے کہ وہ کی اجبہہ کا بوسہ لے رہا تھا اور یہ معلوم نہ ہو کہ وہ مباشرت کر چکے ہیں یا نہیں تو ان پر حدواجب نہیں ہے حالت میں دیکھا جائے کہ وہ کی اجبہہ کا بوسہ لے رہا تھا اور یہ معلوم نہ ہو کہ وہ مباشرت کر چکے ہیں یا نہیں تو ان پر حدواجب نہیں ہے حالت میں دیکھا جائے کہ وہ کی اجبہہ کا بوسہ لے رہا تھا اور یہ معلوم نہ ہو کہ وہ مباشرت کر چکے ہیں یا نہیں تو ان کے دو اور انسانی کے دور انسانی کے دور کی ایک کے دور انسانی کے دور کی انسانی میں کے دور کی کے دور کی اور کی دور کی ایک کی انسانی کی دور کی انسانی کے دور کی کو مور کی دور کی کوئل کے دور کی کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دو

## مسكهار بعه: مشت زنی پائسی غیرطبعی اور غیرفطری طریقه سے منی کااخراج

عربی زبان میں اس کے لئے لفظ''است منٹی'' آیا ہے۔جس کی فقہاء کرام نے مختلف صورتیں بمعہ مختلف احکام ذکر فرمائیں ہیں۔اس بارے میں علامہ شامی کی عبارت نقل کردیناہی کافی ہے۔

اگریم تعین ہوجائے کہ مشت زنی سے تخص مذکورزناسے نے جائے گاتواس پر'است منی ''واجب ہے کیونکہ وہ گناہ دوسر ہے گناہ سے کم درجہ کا ہے۔ علامہ ابن ہام لکھتے ہیں کہ اگرالیا تخص اپی شہوت کو ٹھنڈا کرنے کے لئے کرتا ہے تو امیدر کھنی چاہیے کہ وہ عذاب سے نے جائے گا۔''معراج الدرایہ' میں امام شافعی اورامام احمد کا قول قدیم نقل کیا گیا ہے۔ است منہ میں رخصت ہے۔ قول بدیم میں اسے حرام کہا گیا۔ البتہ لونڈی یا ہوی کے ہاتھ سے است منہی جائز ہے۔ اس لئے''معراج الدرایہ' کے اس قول کے بیمنا فی نہیں ہے۔''است منہی جائز ہے۔''السراج'' میں ہے اگر کوئی شخص مجرد ہو۔ اس کی ہوی یا باندی نہ ہواور اگر ہوی تو ہے لیکن اس

تک پہنچ پر قادر نہیں ۔ ادھر مہوت نے بہت زیادہ غلبہ کر ایا حتی کہ اسے شہوت کے علاوہ اور کوئی بات یا خیال اپنی طرف متوجہ نہیں کر پاتا تو امام ابواللیث نے اس صورت میں کہا ہے کہ 'استمنی'' سے اس پر کوئی وبال نہ آئے گا۔ (ای شامی جہم ص ۲۷ مطلب فی تھم اللواطة میں کھا ہے) اگر زنا میں پڑ جانے کا شدید خطرہ ہوتو مشت زنی واجب ہے۔ باں اگر صرف حصول شہوت کے لئے ابیا کرے گا ، تو گئہ گار ہوئے دی علت کیا ہے؟ کیا انسان کے لئے اپنا کرے گا ران وغیرہ سے نفع حاصل کرنا علت گناہ ہے؟ جبیا کہ حدیث پاک میں ہتھ ہے جہا کرنے والے کو ملعون کہا گیا ہے یا مادہ منویہ کو ران وغیرہ سے نفع حاصل کرنا علت گناہ ہے؟ جبیا کہ حدیث پاک میں ہاتھ سے جماع کرنے والے کو ملعون کہا گیا ہے یا مادہ منویہ کو نفول اور یکن بہانا وجہ گناہ ہے؟ حبیا کہ اور اللیث نے کہا ہم ہوئے کے حصول شہوت کے لئے'' است صنہ کی' کرام ہے۔ علامہ شامی فرماتے ہیں کہ میں نے کہیں نہیں دیکھا کہ کہی نے اس کی وضاحت کی ہو۔ بظاہر مؤخر الذکر ہی علت معلوم ہوئی ہے کوئکہ یوی یا بانہ کہ کوئی شخص اپنا آلہ تا کسل فرماتے ہیں کہ میں نادہ منویہ گئا ہوں گئا ہوں کا بہت ہے ہوں اور کوئٹ کے شہوت کر لے قو جائز ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ آلہ تناسل کوئی دیوار یا صورات میں استدلال کیا ہے۔ ''واکٹ کی ٹائید اس سے ہوتی ہے کہ علامہ زیلجی نے'' است منی بالکت'' کے عدم جواز پر اس آیت سے استدلال کیا ہے۔ ''واکٹ کی آئو گئا ہوں کی اور لوٹٹ یوں اور لوٹٹ یوں کی اور لوٹٹ کی کے علامہ کوئٹ کی آئی الکت'' کے عدم جواز پر اس آیت میں اللہ تعالی نے اپنی ہیوی اور لوٹٹ کی کے علاوہ کی اور طریقہ سے است منی یا تضائے شہوت جائر نہیں است منی یا تضائے شہوت جائر نہیں است منی یا تضائے شہوت جائر نہیں ہوں اور لوٹٹ کی کے علاوہ کی اور طریقہ سے است منی یا تضائے شہوت جائر نہیں اس میکٹ کی کے عدم جوائر فر مایا۔ اس کا مطلب سے ہوئی اور لوٹٹ کی کے علاوہ کی اور طریقہ سے است منی یا تضائے شہوت جائر نہیں اس میکٹ کی کوئر میں اور طریقہ سے است منی یا تضائے شہوت جائر نہیں کی ورکٹ ہوئی کوئر کی کوئر کوئر کی کے عدم جوائر فر مایا۔ اس کے حدم جوائر فر مایا۔ اس کے جو جھ پر منکشف ہوا۔ واکٹ اعلی کوئر کی ر کی کوئر کی کوئر کی کوئر کی کوئر کی کوئر کی کوئر کی کوئر کوئر کی کوئر کی کوئر کی کوئر کی کوئر کی کوئر کوئر کی

(روالحتارج٢ص٩٩٩مطلب في حكم الاستمناء، كتاب الصوم باب مايفسد الصوم وهي لا يفسدوه)

قار ئین کرام! عبارت مذکورہ سے ثابت ہوا کہ آ دی کے لئے اس کی اجازت نہیں کہ وہ اپنے اعضاء کو ایک دوسرے کے منافع کے لئے بجز اجازت شرعی تصرف میں لائے کیونکہ انسان اپنے اعضاء کا علی الاطلاق ما لک نہیں ۔ جب ملکیت مطلقہ نہیں ، تو اپنا کوئی عضو کا نے بجز اجازت شرعی تصرف از روئے شرع کیونکہ جائز ہوسکتا ہے؟ اگر اس مقام پر یہ کہا جائے کہ جبیبا کہ غلبہ شہوت اور زنامیں پڑنے کے خطرہ کے پیش نظر' است منی '' جائز ہے تو اسی طرح بوقت ضرورت کی دوسر کے واپنا کوئی عضو وینا بھی جائز ہونا علی سرح بوقت ضرورت کی دوسر کے واپنا کوئی عضو وینا بھی جائز ہونا علی ہوا کوئی عضو وینا بھی جائز ہونا علی اس کے علیہ سے کہ مجبوری واضطرار (است منٹی میں) خودانسان کو ہے اوراعضاء دوسر کے ودینے میں دینے والے کو جبیں کو جوالی ہوا کہ کی نے است منٹی بالید کیا' اس نے نہیں لینے والے کو مجبوری ہے۔ ابن قدامہ نے است منٹی کے ضمن میں ایک مشکر ذکر فر مایا کہ اگر کسی نے است منٹی بالید کیا' اس نے حرام کیا۔ اگر صورت مذکورہ میں از ال نہ ہواتو روزہ برقر ارور نہ روزہ وابیا اولی الابصار تو از ال ہوجانے کی صورت میں روزہ جاتا رہے گا۔ فاعتبروا یا اولی الابصار

مسئله خامسه: لواطت كاحكم

لواطت کی حرمت میں علماء کا اتفاق ہے۔اللہ تعالی نے قرآن کریم میں لواطت کرنے اور کرانے والے دونوں پرلعنت بھیجی۔

ارشاد باری تعالی ہے:

وَلُوْطًا اِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٱتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَا سَبَقَكُمُ اللَّهُ اللَّ

لوط عليه السلام نے جب اپنی قوم سے فر مایا: کیا تم بے حیائی کرتے ہو جو تم سے پہلے دنیا میں کئی نے نہیں کی ۔تم یقیناً مردوں کے ساتھ شہوت رانی کرتے ہوا درعور توں سے نہیں کرتے ۔تم تو بالکل حدسے گزرنے والے ہو۔

(المغنى مع شرح الكبيرج • اص ١٥٥ ـ ١٥٤ مسئله ١٦٨ عنذ كرة اللواطت مطبوعه دارالفكر بيروت 🖍

جس مرد نے اپی عورت کی سرین میں دخول کیا یاعمل قول لوط کیا توایسے پرامام ابوصنیفہ کے زد کیک حد نہیں بلکہ تعزیہ ہے۔ '' جامع تعلیم الصغیر'' میں ہے۔ اس کو قید میں رکھا جائے ۔ صاحبین اسے زنا کی مثل جانتے ہیں اوراس پر حدلگاتے ہیں۔ امام شافعی کا ایک قول بھی ہی ہے ۔ ان کا دوسرا قول میر ہے کہ انہیں قبل کر دیا جائے کیونکہ حضور خلاتی کی گئی گئی گئی گئی گئی کا ارشاد ہے : فاعل اور مفعول دونوں کو قبل کر دو۔ (سنن ابن اجر ۱۸۳۵) ایک اور روایت ہے کہ اپر والے اور پنجے والے دونوں کورجم کر دو۔ (سنن ابن اجر ۱۸۳۵) مصاحبین کی دلیل میر ہے کہ پہنوائی ملک اور روایت ہے کہ اپنی اختلاف ہے کہ اس کو رہم کر دو۔ (سنن ابن اجر جس سے کہ لواطت زنانہیں کیونکہ اس میں جمی محل شہوت میں مکمل طریقہ سے شہوت کو پورا کیا جاتا ہے۔ امام ابوصنیفہ کی دلیل میر ہے کہ لواطت زنانہیں کیونکہ اس میں صحابہ کرام کے مابین اختلاف ہے کہ اس کی میزا کیا ہونی چاہیے؟ بعض نے جال ابوصنیفہ کی دلیل میر ہے کہ لواطت زنانہی نہیں نے بعض نے بلند جگہ سے لاکا دینے اور پھر برسانے کا حکم دیا۔ یفعل حکما زنا بھی نہیں ۔ کیونکہ اس کی جونا ہوتا ہے کہ پیدائمیں ہوسکتا ۔ نہ نسب کا اندیشہ ہے اور زنا کی بہ نسبت اس کا وقوع بھی کم ہے کیونکہ جانبین سے اس کا باعث بہت کم ہوتا ہے۔ (ہمایہ ولین ص ۱۹۵ کر تاب الوطی الذی لو جب مطبوعہ کل مین کرا ہی )

خلاصہ بیہ ہوا کہ لواطت پر امام صاحب کے نزدیک حدز نانہیں ،تعزیر ہے جو قاضی باعاکم کی صوابدید پر ہے لیکن اس کے گناہ ہونے میں کوئی شک نہیں ہے۔

٣١٢- بَابُ الْحَدِّ فِي الشُّرْبِ

790 - أَخُبَرَ نَا مَسَالِكُ أَخُبَرَ نَا ابْنُ شِهَابٍ أَنَّ السَّائِبَ بِنْ يَزِيلُدَ أَخُبَرَهُ قَالَ خَرَجَ عَلَيْنَا عُمَرُ بُنُ السَّائِبَ بُنَ يَزِيلُدَ أَخُبَرَهُ قَالَ خَرَجَ عَلَيْنَا عُمَرُ بُنُ السَّائِبَ بُنَ يَزِيلُدَ أَخُبَرَهُ قَالَ خَرَجَ عَلَيْنَا عُمَرُ بُنُ السَّائِلُ عَلَيْهَ فَإِنْ كَانَ فَلَا أَنَّهُ فَإِنْ كَانَ فَلَا إِنِّي عَنَهُ فَإِنْ كَانَ فَسَائِلُ عَنْهُ فَإِنْ كَانَ فَسَائِلُ عَنْهُ فَإِنْ كَانَ فَسَائِلُ عَنْهُ فَإِنْ كَانَ يَسْكِرُ جَلَدُتُهُ الْحَدِّ فَجَلَدَهُ الْحَدِّ.

#### شراب کی حد کا بیان

امام مالک نے ہمیں ابن شہاب سے خبر دی کہ سائب بن یزید نے انہیں بتایا کہ حضرت عمر بن خطاب ہمارے ہاں تشریف لائے اور فرمانے گئے: فلال کے منہ سے مجھے شراب کی بد بوآرہی ہے۔ میں نے اس سے بوچھا تو اس نے کہا: میں نے '' طلاء'' پی ہے۔ اب اس کے بارے میں بوچھتا ہوں۔ اگر اس کا نشہ شراب پینے کی وجہ سے ہے تو میں اسے کوڑے لگاؤں گا۔ چنا نچہ انہوں نے پینے کی وجہ سے ہے تو میں اسے کوڑے لگاؤں گا۔ چنا نچہ انہوں نے

85

اہے کوڑے لگائے۔

٦٩٦ - أَخُبُو نَا مَالِكُ ٱخْبَوْنَا ثُورٌ بُنُ زُيْدِ الدِّيْلُتُيُّ أَنَّ عُهُمَرَ بُنَ الْحَطَّابِ إِسْتَشَارَ فِي الْحَمْرِ يَشُرَبُهَا الرَّجُلُ فَهَالَ لَهُ عَلِيٌّ ابْنُ آبِي طَالِبِ ارْلَى انْ تَضُرِبَهُ تُمَانِينَ فَاِنَّهُ إِذَا شَرِبَهَا سَكَرَوَ إِذَا سَكُرَ هَذَى وَإِذَا هَـٰذُى إِفْتَرْى أَوُ كَـُمَا قَـَالَ فَـَجَـٰلَـدَ عُمُرُ فِي الْخُمْر تُمانِينَ.

ہمیں امام مالک نے تورین دیلی سے خبر دی کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللّٰدعنہ نے آ دمی کے شراب پینے کے بارے میں مشورہ طلب کیا ۔ حضرت علی المرتضی نے فرمایا: میں اس کے لئے اس (۸۰) کوڑے لگانے کی رائے دیتا ہوں کیونکہ وہ شراب پی کر نشہ میں ہوگا اورنشہ میں ہوتے ہوئے ادھرادھر کی کجے گا اور کینے میں سن يرتهمت لكا بينهے كا يا جيے حضرت على نے فرمايا ۔اس كے بعد حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے شراب نوشی میں اس (۸۰) کوڑے

قبل اس کے کہ ہم مندرجہ بالا دونوں روایات میں دومختلف نیہ مسائل کی تشریح وشحقیق کریں ۔ضروری معلوم ہوتا ہے کہ شراب اور اس کے متعلقات کا پہلے تقصیلی ذکر ہو جائے۔شراب بنانا، بینا اور بلانا اوراس کی خرید وفر وخت کرنا قدیم زمانہ سے چلا آر ہاہے۔ظہور اسلام تک بیرمعاملہ چلتا رہا۔ دور جاہلیت میں تو اس سے عشق کی حد تک پیار کیا جاتا تھا۔ حتیٰ کہ باپ مرتے وقت اولا دکو یہاں تک وصیت کر جاتا کہ میری قبریر روزانہ گھڑا بھر کرشراب ڈالتے رہنا۔انسان عموی طوریراس کا عادی اور رسیاتھا۔اسلام آنے کے بعد قرآن کریم نے اس کی اصلاح فرمائی اور حکمت کے تحت آ ہتہ اس کی بیخ کنی فرمائی ۔ تا کہ ہڈیوں میں رچی بری عادت نکل بھی جائے اورلوگ اسے سمجھ کرترک کرویں۔اس بارے میں قرآن کریم نے سب سے پہلے جوارشا دفر مایا وہ یہ ہے:

يَا يُهُا الَّذِينَ المُنوا لَا تَقَرَّبُوا الصَّالُوةَ وَانْتُمْ مِعْ مَوْا نَمَازِ كَ قريب نه جاوَ جبكهم حالت نشه مين موحى الله

سُكُرًى حَتَّى تَعُلَمُوا مَا تَقُولُونَ. (النهاء:٣٣) كه جوتم كتي بهووه جان ليا كرو\_

آیت مذکورہ میں چونکہ نماز کے قریب جاتے وقت یا ادائیگی کے وقت نشہ ہے منع کیا گیا تو لوگ سمجھے کہ اس موقع کے علاوہ کوئی ممانعت نہیں ۔اس لئے انہوں نے صبح سے نمازعشاء تک تو شراب نوشی بند کر دی لیکن بعدعشاء صبح سے بل کے حصہ میں رات کے وقت بدستوریہ سلسلہ جاری رہا اور پھرضبح کی نماز کے بعدظہر تک کا بھی کافی وقت تھا اس لئے اس دوران بھی پی لیتے ۔اس کے بعد دوسری آیت کریمه نازل ہوتی ہے:

> يَسْئَلُوْنَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلُ فِيْهِمَا إِثْمُ كَبِيْرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا ٱكْبَرُ مِنْ نَّفْعِهِمَا. (البقره:٢١٩)

آپ سے شراب اور جونے کے بارے میں یو چھتے ہیں۔ فرما دیجے ان دونوں میں بہت بڑا گناہ ہے اور لوگوں کے لئے منافع مجھی ہیں اوران دونوں کا گناہ ان کے نفع سے زیادہ بڑا ہے۔

اس انداز بیان سے مجھنے والے سمجھ گئے کہ جب نقصان زیادہ بتایا گیا اور بہت بڑا گناہ بھی کہا گیا تو اس سے اجتناب ہی بہتر ہے۔لہٰداا کثر صحابہ کرام نے اسے بینا جھوڑ دیا۔ کچھ حضرات یہ سمجھے کہ اس کی صاف صاف ممانعت تونہیں آئی۔اس لئے بینے میں اللہ تعالیٰ کی حکم عدولی نہیں ہوگی لہٰذاوہ یہتے پلاتے رہے۔ پھر تیسری آیت کریمہار کی ہے۔

يَكَايُهُا اللَّذِينَ أُمُّنُو النَّهُمَا الْحَمْرُو الْمَيْسِرُ مؤمنوا بشك شراب، جوا، بت برى اور تيرول ك ذريعه وَ ٱلأنْصَابُ وَ الْأَزْلاَمُ رِجُكُ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَالْ نَكَالنَا نَا يَاكُ بِينُ شَيطاني كام بين البذاان سے بجوتا كهم فلاح

فَاجْتِنْمُوْهُ لَعَلَّكُمُ تُفُلِكُونَ ۞ (ما كده: ٩٠)

اب اس آیت کریمہ کے نزول پرشراب کی صریح حرمت بیان کر دی گئی اور بیتکم تا قیامت محکم اور اٹل ہے۔''صحیح بخاری'' میں ارشاد نبوی ہے:

لا یشرب المحمر حین یشر بھا و ھو مومن. شراب پینے والا پینے وقت ایمان سے خالی ہوجا تا ہے ( یعنی (صحیح بخاری ج۲ص۸۳۹مطبوعه د بلی ) شراب نوشی کفر کی حالت میں لے جاتی ہے )۔

ایمان شرابی سے دور ہوجاتا ہے۔ پھر فراغت اور نشہ اتر نے پرایمان لوٹ آتا ہے۔ قرآن کریم سے آپ نے شراب کی حرمت جو تدریخ ہوئی اس کی تفصیل آپ نے مذکورہ تین آیات سے ملاحظہ فر مائی۔ ای طرح اس کی تدریجی ممانعت احادیث مقدسہ میں بھی وارد ہے:

حدثنا عبيد الله بن عسر القواريرى قال حدثنا عبد الاعلى بن عبد الاعلى ابو همام قال نا سعيد الجريرى عن ابى نضرة عن ابى سعيد البحدرى رضى الله عنه قال سمعت رسول الله ضلاله والمرابع الله عنه قال النه الناس ان الله يعرمن الخمر ولعل الله سينزل فيها امرا فمن كان عنده منها شيىء فليبعه ولينتفع به قال فما لبثنا الا يسيرا حتى قال النبى ضلاله والمناه وعنده منها شيىء فلا يسيرا حتى قال النبى ضلاله وعنده منها شيىء فلا منها في طريق المدينة فسفكوها.

عن عبد الرحمن بن وعله رجل من اهل مصر انه جاء عبد الله ابن عباس قال وحدثنى ابو الطاهر واللفظ له قال انا ابن وهب قال اخبرنى مالك بن انس وغيره عن زيد بن اسلم عن عبد الرحمن بن وعله السبائى من اهل مصر انه سال عبد الله ابن عباس رضى الله عنهما عما يعصر من العنب قال ابن عباس رضى الله عنهما ان رجلا اهدى لرسول الله ضلا الله صلى الله عنهما أن رجلا اهدى لرسول الله ضلا الله علمت ان الله تعالى قد حرمها قال لا فسار انسانا فقال رسول الله صار انسانا فقال رسول الله فسار انسانا فقال رسول الله على عرم شربها حرم فقال امرته ببيعها فقال ان الذى حرم شربها حرم

حفرت ابوسعید خدری رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ میں نے مدینہ منورہ میں حضور ضلا الله گار کے اللہ عنہ الفاظ ہے۔ لوگو! الله تعالی نے شراب کی حرمت کے بارے میں اشارۃ آیت نازل فرما دی ہے۔ شاید بہت جلد اس کی حرمت کا دوٹوک تھم آجائے۔ لہذا اب جس کے پاس بجی تھی شراب ہے اسے چاہیے کہ وہ اسے بی ڈالے یا اسے کام میں لے آئے۔ جناب خدری بیان کرتے ہیں کہ بچھ ہی دیرگزری ہوگی کہ حضور ضلا الله الله الله تعالی نے شراب حرام کر دی ہے۔ جسے آیت بیان کرتے ہیں کہ بین کر لوگوں نے حرمت کا علم ہو جائے ادر اس وقت اس کے پاس شراب ہوتو وہ اسے نہ بی اور نہ یہے۔ بیان کرتے ہیں کہ بین کر لوگوں نے اسے نہ بیاس رکھی شراب مدین کی گلیوں اور نالیوں میں بہا دی اپن آخری ہی کہ ایس نظر آتی تھی)۔ در جس سے نالیوں میں پانی کی جگہ شراب بہتی نظر آتی تھی)۔ در جس سے نالیوں میں پانی کی جگہ شراب بہتی نظر آتی تھی)۔

بيعها قال ففتح المزادة حتى ذهب ما فيها.

(صحیحمسلم ج۲ص۲۲باب تحریم بیع الخمر مطبوعانورمحدکراچی)

شراب کی تدریجی حرمت کے بارے میں قرآن کریم کی ہم نے تین آیات درج کیں اوراس سلسلہ میں حکمت بیکھی گئی کہ شراب ایک عام نوشیدنی چیزتھی جس کا کیے گئے ترک کرنا شاید مشکل اور شاق گزرتالیکن اس کی تدریج کے بارے میں احادیث مقدسہ میں حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کی خواہش کا بھی صراحة تذکرہ ملتا ہے۔ آپ کی دیر نیے خواہش تھی کہ شراب حرام ہوجائے۔ اس کے لئے اللہ تعالیٰ کے حضور دعا بھی کرتے رہے جی کہ کمل اور صراحة حرمت آگئی۔ صاحب المبسوط علامہ سرھی رحمت اللہ علیہ نے اس کا تذکرہ فرمایا ہے۔

(المبهوط مزهسي ج٢٢٥م٢ كتاب الاشربه مطبوعه دارالفكر بيروت)

حرمتِ شراب میں مداہب

جمہور کہتے ہیں کہ شراب نوشی کی حداس (۸۰) کوڑے ہے۔ فقال الجمهور الحدفي ذالك ثمانون وقال امام شافعی ، ابوثور اور داؤدنے کہا کہ اس کی صدحیالیس کوڑے ہے۔ الشافعي وابوثور وداود الحدفي ذالك اربعون یہ آزادشرابی کی حدہے۔غلام یالونڈی کی حدشراب نوشی میں ان کا هـ ذا فـي حـد الحر واما حد العبد فاختلفوا فيه فقال اختلاف ہے۔جمہور کتے ہیں: غلام کی حد آزاد کی حد کا نصف ہے الجمهور هو على النصف من حد الحر وقال اهل اور اہل ظاہر کہتے ہیں دونوں کی حد برابر ہے اور وہ حالیس کوڑے الظاهر حد العبد والحر سواء وهو اربعون وعند ہے۔امام شاقعی ہیں (۲۰) کوڑوں کے قائل ہیں اور جو آزاد کے الشافعي عشرون وعندمن قال ثمانون اربعون کئے اس (۸۰) کوڑوں کے قائل ہیں ، وہ غلام کے لئے جالیس فعمدة الجمهور تشاور عمر والصحابة لما كثرفي (۴۰) کہتے ہیں۔جمہور کا اعتماد اور دلیل حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا وہ زمانه شرب الخمر واشاره على عليه بان يجعل مثورہ ہے جو آپ نے اصحاب سے کیا جب کہ ان کے دور میں الحد ثمانين قيا سا على حد القرية فانه كما قيل عنه

رضى الله عنه اذا شرب سكر واذا سكرهذى واذا هذى افترى.

(بدلية المجتهد ج٢ص٣٣٢باب في شوب المخمر ، مكتبه علميدلا مور)

کرادھرادھرکی بکتا ہے اور بکتے ہوئے وہ تہمت بھی لگادیتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ شرابی کی سزااسی (۸۰) کوڑے حضرات صحابہ کرام کی موجودگی میں حضرت علی المرتضٰی رضی اللّٰدعنہ کی رائے اور مشور سے سے مقرر ہوئی اور اس پڑھل بھی ہوتا رہا۔ لہٰذا شرابی کی سزااسی کوڑے اجماع صحابہ سے ثابت ہوئی۔ یہی جمہور کا مسلک ہے۔ واللّٰداعلم بالصواب

# شراب نوشی کی حداحناف کے نز دیک اس کوڑے ہونے پرتائیدی احادیث

محمد قال اخبرنا ابوحنيفة قال حدثنا عبد الكريم ابن ابى المخارق يرفع الحديث الى النبى ضلالها المنافي المخارق يرفع الحديث الى النبى بنعالهم. وهم يومئذ اربعون رجلا فضرب كل احد بنعليه فلما ولى ابوبكر رضى الله عنه اتى بسكران فامرهم فضربوه بنعالهم فلما ولى عمر رضى الله عنه الله عنه الله عنه المحمد فضربوه بنعالهم فلما ولى عمر رضى الله عنه استخرج الناس ضرب بالسوط. قال محمد وبهذاناخذ نرى الحد على السكران من نبيذ كان او غيره شمانين جلدة بالسوط يحبس حتى يصح ويذهب عنه السكرثم يضرب الحد ويفرق على الاعضاء ويجرد الا انه لا يصرب الفرج ولا الوجه ولا الرأس وضربه اشد من ضرب القاذف وهو قول ابى حنيفة رضى الله عنه.

(كتاب الآثارص ١٣٢١) مدالسكران مديث ٢٢٢)

عن الحسن ان النبى فَ اللَّهُ اللَّهُ صُرِب في الخمر ثمانين.

(مصنف عبدالرزاق ج كص ٩ ٣٥ مديث ١٣٥٢ اباب حد الخمر)

عن عبد الله بن عمران النبي ضَالَّ اللَّهُ قَالَ مِن شرب بسقة خمر فاجلدوه ثمانين جلدة.

مطبوعه دارالفكر بيروت)

(شرح معانی الا ثارالمعروف طحاوی ۱۵۸۳ اباب حد المخمو

عروید ای ورح بوع پر ما میری اطادیت امام کمد کہتے ہیں ہمیں امام ابو صنیفہ نے بتایا کہ میں عبدالکریم المحدیث الی النبی بن ابی المخارق نے حدیث بیان کی وہ حدیث مرفوع کرتے ہیں یہ المحدیث الی النبی کہ حضور ضالتی المحدیث کے پاس ایک شرابی لایا گیا تو آپ نے امسو ہم ان بضوبوہ کہ حضور ضالتی المحدیث کے پاس ایک شرابی لایا گیا تو آپ نے

لوگوں کو حکم دیا اسے جو تیاں لگاؤ۔اس وقت چالیس مردموجود تھے۔ ان میں سے ہرایک نے دودوجو تیاں لگائیں پھر جب ابوبکر صدیق دن دونہ

شراب نوشی بکثرت ہونے گلی اور حضرت علی الرتفٹی نے اس بارے

میں اس (۸۰) کوڑے لگانے کا مشورہ دیا جوتہمت لگانے والے پر

موتے ہیں کیونکہ آپ نے کہا تھا: شراب پینے والا حالت نشہ میں ہو

خلیفہ مقرر ہوئے تو ایک شرائی لایا گیا۔ انہوں نے بھی اسے جوتے لگوائے پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ خلیفہ مقرر ہوئے آپ نے اس بارے میں لوگوں سے مشورہ کر کے جوتوں کی جگہ کوڑے لگانے کا

فيصله فرمايا۔ امام محمد كہتے ہيں كه مارايد فدمب ہے كدكوئى نشے ميں

دھت خواہ وہ نبیذیا اس کے علاوہ اور نشہ آور چیز کے استعال سے نشے کی حالت میں آجائے۔اسے اس (۸۰) کوڑے لگائے جائیں

اور تندرست ہونے تک قید کیا جائے۔ مارتے وقت اس کی شرمگاہ،

منیراورسر پرنہ مارا جائے اور قذف سے زیادہ سخت کوڑے مارے

جائیں۔ یہی امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا قول ہے۔

حسن بھری روایت کرتے ہیں کہ حضورا کرم خطانیا کہ انتخار کے ہیں کہ حضورا کرم خطانیا کہ انتخار کے کہ استخار کے سے شراب میں اسی (۸۰) کوڑے لگوائے۔

### شرابی کی سزااسی (۸۰) کوڑے ہونے پراجماع صحابہ

- (۱) علی ابن انی شیبہ نے حدیث بیان کی انہوں نے کہا کہ ہمیں ابوتعم نے بیان کیا انہوں نے کہا کہ ہمیں عطاء بن افی مروان سے سفیان نے بیان کیا۔ وہ اپنے باپ اور وہ علی الرتضٰی رضی اللہ عنہ سے کہ ان کے پاس ایک نجاشی لایا گیا جس نے رمضان المبارک میں شراب فی تھی۔ حضرت علی المرتضٰی نے اسے اسی (۸۰) کوڑے لگوائے پھر تھم دیا اسے قید میں ڈال دو۔ دوسرے دن قید سے نکالا گیا پھر میں (۲۰) کوڑے مارے پھر فرمانے لگے (اسی کوڑے تو شراب نوشی کی سزاتھی) یہ بیس کوڑے تیری اس جرائے پر کہتونے رمضان شریف میں روزہ تو ڑا۔
- (۲) یونس نے کہا کہ مجھے حضرت خالد بن ولید نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے پاس بھیجا' میں حاضر ہوا' عرض کیا: یا امیر المؤمنین! خالد نے آپ کی طرف بھیجا ہے' پوچھا کس لئے؟ عرض کیا کہ لوگ شراب کے رسیا ہیں اور اس کی سزاسے گھبراتے بھی ہیں اس بارے میں آپ کا کیا ارشاد ہے؟ حضرت عمل بارے میں آپ کا کیا ارشاد ہے؟ حضرت عمر نے پاس بیٹھے ہوئے احباب سے مشورہ لیا کہ تمہاری کیا رائے ہے؟ حضرت علی بولے: امیر المومنین! اس کوڑ ہے لگائے جائیں۔ حضرت عمرضی اللہ عنہ نے اس فیصلہ (رائے) کو قبول کرتے ہوئے (خالد بن ولید کواسی کوڑ ہے ہی لگائے ۔ اس کے بعد حضرت عمرضی اللہ عنہ شرایوں کواسی کوڑ ہے ہی لگواتے تھے۔ حضرت عمرضی اللہ عنہ شرایوں کواسی کوڑ ہے ہی لگواتے تھے۔
- (٣) علی ابن ابی شیبہ نے حدیث بیان کی کہ ہم سے روح بن عبادہ نے اسامہ بن زیدلیش سے بیان کیا۔ (ہم نے اس اسناد کے ساتھ اس کی مشل سوائے اس زیادتی کے کہ یونس نے کہا) میں حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے پاس آیا۔ اس وقت آپ کے پاس علی الرتھنی مظی مزیر اور عبد الرحن بن عوف بھی تشریف فرما تھے۔ آپ سمجد میں تکیدلگائے تشریف فرما تھے۔ سوائے اس کے کہ انہوں نے حضرت علی کی تفقیو میں اضافہ کیا۔ حضرت علی المرتضی نے فرمایا: جب کوئی شراب پیتا ہے تو اور اور اور مرک بات ہے۔ اور مفتری کی سزا اس (۸۰) کوڑے ہے۔ صابہ کرام نے حضرت علی المرتضی کی تائید کی۔ (امام طحاوی اس کے بعد تفزیع بھاتے ہیں) تم جانتے ہو کہ جب حضرت علی المرتضی سے اس بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے شرابی کی حد بیان کی کہ کے لاگوہوتی ہے۔ ''صوب امغال العدود کیف ھی شم استخوج دریافت کیا گیا تو آپ نے شرابی کی حد بیان کی کہ کے لاگوہوتی ہے۔ ''صوب امغال العدود کیف ھی شم استخوج عن ہوتی ہیں۔ پھران حدود سے شراب کی حد بیان کی کہ کے لاگوہوتی ہے۔ ''صوب امغال العدود کیف ھی شم استخوج ہوتی ہیں۔ پھران حدود سے شراب کی حد اپنی دائے ہوئی کی سزا آپ نے قاذف کی حد برابرار شاد فرمائی۔ اگر می اس کوئی اس بارے میں کوئی امر دیشے۔ اگر صحابہ کرام کے پاس حضور ہے انکار کر دیتے۔ (امام طحاوی فرماتے ہیں) جو ہم نے ذکر کیا ہے، حضرت علی اور دیگر موجود وصحابہ کرام کے پاس حضور ہے لئے گھر سے اس بارے میں کوئی حدمیت نہ کوروموجود نہ تھی کی کہ دیتے۔ گوئکہ اگر ہوتی تو صحابہ کرام می حضرت علی کا قول قبول نہ کرتے۔ کیونکہ اگر ہوتی تو صحابہ کرام می حضرت علی کا قول قبول نہ کرتے۔ کونکہ کی کونکہ اگر ہوتی تو صحابہ کرام می حضرت علی کا قول قبول نہ کرتے۔

اگرید حدیث ضیح ہے تو پھرای کوڑے شرابی کی سزاحضور ضلاتیکا آپیلی سے ثابت ہوگی اورا گرضیح نہیں تو پھرا جماع صحابہ سے بیسزا ثابت ہوگی۔ جوہم ابھی اس باب میں ذکر چکے ہیں۔ اس کا استنباط بیہ ہے کہ کوڑوں کی کم از کم مقدارای (۸۰) ہے۔ صحابہ کرام کا بیہ اجماع اختلاف کے بعد ہوا جیسا کہ ان کا اجماع امہات اولا دیے منع بیچ پر ہوا اور جنازے کی تئبیرات پر ہوا۔ حالا نکہ اس سے پہلے ان اجماع اختلاف کے بعد ہوا جبکہ امہات اولا دکی بیچ کی ممانعت میں اجماع صحابہ کی مخالفت جائز نہیں۔ اس طرح شراب نوشی کی حد میں امور میں اختلاف کے ایم خالفت جائز نہیں لہذا شراب نوشی کی سزااس کوڑے ہی مقرر ہے۔

(طحاوى شريف جسم ١٥٣،١٥٣،١٥٣ باب حد الخمر مطبوعه بيروت)

قارئین کرام! آپ نے شراب نوشی کی حدمیں دواقسام کی حدود کا تذکرہ پڑھا۔بعض چالیس کوڑے اوربعض اس کوڑے کی سزا کا قول کرتے ہیں۔اس اختلاف کا بس منظر دراصل وہ احادیث مبار کہ ہیں جن میں سے بعض احادیث میں چالیس اوربعض میں اس کا ذکرآیا ہے۔اس (۸۰) کوڑوں والی روایات کچھ ہم نے ذکر کردیں۔ چندروایات چالیس کوڑوں والی بھی ملاحظہ ہوں:

حضرت انس بن ما لک بیان کرتے ہیں کہ حضور ﷺ کے پاس ایک آدمی لایا گیا۔ جس نے شراب پی ہوئی تھی۔ آپ نے اسے دوجھٹریوں سے جالیس مرتبہ مروایا۔ حضرت انس فرماتے ہیں حضرت ابو بکرنے بھی بعد میں ایسا ہی کیا پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنے دور خلافت میں لوگوں سے مشورہ طلب کیا تو حضرت عبد الرحمٰن بن عوف نے کہا: کم ان (۸۰) کوڑے سزا ہوئی جا ہے پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس کوڑے مارنے کا حکم دیا۔ حضرت انس ہی بیان کرتے ہیں کہ حضور ﷺ کے شرائی کو درخت کی شاخ اور جوتوں سے بھی مارا پھر ابو بکر صدیق نے چاکیس کوڑے لگوائے۔

(مسلم ج ٢ص ١ عباب حد الخمر ،مطبوعة ورمحد كراجي)

مندرجہ بالامضمون کی احادیث ''صحیح مسلم'' کی جسم ۱۵۳ سے ۱۵۳ پر بھی مذکور ہیں۔امام نووی نے ان احادیث میں تطبیق یوں دی ۔ جن روایات میں چالیس جوتوں یا چالیس ٹہنیوں کا ذکر آیا ہے۔ وہاں دوسری احادیث میں بیجھی موجود ہے، چالیس جوتے مارنے کا تھا۔ یعنی چالیس مرتبہ مارنے سے اسی (۸۰) جوتے گے۔اسی طرح ٹہنی مارنے کا تھا۔ یعنی چالیس مرتبہ مارنے سے اسی (۸۰) جوتے گے۔اسی طرح ٹہنی مارنے والی احادیث میں یہ بھی مذکور ہے کہ اس کی دوشاخیں تھیں۔ جب دوشاخ کی ٹہنی ایک مرتبہ ماری جائے تو اس کی دومخلف ضربات کیس گی۔تو یوں بھی اسی (۸۰) ضربات بن گئیں۔اس کے اسی اور چالیس والی روایات میں کوئی اختلاف نہیں رہتا۔

احناف کے مؤقف اسی کوڑے ہونے پر صحیح مسلم سے ایک اعتراض

حصین بن منذرابوساسان بیان کرتے ہیں۔ میں حضرت عثان کی خدمت میں گیا۔اتنے میں ولید بن عقبہ کو بلایا گیا۔اس نے

نماز صحیح بڑھائی اور کہا کہ تہاری خاطر میں بینماز (تعدادیں) زیادہ کرتا ہوں (لیمنی دواور پڑھا تا ہوں) اس کے خلاف دوآ دمیوں نے گواہی دی۔ ایک عمران نامی تھے۔ یہ کہنے گئے کہ اس نے شراب پی رکھی ہے۔ دوسرا بولا کہ بیں نے اسے شراب کی قے کرتے دیکھا ہے۔ حضرت عثان نے فر مایا: اگر اس نے شراب نہ پی ہوتو شراب کی قے کیسے آتی اور کہا: اے علی! اٹھواور اسے کوڑے مارو۔ حضرت علی نے فر مایا: حسن! تم کوڑے مارو۔ جناب حسن نے عرض کیا۔ کوڑے لگانے کا حکم اسے دیجئے جواس کی حرارت دکھے چکا ہواور اب اسے شخنڈ اکر تا چاہتا ہے۔ حضرت علی نے ناراض ہو کر فر مایا: اے عبداللہ بن جعفر! تم اٹھواور اسے کوڑے مارو۔ وہ کھڑے ہوئے اور کوڑے برسانے گئے حضرت علی نے تازی میں ہوئے ہیں پہنچ تو فر مایا: اب رک جاؤ پھر فر مانے گئے کہ حضور خلافی کی تھے۔ نے چالیس کوڑے برسانے بی گوائے تھے۔ حضرت ابو بکر نے بھی اسی (۸۰) کوڑے لگوائے تھے اس میں اور میرا پندیدہ علی بھی بہی ہے۔ (سمج مسلم ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں ۲۰ میں

روایتِ ندکورہ میں حضرت علی المرتضی رضی اللہ عند کی بابت بیان کیا گیاہے کہ انہوں نے شرابی پر چالیس کوڑے برسائے جانے پر کوڑے مارنے والے کوروک دیا اور چالیس کوڑوں کی سزاانہوں نے حضور ﷺ اورابو بکرصدیق سے ثابت ہونا ذکر فر مایا۔لہذا انہی کی دوسری روایت جوان کی اجتہادی رائے ظاہر کرتی ہے۔اس پر شرابی کی سزااسی (۸۰) کوڑے مقرر کرنا سیح نہیں ہے اوراحناف اسی (۸۰) کوڑوں کو بی شرابی کی سزامقرر کرتے ہیں۔

جواب اول: "طحاوی شریف" ہے ابھی جوروایات ہم نے ذکر کیں۔ اس میں حضرت علی الرتضیٰی رضی اللہ عنہ ہے مروی ہے کہ آپ نے ولید کوجس کوڑے ہے را دلوائی۔ وہ دوشاخوں والاتھا اور چالیس جوتے فی کس والی روایت بھی ہے۔ ان دونوں کو پیش نظر رکھیں تو دوشا خدکوڑا چالیس مرتبدلگانے ہے مضروب پراس (۸۰) ضربات پڑتی ہیں۔ اس طرح چالیس آ دمی جب اپنی دونوں جو تیاں ایک ایک مرتبدلگائیں پھر بھی اسی (۸۰) ضربات ہو جاتی ہیں۔ اسی طرح تیسری روایت میں سوکوڑے مروانے کا ذکر ہے۔ جس کی تفصیل خود بیان فر مائی کہ اسی (۸۰) کوڑے شراب نوش کے ادر ہیں رمضان المبارک کی بے حرمتی کرنے پر مارے گئے ہیں۔ الہذا معلوم ہوا کہ آپ کے مل اور روایت میں تطبیق موجود ہے۔

جواب دوم:

اعلم ان وقع ههنا فی مسلم ما ظاهره ان علیا جلد ولید بن عقبة اربعیس ووقع فی صحیح البخاری من روایة عبید الله بن عدی بن الخیار ان علیا جلد شمانین وهی قصة واحدة قال القاضی عیاض المعروف من مذهب علی الجلد فی الخمر شمانین ومنه قوله فی قلیل الخمر و کثیرها ثمانون جلدة وروی عنه انه جلد المعروف بن نجاشی ثمانین قال والمشهور ان علیا هو الذی اشار علی عمر باقامة الحد شمانین کما سبق عن روایة الموطا وغیره قال وهذا کله یرجع روایة من روی انه جلد الولید ثمانین قال ویجمع بینه وبین ماذکره مسلم الولید ثمانین قال ویجمع بینه وبین ماذکره مسلم

معلوم ہونا چاہیے کہ اس مقام پر جوشیح مسلم میں آیا ہے بطاہراس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت علی الرتضی رضی اللہ عنہ نے ولید بن عقبہ کو چالیس کوڑے لگائے اور شیح بخاری میں جناب عبید اللہ بن عدی الخیار کی روایت میں ہے کہ آپ نے اسے اس (۸۰) کوڑے لگائے طالا نکہ قصہ بھی ایک ہی ہے۔قاضی عیاض کہتے ہیں کہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا فرہب معروف یہی ہے کہ شرابی کی سزااس کوڑے ہی ہے۔ان سے ہی میروف یہی ہے۔ان کی سزااس (۸۰) کوڑے ہی ہے۔ان کی سزااس (۸۰) کوڑے ہی ہے۔ان کی مزااس کوڑے ہی ہے۔ان کوڑے کی سزااس کوڑے ہی ہے۔ان معروف بن نجاشی کو بھی اسی کوڑے گئوائے نیز قاضی عیاض نے کہا کہ شہوریہ ہے کہ حضرت علی المرتضی اللہ عنہ کو رضی اللہ عنہ کو میں اللہ عنہ کو

من رواية الاربعين بما روى انه جلده بسوط له رأسان فضربه براسيه اربعين فتكون جملتها ثمانين قال ويسحت مل ان يكون قوله وهذا احب الى عائدا الى الثمانين التى فعلها عمر.

(نووى شرح صحيح مسلم ج٢ص٢٤ باب حدا لحمر مطبوع نور محركراجي)

شرابی کی سرزاسی کوڑے لگانے کا مشورہ دیا۔ جسیا کہ موطا وغیرہ میں
پہلے یہ روایت گزر چکی ہے۔ قاضی عیاض نے کہا: یہ تمام واقعات
و حقائق اس روایت کو ترجیح دیتے ہیں۔ جس کے راوی نے آپ
سے ولید کواسی (۸۰) کوڑے لگانے کی روایت کی ہے۔ امام مسلم
نے جو ولید کے بارے میں آپ سے چالیس کوڑوں والی روایت
ذکر کی ۔ ان دونوں کے درمیان تطبق و اجماع یوں ہے کہ جس
روایت میں چالیس کوڑوں کا ذکر ہے وہ کوڑا دو شاخہ تھا۔ اس دو
شاخہ کوڑے کو چالیس مرتبہ مارنے سے اسی (۸۰) ضربات ہوگئیں
اورمسلم کی روایت میں حضرت علی المرتضیٰ کے جو یہ الفاظ منقول
ہیں۔ ''یہ جھے بہت پند ہے'۔ اس کا اشارہ اسی (۸۰) کوڑے
لگانے کی طرف ہوجو حضرت عمررضی اللہ عنہ نے لگائے تھے۔

# شراب نوشی کی سزااستی (۸۰) کوڑے ہونے پرمضبوط و مفصل روایت

عن ابن عبساس ان قيدامة بن ميظعون شرب الخمر فقال له عمر ماحملك على ذالك فقال ان الله عزوجل يقول ليس على الذين امنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا اذا مااتقوا الاية (الماكده:٩٣) وانعي من المهاجبوين الاولين من اهل بدر واحد فقال عمر لقوم اجيبوا الرجل فسكتوا عنه فقال لابن عباس اجبه فقال انما انزلها الله عزوجل عذرا للماضين من شربها قبل ان تحرم وانبزل انما البخمر والميسر حجة على الناس ثم سئل عمر عن الحد فيها فقال على ابن ابى طلب اذا شرب هذي واذا هذي افترى فاجلدوا ثمانين فجلد عمر ثمانين وروى الواقدى ان عمر قال له اخطات التاويل ياقدامة اذا اتقيت اجتنبت ما حرم الله عليك وروى الهلال باسناده عن محارب بن دثار ان اناسا شربوا بالشام الخمر فقال لهم يزيد بن ابي سفيان شربتم الخمر قالوا نعم يقول الله تعالى ليس على اللذين امنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا اذا ماتقوا الاية فكتب فيهم الى عمر بن

حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنهما سے روایت ہے کہ قدامہ بن مظعون نے شراب بی۔اسے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے يوجها: مجمّع ايما كرني يركس في ابهارا؟ كهنه لكا: الله تعالى في فرمایا ہے:''ایمان والوں اور اچھے کا م کرنے والوں برکوئی گناہ ہیں جب وه کھا یی لیں بشرطیکہ وہ متقی ہوں''اور میں یقیناً اول مہاجرین میں سے ہوں، جو بدر واحد والے ہیں۔ بیان کر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے موجودلوگوں سے بوچھا۔اس آ دمی کے استدلال کا جواب دو ۔ وہ سب خاموش ہو گئے پھر حضرت عمر نے حضرت ابن عباس کو تھم دیا ہم جواب دو۔ انہوں نے کہا یہ آیت الله تعالی نے ان شرابیوں کے بارے میں نازل کی جواس کی حرمت سے پہلے پیتے رہے۔اس کے بعد میآیت اتری ہے۔''بے شک شراب اور جوا حرام ہیں۔اب بیآیت لوگوں پر جمت ہے۔ پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے شراب نوشی کی حد کے بارے میں یوچھا تو حضرت علی المرتضى رضى الله عنه بولے: جب كوئي شراب پیتا ہے تو ادھرادھر كی بکتا ہے اور جب بکتا ہے تو بہتان وافتراء باندھتا ہے ۔لہذا اس کو اسی (۸۰) کوڑے لگاؤ ۔ سوحضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اسے اس (۸۰) کوڑے لکوائے۔ واقدی نے روایت کیا کہ حضرت عمر رضی الله عنه نے قدامہ کوفر مایا: قدامہ! تو نے آیت کریمہ کامعنی کرنے

الخطاب فكتب اليه ان اتاك كتابى هذا نهارا فلا تنظر بهم الليل وان اتاك ليلا فلا تنظر بهم نهارا حتى تبعث بهم الى لئلا يفتنوا عباد الله فبعث بهم الى عمر فشاور فيهم الناس فقال لعلى ماترى فقال ارى انهم قد شرعوا فى دين الله مالم يأذن الله فيه فان زعموا انها حلال فاقتلهم فقد احلوا ماحرم الله وان زعموا انها حرام فاجلدهم ثمانين ثمانين فقد افتروا على الله وقد اخبرنا الله بحدما يفترى افتروا على الله وقد اخبرنا الله بحدما يفترى بعضها على بعضهم قال جلدهم عمر ثمانين ثمانين العنب اذا ثبت هذا فالمجمع على تحريمه عصير العنب اذا اشتد وقذف زبدة.

( نثرح الكبيرمع مغنى ج٠١ص٣٢٣\_٣٢٣ بياب المسكو كتاب الاشوبه)

میں خطا کھائی ہے۔اگر تو متقی ہوتا تو اللہ تعالیٰ نے جس کوحرام کیا تھا اسے نہ کرتا اور اس سے اجتناب کرتا۔ ہلال نے اپنی اساد سے روایت کیا ہے کہ جناب محارب بن د ثار نے کہا: شام میں کچھلوگوں نے شراب بی انہیں مزید سفیان نے بوجھا: تم نے شراب بی ہے؟ كہنے لگے ہاں بی ہے۔اللہ تعالی كہتا ہے:"ايمان والے اوراجھے کاموں والے جو کچھ کھائیں پئیں ان پر کوئی گناہ نہیں بشر طیکہ وہ متقی ہوں''۔ بین کر بزید بن سفیان نے ان لوگوں کے بارے میں حضرت عمر بن خطاب رضی اللّه عنه کی طرف تحریری بیغام روانه کیا ۔ آپ نے اس کے جواب میں لکھا۔میرا رقعہا گر کجھے دن کے وقت کے انورات تک کی انہیں مہلت نہ دینا۔اگر رات کے وقت ملے تو دن تک کی مہلت نہ دینا ۔فور اُنہیں میرے یاس جھیج دوتا کہ وہ اللہ کے بندوں میں فتنہ وفساد کا سبب نہ بنیں ۔ پرزید بن سفیان نے انہیں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے پاس بھیج دیا۔حضرت عمر نے ان کے بارے میں لوگوں ہے مشورہ کیا۔حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے یو چھا: آپ کی کیا رائے ہے؟ انہوں نے فر مایا: میری رائے میہ ہے کہ ان لوگوں نے اللہ کے دین میں ایس بات نکالی ہے جس کا اس نے تھم نہیں دیا۔اگران کا پنظریہ ہے کہ شراب نوشی حلال ہے تو انہیں قتل کر دو کیونکہ ایبا نظریہ رکھنے کی وجہ سے انہوں نے اللہ تعالیٰ کی حرام کردہ چیز کو حلال جانا اور اگر ان کا خیال ہے کہ شراب نوشی حرام ہے تو پھران میں سے ہرایک کواشی اسی کوڑے لگاؤ کیونکہ انہوں نے اللہ تعالیٰ یر بہتان تراشا ہے اور اللہ تعالیٰ نے بعض کو بعض پر بہتان تراشی کی سزابیان فرمادی ہے۔ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمرضی اللہ عنہ نے ان میں سے ہرایک کواشی اسی کوڑے لگوائے۔ جب یہ بات ثابت ہے توبالا جماع حرام وہ شراب ہے، جوانگورے بنائی جائے۔اس طرح کہوہ کیکرسخت ہو جائے اور حھاگ حیموڑ دے۔

قار ئین کرام! ندکورہ واقعات وروایات امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے مسلک ومشرب کی تائید وتوثیق کرتی ہیں۔ بلکہ یوں کہنا سیح ہے کہ امام رضی اللہ عنہ کا مسلک محض ذاتی اجتہا داور رائے پر بنی نہیں بلکہ اس کا دار و مدارا حادیث و آثار پر ہے۔ آپ نے دیکھا کہ پچھ لوگوں نے شراب نوشی پر عذر پیش کیا اور اپنے خیال کے مطابق ایک منسوخ شدہ آیت کے تھم سے استدلال لائے لیکن ان کے استدلال کوتسلیم نہ کیا گیا اور فی کس اسی (۸۰) کوڑے لگائے گئے۔ یہ بھی اس صورت میں کہانہوں نے اللہ تعالی کے حرام کو حلال نہیں

تفہرایا تھا۔ ورنہ وہ بقول علی المرتفظی واجب القتل تھے۔ انہیں ای (۸۰) کوڑے صرف حرام سے اجتناب نہ کرنے کی بنا پرلگائے کئے۔ جب اسی (۸۰) کوڑوں کی سزاحضرات صحابہ بھی قرآن وسنت کی طرح ایک اصل و مخرج ہے جس سے احکام کا استنباط ہونا اس پرصحابہ کرام رضی اللہ عنہ م کا اجماع ہے اور اجماع صحابہ بھی قرآن وسنت کی طرح ایک اصل و مخرج ہے جس سے احکام کا استنباط ہوتا ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ دعنرت علی المرتفظی رضی اللہ عنہ ایسے اجماع صحابہ کرام نے شراب نوشی کی سزااس (۸۰) کوڑے لگوائے اور حضور ضلا اللہ المستقبات یا ضد پر بنی ہے کہ امام اور حضور ضلا المستقبات المستقبات المستقبات المستقبات المستقبات کی سزااسی کوڑے اپنی رائے سے مقرر کی ہے۔ جس کا انہیں یا کسی اور جمہتر کو اختیار نہیں ہے بلکہ الموضیفہ رضی اللہ عنہ نے کہ آپ کا مسلک رائے واجتہاد رہنہیں بلکہ احادیث و آثار اور صحابہ کرام کے علی پر بنی ہے۔ آپ کے اجتہاد کرتے وقت قرآن وحدیث، اتوال واعمال صحابہ اور ان کے فیصلہ جات بھی پیش نظر ہوتے تھے۔ سطی نظر سے دیکھنا اور بات ہے اور گہری نظر وقت قرآن وحدیث، اتوال واعمال صحابہ اور ان کے فیصلہ جات بھی پیش نظر ہوتے تھے۔ سطی نظر سے دیکھنا اور بات ہے اور گہری نظر سے معلوم کرنا الگ معاملہ ہے۔ جولوگ امام صاحب کی علمی واجتہادی گہرائی تک رسائی نہیں رکھتے، وہ انہیں مورد الزام کھہرانے میں کوئی کر نہیں اٹھا کے لیکن بالاً خرمنہ کی کھائی پڑتی ہے۔ فاعتبر وا یا اولی الابصاد

#### شراب كى تعريف

شراب کی تعریف میں بھی حضرات مجتہدین وفقہاء کا اختلاف ہے۔احناف کے ہاں شراب انگور کے اس کچے شیرہ کا نام ہے جے اتنا پکایا جائے کہ جھاگ آجائے یا خود بخو د جھاگ لے آئے۔اس کے استعال سے ہوش وحواس میں خلل پڑتا ہے اور مستی کی کیفیت آجاتی ہے۔اس شراب کا ایک قطرہ تک پینے والے پر حد شراب جاری ہوگی۔خواہ پینے پرنشہ آئے یا نہ آئے۔اس شراب کے علاوہ دیگر اشر بہ پر ہمارے ہاں اس وقت حدوا جب ہوتی ہے جب ان سے نشر آجائے۔حوالہ ملاحظہ ہو:

انه يجب الحدعلى من شرب قليلا من المسكر او كثيرا ولا نعلم بينهم خلافا فى ذالك فى عصير العنب غير المطبوخ فى سائرها فذهب امامنا الى التسوية بين عصير العنب وكل مسكر وهو قول الحسن وعمر ابن عبد العزيز وقتادة واوزاعى ومالك والشافعى وقال طائفة لا يحد الا ان يسكرمنهم ابو وائل والنخعى وكثير من اهل الكوفة واصحاب الرأى.

(مغنی مع شرح الکبیر، ج•اص۳۲۳ فصل ثانی حدیث ۷۳۳۹ طبوعه دارالفکر بیروت)

حدائ خص پرواجب ہے جوکوئی سی نشہ آور چیز ہے خواہ وہ قلیل ہوکشر حضرات ائمہ کرام کااس بارے میں اختلاف نہیں ہے کہ انگوری شراب جو پکائی نہ گئی ہوا وراس کے علاوہ دوسری شرابول میں اختلاف ہے۔ ہمارے امام احمد بن خنبل انگوری اور دیگر ہرقتم کی شراب کے بارے میں برابر کا فیصلہ کرتے ہیں۔ (یعنی سب پر حد واجب ہے) یہی قول حسن ، عمر بن عبد العزیز ، قادہ ، اوزائی ، حد واجب ہے) یہی قول حسن ، عمر بن عبد العزیز ، قادہ ، اوزائی ، امام مالک ، امام شافعی رحمۃ الله علیم کا ہے اور ایک جماعت کا قول ہے کہ ان شرابوں پر صرف اسی وقت حد لگے کی جب نشہ لا کیں ۔ اس کے قائلین میں ابو وائل ، خعی ، بہت سے اہل کوفہ اور اصحاب الرائے (احناف) ہیں۔

عبارت بالا سے معلوم ہوا کہ انگور سے بنی شراب تمام ائمہ کے نزدیک حرام ہے آوراس پر حدواجب ہے لیکن اس کے علاوہ دیگر شرابوں پر بوجہ مسکر ہونے حد کے وجوب کے بھی بہت سے حضرات قائل ہیں لیکن بعض ان شرابوں میں محض پینے پر حدنہیں لگاتے بلکہ اس وقت جب پینے والا نشہ میں ڈوب جائے تو حداس پرلگائی جائے گی مختصر یہ کہ انگوری شراب قطعی حرام اور بحس ہے۔اس کی حرمت کا مشکر کا فراور پینے والا مستوجب حد ہے۔خواہ لیل پٹے یا کثیر ، نشہ لائے یا نہ لائے ۔یہ احناف کا مسلک ہے۔اس انگوری شراب کے علاوہ دیگر شرابوں پر حداس وقت لگائی جائے گی جب پینے والے کو نشہ آجائے۔شراب کی تعریف جواحناف نے کی اس کو صاحب علاوہ دیگر شرابوں پر حداس وقت لگائی جائے گی جب پینے والے کو نشہ آجائے۔شراب کی تعریف جواحناف نے کی اس کو صاحب

مبسوط علامه سرهسي في ان الفاظ سے ذكر كيا ہے:

الخمر هو النئي من ماء العنب المشتد بعدما غلا وقذف بالزبد اتفق العلماء رحمهم الله على هذا و دل عليه قوله تعالى اني اراني اعصر خمرا اي عنبا يصيرخمرا بعد العصر.

(المهوط مزهمي ج٢٣ص٢ كتاب الاشربه بمطبوعه دارالفكربيروت)

انگور نچورٹا ہوں جو نچوڑنے اور کینے کے بعد شراب بن جاتی ہے۔ قرآن کریم کا ندگورہ جملہ دراصل حضرت یوسف علیہ السلام کے قصہ قید کے دوران آپ کے دوساتھیوں میں سے ایک کوخواب میں نظر آیا تھا کہ وہ انگور نجور کر شراب بنار ہاتھا۔اس نے حضرت یوسف علیہ السلام سے اس خواب کی تعبیر پوچھی ۔آپ نے فرمایا: "فیسقی رامه حمر اوه این بادشاه کور با موکرشراب بلائے گا" تو معلوم موا کہ لفظ "خمر" انگوری شراب کے لئے مخصوص ہے۔ کتب لغت بھی ای کی تائید کرتی ہیں۔

> قال ابوحنيفة قد تكون الخمر من الحبوب قال ابن سيده واظنه انه تسمى مجازا لان حقيقة الخمر انماهي العنب دون سائر الاشياء والعرب تسمى العنب خمرا قال واظن ذالك لكونها منه حكاها ابوحنيفة قال وهي لغة يمانية قال في قوله تعالى انى ارانى اعصر خمرا ان الخمر ههنا الخمر. (لسان العرب جهم ۲۵۵ لفظ خمر ،مطبوعه بیروت)

الخممر ما اسكر من عصير العنب خاصة وهو

مذهب ابي حنيفة رحمة الله عليه والكوفيين مراعة

لفقه اللغة. (تاج العروس جساص ١٨ امطبوع خريهمر)

امام ابوحنیفہ نے کہا کہ بھی شراب مختلف بیجوں سے بنائی جاتی ہے۔ابن سیدہ کہتے ہیں کہ میں خیال کرتا ہوں کہ امام ابوصنیفہ نے مختلف بیجوں سے بننے والی شراب کو''خمر'' مجاز آ کہا ہے کیونکہ خمر دراصل انگوری شراب کو کہتے ہیں ، نہ کہ کسی دوسری چیز سے بنی ہوئی شراب کوادرابل عرب بھی انگوری شراب کو ہی'' خم'' کہتے ہیں ،اور میراخیال بیجی ہے کہ امام ابوصنیفہ سے جو بیمنقول ہوا کہ ہر ہے ہے بننے والی شراب ' فخر'' ہے۔ یہ یمنی لغت میں ہے۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا: "انسی ارانسی اعصو حموا" بهال آنگوری شراب کو "خمر"

''شراب'' انگور کے اس نچوڑے ہوئے شیرہ کا نام ہے جو

یکاتے وقت جوش کھا کر سخت ہو جائے اور جھاگ لے آئے ۔سب

علماء کرام کا اس پراتفاق ہے اور شراب کی اس تعریف پر اللہ تعالیٰ کا

يرقول"انى ادانى اعصر خمرا" دلالت كرتا ب\_يعنى مين

'' خم'' وہ شراب ہے جو صرف انگوروں سے نچوڑ کر بنائی جاتی ہے۔ بیامام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اور اہل کوف کا غدیب ہے۔اس میں اس لفظ کے لغوی معنی کی رعایت کو پیش نظر رکھا گیا ہے۔

'' خمز'' وہ شراب ہے جوصرف انگوروں کونچوڑ کر یہ ئی جاتی ہے یعنی انگور کا یانی جب جوش مارے۔

( در مخارمع ردالمخارج ۲ ص ۴۳۸ کتاب الاشر به بمطبوعه معر)

شراب کی اقسام اوران کے احکام

جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کدا حناف کے غرجب میں انگور سے بی شراب ' خمز'' کہلاتی ہے۔اس کاقلیل و کثیر استعال حرام اور حد کا موجب ہے ۔اس کے علاوہ دیگر اقسام کی شراب پر حداس وقت لگائی جائے گی جب اسے پی کرمستی و مدہوثی آ جائے ۔رہاان سب کے حرام ہونے کا معاملہ تو صاحب در مخارنے احناف کے مسلک کی یوں وضاحت فرمائی ہے کہ چارا قسام (نام) کی شرابیں

طلاء۔ انگور کے شیرے کو جوش دیا جائے اور پکتے پہتے جب

(1) "الطلاء" قيل ما لبخ من ماء العنب حتى

دو تہائی سے بھی کم رہ جائے اسے' طلاء' کہتے ہیں۔

سکر وہ شراب ہے جو تھجوروں کے پانی میں بھگونے سے

لقی الزبیب وہ شراب ہے جو آگوروں کو نچوڑ کر ان کا یانی

حاصل ہوتا ہے کیکن شرط یہ ہے کہ جوش کھانے کے بعد وہ جماگ

ذهب الثلثاه وبقى ثلثه وصار مسكرا.

(در مخارج ٢ ص ٥٦ كتاب الاشربه)

(٢) "السكر" هي من ماء الرطب.

(در مخارج ٢ ص ٥١ كتاب الاشرب)

حاصل ہوتی ہے۔(اسے "نقی التمر" بھی کہتے ہیں)۔ (٣) "نقى الزبيب" انگورول كوپانى مين دال دياجائے اور پانى گاڑھا ہونے پر جھاگ چھوڑ دے۔

> ان يقذف بالزبد بعد الغليان والكل الى الثلاثة المذكورة حرام اذا غلى واشتد والالم يحرم اتفاقا

> > (در مختارج ۲ ص۲۵۲ کتاب الاشربه)

نقى الذبيب وهو نئى من ماء الزبيب بشرط وان قذف حرم اتفاقا.

چھوڑ دے یہاں تک ذکر شدہ تیوں اقسام کی شراب حرام ہے۔ جب جوش کھا کر گاڑھی ہو جائے ۔ ورنہ بالا تفاق حرام نہیں اور اگر جوش مار کر جھاگ لائیں تو حرام ہیں۔

یہ بات ذہن نشین رہے کہ مذکورہ تین شرابیں' 'خمز' کے علاوہ ہیں ۔خمرسمیت (جس کی تعریف گزر چکی ہے) یہ جاراقسام کی شراب امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے مذہب میں حرام ہیں۔ان کے علاوہ دیگر اقسام کی شراب مثلاً جو، گندم وغیرہ سے بنائی گئی کے بارے میں آپ حرمت کے قائل نہیں ہیں۔بعض لوگوں کو یہاں مغالطہ گتا ہے۔ہم اسے اعتراض وجواب کے انداز میں ذکر کرتے

وقال في جامع الصغير وما سوى ذالك من الاشربة فلا بأس به.

(بدایه شریف جهص ۴۹۵ کتاب الاشربه مطبوعه کراچی ، جامع الصغيرص ٩٩٩ كتاب الاشربه مطبوعه ادارة القرآن كراجي)

قالوا هـذا الـجواب على هذا العموم والبيان لايوجد في غيره وهو نص على ان مايتخذ من الحنطة والشعير والعسل والذرة حلال عندابي حنيفة رحمه الله عليه ولا يحد شاربه عنده وان سكر منه ولا يقع طلاق السكران منه بمنزلة النائم ومن ذهب عقله بالبنج ولبن الرماك. وعن محمد انه حرام ويحد شاربه اذا سكرمنه ويقع الطلاق اذا اسكر منه كما سائر الاشربة المحرمة.

(براييج مص ٢٩٦ كتاب الاشرب)

جامع الصغير ميں امام محدر حمة الله عليه كا قول ہے كه مذكورہ جار عدد حرام شرابوں کے علاوہ دیگر ہرفتم کی شراب میں کوئی حرج نہیں ے(لینی نہ حدے نہ بینا حرام ہے)۔

علاء احناف نے کہا ہے کہ یہ جواب اس عموم واطلاق کے ساتھ جامع صغیر کے علاوہ کسی اور کتاب میں موجود نہیں ہے۔ ( یعنی امام محمد رحمة الله عليه كي ديگر تصانيف اس سے خالي ہيں) اور سي عبارت اس بات پرنص ہے کہ وہ شراب جو گندم، کو، شہر، باجرہ وغیرہ سے بنائی جائے وہ امام ابو حنیفہ کے مذہب میں حلال ہے۔ اس کے پینے والے پر حد شراب نہیں گگے گی ۔ اگر چہان سے اسے نشہ ہی ہوجائے اور ان کے پینے والے کی حالت نشہ میں طلاق مجی نہیں ہوگی ۔ بیشنی گویا سونے والے کے علم میں ہواورجس کی عقل بھنگ چینے اور اونمنی کے دورھ پینے سے ماؤٹ ہوگئ (وہ بھی ان کے حکم میں ہی ہے ) امام محدر حمة الله عليه سے مروى ہے كه برنشه آورشراب حرام ہے اس کے پینے والے کو حدیمی لگائی جائے گی۔

جب پی کروہ بدمست ہوجائے ۔اس کی طلاق بھی واقع ہوجائے گی۔ جب نشہ میں ہوجیسا کہ بقیہ تمام حرام شرابوں کے حرام ہیں (ان میں بھی لا گوہوں گے)۔

'' جامع صغیر'' بحوالہ''ہداییشریف''معلوم ہوا کہ امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللّٰدعنہ کے مذہب میں صرّف جار مذکورہ اقسام کی شراب حرام ہے' ان کے علاوہ حلال ہیں ۔ان کا استعال جائز اور ان کے پینے والے پر حد قائم نہیں ہوگی ۔

جواب اول: سب سے پہلے ہم بیوض کریں گے کہ امام اعظم رضی اللہ عنہ کا مسلک وہ نہیں جواعتر اض میں ندکور ہوا بلکہ امام صاحب یر بیا تہام ہے کیونکہ ہمارے ندہب کی کتب بلکہ دوسری کتب بھی اس کی تر دید کرتی ہیں۔ چند تر دیدی عبارات پہلے ملاحظہ فرمالیں:

سكر كي تحقيق ميں بيربات قابل ذكر ہے كہ جوسكر حرام ہے، وہ مکمل اور کامل وجوہ کے ساتھ ہو کیونکہ ایبا کامل سکر ہی عدادت، بغض، الله کے ذکر سے روکنے ، نماز سے باز رکھنے اور قتل وغیرہ مفاسد میں ڈالنے والا ہوتا ہے۔جبیبا کہخودقر آن کریم کی نص نے اس کی علت کی طرف اشارہ فر مایالیکن سکر سے حد کا ثبوت بہت می احادیث سے ثابت ہے ۔ ان میں سے ایک وہ حدیث ہے جو حضرت ابو ہرریہ رضی اللہ عنہ سے ہم نے روایت کی ۔ 'جب نشہ ہو جائے تواسے حدلگاؤ''۔ ایک روایت دارقطنی نے اپنی سنن میں ذکر کی کہایک اعرابی نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے برتن میں سے نبیز یی ۔اے نشہ ہو گیا تو آپ نے اسے کوڑے لگائے ۔ وہ اعرابی بولا: میں نے آپ کے برتن سے لی ہے۔آپ نے فرمایا: ہم نے نشہ آجانے کی وجہ سے کوڑے لگائے ہیں۔ ابن الی شیبہ نے اپنی مصنف میں ذکر کیا۔ (بحذف اساد) کہ حضرت عمر ایک آ دمی کے ساتھ سفر میں تھے۔آپ کا ساتھی روزہ دار تھا۔افطاری کے وقت اس نے حضرت عمر کے مشکیزہ میں سے نبیذی لی۔اسے نشہ ہو گیا۔ آب نے اسے کوڑے مارے۔ وہ کہنے لگا میں نے تو آپ کے برتن سے بی ہے۔فرمایا: سزانشہ آنے پرلگائی ہے۔وار قطنی نے ا پی سنن میں ذکر کیا ۔ شعبی بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نے علی المرتضى رضى الله عنہ کے برتن سے صفین میں شراب بی،اسے نشہ ہو گیا تو آپ نے اے کوڑے لگائے۔ ابن الی شیبہ نے ہی اپنی مصنف میں بھی ایس ہی روایت نقل کی ۔ فرمایا کہ حضرت علی نے اسے اس (۸۰) کوڑے مارے۔ ابن الی شیبہ نے ابن عباس سے روایت کیا کہ نبیز یی کرنشہ آنے براس کوڑے سزا ہے۔ بیروایات

ففي تحقيق الاسكار هو المحرم بابلغ الوجوه لانه الموقع للعداوة والبغضاء والصدعن ذكر الله وعن الصلوة وايتان المفاسد من القتل وغيره كما اشار النص الى علتها. ولكن ثبت بالسكر منه باحاديث منها ماقدمناه من حديث ابي هريرة فاذا سكر فاجلدوه الحديث ومنها ماروي الدارقطني فی سننسه ان اعرابیا شرب من اداوة عمر نبیذا فسكر به فضربه الحد فقال الاعرابي انما شربته من اداوتک فقال عمر انما جلدناک على السكر. وروى ابن ابي شيبة في مصنفه حدثنا على بن مسهر عن الشيباني عن حسان ابن مخارق قال بلغني ان عمر ابن الخطاب ساير رجلا في سفر وكان صائما فلما افطر اهوى الى قربة لعمر معلقة فيها نبيذ فشربه فسكر فضربه عمر الحد فقال انما شربته من قربتك فقال له عمر انا جلدناك بسكرك. روى البدار قطني في سننه عن وكيع عن شريك عن فراس عن الشعبي ان رجيلا شرب من اداوة على رضى الله عنه بصفين فسكر فضربه الحد. ورواه بن ابسي شيبة في مصنفه حدثنا عبد الرحيم بن سليمان عن هجالد عن الشعبي عن على نحوه وقال فضربه ثمانين وروى ابن ابي شيبة حدثنا عبد الله ابن نمير عن حجاج عن ابي عون عن عبد الله بن شداد عن ابن عباس قال في السكر من النبيذ

شمانون فهذه وان ضعف بعضها فتعدد الطرق ترقيه الى الحسن. (فخ القدير مع عناية جهم ١٩٣٨ اباب حد الشرب مطبوع معر، مرقات شرح مشكوة ج عص ٩٠ ابيان الخر، مطبوع مكتبدا مداديد ملتان)

قال ابوحنيفة في عصير العنب اذا طبخ وان لم فذهب ثلثاه ونقى التمر والزبيب اذا طبخ وان لم يذهب ثلثاه ونبيذ الحنطة والذرة والشعير ونحو ذالك نقيا كان او مطبوحا كل ذالك حلال الاما بلغ السكر. لما روى عن ابن عباس عن النبي ضلا الما تعينها والمسكر من كلا شراب (المغنى مخرمت الخمر بعينها والمسكر من كل شراب (المغنى مخرم الكبيرة والمسكر من كل شراب الاثربه مطبوع بيروت)

ورواية عبد العزيز عن ابى حنيفة وسفيان انهما سئلا فيمن شرب البنج فارتفع الى رأسه وطلق امرأته هل يقع قال ان كان يعلمه حين شربه ماهو يقع.

(فتح القديرج ٢٣ ص١٨ اباب حد الشرب)

فالنبيذ هو ماء التمر اذا طبخ ادنى طبخة يحل شربه فى قولهم مادام حلوا واذا غلى و اشتد وقذف بالزبد عن ابى حنيفة وابى يوسف يحل شربه للتداوى والتقوى الاالمؤدى المسكر.

(البناية شرح الهدامة ٥٥ ٥ ٣٦٨ باب حد الشرب مطبوعه بيروت)

لو سكر من اللبن او البنج وان استكثر بعد ما سكن عطشه حتى سكر فعليه الحد لان بعد ما سكن عطشه وهو غير مضطر فالقليل والكثير منها سواء في حكمه ومقدار ما شرب بعد تسكين العطش حرام عليه وذالك يكفى في ايجاب الحد

اگر چہ بعض ان میں ضعیف ہیں لیکن مختلف طرق نے ان کو ضعف سے حسن کا درجہ دے دیا ہے۔

امام ابوصنیفه رضی الله عنه نے فرمایا: انگور کا نچوڑ اپانی جب پکایا جائے اور دو تہائی ختم ہو جائے اور نقی التمر، زبیب جب انہیں پکایا جائے اگر چہ ان کا دو تہائی خشک نہ بھی ہوا ہوا ور گندم، جو، باجرہ وغیرہ کی شراب کچی ہویا پکائی گئی سب حلال ہیں۔ ہاں اگر حد سکر تک پہنچ جا ئیس تو حرام ہیں۔ کیونکہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما نے حضور خلات کیا ہے۔ فرمایا: خمر تو بعینہا حرام ہے۔ در مایا: خمر تو بعینہا حرام ہے۔ اور ہرشراب جونشہ لائے وہ بھی حرام ہے۔

امام ابوحنیفہ اور سفیان سے عبد العزیز نے روایت کیا ہے کہ ان دونوں حضرات سے ایسے مخص کے بارے میں پوچھا گیا جس نے بھنگ پی رکھی تھی اور اس کا اثر اس کے سرمیں پہنچ چکا تھا (یعنی وہ آپے سے باہر ہو گیا تھا) اس نے اپنی بیوی کو طلاق بھی وے دی تو کیا اس کی طلاق ہو گئی ہے؟ جواب دیا: جب اس نے بھنگ پی کیا اس کی طلاق ہو گئی ہے؟ جواب دیا: جب اس نے بھنگ پی محتی ۔ اگر وہ اس وقت جانتا تھا کہ وہ کیا پی رہا ہے اور اس سے نشہ بھی ہوسکتا ہے تو طلاق ہو گئی۔

نبیز تھجور کا وہ پانی ہے جومعمولی سا پکایا جائے اس کا پینا احناف کے تمام ائمہ کے قول کے مطابق حلال ہے جب تک وہ میٹھا رہے اور اگر گاڑھا ہو جائے اور جوش مارنے گے اور جھاگ چھوڑ دیتو امام ابوحنیفہ کے نز دیک اور ابو یوسف کے بغرض علاج اس کا استعال اور کمزوری کے لئے بطور دوا اسے استعال کرنا جائز ہے۔ مگر جونشہ تک لے جائے اس کا استعال درست نہیں ہے۔

اگر کوئی شخص گرھی کا دودھ پینے یا بھنگ پینے سے نشہ میں
آگیا اور اگر اس نے بیاس بجھنے کے بعد زیادہ مقدار میں پی لی
یہاں تک کہ اسے نشہ ہوگیا تو اس پر حد شرب لازم ہے کیونکہ بیاس
بجھنے کے بعد وہ حالت اضطرار میں نہ رہا ۔ لہذا اس حالت میں
تھوڑی یا زیادہ نشہ آور چیز کا استعال ایک جیسا ہے اور اس کا تھم

عليه وكذالك النبيذ اذا شرب منه فوق مايجزيه حتى سكر لما بين ان السكر من النبيذ موجب الحد كشرب الخمر.

(المبسوط للسرنحسي ج٢٢ص٢٩ كتاب الاشربه بمطبوعه دارالفكر بيروت)

ف اما الموجب ف اتفقوا على انه شرب الخمردون اكراه قليلها وكثيرها واختلفوا فى المسكرات من غيرها فقال اهل الحجاز حكمها حكم الخمر فى تحريمها وايجاب الحد على من شربها قليل او كثيرا او لم يسكر وقال اهل العراق المحرم منها هو السكرو هو الذى يوجب الحد. فقال الجمهور الحد فى ذالك ثمانون.

(بدایة الجبهد ج۲ص۳۳۳باب فی شرب المحمر مکتبه علمیه لا مور) ہے کہ شراب نوشی کی صداس (۸۰) کوڑے ہے۔

تارئین کرام! ہم نے احناف کے مؤقف کی تائید وتوثی پر چیعددروایات نقل کی ہیں جن سے امام اعظم ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ

کے بارے میں الزام کی واضح تر دید ہورہی ہے۔ جو پچھ ناواقف لوگ لگاتے ہیں۔ وہ یہ کہ آپ کے نزد یک شراب انگوری کے علاوہ دوسری مسکرات جرام نہیں ہیں'ان کا استعال جائز ومباح ہے لیکن بیالزام تصویر کا ایک رخ بیان کرتا ہے۔ دوسرارخ معترضین نے جان بوجھ کر پوشیدہ رکھا۔ نہ کورہ چھعدد حوالہ جات صاف صاف بتارہ ہیں کہ''خم'' کے علاوہ مسکرات کا استعال امام صاحب کے نزدیک اس وقت تک موجب حد نہیں۔ جب تک ان کے استعال سے نشہ نہ آئے اور اگر نشہ آجائے تو ان پر بھی حدواجب ہوگی اور ان کا استعال بھی جرام ہے۔ علت سکر ہے جس کی وجہ سے شکی ہر قسم کا غیر اخلاقی اور غیر شرعی کام کرسکتا ہے۔ حضرت علی الرتفنی اور عمر بن خطاب نے بھی این کہ میر حربہ ہوتا ہے کہ ان دونوں حضرات کے برتنوں میں ''خر'' نہ تھی بلکہ نبیز تھی۔

کی وجہ سے ہے۔ اس سے بیکھی معلوم ہوتا ہے کہ ان دونوں حضرات کے برتنوں میں ''خر' نہ تھی بلکہ نبیز تھی۔

دونوں صورتوں میں کیساں ہوگا ادر پیاس بجھنے کے بعد جس مقدار میں بھی اس نے پی اس کا بینا اس پرحرام تھا اور حرام کا بینا اس پرحد واجب کرنے کے لئے کافی ہے۔ یونہی نبیذ کا معاملہ ہے۔ اگر کوئی اسے بیتا ہے اور ضرورت سے زیادہ پینے کی وجہ سے نشہ ہوگیا تو اس پر بھی حد واجب ہے۔ اس لئے کہ یہ بیان ہو چکا ہے کہ نبیذ کو حد سکر تک بینا موجب حدہے جس طرح خمر بینا موجب حدہے۔

شراب کی سزا کا واجب ہونا اس پرسب اسمہ مفق ہیں کہ جس نے خرپی خواہ قبل مقدار میں ہویا کثیر میں اس پر حدواجب ہے۔ خبر کے علاوہ نشہ آوراشیاء میں ان کا اختلاف ہے۔ جازی علاء کا قول ہے کہ تمام نشہ آوراشیاء خرکے تھم میں ہیں۔ یعنی سب حرام ہیں اوران میں سے سی کو پینے والے پر حد لگے گی۔خواہ تھوڑی پئے یا زیادہ یا نشہ نہ لائے اور عراقی علاء کا کہنا ہے۔ ان نشہ آوراشیاء میں سے حرام وہ ہے جونشہ لائے۔ اس پر حدواجب ہے پھر جمہور کا قول

ذکر کیا کہ امام صاحب کے بزدیک انگوری شراب کے علاوہ دیگر شرابوں کو دوائی اور کمزوری دور کرنے کے لئے استعمال کرنے کی گئجائش ہے کیاں یہ ہی اس وقت جب ان میں نشہ نہ رہے'اگر نشہ ہوتو جا ئز نہیں۔ چوتھی بات مجبور ومضطری بیان کی گئی۔اضطرار کی حد تک دیگر شرابوں کا بینا جائز ہے کیکن اضطرار سے زیادہ اگر پی اور نشہ ہوگیا تو حد لازم ہوگی۔ان تمام عبارات و دلائل سے معلوم ہوتا ہے کہ احناف کے بزد یک انگوری شراب جو تمرکہ لاتی ہے وہ بالکل حرام ہے' نجس ہے' اس کے پینے والے کو حد لاز مالگائی جائے گی۔اس کے علاوہ دیگر شرابیں حرام نہیں ہاں جب ان کے استعمال سے نشہ ہو جائے تو اس حد تک ان کا بینا حرام اور پھر اس پر حد بھی واجب ہے۔ اس سلسلہ میں ایک اور عبارت پیش خدمت ہے۔

واما الخمر فانهم اتفقوا على تحريم قليلها وكثيرها التي هي من عصير العنب اما الا نبذة فانهم اختلفوا في التعليل منها الذي لا يسكر واجمعوا على ان السكر منها حرام فقال جمهور فقهاء الحجاز وجمهور المحدثين قليل الانبذة وكثيرها حرام. وقال العراقيون ابراهيم النخعي من التابعين وسفيان الثوري وابن ابي ليلي وشريك وابن شبرمه وابوحنيفة وسائر فقهاء الكوفيين واكثر علماء البصريين ان المحرم من سائر الانبذة المسكرة هو السكر.

ا خمر کے بارے میں تمام علاء و فقہاء کا اتفاق ہے کہ یہ آلیل و
کشر حرام ہے نیے انگور کے نچوڑ ہے ہوئے شیرہ سے بنتی ہے۔اس
کے علادہ دیگر شرابوں میں جبکہ وہ تھوڑی مقدار میں ہوں اور مسکر نہ
ہوں ، علاء کا اختلاف ہے اور اس پر سب کا اجماع ہے کہ ان میں
سے ہر ایک نشہ پہنچانے والی حرام ہے ۔ حجاز کے جمہور فقہاء اور
محدثین نے کہا: نشہ آور شراب خواہ تھوڑی ہو یا زیادہ حرام ہے اور
عراقی علاء ابراہیم نخعی تا بعی ،سفیان توری ، ابن ابی کیلی ،شریک ، ابن
شرمہ ، ابو حنیفہ رحمہم اللہ تعالی اور تمام کوئی فقہاء کا قول ہے اور اکثر
بھری علاء بھی بہی کہتے ہیں کہ انگوری شراب کے علاوہ دیگر شرابوں
میں نشہ آور حرام ہے ۔ ( یعنی انہیں نشہ کے لئے استعال کرنا حرام
میں نشہ آور حرام ہے ۔ ( یعنی انہیں نشہ کے لئے استعال کرنا حرام

(بدایة الجمتهدجاص ۳۵ کتاب الاطعمه والاشربة مطبوعه علمیه لا بور) ہے) و ه بعینه حرام نہیں ہیں۔

عبارت بالاسے معلوم ہوا کہ انگوری شراب کے علاوہ دیگر شرا بیس حرام بذاتہ نہیں ہیں بلکہ اس وقت حرام ہوں گی جب ان سے سکر کی حالت طاری ہوتی ہے۔ اس وقت ان کے استعال کرنے والے کو حد بھی لگائی جائے گی۔ ان شواہد و دلائل سے معلوم ہوا کہ ''جامع صغیر'' کی عبارت غیر واضح ہے کیونکہ اس کی تائید میں امام محمد رحمۃ اللہ علیہ کی کوئی اور عبارت کسی تصنیف میں موجود نہیں ہے۔ کتب احناف مثلا'' ہدائیہ''''دمغنی''''المبسوط' وغیرہ میں اس کی وضاحت ہے کہ دیگر شرابیں نشہ آور ہونے کی صورت میں احناف کے نزدیک حرام اور موجب حد ہیں۔ صاحب بدائیۃ المجتبدنے امام ابو حنیفہ کا نام لے کر ذکر کیا کہ ان کے نزدیک دیگر شرابیں مسکر ہوں تو حرام ہیں۔ اس فتو کی کی تائیدا حادیث میں بھی ملتی ہے۔

انگوری شراب کے علاوہ دیگر شرابوں کے بینے والے جوحرام کے مرتکب ہوئے اس پراحادیث

و اما الكوفييون فانهم تسمسكوا لمذهبهم بيظاهر قوله تعالى ، ومن ثمرات النخيل والاعناب تتخذون منه سكرا ورزقا حسنا. وبااثار رووها فى هذا الباب ، وبالقياس المعنوى. اما احتجاجهم فانهم قالوا السكرهو المسكرولو كان محرم العين لما سماه الله تعالى رزقا حسنا اما الاثار التى

کوفی علاء نے اپ ندہب کا تمسک اللہ تعالیٰ کے اس قول کے ظاہر سے کیا ہے۔ "و من شمسرات النه تعالیٰ کے اس قول تتب خدون منه سکرا ورزقا حسنا" اوران کا تمسک ایسے آثار سے بھی ہے جواس موضوع میں مروی ہیں اور قیاس معنوی سے بھی انہوں نے تمسک کیا ہے۔ آیت ندکورہ سے استدلال یوں کہ سکر سے مراد مسکر ہے۔ آگر وہ بذابتہ ہجرام ہوتی تو اسے رزق حصن نہ کہا

www.waseemziyai.con

اعتمدوها في هذا الباب فمن اشهرها عندهم حديث ابى عون الثقفى عن عبد الله بن شداد عن ابن عباس عن النبي صلاح التلاكي المراب عباس عن النبي صلاح التلاكي المراب الماب ا

عن ابى بردة بن دينار قال قال رسول الله ضلام الله ضلام الله ضلام الله عن الشراب فى الادعية فاشربوا فيها بدأ لكم ولا تسكروا خرجها الطحاوى.

قار ئین کرام! بدایة المجتبد میں تین عددروایات (آیت کریمہ کے علاوہ) اس بارے میں ذکر ہوئی ہیں جوتوی اورغیر مؤولہ بھی ہیں۔ جن کا خلاصہ یہ ہے کہ انگوری شراب کے علاوہ دیگر شرابیں حرام نہیں بلکہ جب نشہ کے لئے استعال کی جا ئیں اوران سے نشہ ہوجائے تو حرام بھی ہوں گی اور موجب حد بھی ہوں گی۔ تو معلوم ہوا کہ امام ابوحنیفہ کا مسلک احادیث وروایات پر بنی ہے۔ جواب ووم : جیسا کہ گزشتہ حوالہ جات سے ہم ثابت کر چکے ہیں کہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے نزد یک انگوری شراب کے علاوہ دیگر شرابیں جب سکر لائیں تو وہ نجس ہیں اوران کے پینے والے پر حد بھی لازم ہوتی ہے۔ اس لئے'' جامع الصغیر'' میں امام محمد رحمۃ اللہ علیہ کا وار آج تک وہ چلتی آر ہی ہے اس کی تائیدان کتب امام محمد رحمۃ اللہ علیہ ہوتی ہوتی ہے، جواس دور میں میں ناقل سے غلطی ہوئی اور آج تک وہ چلتی آر ہی ہے اس کی تائیدان کتب امام محمد رحمۃ اللہ علیہ سے بھی ہوتی ہے، جواس دور میں حب پر بازار میں دستیاب ہیں۔ ''جامع الصغیر'' کے سوا آپ کی کسی اور تصنیف میں یہ بات موجود نہیں ہے بلکہ ان میں جامع الصغیر کے جو پر کہ بازار میں دستیاب ہیں۔ ''جامع الصغیر'' کے سوا آپ کی کسی اور تصنیف میں یہ بات موجود نہیں ہے بلکہ ان میں جامع الصغیر کے الفاظ کے مفہوم کی واضح تر دید ندکور ہے۔ حوالہ ملاحظ ہو:

قال محمد وبهذا ناخذ نرى الحد على السكران من نبيذ كان او غيره شمانين جلدة بالسوط يحبس حتى يصح ويذهب عنه السكر ثم يضرب الحد ويفرق على الاعضاء ويجرد الا انه لا

دوسری روایت حضرت ابو برده بن دینار نے کہا که رسول الله خَلْالْکُلُولِیَّ نَے فر مایا: میں تہمیں برتنوں میں شراب پینے سے روکتا تھا۔ اب ان میں جو ملے پی لیا کرواور نشہ نہ کرو۔ امام طحاوی نے اس کوتخ تائج فر مایا۔

ابن مسعود سے روایت ہے کہ میں نبیذ کی تحریم میں موجود تھا جیسا کہتم موجود تھا جیسا کہتم موجود تھا۔ میں اس کی تحلیل میں بھی موجود تھا۔ میں نے اسے یا در کھا اور تم بھول گئے۔ ابومویٰ سے روایت ہے کہ مجھے اور معاذ کو حضور نے یمن بھیجا۔ ہم نے عرض کیا: یا رسول اللہ! وہاں دواقسام کی شرابیں گندم اور جو سے بنائی جاتی ہیں۔ ایک کو مزواور دوسری کو تنج کہتے ہیں۔ کیا انہیں پئیں؟ فرمایا: پیواور نشہ نہ کرو۔

ام محد فرماتے ہیں کہ جمارا مذہب سے ہے کہ نبیذ وغیرہ تمام اقسام کی شراب پینے والے نشکی پراسی کوڑوں کی حدہے۔ ایسے شرابی کوچیح ہونے تک قید میں رکھا جائے۔ جب نشداتر جائے تو حد لگائی جائے اور مارتے وقت اس کو پورے جسم پر کوڑے لگائے

يضرب الفرج ولا الوجه ولا الرأس وضربه اشد من ضرب القاذف وهو قول ابى حنيفة رحمة الله عليه.

(كتاب الآثارص ١٣٧ بساب حد السكران صديث ٢٢٢

مطبوعه دائرة القرآن كراجي )

نو ف: امام محمر رحمة الله عليه في اسى موطاك باب ١١٥ مين آخرى الركة تحت لكهاب:

قال محمد النقئ عندنا مكروه ولا ينبغى ان يشرب من البسر والتمر والزبيب جميعا وهو قول ابى حنيفة اذا كان شديد السكر.

شراب نقی ہمارے احناف کے نزدیک مکروہ ہے اور بسر،تمر، زبیب وغیرہ کوئی می شراب بھی نہیں چنی چاہیے جب ان میں شدید سکر ہو۔ یہی امام ابو صنیفہ رضی اللہ عنہ کا قول ہے۔

جائیں ۔ شرمگاہ ، چہرہ اور سریر نہ ماریں ۔ شراب کے کوڑے تہمت

لگانے والے کے کوڑوں سے زیادہ بختی سے لگائے جائیں گے۔ یہی

امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا قول ہے۔

کتاب الآ ثار، موطاامام محمداور ویگر کتب معتبره احناف مین' جامع الصغیر'' کے الفاظ'' لاب اس به '' کی کہیں توثیق وتصدیق نہیں ملتی ۔ اس لئے قرین قیاس یہی ہے کہ مذکورہ الفاظ کا تب یا ناقل کی غلطی کا نتیجہ ہیں ۔ ورندایک ہی امام کے ایک ہی مسئلہ کے بارے میں متضاد قول تسلیم کرنے بڑیں گے جوناممکن ہیں۔

ان چند ضروری مباحث کے بعد ہم''موطا امام محد''رحمۃ اللّٰہ علیہ کے باب۳۳ کے آٹار کی تشریح وتفصیل کی طرف آتے ہیں۔ امام موصوف رحمۃ اللّٰہ علیہ نے شراب کی حد کے بارے میں دوعد د آٹار منقول فر مائے ۔ان دونوں میں دومسئلے ندکور ہوئے جن میں حضرات ائمہ کرام کا اختلاف ہے۔ پہلے اثر میں''اثبات جرم شرب' کے مسئلہ کو زیر بحث لایا گیا ہے۔

### ا ثبات جرم کے ذرائع درج ذیل ہیں

(۱) دو عادل گواہی دیں کہ ہم نے فلاں کو شراب پیٹے یا شراب کے نشہ میں پاشراب کی قے کرتے دیکھا ہے یا اس کے منہ سے شراب کی بوآرہی تھی اوروہ حالت نشہ میں تھا۔ گواہوں کی عدالت کی شراکط دقیود ہم بیان کر بھے ہیں۔ اگر شراب کی بوآرہی تھی قوصرف اتنی بات پر حد شرب لگنے پر امام ما لک اور امام احمد بن حنبل شخق ہیں۔ لیکن امام شافعی اور امام ابوصنیفہ صرف بوآنے پر نفاذ حد کے قائل نہیں بلکہ وہ اس کے ساتھ دو چیزوں میں سے کی ایک اور کا پایا جاتا لازم جانے ہیں۔ شہادت یا خود شرابی کا افرارلیکن میصورت شفق علیہ ہے کہ ایک شخص نے شراب پی نشر کی حالت میں پکڑا گیا' منہ سے شراب کی بوآرہی تھی' دو گواہوں کے اسے اس حالت میں دیکھ بھی لیالیکن حاکم وہاں موجود نہ تھا' بحرم کو حاکم تک پہنچانے میں اس کا نشر بھی از گیا' بوجی ختم ہوگئ' اب ان گواہوں کی گواہی سے سب کے نزد یک اس شرابی پر حد لگے گی کیونکہ حاکم کا کہیں دور ہونا ایک عذر ہے۔ جس طرح حد زنا میں عذر قابل قبول ہے اور زائی حد سے نہیں خی سکتا۔ اس کی تصریح ''ہدا میم فی القدی'' جسم ۱۸۸۸ باب حد الشرب پر منہ نہ کور ہے۔ مسئلہ ذکورہ میں جو بالا تفاق حد جاری گئی۔ اس کی اصلی وجہ اور بنیاد گواہی ہے۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ احداث نے کا مسلک مضبوط ہے کیونکہ صرف ہوا کہ بواور نشہ کے ساتھ گواہی یا اقر ارکا ہونا ضروری ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ابن قد امہ نے مسئلی ہونے کے حدیث مسلک کور تجے دی ہو جہ ہے کہ ابن قد امہ نے مسئلی ہونے کے حدیث بی وجہ داخت کے مسلک کور تجے دی ہو جہ ہے کہ ابن قد امہ نے مسئلی ہونے کے وجود احداث کے مسلک کور تجے دی ہو جہ کہ ابن قد امہ نے حدیث ہی ہونے کے اس کی اجو جود احداث کے مسلک کور تجے دی ہو جہ دی ہو جہ ہے کہ ابن قد امہ نے مسئلی ہو تھے۔ کہ ابن قد امہ نے مسئلی کور تجے دی ہو جہ داخت کے سے مسئلی کور تجے دی ہو جہ کہ ابن قد امہ نے مسئلی کور تجے دی ہو جہ کہ بان قد امہ نے مسئلی کور تجے دی ہو جہ کہ ابن قد امہ نے مسئلی کور تجے دی ہو جہ کہ ابن قد امہ نے مسئلی کور تجے دی ہو جہ کے کہ بی تو جہ ہے کہ ابن قد امہ نے کہ کی جہ کہ بی ہو نے کے کہ بی خور کے کہ بی خور کے کہ بی خور کے کہ بی ہو نے کہ بی خور کے کہ بیات کو کو کو کہ کو کے کہ بی کو کو کے کو کہ کو کو کی کو کو کے کی خور کے کو کو کو کے کو کو کے کو کی کو ک

ولا يسجب السعد بوجود الرائحة من فيه في قول اكثر اهل العلم منهم الثورى وابوحنيفة والشافعي وروى ابو طالب عن احمد انه يحد

اکثر اہل علم شرابی کے منہ سے شراب کی بوآنے پر حدواجب ہونے کا قول نہیں کرتے ۔ان میں جناب توری ،ابوحنیفہ،شافعی بھی ہیں اور امام احمد سے ابو طالب نے روایت کیا ہے کہ اس صورت

بنذالك وهو قول مالك لان ابن مسعود جلد رجلا وجد منه رائحة الخمر وروى عن عمر انه قال اني وجدت من عبيد الله ريح شراب فاقر انه شرب الطلاء فقال عمر انى سائل عنه فان كان يسكر جملدته ولان الرائحة تدل على شربه فجري مجري الاقسرار والاول اولى لان الرائحة يسحتمل انسه تمضمض بها او حسبها ماء فلما صارت في فيه مجها او ظنها لا تسكر او كان مكرها او اكل بالغا اوشىرب شراب التفاح فانه يكون منه كرائحة الخمر واذا احتمل ذالك لم يجب الحد الذي يمدرء بالشبهات وحديث عمر حجة لنا فانه لم يحد لوجود الرائحة ولو وجب ذالك لبادر اليه عمر والله اعلم.

(المغنی ج٠١ص ٣٢٨ مئله ٢٣٥٥مطبوعه دارالفكر بيروت)

میں وہ حد کے قائل ہیں اور یہی امام مالک کا بھی قول ہے کیونکہ حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عنه نے ایک شخص سے شراب کی بو آنے پراسے حدلگائی تھی۔حضرت عمر رضی اللّٰدعنہ سے مروی ہے۔ آپ نے فرمایا: کہ میں نے عبیداللہ سے شراب کی بویائی'اس نے شراب طلاء پینے کا اقرار کیا ۔حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: میں اس سے دریافت کر رہا تھا اگر اس شراب نے اسے نشہ دیا تو کوڑے لگاؤں گا کیونکہ بواس بات پر دلالت کرتی ہے کہ اس نے شراب بی ہے۔تو بوکو قائم مقام اقرار کے لیا گیا اور پہلا مسلک اولی ے کیونکہ بومیں بہت سے احتمالات ہوسکتے ہیں۔ ہوسکتا ہے کہ اس نے شراب سے کلی کی ہو یا پانی جان کر گھونٹ بھر لیا ہواور منہ میں جانے کے بعد اس میں جھاگ وغیرہ سے بو پیدا ہو گئی ہو یا اس خیال سے پی ہو کہاس سے مجھے نشہ نہیں ہو گایا بحالت اکراہ یلائی گئی ہویا تھجور کا گدا بکٹرت کھالیا ہویا سیب کا جوں (شراب) پی لیا ہو کیونکہ اس کی بوبھی شراب سے ملتی جلتی ہے۔ جب اس قدر اخمالات موجود ہیں تو حد واجب نہیں ہوگی کیونکہ شبہات سے حد ساقط ہوجاتی ہے اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی حدیث ہمارے لئے جت ہے۔وہ یول کہآپ نے صرف بو پر ہی حدثہیں لگائی۔اگراس قدر (بوكاياياجانا) حد كے لئے كافي ہوتا تو آپ مزيد سوال وجواب

میں نہ پڑتے۔واللہ اعلم قارئین کرام! احناف کے مسلک کوابن قدامہ نے اکثر اہل علم کا مسلک قرار دیا اور اس کی اولیت بالدلائل ثابت کی کسی کے منہ سے شراب کی اُو آنا اس پر قطعاً دلالت نہیں کرتا کہ اس نے واقعۃ شراب بی ہے اور اگر پی بھی ہے تو ہوسکتا ہے، یانی سمجھ کریا اکراہ کی صورت میں ایسا ہوا ہو۔ ریبھی احمال ہے کہ اس نے کوئی اور چیز کھائی یا پی جس کی پُوشراب کی بُو سے ملتی جلتی ہو۔ جب اس قدر احمالات اورشبهات موجود ہیں ،تو حدود کے سقوط کے لئے ایک شبہ بھی کافی ہوتا ہے لہذا ثابت ہوا کہ محض ''یو'' یر حدشرا بہیں لگے گی۔اس کی تائید حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی بات بھی کرتی ہے کہ آپ نے ''بُو'' کا سبب یو چھا پھر حد جاری فر مائی ۔احناف کے مسلک كى تائىدىيس صاحب فتح القدرين ايك حديث ذكر فرمائى ہے جودرج ذيل ہے:

اصل بیہ ہے کہ چندلوگوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے والاصل ان قوما شهدوا عند عثمان على عقبة بشرب الخمر وكان بالكوفة فحمله الى المدينة للسرية كراب ييني كي الوابي وي وه اس وقت كوفه مين ها '

فاقام عليه الحد. (فتح القديرج مص ١٨١ باب حد الشرب) آپ نے اسے مدینه منوره بلا کراس کوحدلگائی۔ ہر شخص اس وقعہ سے سمجھ جاتا ہے کہ مدینہ منورہ میں گواہی دی گئی کہ کوفہ میں ایک شخص نے شراب پی ۔اسے کوفہ سے مدینہ بلایا گیا۔اس عرصہ میں کوفہ کے اندر بی گئی شراب کی بُو کا باقی رہنا ناممکن تھالیکن پھراسے حدلگائی گئی۔تو معلوم ہوا کہ بوکی بنا پر حد شرب جاری نہیں ہوتی ۔امام احمد بن حنبل اور امام مالک رضی اللہ عنہما چونکہ صرف 'نو'' پر حد کے قیام کے قائل ہیں ۔ان کے اس مسلک کی تائید میں کچھآ ٹارموجود ہیں ۔ہم انہیں ذکر کرکے ان پراحناف کا تبھرہ بھی پیش کرتے ہیں:

وكان ذالك مذهبه ويدل عليه مافى الصحيحين عن ابن مسعود انه قرء سورة يوسف فقال رجل ما هكذا انزلت فقال عبد الله والله لقد قرأتها على رسول الله ضَلِين فقال احسنت فبين هو بكلمة اذا وجد منه رائحة الخمر فقال اتشرب الخمر فتكذب بالكتاب فضربه الحد.

(فَتْ القديرج مه ١٨ اباب حد الشرب)

سے ان کا مذہب ہے۔ اس پر وہ روایت دلالت کرتی ہے جو بخاری ومسلم میں ابن مسعود رضی اللہ عنہما سے روایت کی گئی ہے۔ وہ سے کہ ابن مسعود نے سورہ یوسف کی خلاوت کی تو ایک خض بولا: یہ سورۃ آپ جیسے پڑھ رہے ہیں ان الفاظ میں نہیں اتری۔ حضرت ابن مسعود نے فرمایا: غدا کی قسم! میں نے رسول اللہ ضلا اللہ ضلا اللہ ضلا اللہ ضلا اللہ ضلا اللہ ضلا اللہ ضلا اللہ ضلا اللہ ضلا اللہ علی ہوئی ہے۔ وہ کہنے لگا: بہت اچھا۔ وہ بات کر رہا تھا اور اس کے منہ سے آپ کو شراب کی بوآئی ۔ آپ نے پوچھا کیا تو شراب بیتا ہے بھر اللہ کی کتاب کو جھٹلا تا ہے؟ بھر آپ نے اسے حد لگائی۔

اس سے معلوم ہوا کہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہانے شرابی کے منہ سے صرف ہُو آنے پر حدلگائی ہے۔لہذا حد جاری کرنے کے لئے ہُو کے ساتھ گواہی یا اقرار کی شرط زائد ہے؟

جواب اول: حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہا کے بارے میں درج بالا روایات کی بناپر یہ قرار دینا کہ انہوں نے صرف ہو پر حد
لگائی 'درست نہیں بلکہ ہو کے ساتھ اس کی حالت مستی اور عقل ماؤن ہونا بھی دخیل ہے کیونکہ اس نے جو بات کہی تھی ۔ وہ عقل منداور
ذی ہوش مسلمان اپنی زبان سے نہیں نکال سکتا ۔ یعنی قرآن کریم کی آیت کر بیرے بارے میں اس نے کہا تھا کہ یہ اس طرح نازل
نہیں ہوئی جس طرح تم پڑھ رہے ہو۔ اس پر حضرت ابن مسعود نے فرمایا: میں بیآیت اسی طرح حضور ضافیا کے ایس کے بارے میں یہ
اگر اس کے الفاظ میں کی بیشی ہوتی ، تو آپ مجھے ضرور ٹو کتے تو حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما کا آیت کر بیہ کے بارے میں یہ
فرمانا کہ میں نے اسی طرح حضور ضافیا کی ہوئی ہی ۔ تم غلط کہدرہ ہوتو اس سے معلوم ہوتا ہے کہ معرض نے شراب کے نشہ
میں زوال عقل کی بنا پر صبح آیت کو غلط قرار دیا ۔ اس پر حضرت عبداللہ بن مسعود نے ہو کے ساتھ اس کی مدہوثی اور حالت نشہ کوسا سے
میں زوال عقل کی بنا پر صبح آیت کو غلط قرار دیا ۔ اس پر حضرت عبداللہ بن مسعود نے ہو کے ساتھ اس کی مدہوثی اور حالت نشہ کوسا سے
میں زوال عقل کی بنا پر صبح آیت کو غلط قرار دیا ۔ اس پر حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما کو پہلے ہوتا ہے کہ مور فیل ہونے کا علم ہو۔
میں مدلکے ہوئے حدشرب لگائی تھی اور احتال موجود ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما کو پہلے سے اس کے عادی شرائی ہونے کا علم ہو۔
جواب دوم: بیر بھی ممکن اور احتال موجود ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما کو پہلے سے اس کے عادی شرائی ہونے کا علم ہو۔

اگر روایت مذکورہ سیح ہے تو اس کی تاویل بیہ ہوگی کہ شخص مذکورہ شراب کارسیا تھا اور اس کا عادی تھا۔

فان صح فتاويله انه كان رجلا مولعا بالشراب مدمنا عليه. (فتح القديرج،،،،، ١٨٠)

جيها كه يهي تاويل صاحب فتح القدرين يول لهي:

اس سے معلوم ہوا کہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہمانے جوسزا دی ، وہ صرف یُو آنے کی بنا پر نہ تھی ، بلکہ وہ شراب کا رسیا اور عادی تھا۔ اس عادت کو شراب پینے کی بو پرمحمول کیا گیا اور پھراس نے قرآن کریم کا بھی انکار کیا جو شراب پینے کی بو پرمحمول کیا گیا اور پھراس نے قرآن کریم کا بھی ہوا ورقرآن کریم کی آیت کا انکار بھی کرے تو ان میں معنوی گواہی بنتی ہے۔ جب بو بھی منہ سے آئے اور بو والا شراب پینے کا عادی بھی ہوا ورقرآن کریم کی آیت کا انکار بھی کرے تو ان تینوں باتوں کے پائے جانے پر بیا کہنا کہ حضرت ابن مسعود نے صرف ''بو'' پر حدلگائی تھی' درست نہیں ہوگا۔

#### اعتراض

حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنه نے بھی صرف''بو'' پر حد جاری فر مائی تھی لہٰذا''بو'' کے ساتھ کوئی دوسری شرط لگانا جائز بس ہے؟

جواب اول: حضرت عمرض الله عنه نے جس شخص کو'' حد شرب' لگائی تھی اس کا نام عبید الله تھا۔ جس حدیث میں یہ واقعہ منقول ہے۔ موطا کی شرح امتقیٰ میں سلیمان بن خلف الباجی رقم طراز ہیں: کہ جب حضرت عمر رضی الله عنه نے عبید الله کے منه سے بومحسوس کی ، تو اس بارے میں قطعی فیصلہ نہ کر سکے کہ یہ واقعی شراب کی بوہ یا کسی اور مشروب کی اور اگر شراب کی ہے تو مسکر کی ہے ، تو پھر آپ کی۔ اس لئے آپ نے حدکونی الوقت موقوف فرمایا پھر شخصی کی ، تحقیق کے بعد جب ثابت ہوگیا کہ بوشراب مسکر کی ہے ، تو پھر آپ نے حدلگائی۔ سلیمان بن خلف الباجی اس روایت کے بارے میں یہ بھی کہتا ہے کہ عبید الله نہ کور حضرت عمر رضی الله عنه کا بیٹا تھا ، جو درمیا نہ تھا اس کا اصل نام ابو شخصہ تھا۔ اس کی تفصیل '' مسلم سے سے سامی جاسکتی ہے۔

جواب دوم: ابن قدامه اس اثر کے بارے میں لکھتے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جب عبید اللہ کے منہ سے شراب کی بُومسوس کی تو عبید اللہ خود بولا: میں نے طلاء (شراب کی قتم) پی ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ بو کے ساتھ خود پینے والے کا اقر اربھی تھا۔ لہٰذا بواور اقر اردونوں کی وجہ سے حضرت عمر نے حدلگائی مے ن ''بو'' پرنہیں اور یہی احناف کا مسلک ہم ذکر کر چکے ہیں کہ بو کے ساتھ گواہی یا اقر ارکا ہونا شرط ہے۔ ابن قد امہ کا یہ جواب'' المغنی''ج ۱۰ص ۳۲۸ حدیث ۲۳۵۵ کے تحت ندکور ہے۔

گوائی یا اقرار کا ہونا شرط ہے۔ ابن قدامہ کا بیرجواب' المغنی' ج واض ۳۲۸ حدیث ۷۳۲۵ کے تحت مذکور ہے۔ خلاصۂ کلام میرکہ'' موطا امام محمر'' کے اثر اول میں جس مسئلہ کوزیر بحث لایا گیا۔ (بعنی اثبات جرم شراب) اس کا اثبات محض منہ سے بوآنے پر نہ ہوگا کیونکہ اس کا شراب کی بو ہونا صرف احتمال ہے جس کے علاوہ اور بھی احتمالات ہیں لہٰذا کو کے ساتھ شراب پینے کی گوائی یا خود پینے والے کا اقر ارکرنا ان میں سے کوئی ایک شرط کا ساتھ پایا جانا ضروری ہے تب شراب کی حدلگائی جائے گی۔

#### نشهاترنے کے بعد حد کا اجراء ہوگا

شرابی کوشراب پینے کی حدلگانے کے لئے بیضروری ہے کہ اس کا نشداتر چکا ہو جائت نشد میں اسے کوڑ نے ہیں لگائے جائیں گ کیونکہ سزاکا مقصد بیہ ہوتا ہے کہ جس کوسزادی جارہی ہے اسے احساس ہو کہ مجھے فلاں جرم کی بنا پر مارا جارہا ہے اوراسے اس سزاسے تکلیف بھی ہوتا کہ آئندہ کے لئے اس کام سے باز آنے کی کوشش کرے۔اگر شرابی کو حالت نشہ میں کوڑ ہے مارے جائیں گے، تو اس کے چونکہ حواس بے کاراور خلل پذیر ہو چکے ہوتے ہیں جس سے اسے مارے جانے کی تکلیف کا اول تو احساس ہی نہیں ہوتا اورا گر ہوتا کھی ہے تو نہ ہونے کے برابر ہوتا ہے۔ علامہ ابن ہمام نے '' فتح القدیر'' میں ایسا ہی ایک واقعہ نقل کیا ہے۔ آپ بھی اسے ملاحظہ فرمائیں:

لا يحد السكران حتى يزول عنه السكر تحصيلا لمقصود الا نزجار وهذا باجماع الائمة الاربعة لان غيوبة العقل وغيبة الطرب والشرح يخفف الالم حتى حكى له ان بعض المتصابين استدعوا انسانا ليضحكوا عليه به اخلاط ثقيلة لزجة بركبتيه لا يقلهما الابلغه ومشقة فلما غلب على عقله ادعى القوة والاقدام فقال له بعض

نشئ کو حالت نشه میں حدنہیں لگائی جائے گی تا وقتیکہ وہ نشے سے باہر نہ ہوجائے یہ اس لئے تا کہ سزا دینے کا مقصود حاصل ہوسکے اور یہ چاروں ائمہ کے نزدیک اجماعی فیصلہ ہے کیونکہ عقل کا ماؤوف ہوجانا اور نشہ کا جسم پر اثر انداز ہو جانا سزا کے در داور دکھ کو بہت کم کر دیتا ہے جتی کہ ایک مصیبت زدہ کا واقعہ بیان کرتے ہیں کہ لوگوں نے اس پر ہننے اور اس کا نداق اڑانے کا پروگرام بنایا۔ کہ لوگوں نے اس پر ہننے اور اس کا نداق اڑانے کا پروگرام بنایا۔ اس کے دونوں گھٹنوں میں گندا مواد جمع ہو چکا تھا جس کی وجہ سے

الحاضرين مماز حاليس بصحيح والاافضع هذه المجمرة على ركبتيك فاقدم ووضعها حتى اكلت ماهناك من لحمه وهو لا يلتفت حتى طفئت اوازالها بعض الحاضرين الشك منى فلما افاق وجد مابه من جراحة النار البالغة وورمت ركبته ومكث بها مدة الى ان برأت فعادت بذالك السكى البالغ في غاية الصحة والنظافة من الاخلاط وصار يقول يا ليتها كانت في الركبتين ثم لم يستطع اصلا في ال ان يفعل مثل ذالك بالاخرى ليستريح من المها ومنذرها واذا كان كذالك فلا يفيد الحد فائدته الاحال الصحو وتاخير الحد لعذر جائز.

(فتح القديرج ۵ص ۱۸۵ باب حد الشرب مقر)

اسے چلنا نہایت دو بھر تھا اور بڑی پریشانی اور تکلیف ہوتی تھی ۔ اسے شراب یلائی گئی ۔ شراب نے جب اس کے عقل کی قوت ادراکیہ کو زائل کر دیا اور نشہ کی وجہ سے اپنے آپ کو بہت مضبوط گرداننے لگا اور بر مکیس لگانے لگا۔ حاضرین میں سے کسی نے اسے ازروئے مذاق کہا۔تم سیح نہیں ہواور جو کچھ کہتے ہو،غلط کہہ رہے ہواورا گرتم واقعی جو کچھ کہدرہے ہوشچے کہدرہے ہوتو لویددھکتا انگارہ اپنے گھٹنے پررکھو۔اس نے آگے بڑھ کرانگارا بکڑااور گھٹنے پر رکھ دیا' انگارے نے اس کے گھٹنے کے چمڑے کوجلا دیا اور اسے بالكل خبرتك نه موئي حتى كه انگاره خود بخو د بجھ گيايا حاضرين ميں سے کی نے وہاں سے پنچ گرا دیا۔راوی کہتے ہیں کہ مجھے شک ہے جب ہوش میں آیا تو دیکھا کہ آگ نے کافی جسم جلا دیا ہے اور اس کا گھٹنا سوج چکا تھا اور اس حالت میں وہ کچھ عرصہ رہا۔ حتیٰ کہ اس کا گھٹنا ٹھیک ہو گیا۔اس داغنے کی وجہ سے وہ بالکل تندرست اور اس كا كمٹنا گندے موادے بالكل صاف موجكا تھا۔وہ كہا كرتا تھا: کاش! ایبامیرے دونوں گھٹنوں کے ساتھ ہوجا تالیکن پھروہ دوبارہ ابیا کرنے کی ہمت نہ کرسکا تا کہ دوسرا گھٹنا بھی ٹھیک ہو جاتا اور دکھ درد ہے آرام پا جاتا۔ جب نشہ کی حالت کا پیمالم ہے تو ایس حالت میں حدصرف معمولی ہی اثر دکھائے گی اور عذر کی بنا پر حدیث تاخیر

واقعہ ندکورہ سے معلوم ہوا کہ نشہ کی حالت میں نشکی کو مار پیٹ کا کامل احساس نہیں ہوتا بلکہ بعض دفعہ بالکل نہیں ہوتا اس لئے اسے اس حالت میں مارنا پٹینا مقصود کے خلاف ہے۔ سزادینے کامقصود دراصل مجرم کو بیاحساس دلانا ہوتا ہے کہ میں نے غلطی کی اور اس کی بنا پر مجھے یہ دکھ درد برداشت کرنا پڑا۔ لہذا آئندہ کے لئے یہ درداسے جرم سے بازر کھنے میں ممدومعاون ثابت ہوگا۔ جلامہ عینی نے اس عبارت کے تحت 'مہائی' کی شرح کرتے ہوئے لکھا ہے:

(لا يمحد حتى يرول عنه السكر تحصيلا لمقصود الانزجار) لانه اذا حد في حال السكر لا يجى بالم الحد حتى يؤيده ماروى عن عمر رضى الله عنه انه اجلس سكران الى حين يصح فلما صح حده وبه قالت الائمة الثلاثة.

(البناية شرح البدايين ۵ص مصباب حد الشوب مطبوعه دارالفكر بيروت)

(حالت نشه میں حدنہ لگائی جائے گی تا وقتیکہ نشہ زائل نہ ہو جائے تا کہ سرا کا مقصود حاصل ہو سکے ) کیونکہ جب سکری حالت میں حدلگائی جائے گی تو حد سے اسے کوئی دردو تکلیف محسوس نہ ہوگ۔ اس کی تائید وہ روایت بھی کرتی ہے جو حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے ۔ آپ نے ایک نشئ کے بارے میں حکم دیا اسے صحیح ہوئے تک بٹھائے رکھو پھر جب وہ نشہ سے صحیح ہوگیا تو اسے حدلگائی۔ یہ قول ائمہ ثلاثہ کا ہے۔

''موطاامام محمہ''رحمۃ اللہ کے زیر بحث باب کے دوسرے اثر میں جومسکہ بیان کیا گیا۔ وہ یہ کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے صحابہ کرام کے مشورہ سے شرابی کی حداس کوڑے مقرر فر مائی۔ حضرت علی المرتضی نے اس بارے میں فر مایا کہ شرابی شراب پی کر ادھر ادھر کی بکتا ہے الزام تراثی کرتا ہے 'تہمت تک لگا دیتا ہے لہذا شرابی کوڑے لگانے چاہئیں۔ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے حضرت علی المرتضی کے مشورہ کے مطابق شرابی کے لئے اسی (۸۰) کوڑے حدمقر رفر مائی۔ اس مسئلہ کی تفصیل گزرچکی ہے۔ احناف کا مسلک میہ ہے کہ شرابی کی حداسی (۸۰) کوڑے ہے اور امام مالک وامام احمد بن ضبل چالیس کوڑے لگانے کے قائل ہیں۔ ہم گزشتہ اور اتی میں ناجت کر چکے ہیں کہ احناف کے مسلک کی تائید میں اجماع صحابہ موجود ہے کیونکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے صحابہ کرام کی موجود گی میں شرابی کواسی (۸۰) کوڑے لگائے جس پر کئی نے نہ اعتراض کیا نہ انکار کیا لہٰذا ان سب حضرات کا اسے پند فر مانا اور انکار واعتراض نہ کرنا ان کے انفاق کی نشاند ہی کرتا ہے۔

## بد بوداراور جوار کی شراب وغیره کاحکم

امام ما لک نے جمیں ابن شہاب سے وہ ابوسلمہ بن عبد الرحمٰن سے اور وہ سیدہ عا تشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے بیان کرتے ہیں کہ جناب رسول اللہ ضلا اللہ صلاحی ہے ''تع'' (بد بو دار شراب ) کے بارے میں سوال کیا گیا ہے 'آپ نے فرمایا: ہروہ شراب جونشہ لائے وہ بارے میں سوال کیا گیا' آپ نے فرمایا: ہروہ شراب جونشہ لائے وہ

### ٣١٣- بَابُ شَرَابِ الْبِثْعِ وَالْعُبْيَرَاءِ وَغَيْر ذَٰلِكَ

٦٩٧ - آخُبَرَنَا مَالِكُ آخُبَرَنَا ابْنُ شِهَابٍ عَنْ آبِي سَسَّةَ بْنِ عَبْلُو الرَّحْمُنِ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتُ سُئِلَ رَسُوْلُ اللهِ ضَالِّلَيْكَالَيَّ عَنِ الْبِيْعِ فَقَالَ كُلُّ شَرَابٍ اَسُكُرَ فَهُوْ حَرَامٌ

٦٩٨ - آخُبَونَا مَالِكُ آخُبَونَا زَينُدُ بَنُ اَسْلَمَ عَنُ عَطَاءَ بَنِ يَسَادٍ اَنَّ النَّبِيِّ ضَلِلَا الْمُكَالِيَّ الْمَا الْمُبَيْرَاءِ فَكَا اللَّهُ عَنْهَا فَسَأَلَتُ زَيْدًا مَا الْمُبَيْرَاءُ فَقَالَ السُّكُورَ كَةً .

اس باب میں دومختلف شرابوں کا حکم بیان ہوا۔ آپ اس سے قبل تفصیل سے پڑھ چکے ہیں کہ انگوری شراب (خمر) حرام بعینہ ہے۔ اس کے قبل وکثیر کے پینے میں حدلازم ہے اور یہ نجس بھی ہے۔ اس پر حد لگنے کے لئے نشہ کی کیفیت آنا شرط نہیں ہے لیکن اس کے علاوہ دیگر شرابیں پینے والے کواس وقت حدلگائی جائے گی جب ان کے پینے سے نشہ ہو جائے ۔ اس صورت میں بیرام بھی ہوں گی اور قابل حد بھی۔ فاعتبروا یا اولی لابصار

### خمر کے حرام ہونے اور مکروہ شرابوں کا بیان

ہمیں امام مالک نے زید بن اسلم سے انہوں نے ابو وعلہ مصری سے بیان کیا انہوں نے کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے انگوروں سے نچوڑ کر بنائی جانے والی شراب کے بارے میں

### ٣١٤- بَابُ تَحُرِيْمِ الْخَمْرِ وَمَا يُكُرَهُ مِنَ الْاَشْرِبَةِ

٦٩٩ - آخُبَرَ نَا مَالِکُ آخُبَرَنَا زَیْدُ ابْنُ اَسُلَمَ عَنْ اَبِی مَا اَبِی مَا اَبِی مَا اَبِی مَا اَبِی وَعُلَمَ اَبِی وَعُدَا اِبِی وَعُدَا اِبِی وَعُدَا اِبِی وَعُدَا اِبِی مِنْ الْمِی مِن الْمِینِ فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ اَهْدی رَجُل لِرَسُولِ اللهِ

ضَلَّالَّا اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَزَّو جُلَّ حَرَّمَهَا قَالَ لَا فَسَازَهُ النِّسَانُ هَلُ عَلِمُ مَلَّا اللَّهُ عَزَّو جُلَّ حَرَّمَهَا قَالَ لَا فَسَازَهُ النِسَانُ اللهِ عَنْبِهِ فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ ضَلَّالَيْكَا اللَّهِ عَلَى اللهِ عَسَارُ رُتَهُ قَالَ اللهِ حَنْبِهِ فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ ضَلَّالَيْكَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللهِ عَنْبَهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

٧٠٠ - آخَبُونًا مَالِكُ آخَبُونَا نَافِعٌ عَنِ ابْنِ عُمَرَ انَّ رَجُلًا مِّنَ الْفِعُ عَنِ ابْنِ عُمَرَ انَّ نَبُتَاعُ رَجُلًا مِّنْ الْهَ ابْنَ عُمَرُ إِنَّا نَبُتَاعُ مِنْ شَمَرِ النَّخُلِ وَالْعِنْبِ وَالْقَصِبِ فَنَعُصِرُهُ خَمُرًا فَنَبِيعُهُ فَقَالَ لَهُ عَبَلُهُ اللَّهِ بُنُ عُمَرَ إِنِّي اللَّهُ فَنَالَ لَهُ عَبَلُهُ اللَّهُ عَمَلَ اللَّهُ عَمَلَ اللَّهُ عَمَلَ اللَّهُ عَمَلَ اللَّهُ عَمَلَ اللَّهُ عَمَلَ اللَّهُ عَمَلُ اللَّهُ عَمَلُ اللَّهُ عَمَلُ اللَّهُ عَمَلُ اللَّهُ عَمَلُ اللَّهُ عَمَلُ اللَّهُ عَمَلُ الشَّيْطَانِ. تَسَعَعُ مَنَ الْجُونَ وَالْإِنْسُ أَنِّي لَا تَسَعَى مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسُ أَنِي لَكُ لَا تَبْتَاعُوهَا فَلَا تَبْتَاعُوهَا وَلَا تَعْصِرُوهُ هَا وَلَا تَعْمِلُ وَهَا وَلَا تَعْمَلُ الشَّيْطَانِ.

قَالَ مُحَمَّدٌ وَبِهِ ذَانَأُخُذُ مَا كُرِهُنَا شُرْبَهُ مِنَ الْأَشْرِبَةِ مِنَ الْأَشْرِبَةِ الْمُحَمِّرُ وَالشَّكْرُ وَنَحْوُ ذَالِكَ فَلاَ خَيْرَ فِي الْاَشْرِبَةِ الْمُخَمِّرُ وَالشَّكْرُ وَنَحْوُ ذَالِكَ فَلاَ خَيْرَ فِي الْاَشْرِبَةِ وَلَا أَكُلِ ثَمَنِهِ.

١ . ٧٠ - ٱخَجَبَرَ نَا مَالِكُ ٱخْبَرَنَا نَافِعُ عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ وَكُلُمُ اللهِ عَلَيْكُ النَّهِ الْحُمَرَ فِي قَالَ وَكُلُمُ اللهِ عَلَيْكُ اللَّهِ الْحَرَقِ مَنْ شَرِبَ الْحَمَرَ فِي اللَّهُ نَا اللهِ عَلَيْكُ اللَّهُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللهُ عَلَيْهُ الللهُ عَلَيْهُ الللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ ا

٧٠٢ - آخُبَرَ نَا مَالِكُ آخُبَرَ نَا اِسْحَقُ بُنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ آبِي طَلُحَةَ الْأَنْصَارِي عَنْ انَسِ بُنِ مَالِكِ آنَّهُ قَالَ كُنْتُ اَسْفِى آبَا عُبَيْدَ ةَ بُنِ النَّجَرَّاحِ وَأَبَاطَلُحَةً الْاَنْصَارِي وَأَبَى بُنَ كَعْبِ شَرَابًا مِّنُ فَضِيْحِ وَتَمْرِ فَاتَاهُمُ اَتِ فَقَالَ إِنَّ النَّحُمُرَ فَقَدُ حُرِمَتُ فَقَالَ

امام مالک نے ہمیں جناب نافع سے وہ ابن عمر سے بیان کرتے ہیں کہ ایک عراقی شخص نے حضرت عبداللہ بن عمر سے کہا کہ ہم لوگ انگور، محبوریں اور گنا خریدتے ہیں' انہیں نچوڑ کرشراب بناتے ہیں' حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میں اللہ تعالیٰ ، اس کے فرشتوں اور جن وانس کوتم پر گواہ بنا تا ہوں کہ میں شہیں ایسا کرنے کا حکم دیتا کہتم ان کی خرید وفروخت کرو پھر انہیں نچوڑ واور نہ ہی اس کے پینے کی اجازت دیتا ہوں کیونکہ یہ ناپاک اور شیطانی کام ہیں۔

امام محد رحمة الله عليه فرمات بين جمارا بيد مسلك ہے كہ جن شرابول كا بينا حرام ہے، وہ خمر جو يا كوئى دوسرى شراب ان كے لين دين ميں اور نہ ہى ان كى قيمت ميں كوئى بھلائى ہے۔

امام مالک نے ہمیں جناب نافع سے خبر دی۔ وہ حضرت ابن عمر سے بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ خطالین کی گئی گئی گئی کے فرمایا: جس نے دنیا میں خمر (شراب) پی پھراس نے تو بہ نہ کی کل قیامت کواس پر شراب (طہور) حرام ہوجائے گی وہ اسے نہ پی سکے گا۔

امام مالک نے ہمیں اسحاق بن عبد اللہ بن ابی طلحہ انصاری سے خبر دی وہ حضرت انس بن مالک سے بیان کرتے ہیں۔انہوں نے فرمایا: میں ابوعبیدہ بن جراح ، ابوطلحہ انصاری اور ابی بن کعب کو تر مجور اور خشک محجور کی شراب بلایا کرتا تھا۔ ایک مرتبہ ایک آنے والا آیا اس نے کہا کہ شراب حرام کر دی گئی ہے ابوطلحہ نے بیہ والا آیا اس نے کہا کہ شراب حرام کر دی گئی ہے ابوطلحہ نے بیہ

البيس تورز ديا\_

ٱلْاَطُلُحَةَ يَا انْسُ قُمُّ إِلَى هٰذِهِ الْجَرَّارِ فَاكْسِرُهَا فَقُمْتُ اللَّحَرَارِ فَاكْسِرُهَا فَقُمْتُ اللَّ

قَالَ مُحَمَّدُ النَّقِيُّ عِنْدَنَا مَكُرُوُهُ وَلَا يَنْبَغِيُّ اَنْ يُمُكُرُوهُ وَلَا يَنْبَغِيُ اَنْ يُشَرَبَ مِنَ الْبُسُرِ وَالتَّمَرِ وَالزَّبِيْبِ جَمِيْعًا وَّهُوَ قَوُلُ اَبِيْ حَنِيْفَةَ رَحِمَهُ اللَّهُ إِذَا كَانَ شَدِيْدًا لِيُسُكُرُ.

امام محمد رحمة الله عليه فرمات بين كه نقى (نجور ابوا يانى) بمار المرده (حرام) باورتر محجور، خشك محجور اور الكوركا نجور ابوا يانى حرام باور يبى قول امام ابو حنيفه رحمه الله كا به جبكه بيشرابين نشد آ ورمول -

سن كر جناب انس كوفر مايا : الهواوريه منكے تو ژ ژ الوّ ميں اٹھا اور ہتھوڑ ا

ہاتھ میں لیااس کے نیلے حصہ ہے منکوں کو مارنا شروع کیا ۔ حتیٰ کہ

ان آثار کا خلاصہ تقریباً وہی ہے جوگزشتہ اوراق میں گزر چکا ہے۔ یہاں ایک دوبا تیں اسی مسئلہ کے ضمن میں زائد بیان ہوئی ہیں۔ وہ یہ کہ جب شراب پینا حرام کردی گئی تو اس کے بعداس کی خرید وفروخت اوراس سے حاصل ہونے والی رقم بھی نا جائز وحرام ہی ہوگی۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہمانے قرآنی الفاظ کے نام سے اسے ناپاک اور شیطانی کام کا نام دیا ہے۔ مزید فرمایا کہ ونیا میں شراب چینے والا قیامت میں ''شراب طہور' سے محروم ہوگا۔ ہاں اگر شراب نوش سے بچی توبہ کر لیتا ہے ، تو پھر اللہ غفور رحیم قیامت کو شراب طہور سے محروم نہیں رکھے گا۔ آخر میں امام محمد رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: کہ شراب خواہ کسی قسم کی ہواگر نشہ لاتی ہوتو حرام ہے' اس کی حرمت کے امام ابو حذیفہ رضی اللہ عنہ بھی قائل ہیں۔

٣١٥- بَابُ الْخَلِيْطَيْن

٧٠٣ - آخُبَونَا مَالِكُ آخُبَونَا الشِّقَةُ عِنْدِى عَنْ بُكِيرُ بِنُ عَنْ عَبُدِ الرَّحُمٰنِ بَنِ بُكَيْرُ بِنُ عَنْ عَبُدِ الرَّحُمٰنِ بَنِ الْاَشَجْ عَنْ عَبُدِ الرَّحُمٰنِ بَنِ حُبَّابِ الْاَسْلَمِي عَنْ آبِي قَتَادَةَ الْاَنْصَارِيّ آنَ النَّبِيّ عَنْ النَّبِيّ فَتَادَةَ الْاَنْصَارِيّ آنَ النَّبِيّ خَيمُيْعًا فَلَا لَهُ عَنْ النَّهُ فَي وَالزَّبِيْبِ جَمِيْعًا وَالزَّهُ وَالزَّبِيْبِ جَمِيْعًا .

٧٠٤ - آخُبَوَ نَا مَالِكُ آخُبُونَا زَيْدُ بُنُ ٱسْلَمَ عَنُ عَطَاءَ ابْنِ يَسَادٍ ٱنَّ النَّبِيَّ خَالَيْكُالِيَّا الْمُدُورُ وَالنَّا الْمُدُورُ وَالنَّا الْمُدُورُ وَالنَّا الْمُدُورُ جَمِيْعًا.

٣١٦ - بَابُ نَبِينِ الدُّبَاءِ وَ الْمُزَقَّتِ مَكَا الْمُزَقَّتِ مَكَا الْمُزَقَّتِ مَكَا الْمُزَقَّتِ الْمُزَقَّتِ الْمُزَقَّتِ الْمَزَقَ الْمُزَقَّتِ الْمَنْ عُمَرَانَّ النَّبِيِّ خَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ ا

### دو چیزوں کی مخلوط شراب کا بیان

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ مجھے ایک ثقہ راوی نے بگیر بن عبد اللہ بن الاشج سے وہ عبد الرحمٰن بن حباب اسلمی سے اور وہ جناب ابو قیادہ انصاری سے بیان کرتے ہیں کہ حضور ضلاکیا المشکر ہے نے خمر پینے اور انگور کی شراب کوتر اور خشک کھجور کے ساتھ ملا کر پینے سے منع فرمادیا۔

### تو نیے اور مرتبان کی شراب کا بیان

بنانے ہے منع فرمایا ہے۔

٧٠٦ - آخُبَرُنَا مَالِكُ آخُبُرُنَا لِلْعَلَاءُ ابُنُ عَبُدِ الرَّحُمٰنِ عَنُ آبِيُهِ آنَّ النَّبِيَّ ضَلِلَا لِمُنَا لَيَّا لَهُ اللَّهُ الللللللْمُ اللللِلْمُ الللللللْمُ الللللِمُ اللللللللْمُ اللللللللللللللْمُ اللللللللللْمُ اللللللللللْمُ اللللللللللْمُ الللللللللللْمُ اللْمُلْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ الللللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ اللللْمُ الللللِمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللِمُ الللللللْمُ الللللِمُ اللللْ

باب ندکورہ میں جودوآ ٹارمروی ہوئے ان میں دو چیزوں سے ملاکر کسی شم کی شراب کی تیاری کوممنوع قرار دیا گیا ہے۔ چنانچہ کھجور، شمش ملاکر، کچی اور بکی کھجور ملاکر یا کشمش ملاکر مرکب شراب کی تیاری سے آپ ضلافی آن کھی نے منع فرمادیا۔ بعض حضرات نے ان روایات کے پیش نظر مطلقا شراب مرکب سے منع فرمایا۔ یعنی جن دویا زائداشیاء کو ملاکر شراب بنائی جائے خواہ وہ ایک جنس کی ہوں خواہ مختلف اجناس سے تعلق رکھتی ہوں۔ ہر شم کو تھم شامل ہے۔ رہا ہی کہ جمع کرنے سے ممانعت کی وجہ کیا ہے اوراس کا خاص طور پر ذکر کس وجہ سے کیا؟ اس بارے میں شار مین کرام نے جو وجہ بیان کی ہے، وہ نشہ دینا ہے۔ احناف کا مسلک بھی یہی ہے کہ جب تک ان شرابوں میں سکرنہ آئے 'نہ ہے حرام ہیں اور نہ بی ان کے پینے والے پر حد گلے گی لیکن یہ انگوری شراب کے علاوہ کا تھم ہے۔

دوسرا مسئلہ تو نے اور مرتبان میں شراب بنانے سے منع فرمانے کا ہے۔ اس کا پس منظریہ ہے کہ عرب حرمت شراب کے نزول سے قبل عام طور پران دونوں اقسام کے برتنوں میں شراب بنایا کرتے تھے۔ '' دبا' وہ برتن ہے جو کدو سے بنایا جاتا تھا۔ کدو کا اندر سے گودا نکال کر خالی کرلیا جاتا تھا اس میں شراب بنائی جاتی تھی۔ '' مزفت' روغی برتن تھا، جو آج کے دور میں مرتبان کی قتم کا تھا۔ ان کے علاوہ کچھاور برتن بھی تھے جن میں شراب بنائی جاتی تھی لیکن یہ ابتدائی تھم تھا تا کہ تی سے روکا جائے اور لوگ متنفر ہو جا کیں ۔ ورنہ بعد میں نبیذ بنانے کا تھم ان برتنوں میں پھر سے جائز قرار دیا گیا۔ لہذا برتنوں کے بارے میں یہ احادیث بعد میں منسوخ کر دی گئیں۔ اس کی شرح اور وضاحت خاص کر '' امتقی'' میں فہ کور ہے وہاں دیکھی جاستی ہے۔

#### شہد سے بنی شراب کا بیان

امام ما لک نے ہمیں خردی کہ ہمیں داؤد بن حمین نے واقد بن عروبین سعد بن معاذ سے اور وہ محود بن لبید انصاری سے خبر دیتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ جب شام تشریف لائے تو شامیول نے آپ سے وہاں کی آب و ہوا کے ناموافق ہونے کی شکایت کی اور یہ بھی کہا کہ اس شراب کے بیخ بغیر ہماری مالت ٹھیک نہیں رہے گی ۔ آپ نے فرمایا: شہد پی لیا کرو۔ کہنے طالت ٹھیک نہیں رہے گی ۔ آپ نے فرمایا: شہد پی لیا کرو۔ کہنے سے وض کیا۔ کیا میں اس شراب سے کوئی ایسی چیز بنادوں؟ جونشہ سے وض کیا۔ کیا میں اس شراب سے کوئی ایسی چیز بنادوں؟ جونشہ آور نہ ہو۔ فرمایا: ہاں انہوں نے اسے پیایا یہاں تک کہ دو تہائی حصنہ تم ہوگیا اور ایک تہائی باقی رہ گیا۔ وہ حضرت بحر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے پاس لے آئے۔ آپ نے اس میں انگی ڈالی پھر رضی اللہ عنہ کے پاس لے آئے۔ آپ نے اس میں انگی ڈالی پھر رضی اللہ عنہ کے پاس لے آئے۔ آپ نے اس میں انگی ڈالی پھر نے فرمایا: یہ طلاء اونٹ کے طلاء کی مانند ہے پھر آپ نے اسے ان

#### ٣١٧ - بَابُ نَبِينِدِ الطَّلَاءِ

٧٠٧ - آخُبَرَ نَا مَالِكُ آخُبَرَنَا دَاوُ دُبُنُ الْحُصَيْنِ عَنْ وَاقِيدِ بَنِ عَمْرِ و بَنِ سَعُدِ بَنِ مَعَاذٍ عَنَ مَحْمُو دِ بَنِ لَيَهِ الْاَنْصَارِيِّ آنَّ عُمْر بُنَ الْخَطَّابِ حِيْنَ قَدِمَ الشَّامَ لَبَيْدِ الْاَنْصَارِيِّ آنَّ عُمْر بُنَ الْخَطَّابِ حِيْنَ قَدِمَ الشَّامَ وَبَاءَ الْاَرْضِ اوْ ثِقْلُهَا وَقَالُواْ لَا شَكَى الْيُهِ الْهُلُ الشَّرَابُ قَالَ الشَّرَبُ الْعَسَلَ قَالُواْ لَا يَصَلَحُنَا الْعَسُلُ قَالَ لَهُ رَجُلٌ مِنَ الْهُلُ الْاَرْضِ هَلَ يَصَلَحُنَا الْعَسُلُ قَالَ لَهُ رَجُلٌ مِنْ الْهُلُ الْاَرْضِ هَلَ يَصَلَحُنَا الْعَسُلُ قَالَ لَهُ رَجُلٌ مِنْ الْهُلُ الْاَرْضِ هَلَ لَكَ مَنْ الْهُلُ اللَّهُ وَالِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُسْتَلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْعُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْم

آخللته لهم.

لوگوں کو پینے کی اجازت دے دی۔ اس پر حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ عنہ ہولے: بخدا! تم نے اسے حلال کر دیا ہے؟ فرمانے لگے: خدا کی قتم! میں نے اسے حلال نہیں کیا۔ اے اللہ! میں ان کے لئے اسے حلال نہیں کرتا جسے تو نے ان کے لئے حرام کردیا اور نہیں ان کے لئے اسے حرام کرتا ہوں جسے تو نے ان کے لئے حلال نہیں ان کے لئے حلال کردیا۔

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِ لَمَانَأُ خُذُ لَا بَأْسُ بِشُوبِ الطَّلَاءِ الْمَالَدِي فَاللَّهِ الطَّلَاءِ الْمَالَدِي قَدُ ذَهَبَ ثُلْثَاهُ وَبَقِي ثُلُتُهُ وَهُوَ لَا يُسْكِرُ فَامَّا كُلَّ طلاء بِينَ اللَّهِ عَنْ فَلَا خَيْرَ فِيلُهِ . ايك تها فَمُعَتَّقِ يُسْكِرُ فَلَا خَيْرَ فِيلُهِ .

امام محدر حمة الله عليه فرماتے ہيں۔ ہمارايه فد جب ہے كه اليى طلاء پينے ميں كوئى حرج نہيں جس كو پكا كر دو تہائى ختم كر ديا گيا ہوا ور ايك تہائى باقى ره گئى ہوا وروہ نشه آور نه ہوليكن ہر پرانى شراب جونشہ لاتى ہو،اس ميں كوئى خير و بھلائى نہيں ہے۔

درج بالا الرجوایک واقعہ پرجی مشتل ہے۔ حضرت عمرضی اللہ عنہ سے جب اہل شام نے آب وہوا کے ناموافق ہونے کی وجی سے شہد سے بن شراب پینے کی اجازت طلب کی تو آپ نے فرمایا: شہد ہی فی لیا کروئین انہوں نے عرض کیا کہ خالص شہد پینے سے بات نہیں بنی۔ ایک شخص نے کہا کہ میں شہد کو مخصوص طریقہ سے بنا کرآپ کو دکھا تا ہوں اگر مناسب بمجھیں تو اسے و کھے کراجازت و سے دیں اس نے پکا کر دو تہائی خشک کر کے ایک تبائی باتی رہنے دیا خوب گاڑھا ہوگیا۔ اب اس نے بدگا ڈھا شہد حضرت عمر رضی اللہ عنہ کہ خدمت میں پیش کیا۔ آپ نے اسے دیکھا۔ فرمانی کہ بیا افتہ کہ بیا افتہ کہ بیا دو اس کی طلاء کی طرح طلاء کی طرح طلاء ہے استعمال کر لو۔ اس پر جب حضرت عبادہ بن صامت نے اعتراض کیا کہ آپ نے اللہ کے حرام کوان لوگوں کے لئے طالی کر دیا ہے تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فورا اس کا از الدفر مادیا اور طلاء کی اور اس کی انڈ کا حرام کر دہ حالی نہیں ہوسکتا اور اس کا حال کر دہ حرام نہیں ہوسکتا اور اس کا حال کر دہ حرام نہیں ہوسکتا ہیں کون ہوں کہ کی چیز کو طال وحرام قر اردوں؟ مطلب ہے کہ طلاء کی موجودہ صورت کہ جس کواستعمال کرنے کی بیس نے اجازت دی ہے وہ حرام نہیں ہوسکتا ہم کر حرام تعنہ نے اجازت دی ہے موسوم ہو۔ آگر اس میں نشہ بھی نہ ہو، تو ایسے طلاء کا استعمال کرنا کوئی گئا ہم کہ کوئی ہمائی و خیر نہیں۔ لہذا اس سے موسوم ہو۔ آگر اس میں نشہ بھی نشہ ہو، تو ایسے طلاء کا استعمال کرنا کوئی گئا ہم ہے اور پینے والا حالت سکر میں آجا تا ہے، تو اس کا استعمال جائر نہیں اس میں کوئی بھلائی و خیر نہیں۔ لہذا اس سے اجتماب ضروری ہمائی و خیر نہیں۔ لہذا اس سے اجتماب ضروری اور ایک الور کوئی بھلائی و خیر نہیں۔ لہذا اس سے اجتماب ضروری کے والے طلاء کا الاحصاد

# 11-کِتَابُ الْفُرَائِضِ ترکہ کےمقررہ حصوں کے بارے میں احکام

''علم الفرائف' نہایت اہم علم ہے۔ یونکہ علاء نے جملہ علوم کی دواقسام بیان فرما ئیں۔ایک وہ جس کا تعلق زندہ انسان سے اور دوسرا وہ جو فوت شدہ انسان سے متعلق ہے۔ علم الفرائض کا تعلق فوت شدہ آدمی کے ساتھ ہے لین اہم ہونے کے باوجود عوام تو رہے عوام علاء بھی اس کی طرف توجہ نہیں دے رہے اور یوں اس کی درس و قدر لیں آ ہستہ آ ہستہ عنقاء ہوتی جارہی ہے اور پیقرب قیامت کی علامات ہیں ہے ۔ اللہ علم کے جانے والے بہت کم رہ جا ئیں گے۔اللہ علم کی درس نظامی کی مشہور کتاب'' سرائی' دورہ تغییر القرآن کے ساتھ طلبہ کو پڑھا تا تعالٰی کا فضل و کرم ہے کہ راقم المحروف ہرسال اس علم کی درس نظامی کی مشہور کتاب'' سرائی' دورہ تغییر القرآن کے ساتھ طلبہ کو پڑھا تا اور کھا تا ہے۔کافی عرصہ کی بات ہے کہ ہیں گر گیا۔ تلاش بسیار اور اخبارات ہیں اشتہارات دینے کے باوجود آج کہ دستیاب نہ ہوسکا۔اب خیال تھا کہ '' سرائی'' کی مفصل شرح لکھوں اور اس میں نہ کورمسائل کو مثالوں سے واضح کروں لیکن تصانف کا دیگر سلسلہ شروع ہے۔انشاء تھا کہ'' سرائی'' کی بخث میں صرف چندمسائل پراکتفا کرنا جو کہ موطا کے دو عدر آثار میں نہ کورہوئے۔ یہ بھی ادھورا کا م ہوگا۔اس کے میں جا ہتا ہوں کہ صاحب سرائی علامہ سرائ الدین مجم عبد الرشید ہواوندی رحمۃ اللہ علیہ نے موضروری مسائل کھے ہیں (یعنی ابتراء سے بات تھیج تک) ان کا خلاصہ آسان الفاظ میں ذکر کر دوں۔ تا کہ امام مجمد اللہ علیہ کی موطا کا قاری علم میراث و ذرائض کے مسائل ضرور یہ سے دوائف ہو سکے دوباللہ التوفیق

### بحث اول: میت کے ترکہ سے تعلق رکھنے والے حقوق

آ دی جب فوت ہوجا تا ہے تو اس کے چھوڑ ہے ہوئے مال وجائداد کے ساتھ حیار حقوق بالتر تب تعلق رکھتے ہیں:

(۱) تجہیز و تنفین، میت کونسل دیا جائے اور پھر گفن پہنایا جائے۔ گفن کے پڑوں میں فضول خرجی ادراسراف سے گریز کیا جائے اوراس طرح وسعت ہوتے ہوئے بخل و تنجوس سے بھی پر ہیز کی جائے۔ زندگی میں عام طور پر مرنے والا جو کپڑے استعال کرتارہا۔ ای قتم کے کپڑے اس کے گفن کے لئے تیار کئے جائیں۔ میت اگر مرد ہوتو تین کپڑے سنت اور عورت ہوتو پانچ کپڑے سنت ہیں۔ تجہیز و تنفین پر اٹھنے والا خرچہ اگر کوئی وارث اپنی جیب سے خرچ کرتا ہے تو ثواب کا کام ہے۔ ورنہ مرنے والے کے اپنے چھوڑے ہوئے اثا ثہ سے برسب اخراجات سب سے پہلے پورے کرنے ضروری ہیں۔ ہمارے ہاں طریقہ یہی ہے کہ گفن و فون وغیرہ کے اخراجات اپنے ذاتی اثا شہ سے کرتے ہیں۔ ایک مستحن کام ہے۔

(۲) تبجیز وتکفین کے بعدمیت نے زندگی میں جوقرض لیا اور ادانہ کرسکا۔بقیہ تمام تر کہسے وہ ادا کیا جائے گا۔

(٣) اگر بچھ وصیت کر گیا تو پہلی دوبا توں پراٹھنے والے اخراجات سے بچتے ہوئے ترکہ میں سے ایک تہائی تک کے حصہ میں وصیت پڑمل کریں گے لیکن وصیت اگر اپنے ورثاء میں سے کسی کے لئے ہوگی تو یہ وصیت نا قابل عمل ہوگی ۔ وصیت کی بجائے وارث کوشرعی مقررہ حصہ ہی ملے گا۔

(٤) ان تین حقوق کے بورا کرنے کے بعد باقی ماندہ ترکہ قرآن کریم ،سنت مبارکہ اور اجماع امت کے قواعد وضوابط کے مطابق

ورثاء میں تقسیم کریں گے۔ ورثاء میں سب سے مقدم وہ حضرات (مردوزن) ہیں، جن کے شریعت نے حصے مقرر فرمائے ہیں۔ ان کے مقررہ اور فرض شدہ حصے ادا کرنے کے بعد اگر کچھ نے جائے تو انہیں اصطلاح میراث میں ' ذوی الفروض'' کہتے ہیں۔ ان کے مقررہ اور فرض شدہ حصے ادا کرنے کے بعد اگر کچھ نے جائے تو اسے جن اعزہ وا قارب کو دیا جاتا ہے، وہ عصبات کہلاتے ہیں۔ گویا فرضی حصہ پانے والوں سے بچنے والا تمام ترکہ عصبات کہ ہو جاتا ہے۔ خواہ وہ تعداد میں ایک ہویا زائد ہوں۔ عصبات میں بھی چونکہ ترتیب ہے۔ جسے ہم انشاء اللہ اپنے مقام پر بیان کریں گے۔ اگر فرضی حصہ داروں میں بھی کوئی موجود نہیں اور عصب بھی نہیں تو پھر ترکہ ذوی الارجام میں تقسیم ہوگا۔ یعنی مرنے والے کا نہ کوئی والے کے نصاب کہ ماموں ، خالہ اور ان کی اولا د۔ بیصورت بھی نا در ہی چیش آتی ہے کہ کسی مرنے والے کا نہ کوئی فرضی حق دار ہونہ عصبہ ہو۔ اس لئے ذوی الارجام کی بحث کو ہم ذکر نہیں کریں گے۔ صرف ذوی الفروض اور عصبات کے بارے میں گفتگو ہوگی۔ ان امور کو چند فصول میں پیش کیا جاتا ہے۔

### فصل اول: وارث کے ہوتے ہوئے اس کو وراثت سے محروم رکھنے کے اسباب و وجوہ

مانع اول: غلامی خواہ کامل ہویا ناقص یعنی مطلق غلام یالونڈی ہے یا مکا تب ومکا تبہ یا مد برو مد برہ ہے۔ انہیں وراثت اس لئے نہیں ملتی کیونکہ یہ خود مال مملوکہ ہوتے ہیں۔ لہٰذا کسی چیز کے مالک نہیں بن سکتے۔غلاموں کی چنداقسام مختر تعریف کے ساتھ درج ذیل ہیں:
(۱) مکا تب: وہ غلام یالونڈی جسے اس کا مولی کہہ دے کہ اتنی رقم ادا کرو۔ میں تمہیں اس کے بدلہ میں آزاد کر دوں گا۔اس نے ایسا قبول کرلیا۔ اب جب تک اس کے ذمہ ایک روپہ بھی باقی رہے، وہ آزاد نہیں ہوگا بلکہ غلام ہی کہلائے گا۔

(ب) مدیر: وہ غلام یالونڈی جے اس کامولی کہددے کہ میرے مرنے کے بعدتو آزاد ہے۔ یہ غلام اپنے مولی کی زندگی میں غلام ہی رہے گا'مرنے کے بعد آزادی ملے گی لیکن اس کی پچھ تفصیل ہے۔ بہر حال بید دونوں اقسام کے غلام (مکاتب و مدبر) وراثت سے محروم ہوں گے۔ اس کو لفظ' رق' سے صاحب سراجی نے تعیر فر مایا کدر قیت خواہ ناقصہ ہویا کا ملہ ، میراث سے محروم کردیت ہے۔

مانع دوم: قتل بینی مرنے والے کے ورثاء میں سے کسی نے اسے تل کردیا۔ایساقل کہ جس پر قصاص یا کفارہ لازم آتا ہو۔ایسے قاتل وارث کو بھی وراثت نہیں ملے گی۔

نو ف: اتسام ل تین ہیں۔(۱)عمر(۲)مشابه مر(۳)خطاء۔

فتل عد: وہ قتل ہے کہ قاتل کسی دھار والے آلہ سے قصداً قتل کر دے۔ اس کی تفصیل اس کتاب میں کتاب الحدود میں گزر چک ہے۔ اس میں اختلاف ہے کہ اگر کسی نے بھاری آلہ سے بار بار مارا کہ جس سے آدمی عام طور پر مرجاتا ہے، تو یہ قتل عمر ہے یا نہیں۔ اس بارے میں راج قول یہی ہے کہ یہ قتل عمر میں داخل ہے ۔ قتل عمر کی سزا دو چیزیں ہیں۔ (۱) قصاص (۲) گناہ۔ ایسے قتل میں دیت اور کفارہ نہیں ہوتا اور اگر وارث قصاص معاف کر دیں اور اس کی بجائے دیت لینے پر راضی ہوجا کیں تو اب دیت اس صورت میں بھی آجائے گی۔ گرید دیت بقل خطاء کی دیت سے تخت ہوگ ہے تی کی نوعیت تعداد میں زیادتی نہیں بلکہ عمر اور اوصاف میں زیادتی سے مراد ہوگی ۔ یعنی سو (۱۰۰) اونٹ ہی دیت ہے گرفتل خطاء میں ان کی عمریں ذرا کم ہوں گی۔

قتل مشابہ عد: یہ کہ آلفتل دھار والا نہ ہو ۔لیکن اسے ارادہ قتل سے مارا جائے ۔ یہ عام طور پر ایسے آلات ہوتے ہیں جن سے زدوکوب سے جان سے مرجانے کی نوبت بھی بھی آتی ہے۔ورنہ ضرب شدید کا ہی سبب بنتے ہیں ۔ایسے تل کی سزا کفارہ، دیت اور گناہ تین چیزیں ہیں ۔ کفارہ یہ کہ ایک مسلمان غلام آزاد کرنا، دیت سواونٹ اور گناہ جے سب جانتے ہیں ۔اس کی سزا'' قصاص' نہیں ہوتی ۔ قتل خطاء: یہ کہ کسی نے کوئی شکار دیکھ کراس پر گولی چلائی یا تیر مارا' کیکن بلا ارادہ وہ کسی انسان کولگا اور وہ مرگیا۔ اس کی سزا کفارہ
اور دیت ہے قصاص اور گناہ نہیں ہوتا مخضر یہ کہ قتل کے مقابل سزائیں مجموعی طور پر چار بنتی ہیں ۔ قصاص ، کفارہ ، دیت اور گناہ۔
قتل کی جو تین اقسام ذکر ہوئیں ان کی سزاؤں کا بھی ہم نے ذکر کیا۔ صاحب سراجی نے وراثت سے محرومی' دقتل' کلھا۔ یعنی
قاتل اس کا وارث نہیں بن سکے گا جس کواس نے قتل کیا ہوگا۔ لیکن قتل کے ساتھ وجوب قصاص یا کفارہ لازم آتا ہو۔ جب ہم اس شرط
پر غور کرتے ہیں تو تینوں اقسام کے قتل قصاص یا کفارہ سے خالی نہیں ہیں۔خلاصہ یہ کہ قتل خواہ کسی طرح کا ہوقاتل اپنے مقتول کا وارث نہیں ہوگا۔

سوال: یہاں ذہن میں ایک سوال ابھرتا ہے کہ جب ہرقل میں قصاص یا کفارہ لازم ہے، تو پھرصرف اتنا ہی کہد دینا کافی تھا کہ ''قتل'' وراثت سے محروم کر دیتا ہے۔ اس کے ساتھ اس کے لازم (قصاص یا کفارہ) کی شرط جب خود بخو دہے تو اس کے ذکر کرنے کا کارپر نے کا کارپر ہے تا ہے۔ اس کے ساتھ اس کے لازم (قصاص یا کفارہ) کی شرط جب خود بخو دہے تو اس کے ذکر کرنے کا کارپر ہے کا کہ میں دیا ہے۔ اس کے ساتھ اس کے لازم (قصاص یا کفارہ) کی شرط جب خود بخو دہے تو اس کے دیس کے دیس کے دیا ہے۔ اس کے دیس کو دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کو دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کو دیس کے دیس کے دیس کرنے کا کہ کارپر کارپر کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کو دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کرنے کی دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کر دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کر دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے دیس کے

جواب: بات دراصل یہ ہے کہ قبل کی فدکوہ تین اقسام عام طور پرواقع ہوتی ہیں۔ پھھاقسام قبل ایک بھی ہیں جوان ہیں شال نہیں۔ مثلاً کی شخص نے جملہ آور سے اپنے آپ کو بچاتے ہوئے دفائی انداز ہیں اسے قبل کر دیایا قبل ہوگیایا باغی کو کس نے بغاوت کے پیش نظر قبل کر دیایا قاضی و حاکم کے تھم سے ایک رشتہ دار دومر کو قبل کر دیتا ہے۔ بچہ یا مجنون کسی کو قبل کر دیتا ہے۔ ان اقسام قبل ہیں نہ قصاص اور نہ کفارہ ہے۔ بابندا ان میں سے کوئی قبل کا مرتکب ہوا تو اپنے متعقول کا دارث بے گا۔ قبل کورہ اقسام کے اجمالی قبل جو دراخت سے محروم نہیں کرویتے ہیں۔ ان میں سے ایک صورت معینہ اور خصوص قبل ابیا بھی ہے جو اس میں داخل ہونے کہ باوجود محروم کردیتا ہے۔ دہ یہ کہ باپ اپنے بیٹے گوٹل کر دیتا ہے۔ صورت نہ کورہ میں باپ پر ازروے شرع نہ قساص اور نہ کفارہ واجب ہوتا ہے۔ دہ یہ کہ باپ اپنے بیٹے گوٹل کر دیتا ہے۔ صورت نہ کورہ میں باپ پر ازروے شرع نہ قساص اور نہ کفارہ واجب ہوتا ہے۔ جس قبل پر قصاص یا کفارہ نہ تھوں کہ تو ہوں کہ باپ اپنے بیٹون کو ایس باپ پر ازروے شرع نہ تو اس میں داخل ہونے مقرد فرمائی با کفارہ نہ تو اس کی جہ بیٹ کوٹل کر دیتا ہے۔ صورت نہ کورہ میں باپ پر ازروے شرع نہ کہ کہ تو ہوں کہ باپ اپنے مقتول نے مقارد فرمائی باپ کو تقساص اور نہ کفارہ اس کی جہ بیٹ کوٹل کر دیتا ہے۔ مقار کو مائی کوٹی کو بیس اٹھایا۔ ان چیز دل کوہم قبیاں کے نہ کوٹی کوئیس اٹھایا۔ ان چیز دل کوہم قبیاں کے نظر میں اس کے بارے میں مخصوص تھم وے دکھ اس کو مائی ہودی ، میں اس کی مقابل ہر دین '' کفر'' میں شائل ہے۔ خواہ یہودی ، میں اس کی اورث کافر'' ہے۔ کافر اور مسلمان باہم عیسائی ، ہندو، سے کی اعراض کا منگر'' کافر'' ہے۔ کافر اور مسلمان باہم عیسائی ، ہندو، سے کی اور شائل ہو کین جیس اس کے مقابل ہر دین '' کفر'' میں شائل ہے۔ کافر اور مسلمان باہم عیسائی ، ہندو، سے کی دار شائیں ہو کتھ ۔ ہاں کافر کو کا کافر وارث ہوتا رہ بہیں اس سے کیاغرض ؟

مالع چہارم: اختلاف دارین ۔ اصطلاح شرع میں ' دار' دو (۲) ہیں۔ دارالکفر اور دارالاسلام ۔ بیا ختلاف دواقسام کا ہے۔ ایک اختلاف حقیقی دوسرا تھی ۔ حقیق یہ کہ ایک کافر دارالحرب میں رہتا ہو۔ اس کارشتہ دار دارالاسلام میں صنان لے کر رہتا ہو۔ ان میں سے کوئی بھی دوسرے کا دار شنہیں ہوسکتا ۔ تھی اختلاف یوں کہ ایک ذمی کا فرجو دارالاسلام میں مستقل رہائش پذیر ہو۔ دوسرا وہ کا فرجو ویزہ لے کرعارضی طور پر کچھ عرصہ کے لئے مسلمان ملک میں آیا۔ یہ دونوں رشتہ دار ہوں تو کچھ عرصہ کے لئے یہ دونوں دارالاسلام کے باشند ہے ہی کہلائیں گے لیکن عارضی طور پر آنے والا' 'مستأمن' مخصوص وقت تک رہنے کے بعد دالیں دارالکفر چلا جائے گا کیونکہ اس کی مستقل رہائش وہیں ہے۔ ان میں بھی دراخت تقسیم نہ ہوگی ۔ مختصر یہ کہا ختالاف دارین سے محرومی صرف کفار کے لئے ہے۔ مسلمان

کے لئے اختلاف دارین وراثت سے محرومی کا سبب نہیں ہے گا۔ ایک دوصور تیں مشتیٰ ہیں۔ جن میں مسلمان بھی اختلاف دارین کی وجہ سے وراثت سے محروم ہوجاتا ہے۔ پہلی صورت یہ کہ کی کا بیٹا دارالاسلام میں رہائش پذیر ہے۔ اس کا باپ مستقل طور پر دارالحرب میں رہائش پذیر ہے۔ وہاں ایمان لے آیا۔ دوسری صورت باپ بیٹا دونوں دارالحرب میں رہتے ہوئے مسلمان ہو گئے ۔ لیکن بعد میں ان میں سے کوئی ایک دارالاسلام آگیا۔ یہ دونوں ایک دوسرے کے دراث نہیں بنیں گے۔ اس کے علاوہ بقیہ تمام صورتوں میں وراثت سے محرومی نہ ہوگ ۔ مثلاً ایک مسلمان بھائی پاکستان میں دوسر اامریکہ یابر طانبہ وغیرہ میں رہتا ہے۔ یہ ایک دوسرے کے دارث ہوں گے۔ فصل دوم: قر آن کریم میں مذکور حصہ جات اور الن کے مستحقین کی تفصیل

قرآن کریم میں چھ حصہ جات کا ذکر ہے۔ نصف، چوتھائی ،آٹھواں، دوتہائی ،ایک تہائی اور چھٹا۔ان حصہ جات کی باہم نسبت کو علم میراث میں تضعیف اور تنصیف سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ تضعیف کامعنی دگنا اور تنصیف کامعنی آ دھا ہے۔ان چھ حصہ جات میں تمین کی نسبت تضعیف اور تنین کی تنصیف بنتی ہے۔ ''نصف'' چوتھائی کا دگنا ہے اور''چوتھائی'' آٹھویں کا دوگنا ہے۔ادھرآٹھواں حصہ، چوتھائی کا سنبت تضعیف اور چوتھائی نصف کا آ دھا ہوتا ہے۔اس طرح دوتہائی ایک تہائی کا دگنا اور ایک تہائی دوتہائی کا نصف ہوگا اور اس طرح''چھٹا حصہ'' تیسرا کا نصف اور'' تیسرا حصہ'' چھٹا کا دگنا ہوگا۔ان چھ حصہ جات کے مستحقین بارہ ہیں۔جن کوقر آن مجید نے بیان کیا ہے۔

چەفرض حصه جات كے مشتحقین كی تفصیل يول ہے:

باره افراد میں سے جارمرداورآ ٹھ عورتیں ہیں۔ جارمردیہ ہیں:

(١) باپ (٢) دادا (٣) اخيافي بهن بھائي (٤) خاوند

سر مع عورتیں سے ہیں: آٹھ عورتیں سے ہیں:

- (۱) بيوي
- (٢) بني
- (٣) يوتى (يربيوتى اس سيجمى نيح تك)
- (٤) حقیقی بہن (بعنی میت کے مال باپ دونوں کی طرف سے اس کی بہن ہو)
- (۵) علاتی بہن (لیعنی میت اوراس کی اس بہن کا باپ ایک کیکن مائیں الگ الگ ہوں)
  - (٦) اخیافی بهن (میت اوراس کی بهن کی مان ایک کیکن باپ الگ الگ مول)
    - (Y) ال
- (A) جدہ صیحہ (لیعنی وہ نانی یا دادی کہ میت کی طرف نسبت کرتے وقت درمیان میں جد فاسد نہ آئے ، جد فاسد کی تعریف ذکر ہوگی) مذکورہ چارم داور آٹھ عورتیں ذوی الفروض کہلاتے ہیں۔

### حارزوی الفروض مردول کے مختلف احوال

#### (۱) باپ کے احوال

باپ کے دارث ہونے کی تین صورتیں ہیں:

(۱) فرض مطلق۔ یہ چھٹا حصہ ہے۔اس وقت باپ کو ملے گا جب بیٹا یا پوتا یا پڑ پوتا آ گے تک موجود ہو۔ تو اس صورت میں باپ کوکل مال کا چھٹا حصہ ملے گا۔

87

(۲) ذوی الفروض اور عصبه دونوں میں سے ہوگا۔ بیاس وقت جب باپ کے ساتھ بیٹی یا پوتی یا پڑبوتی نیجے تک موجود ہو۔اس صورت میں باپ کو چھٹا حصہ فرضی ملے گااور بیٹی یا پوتی سے جو بچے گا، وہ عصبہ ہونے کی وجہ سے لے جائے گا۔

(٣) صرف عصبہ بن کروارث ہوگا۔ بیاس وقت ہوگا، جب مرنے والے کی کوئی اولا دنہ ہو۔اس صورت میں باپ کا کوئی حصہ مقرر نہیں۔ باپ کی ان تین صور توں کوہم مثال سے واضح کرتے ہیں:

صورت او لی: ایک شخص کا انقال ہوااس نے اپنے ورثاء میں صرف ایک بیٹا اور باپ چھوڑا' باپ کا فرضی حصہ چھٹا اور بیٹے کا بقیہ تمام حصہ بوجہ عصبہ ہونے کے۔

> باپ ایک(۱)روپیے پانی(۵)روپ

صورت ثانبیہ: مرنے والا اپنے بیچھے باپ اور ایک بیٹی چھوڑے۔ باپ کو چھٹا حصہ فرضی طور پر اور بیٹی کونصف فرضی حصہ ملے گا۔ بیٹی کے نصف حصہ کے بعد جو بیچے گاوہ باب عصہ ہونے کی وجہ سے لے حائے گا۔مثال کے طور پر۔

> میت چو(۲)روپے باپ ایک(۱)روپیہ زمن اوردو(۲)روپے عصب ہونے کی دجہ سے کل تین (۳)روپے

صورت ثالثہ: مرنے والے کی کوئی اولا دنتھی۔صرف باپ اور ماں چھوڑے۔ ماں کوفرضی حصہ چھٹا اور بقیہ باپ عصبہ ہونے کی وجہ سے لے جائے گا۔

(٢) داداكاحوال

دادا کووراشت اس وقت ملتی ہے جب میت کا باپ نہ ہو۔اس صورت میں دادا کے وہی تین احوال ہیں۔ جو باپ کے بیان ہوئے۔باپ کی موجودگی میں دادامحروم ہوگا۔''دادامیح'' کی اصطلاح جوصاحب سراجی نے استعال کی ۔اس سے مراد بیہ ہے کہ دادا کی جب میت یعنی پوتے کی طرف نسبت کی جائے تو اس نسبت میں کوئی عورت واسطہ نہ ہے۔مثلاً والدکی ماں کا باپ جوجد فاسد ہے۔ جب دادا کی نسبت باپ کی طرف کی جائے گی تو درمیان میں عورت کا واسطہ آگیا۔لہذا پی جدی خور میان میں عورت کا واسطہ آگیا۔لہذا پی جدی خور میان میں عورت کی واسطہ نہ ہے ، تو وہ جدی کہلائے گا۔خواہ دادا، پر دادا، کر دادا تک یا اس سے او پر تک رشتہ چلا جائے۔اس طرح جدہ سے حدوہ ہوتی ہے کہ میت کی طرف نسبت کرنے میں درمیان میں جدفاسد نہ کے کوئکہ جب عاکشر کی نسبت زید کی طرف کی تو درمیان میں جدفاسد ہوا اور عاکشر کی نسبت زید کی طرف کرنے میں درمیان میں جدفاسد کر فی کو درمیان میں حدفاسدہ وا اور عاکشر کی نسبت زید کی طرف کرنے میں درمیان میں جدفاسدہ وا اور عاکشر کی نسبت زید کی طرف کرنے میں درمیان میں جدفاسدہ وا اور عاکشر کی نسبت زید کی طرف کرنے میں درمیان میں جدفاسدہ وا اور عاکشر کی نسبت زید کی طرف کرنے میں درمیان میں جدفاسدہ وا اور عاکشر کی نسبت زید کی طرف کرنے میں درمیان میں جو فاسدہ ہوگئی۔

(٣) اخيافي بھائي

ان کے تین احوال ہیں۔

(1) ایک ہونے کی صورت میں چھٹا حصہ ملے گا۔

(۲) دویااس سے زائد ہونے کی صورت میں انہیں ایک تہائی حصہ ملے گا۔

نوٹ: اخیافی بہن بھائی حصہ دار ہونے میں برابر کے حصہ دار ہوتے ہیں ۔ان میں مذکر ومؤنث کا فرق نہیں ہوتا۔ایک بھائی اور ایک بہن ہوں تو دونوں کوایک تہائی اورا گرایک ہی بھائی یا صرف ایک ہی بہن ہوتو اس کو چھٹا حصہ ملے گا۔

(٣) بيٹا، پوتا، پڑپوتا آ گے تک اور باپ، دادا، پردادا آ گے تک ان میں سے کوئی ایک موجود ہو، تو اخیافی بہن بھائی محروم ہوجا ئیں گے۔اس برامام ابوصنیفہ رضی اللہ عنہ اور ان کے تمام شاگر دائمہ متفق ہیں۔

#### (٤) خاوند کے احوال

اس کے دواحوال ہیں ۔نصف اور چوتھائی حصہ۔عورت فوت ہوگئی اور خاونداس نے اپنے پیچھے زندہ چھوڑا۔اب دیکھا جائے گا کہ مرنے والی عورت کی اولا دہے یانہیں خواہ وہ اس موجود خاوند سے ہو یا کسی اور سے۔اگر مرنے والی کی اولا دہے تو خاوند کوکل مال کا چوتھائی حصہ اورا گرصرف خاوند ہی ہے اولا ذہیں تو خاوند کوکل جائیداد کا آ دھا حصہ ملے گا۔

### ذ وی الفرائض آٹھ عور تیں اوران کے احوال

#### (۱) بيوي

اس کے دواحوال ہیں۔ آ دمی مرجائے اور بیوی چھوڑ جائے۔ اب دیکھیں گے کہ بیوی کے ساتھ مرنے والے کی اولا دبھی ہے یا اکیلی بیوی ہی سے داولا دخواہ اس بیوی سے ہویا سابقہ بیوی سے۔ اس صورت میں بیوی کوکل مال کا آٹھواں حصہ ملے گا۔ اگر اولا د نہیں تو بیوی کو چوتھا حصہ ملے گا۔

نوٹ: بیوی کا حصہ خواہ آٹھواں ہویا چوتھا ہو۔ایک بیوی کا یہی حصہ ہے اورایک سے زائد چارتک کا بھی یہی حصہ ہے۔مثلأ ایک شخص فوت ہوگیا۔اپنے پیچھےایک بھائی اور چار بیویاں چھوڑ گیا ،اولا دنہیں تھی۔اب تر کہ تقسیم کرتے وقت کل مال کا چوتھا حصہ چاروں بیویاں لیس گے اور بقیہ تین جصے بھائی لے گا۔

#### (۲) بیش

اس کے تین احوال ہیں:

(۱) نصف (۲) دوتهائی (۳) عصبه

اگر بیٹی ایک ہی چھوڑی تو اسے نصف حصہ ملے گا اور اگر دویا دو سے زیادہ ہوں تو انہیں دو تہائی حصہ ملے گا اور اگر بیٹی کے ساتھ بیٹا بھی ہوتو بھائی کے ساتھ بیعصبہ بن جائے گی۔اس کا حصہ مقرر نہ ہوگا بلکہ ''لیلیڈ کو مثل حظ الانٹیین'' کے مطابق بھائی کو بہن سے دگنا حصہ ملے گا اور بہن کو بھائی سے آ دھا۔مثالیں ملاحظہ ہوں:

> میت دو (۲) روپ بین بھائی دو بیٹاں ایک بھائی میت کا (1) روپیے (1) روپیے

> > (۳) يوتى اس كے چھاحوال ہيں:

(٣) ميت چير(٦)روپي

(٦) ميت چير(٦)رويے

(۵)روپے محروم

(٣) ميت ياخچ(٥)روپي

(۱)روپیه (٤)روپے

مهن مهن

دو پھائی

(۳)روپيه

بوتی

```
707
                   (۱) نصف (۲) دوتهائی (۳) چھٹا حصہ (٤) محروم (٥) عصبه (٦) محروم
                                                 (۱) بوتی صرف ایک ہی ہو، تو نصف یائے گی۔
                                           (۲) جب دویااس سے زائد ہوں تو دو تہائی یا کیں گے۔
                                        (٣) يوتى كے ساتھ اگر صلبى بيٹى ہوتو يوتى كو چھٹا حصہ ملے گا۔
                                  (٤) اگر بوتی کے ساتھ دوصلی بٹیاں ہوں تو بوتی محروم ہوجائے گ۔
(٥) اگر ہوتی کے ساتھ اس کا بھائی یعنی ہوتا اور دو بیٹیاں ہوں تو اب ہوتی اپنے بھائی کی وجہ سے عصبہ ہو جائے گی۔
                        (٦) بوتی کے ساتھ میت کی ماں اور بیٹا بھی موجود ہوں تو پوتی محروم ہوجائے گی۔
                                                        مثالیس: (۱) میت دو(۲)روپ
                      (۲) میت تین (۳)روپ
                                    دو پوتياں
                                                    (1)روپىي
                   (۱)روپي
                                  (۲)رویے
                                                    (٤) ميت تين (٣)روپي
                    (۵) میت تمن (۳)رویے
                 ووبيٽياں پوتی_ پچا
                                                            دوبينياں پوتی
                     (۱)ردې
                                (۲)روپیے
                                                   (۲) روید محروم (۱) روپید
                                                                      (٤) حقیقی بہن
                                                              اس کے یائج احوال ہیں:
                         (٤) محروم
                                      (۱) نصف (۲) دوتهائی (۳) عصبه
                                         (1) صرف ایک بہن وارث ہوتو نصف حصہ یائے گی۔
                                       ° (۲) دویا دوسے زائد ہونے کی صورت میں دو تہائی یا کیں گی۔
                                   (٣) اگراس كے ساتھ بھائى بھى موجود ہوتو بہن عصبہ ہوجائے گا۔
                           (٤) بہن کے ساتھ میت کا بیٹا، پوتایا باپ موجود ہوتو تب بھی بہن محروم ہوگی۔
                                      (٥) بهن كے ساتھ بيٹي بھي موجود ہوتو بهن عصبہ ہوجائے گا۔
                                                                               مثالين:
                           (۲) میت تین (۳)رویے
                                                              (۱) میت دو(۲)روپے
                                           دوبہنیں
                                                              يجيا
                                                                        (1)روپیہ
                        (۲)روپے
                                                         (1)روييه
                                        (٤) ميت دو(۲)روپي
              (۵) میت چیر(۲)روپے
           بہن
                                        ببثي
                                                           بهين
                    مال
                        بيثا
           (۵)روپے (۱)روپیے محروم
                                    (1)روپىي
```

(1)روپیہ

### (٥) علّا تى ہمشيرہ

(لینی بایداید اور مان الگ الگ مو) اس کے سات احوال مین:

(۱) نصف (۲) دوتهائی (۳) چھٹا حصہ (٤) محروم (٥) عصبه (٦) عصبه (٧) محروم

(۱) علاقی بہن ایک ہی ہوتو نصف یائے گی۔

(۲) دویا دوسے زیادہ ہوں جبکہ ان کے ساتھ حقیق بہن نہ ہوتو دو تہائی یا ئیں گی۔

(٣) ایک حقیقی ہمشیرہ بھی موجود ہوتو پھرعلاتی ہمشیرہ کو چھٹا حصہ ملے گا۔

(٤) دوخقیقی ہمشیرگان کی موجودگی میں پیمحروم ہوگی۔

(٥) اس كے ساتھ اس كا بھائي موجود ہوتو عصبہ ہوجائے گا۔

(٦) اگراس كے ساتھ بٹي يا يوتي مل جائے تو بھي پيعصبہ وجائے گي۔

(٧) بينے، يوتے اور باك كى موجود كى ميں بھى محروم ہوگى۔

(۱) ميت دو(۲)روپي (۳) میت چه(۲)روپے (۲) میت تین (۳)روپ دوعلاتی بہنیں پچپا (۲)روپیر ملبی بہن علاتی بہن چیا علاتی بہن چپا (۲)روپے (۱)روپیے (۲)روپے (1)روپیه (1)روپیه (٦) ميت تين (٣)روپ (۵) میت تین (۳)روپے (٤) ميت تين (٣) روپي دوحقیق ببنیں علاتی بہن علاقی بعائی علاتی بهن دوبینیاں دو هيقي ببيس علاتي بهن چپا (۲)روپے (۱)روپی (۲)روپ (۲)روپ محروم (۱)روپیه

#### (٦) ما*ن*

ماں کے تین احوال ہیں:

(۱) كل مال كا جھٹا حصہ (۲) كل مال كا ايك تهائى حصہ (۳) بقيہ مال كا ايك تهائى حصہ

(۱) میت کی اولادیا اس کے بیٹے کی اولا دخواہ نیجے تک ہو، ان کی موجودگی میں ماں کوکل مال کا چھٹا حصہ ملے گا۔اس طرح جب میت کے دو بہن بھائی ہوں یا ایک بہن بھائی یا صرف دو بہنیں ہوں یا صرف دو بھائی ہوں ۔ بیسب خواہ حقیقی ،اخیافی یا علاقی ہوں ،ان کی موجودگی میں بھی ماں کا چھٹا حصہ ملے گا۔

(۲) جب میت کی اولا دیا بیٹے کی اولا دینچے تک نہ ہواور نہ ہی کمی قتم کے دو بہن بھائی ہوں تو اس صورت میں ماں کل مال کا ایک تہائی حصہ لے گی۔

(٣) ماں کے ساتھ میاں بیوی میں سے کوئی ایک ہو۔اس صورت میں زوجین میں سے جو ہے اس کا حصہ نکال کر بقیہ مال کا ایک تہائی حصہ ماں کو ملے گا۔

(1) 
$$a_{12} = \frac{1}{2}(\Gamma)(e + \frac{1}{2})$$
 $a_{12} = \frac{1}{2}(\Gamma)(e + \frac{1}{2})$ 
 $a_{13} = \frac{1}{2}(\Gamma)(e + \frac{1}{2})$ 
 $a_{14} = \frac{1}{2}(\Gamma)(e + \frac{1}{2})$ 
 $a_{15} = \frac$ 

نوٹ: زوجین کی موجودگی میں ماں کوایک تہائی حصہ ملتا ہے۔ہم نے اس کی مثال میں زوجین کے ساتھ ماں باپ کو ملایا ہے۔اس صورت میں ماں کو مابھی کا ثلث دیا گیا۔اگر باپ کی جگہ دادا ہو،تو پھراحناف کے مابین اختلاف ہے۔طرفین کےنز دیک کل مال کا ایک تہائی ماں کو ملے گا لیکن امام ابو پوسف دونوں صورتوں میں مابقی دینے کے قائل ہیں۔دونوں کی مثالیں:

میت چیر(۲)روپے ثلث الکل میت چیر(۲)روپے ثلث ماقتی

خاوند دادا مال (۲)روپي (۲)روپي

(٣)روي (١)روپي (٢)روپي

(۸،۷) دادی یا نالی

ان دونوں کے مختلف احوال جانے کے لئے یا نجے باتیں جاننا ضروری ہیں:

(1) دادی یا نانی کو چھٹا حصہ ملے گا۔خواہ ایک ہو یا کئی ہوں۔وہ اس چھٹے جھے کونقسیم کریں گی لیکن ان میں سے ہرایک کا''صیحہ'' ہونا ضروری ہے۔جس کی تعریف گزر چکی ہے۔ دویا دو سے زائد ہونے کی صورت میں چھٹا حصہ باہم اس وقت تقسیم کریں گے جب ان کا درجه یکساں ہو۔ کم درجه والی ان میں شامل نہ ہو گی ۔ اس کی صورت یہ بنے گی کہ ایک مخص اپنے پیچھے دادی نانی دونوں چھوڑ گیا۔ ساتھ ہی اس کا ایک بیٹا بھی ہے تو تر کہ یوں تقسیم ہوگا ۔ بیٹے کو پانچ (۵) روپے اور دادی نانی دونوں کو ایک(۱)روپیه۔

(۲) مرنے والے کی اگر ماں موجود ہو، تو دادی نانی محروم ہوں گی لیکن باپ کی موجود گی میں دادی تو محروم ہوگی' نانی نہیں۔اسی طرح دادا کی موجودگی میں پر دادی تو محروم ہو گی مگر نانی وارث رہے گی۔

(٣) دادا، بردادی کوتو محروم کرسکتا ہے گردادی کونہیں کیونکہ دادی کی نسبت اپنے خاوند کے واسطہ سے مرنے والے کی طرف نہیں بلکہ وہ بلا واسطه اس کی طرف منسوب ہے جبکہ باپ موجود نہ ہو۔ لہذا دادا ، دادی کومحروم نہیں کرسکتا۔ اسی طرح پر دادا ، پر دادی کومحروم نہیں کر سکے گا۔جبکہ باب داداموجودنہ ہول۔

(٤) قریب والی دادی نانی دوروالی کومحروم کردیں گی۔عام ازیں کہوہ باپ کی طرف سے ہویا ماں کی طرف سے اور پھروہ قریب والی دادی خود بھی محروم ہو لیکن دوروالی دادی کومحروم کر دے گی مثلاً مرنے والا دادی، باپ اور پرنانی حجھوڑ گیا تو اس صورت میں

کل مال باپ لے جائے گا'وہ محروم ہوں گی۔

(۵) صاحبین میں اس بارے میں اختلاف ہے کہ میت کی دو دادیاں یا نانیاں موجود ہوں۔ان کا درجہ بھی برابر کا ہو گران میں سے
ایک دو قرابتوں سے میت کو ملتی ہے اور دوسری ایک قرابت سے ملتی ہے۔اس صورت میں امام ابو یوسف دونوں کوکل مال کا چھٹا
حصہ برابر برابر تقسیم کرنے کا قول فرماتے ہیں لیکن امام محمد کا قول میہ ہے کہ چھٹے حصہ کے تین ثلث کئے جائیں گے دوثلث دو
قرابتوں والی اورایک ثلث ایک قرابت والی دادی لے گی۔مثال ملاحظہ ہو:

ام کاثوم نین صورت مذکورہ میں محمود میت کی مساۃ زینب بھی جدہ بنتی ہے اور مساۃ ام کلثوم بھی جدہ ہے۔

دونوں ایک ہی مرتبہ کی بھی ہیں ۔ لیکن دونوں میں فرق یہ ہے کہ مساۃ زینب کا جدہ بنتا محمود کے باپ
عقد)
عقد)
عقد)
حامد صابرہ اور مال دونوں کی طرف سے ہے ۔ لیکن ام کلثوم صرف باپ کی طرف سے جدہ بنی ، مال کی طرف سے
کہ اور مال دونوں کی طرف سے ہے۔ لیکن ام کلثوم صورف باپ کی طرف سے جدہ بنی ، مال کی طرف سے
کار (عقد) رضیہ (مال)
کا جووہ آ دھا آ دھا کر کیل گے ۔ لیکن امام محمد کے نزدیک دوثلث زینب اور ایک ثلث ام کلثوم لے
مست محمود گ

فصل سوم:عصبها دراس کی اقسا<u>م</u>

لغت میں''عصبہ' پٹھے کو کہتے ہیں اور عرف شرع میں اسے کہتے ہیں جواس کا خونی رشتہ دار ہو۔اس کی تین اقسام ہیں:عصبہ بنفسہ ،عصبہ بغیرہ اورعصبہ مع الغیر ۔

عصبہ بنفسہ: وہ مذکر کہ جس کی نسبت میت کی طرف کرتے وقت درمیان میں کوئی عورت واسطہ نہ بنے یا وہ کہ کسی دوسرے کے واسطہ سے عصبہ نہ بنے بلکہ خود اپنے طور پرعصبہ بنتا ہو۔اس کی جارا قسام ہیں:

- (1) میت کی نرینه اولا داوراولا د کی اولا دیفنی بیٹا بوتا وغیرہ (جزءمیت)۔
  - (٢) ميت کی اصل يعنی باپ، دادااور پردادا (اصل ميت)\_
- (٣) باپ کی اولا دلیعنی مرنے والے کے بھائی بہنیں''جزءاب'' کہا جاتا ہے۔
- (٤) دادا کی اولا د جومیت کے جیا تایا کہلاتے ہیں۔انہیں'' جزءجد'' کہا جا تا ہے۔

نوٹ: ان عصبات کی وراثت میں ان کی ترتیب کا لحاظ ضروری ہوتا ہے۔ الہذا قریب ترکے ہوتے ہوئے اس سے دور والاعصبہ وارث نہیں بنے گا۔ ترتیب یوں ہوگ۔ جزءمیت پھراصل میت پھر جزءاب اور آخر میں جزء جد۔ جزءمیت یعنی میت کے بیٹے بوتے ہوئے ہوئے دوسرے دواقسام کے ہوتے ہوئے اللہ جزءمیت نہ ہوتو پھراصل میت یعنی باپ داداحق دار ہونگے۔ دوسرے دواقسام کے عصبات محروم رہیں گے۔ اگر اصل میت بھی نہ ہوتو پھر جزءاب یعنی میت کے بھائی اور اگر یہ بھی نہ ہوں تو میت کے چھاتا یا عصبہ بن کر وارث قرار پائیں گے۔ علاوہ ازیں ہرایک اقسام چہارگانہ میں بھی قرب و بعد کا اعتبار ہوگا۔ یعنی قسم اول جو جزءمیت ہے۔ اس میں میت کا بیٹا اور پوتا شامل ہیں۔ اسی طرح اصل میت میں باپ اور دادا شامل ہیں۔ ان میں قرب و بعد کے اعتبار سے بیٹے کے ہوئے ہوئے اور باپ کے ہوتے ہوئے دادا، بھائی کے ہوتے ہوئے بھی جاور چھا کی موجودگی میں پچھا زاد بھائی عصبہ قرار نہیں یا کیس گے۔

#### اشكال

تر تیب عصبات میں یہ کہا گیا ہے کہ میت کے بیٹے کے ہوتے ہوئے میت کا باپ وارث نہیں ہوگا۔ جالانکہ بچھلے اوراق میں ایک مثال میں باپ اور بیٹا دونوں کو وارث قرار دیا گیا تھا۔ مثلاً ایک شخص مرجا تا ہے اوراپنے بیچھے ایک بیٹا اور باپ چھوڑ تا ہے تو باپ کوکل جائیداد کا چھٹا حصہ ملتا ہے اور بقیہ بیٹا لیے جائے گا۔

جواب: ہم گفتگو عصبات اوران کی ترتیب میں کررہے ہیں۔ مثال مذکور میں باپ بحثیت عصبہ ہونے کے نہیں بلکہ ذو کی الفروض کا میں شامل ہونے کی وجہ سے باقی ماندہ جائیداد کوسمیٹ رہاہے۔ ذو کی الفروض کا مقررہ حصہ پہلے تقسیم کیا جاتا ہے پھر بچا ہوا عصبات لیتے ہیں۔ تو معلوم ہوا کہ مثال مذکور میں باپ بیٹا عصبہ ہونے کے اعتبار سے نہیں مقررہ حصہ پہلے تقسیم کیا جاتا ہے پھر بچا ہوا عصبات لیتے ہیں۔ تو معلوم ہوا کہ مثال مذکور میں باپ بیٹا عصبہ ہونے کے اعتبار سے وارث بن رہے ہیں۔ لہذا تقدیم و تا خیر عصبات پر کوئی اعتراض نہ ہوا۔

نوٹ: عصبات کی مذکورہ اقسام میں سے ہر دہ عصبہ جومیت کے ساتھ دوہری قرابت رکھتا ہووہ اپنی قتم کے اس عصبہ سے مقدم ہوگا جوصرف ایک وجہ سے قرابت رکھتا ہو۔لہذا دوقر ابت والاعصبہ ایک قرابت والے عصبہ کومحروم کر دے گا۔جیسا کہ قیقی اور علاتی بھائی دو موجود ہول ،تو ان میں حقیقی بھائی کی قرابت چونکہ دو ہری ہے۔اس لئے بیعلاتی بھائی کومحروم کر دے گا۔

#### اشكال

مرنے والے نے اپنے پیچھے چند بیٹے جھوڑے۔ان میں سے چندوہ ہیں جو حقیقی بھائی ہیں اور دوسرے علاتی بھائی ہیں۔ مذکورہ قانون کے مطابق حقیقی بیٹوں کو جا ہیے تھا کہ علاتی بیٹوں کومحروم کر دیتے۔حالانکہ دونوں اقسام کے بیٹے برابر ہوتے۔اس لئے حقیقی بھائی کا علاتی بھائی کومحروم کرنا درست نہ ہوا؟

جواب: یہاں ایک مخالط کھایا گیا۔ وہ یہ کہ حقیقی بھائی اور علاقی بھائی میں قرب وبعد قرابت جو بیان ہوئی ، وہ مرنے والے کے یہ بیٹے ہیں سے ہے۔ مرنے والے کے یہ دونوں بھائی ہیں اور وہ ان کا بھائی ہے۔ لیکن اشکال میں موجود صورت میں مرنے والے کے یہ بیٹے ہیں اور وہ ان کا باپ ہے۔ میت اگر بھائی ہوئواس کے وارث بھائی حقیقی اور علاقی اور اخیافی میں تقسیم ہوسکتے ہیں۔ کیونکہ اگر مرنے والے کا باپ ایک لیکن مائیں باپ اور ماں ایک ہی ہیں تو یہ دونوں حقیقی بھائی ہوئے اور اگر مرنے والے اور زندہ بھائی کا باپ ایک لیکن مائیں مختلف ہوں تو یہ علاقی بھائی ہوگا۔ اور اگر مرنے والے اور زندہ بھائی کا باپ ایک اولا و مختلف ہوں تو یہ علاقی بھائی ہوگا۔ ایک مرنے والا اگر باپ ہوتو اس کی اولا و میں حقیقی یا اخیافی یا علاقی کی تقسیم نہیں ہوگئی۔ باپ کی اولا وہ متعدد بیویوں سے ہو یا ایک سے ہو وہ باپ کی حقیقی اولا دہی کہلاتی ہو سکتے ہیں لیکن باپ کی اولا داور بیٹے ہوتے ہیں یہ تقسیم نہیں چلتی۔ پر تھیک ہوتے ہیں یہ تقسیم نہیں چلتی۔ پر تھیک ہوتے ہیں یہ تقسیم نہیں چلتی۔ پر تھیک باپ کی اولا داور بیٹے ہوتے ہیں یہ تقسیم نہیں چلتی۔

صاحب سراجی نے دوسری قرابت کوترجیج دینے کے معاملہ میں یہاں تک بیان کر دیا کہ معاملہ میں یہاں تک بیان کر دیا کہ حقیقی بھائی جمروم معنظر ہ بھی بیٹی کے ساتھ مل کرعصبہ بن جائے گی تو علاقی بہن بھائی محروم علاقی بہن مہوجا ئیں گے۔

میت دو(۲)روپے حقیقی ہمیشر ہ بیٹی علاتی بہن

(۱)روپیم (۱)روپیم محروم

مثال:

صورت مذکورہ میں بہن کوآ دھا حصہ ملے گا کیونکہ وہ عصبہ ہوگئ ہے۔ قانون میہ ہے''بہنوں کو بیٹیوں کے ساتھ عصبہ بناؤ''۔اکیلی بٹی ہوتی تو نصف پاتی ۔اس کا نصف حصہ دے کر بقیہ نصف بحثیت عصبہ حقیقی بہن لے جائے گی اور علاقی بہن چونکہ دوسری قرابت والی نہیں۔اس لئے دوہری قرابت والی حقیق بہن نے اپنے ہوتے ہوئے اسے محروم کر دیا۔ اشکال

سراجی کی عبارت ہے:ان اعیان بنسی الام یتوار ثون دون بنی العلات یعنی رسول کریم ضلای اعیان بنسی الام کے مواز اعیان بنسی الام یتوار ثون دون بنی العلات کے مواز کی عبارت ہے۔ اسکال یہ ہے کہ'' بنی اعیان''کو بنی ام کہا سے نہیں ہے۔ لیعنی بنی ام کواعیان کے ساتھ ملانا درست نہیں ہے۔ کیونکہ'' بنی ام' اخیافی بہن بھائی کو کہتے ہیں۔ جو صرف مال کی طرف سے ایک دوسرے کے شریک ہوتے ہیں اور بنی اعیان وہ کہ جن کے مال باپ ایک ہی ہوں۔

جواب: بحث دراصل بیہ ہے کہ صاحب سراجی کہنا ہے چاہتے ہیں کہ بنی اعیان کی موجودگی میں بنی علات محروم رہتے ہیں۔اگر چہوہ باپ میں دونوں شریک ہوتے ہیں لیکن ترجیح اس لئے کہ بنواعیان میں باپ کے علادہ مال بھی شریک ہوتی ہے۔اس لئے اعیان کے بعد لفظ'' بنوالام'' زیادہ کیا گیا تا کہ واضح ہوجائے کہ بنواعیان اور بنوعلات میں جوفرق ہے وہ مال کے اعتبار سے ہے۔ بنوعلات میں مال کی شرکت بائی جاتی ہے۔اس کے بعد سراجی کے مصنف نے اس کو عام قاعدہ قرار دے دیا کہ دوقر ابتوں والا ایک قرابت کو محروم کر دے گا۔ یعنی بھائی کے علاوہ بھتیجا بھی میت کا اگرا یک حقیقی اور دوسرا علاقی ہویا ایک جیاحقیقی اور دوسرا علاقی ہویا ایک چیاحقیقی اور دوسرا علاقی ہویا ایک جیاحقیقی اور دوسرا علاقی ہویا ایک جیاحقیقی اور دوسرا علاقی ہویا ایک جیاحقیقی اور دوسرا علاقی ہویا ایک گا اور علاقی محروم رہے گا۔

عُصبہ بغیرہ: یہ وہ وارث ہے جوخودتو عصبہ بین ہوتالیکن جس کے ساتھ مل کرعصبہ بنا وہ بھی عصبہ ہو گیا۔لہذا اس قتم میں وہ عورتیں بھی داخل ہیں۔جن کے حصے نصف اور ثلثان ہیں۔ یعنی بیٹی ، یوتی اور بہن سیسب عورتیں اپنے بھائیوں کے ساتھ مل کرعصبہ بن جاتی ہیں ۔ یعنی میت کا ایک بیٹیا اور بیٹی وارث ہیں اب بیٹا خودعصبہ ہے۔وہ اپنی بہن کو بھی عصبہ کر دے گا۔اس طرح بوتا ، یوتی کو، بھائی بہن کو عصبہ کر دیں سے جبکہ بیخودعصبہ ہوں۔ مثال ملاحظہ ہو:

میت تین (۳)روپی اس صورت میں اگر بیٹا نہ ہوتا تو بیٹی ذوی الفروض ہونے کی وجہ سے نصف حصہ پاتی۔

اس صورت میں اگر بیٹا نہ ہوتا تو بیٹی ذوی الفروض ہونے کی وجہ سے نصف حصہ پاتی ہے

بیٹی بیٹی بیٹا ہے گا کہ بہن سے دو گنا ملے گا اور بہن کو بھائی سے نصف ملے گا جبیبا کہ مثال سے بیہ

(۱)روپیہ (۲)روپیہ فلا ہرہے۔

عصبه مع الغير: وه عورتيں جوخود بھی عصبہ بين تھيں اور جن كے ساتھ مل كرعصبہ بنيں وہ بھی عصبہ بيں ۔ جيسا كہ حضور ضلا ملكا النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام النظام ا

میت دو  $(\Upsilon)$  روپ مثال سیر ہے: بینی بہن بینی بہن (۱)روپیی

صورتِ مٰذکورہ میں بیٹی کونصف باعتبار ذوی الفروض ہونے کے ملے گا اور بہن عصبہ ہونے کی وجہ سے بقیہ نصف لے جائے گی۔ لہذا بہن' مصبہ مع غیرہ'' ہوئی۔ نوٹ: قانون یہ ہے کہ''بہن' بھائیوں کے ساتھ مل کرعصبہ بن جاتی ہے لیکن ایک صورت صاحب سراجی نے ایسی بھی ذکر کی جہال
بہن صورت نہ کورہ میں عصبہ بیں بنتی ۔ وہ یہ کہ چچا عصبہ ہے لیکن اس کی بہن (پھوبھی) چچا کی موجودگی میں عصبہ بین بنتی ۔ مطلب یہ کہ اگر مرنے والا اپنے پیچھے چچا اور پھوپھی چھوڑگیا، تو تمام وراثت چچا لے جائے گا۔ پھوپھی کو پچھ بھی نہیں ملے گا۔ ایک طرف قانون کے مطابق بیٹی ، پوتی اور بہن اپنے اپنے بھائیوں کے ساتھ مل کرعصبہ بنتی ہیں لیکن جچا اور پھوپھی کے درمیان یہ قانون جاری نہیں ہوتا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ بیٹی ، پوتی اور بہن ذوی الفروض میں سے ہیں۔ جب ان کے ساتھ ان کا بھائی مل جائے تو یہ عصبہ بن جاتی ہیں گیں کین ان کے مقابلے میں پھوپھی ذوی الفروض سے نہیں ہے لہذا اپنے بھائی کے ساتھ مل کرعصبہ بیں بن گا۔

صاحب سراجی نے عصبات کی اقسام ثلاثہ کے بعد ایک اور قتم''عصبہ سبی'' کا ذکر بھی کیا ہے۔ یہ دراصل آزاد کرنے والا ہوتا ہے۔ چونکہ اس بیں تفصیل وتشریح کی ضرورت ہے اور اس کا وجود ہمارے مما لک میں مفقود ہے۔اس لئے اس کی بحث میں پڑھنا بے کارہے۔

فصل چهارم: حجب کابیان

'' حجب'' کالغوی معنی بازر کھنا ہے۔ دربان یا بگہبان کو'' حاجب''اس لئے کہتے ہیں کہ وہ امرے غیرے کواندرآنے سے بازر کھتا ہے۔ شرع میں اس کی دواقسام ہیں۔ حجب نقصان ، حجب حرمان ۔

حجب نقصان

ایک دارث دوسرے دارث کو جائیداد دراشت سے بالکل محروم تو نہ کرے لیکن اس کے حصہ میں کمی کر دے۔ ایسے در ٹاء جواس کے حت آتے ہیں۔ وہ پانچے ہیں۔ خاوند، بیوی ، ماں ، پوتی اور علاقی بہن۔ میاں بیوی میں کسی کا انتقال ہوگیا۔ اگران کے ساتھ اولا دنہ ہوتو بیوی کو اپنے فوت شدہ خاوند کی دراشت میں سے ایک چوتھائی ملے گا۔ اگر خاوند زندہ ہے اور بیوی فوت شدہ اور اولا دنہیں تو خاوند کو فوت شدہ بیوی کی جائیداد میں سے نصف ملے گا اور اگر اولا د ہوتو پھر زوجہ کوئن (آٹھواں ۸/ احصہ اور خاوند کو چوتھا حصہ ملے گا۔ گویا اولا د ہونے کی صورت میں ان کے حصہ میں کمی آگئی۔ حصہ میں کمی طرح بھی کمی آجائے تو اسے '' ججب نقصان'' کہتے ہیں۔

حجب حرمان

یعنی بالکل محروم کر دینا۔اس کی صورت یول ہوگی کہ میت کے دوآ دمی دارث ہیں۔ایک زیادہ قرابت والا دوسرا کم قریبی۔ توزیادہ قرابت والا دوسرے کومحروم کر دے گا جیسا کہ بیٹے کی موجودگی میں پوتا محروم ہوجاتا ہے۔ باپ کی موجودگی میں دادامحروم

کیا ' محروم' حاجب بن سکتاہے؟

احناف کے نزدیک ''محروم' حاجب نہیں بن سکتا لیکن حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما اس کے قائل ہیں۔ محروم کون کون ہیں؟ اس کی تفصیل ہم بیان کر چکے ہیں۔ مثلاً کا فر، قاتل اور غلام وغیرہ۔ یہ خودتو وارث نہیں لیکن دوسروں کو وراثت سے محروم کرنے کا سبب بن سکتے ہیں۔ مثلاً ایک شخص مرجاتا ہے اور اپنے ہیچھے تین وارث چھوڑتا ہے۔ ایک باپ دوسرا کا فربیٹا اور تیسری ماں۔ صورت مذکورہ میں بیٹا بوجہ کا فرہونے کے خودمحروم ہے۔ اب کیا یہ قریبی ہونے کی وجہ سے باپ کومحروم کرسکتا ہے یا نہیں؟ ہمارے نزدیک سے باپ کومحروم نہیں کرے گا بلکہ باپ اپنا مقررہ حصہ پائے گا اور یوں سمجھا جائے گا کہ بیٹا موجود ہی نہیں ہے۔ لہذا صورت مذکورہ میں مال کو ایک تہائی دے کر بقیہ مال باپ لے جائے گا۔ حضرت عبداللہ بن مسعود کہتے ہیں کہ بیٹا ہونے کی صورت میں مال کا حصہ کم ہو

جائے گا۔اب وہ تیسرا حصہ کی بجائے چھٹا حصہ پائے گی۔اسے یہ نقصان اس کے محروم بیٹے نے پہنچایا۔خواہ یہ لڑکا کافر ہی کیوں نہ ہو؟ کیونکہ اولاد کی موجود گی میں مال کو چھٹا حصہ ملتا ہے۔لہذا صورت مذکورہ میں کل مال کے چھ حصے کئے جائیں گے۔ مال کو ذوی اللہ الفروض ہونے کی وجہ سے چھٹا حصل جائے گا۔ بقیہ تمام باپ بوجہ عصبہ ہونے کے لیے جائے گا۔ یہ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما کا نم بہب ہے۔ بہر حال آپ کے نزدیک محروم الوراثت بھی حجب نقصان کا سبب بن سکتا ہے۔لیکن احناف کا استدلال یہ ہے کہ جے محروم کر دیا گیا اور کیا بھی نص کے ذریعہ تو وہ کسی دوسرے کے حصہ کے کم ہونے کا سبب نہیں بن سکتا۔

سی پہلی سطور میں ایک مثال بیان ہوئی تھی۔ وہ یہ کہ ایک شخص مرجاتا ہے اور اپنے بیچھے باپ ، دادی اور پر نانی جھوڑتا ہے۔ اس صورت میں باپ اگر چہ پر نانی کومح وم نہیں کرسکتا۔ مگر دادی کومح وم کر دے گا اور ایک دوسرا قاعدہ یہ تھا کہ قریب والی دادی دور والی دادی کومح وم کر دینا ہے۔ ان دونوں باتوں کوسا منے رکھ کر اعتراض یہ ہوتا دادی کومح وم کر دینا ہے۔ ان دونوں باتوں کوسا منے رکھ کر اعتراض یہ ہوتا ہے کہ دعوی پہنے کا کم و من ما جہ بہنیں بن سکتا لیکن یہاں دادی باوجود محروم ہونے کے پر نانی کے لئے حاجب بن رہی ہے؟ جواب: جواب ہے پہلے لفظ محروم کے بارے میں س لیجئے کہ یہ دومعانی مین مستعمل ہے۔ اول وہ جے پچھ بھی نہ ملے۔ دوم وہ کہ جس کی اہلیت وراثت ختم ہو بھی ہے۔ ان میں سے پہلامعنی مجازی ہے۔ وہ حقیقی محروم نہیں بلکہ اسے مجوب کہتے ہیں۔ اب جواب کی طرف آتے ہیں۔ محروم دہ جس میں بوتا اور باپ کی موجود گی میں دادا کو پچھ نہیں ملتا۔ لیکن پوتا اور دادا محروم نہیں بلکہ مجوب کہلا کیس گے۔ اس تھریر و تشریح کے بیش نظر نہ کورہ اعتراض کو لیچئے باپ کی موجود گی میں دادی محروم نہیں بلکہ مجوب ہے کیونکہ اگر باپ نہ ہوتا تو اس کو چھٹا جو میں دادی محروم نہیں بلکہ مجوب ہے کیونکہ اگر باپ نہ ہوتا تو اس کو چھٹا تھریر و تشریح کے بیش نظر نہ کورہ اعتراض کو لیچئے باپ کی موجود گی میں دادی محروم نہیں بلکہ مجوب ہے کیونکہ اگر باپ نہ ہوتا تو اس کو جھٹا تو اس کو جھٹا تھریں بلکہ مجوب ہے کیونکہ اگر باپ نہ ہوتا تو اس کو جھٹا تھریں بلکہ مجوب ہے کیونکہ اگر باپ نہ ہوتا تو اس کی مثال ملاحظہ خوب 'کے حاجب بین کی مثال ملاحظہ نوٹوٹ نہ دی مجوب کے حاجب بین پر انقاق ہے۔ دھنرت عبد اللہ بن مصود رضی اللہ عنہ ہم اسے متفق ہیں۔ اس کی مثال ملاحظہ فیصلہ کھوں کے حاجب بین کے حاجب بین ہوں کہ دورہ کی میں دائی مثال ملاحظہ فیصلہ کے حاجب بینے پر انقاق ہے۔ دھنرت عبد بین ہوں مصود رضی اللہ عنہ ہم کی میں ۔ اس کی مثال ملاحظہ فیصلہ کو میں کی مثال ملاحظہ کو دورہ کی میں دورہ کی میں دورہ کی میں دورہ کی میں دورہ کی میں دورہ کی دورہ کی میں دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی میں دورہ کی میں دورہ کی میں دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی کی میں دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ کی دورہ

میت تین (۳)رو پے روبہنیں باپ ماں محروم (۲)روپیہ

صورت مذکورہ میں بہن بھائی محروم ہونے کے باوجود مال کے لئے نقصان کا سبب بن گئے۔لہذا مال کواب تیسرے حصہ کی بجائے چھٹا حصہ ملے گا۔



فصل پنجم: فرائض کے مخرج کا بیان قرآن کریم میں فرائض دوطرح یا دواقسام کے مذکور ہیں ۔اول قتم نصف ، ربع اور ثمن ۔ دوم قتم ثلث ، ثلثان اور سدس۔ فرض کے مخرج کا اصل مقصد ہے ہے کہ کوئی سا ایک ایسا عدد معین کیا جائے ۔ جس سے تمام ورثاء کو مفروضہ حصل جا کیں ۔ اس کے لئے طریقہ بیا اختیار کیا جا تا ہے کہ لفظ میت لکھ کراس کے نیچ جووارث موجود ہیں ۔ ان کے نام لکھے جاتے ہیں پھراس معین عدد کو لفظ میت کے اوپر لکھ دیا جا تا ہے ۔ رہا عدد معین کے عین کا طریقہ کیا ہے؟ صاحب سراجی نے اس کے لئے قانون ذکر کیا ہے ۔ وہ یہ کہ مذکورہ چھ فراکض میں سے (ربع ، نصف ، سدس وغیرہ) جب ایک آ جائے ، تو اس کا جو مشخق اور ہم نام ہوگا ، اس کو عدد معین مقرر کر کے سب فراکض میں سے (ربع ، نصف ، سدس وغیرہ) جب ایک آ جائے ، تو اس کا جو مشخق اور ہم نام ہوگا ، اس کو عدد معین مقرر کر کے سب فراکض کے لئے مخر نہیں ، تو ورثاء میں سے صرف آٹھویں حصہ والا ایک ہی وارث ہے ۔ اس کے مشار تہیں ہے جبکہ لڑے کے لئے مقرر نہیں ، تو ورثاء میں سے صرف آٹھویں حصہ والا ایک ہی وارث ہے ۔ اس کے مشار تا تھو سے سے گا۔

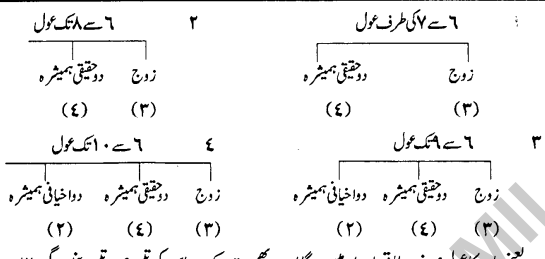
میت آنمد (۸)روپ بیوی بیٹا (۱)روپیہ (۷)روپ

ای طرح اگر صرف نصف والا ہے تو دو سے رائع والا ہے تو چار سے سدس والا ہے تو چھ سے علیٰ ہذا القیاس مسئلہ بنائیں گے۔ان فرائض ثمانیہ میں سے ہرایک حصہ کا عدد بنایا جاتا ہے لیکن نصف کا عدد خلاف قیاس / انہیں بلکہ دوہوگا۔ دوسری صورت یہ کہ صرف ایک فرض نہ ہو بلکہ دویا دو سے زائد جمع ہو جائیں ، تو پھر سب سے کم حصہ والانخر ج بنایا جائے گا۔مثلاً نصف ، ربع اور ثمن جمع ہو گئے تو تھواں حصہ سب سے کم ہے۔لہذا مسئلہ آٹھ سے بنایا جائے گا۔ای طرح ثلث ، ثلثان ، ثلثان اور سدس مل جائیں تو چھ سے مسئلہ ہے گا اور اگر دونوں اقسام کے فرائض مخلوط ہو کر آئیں تو پھر ضابطہ کچھ یوں ہوگا کہ اگر نصف دوسرے اقسام ثلاثہ (سدس ، ثلث ، ثلثان ) میں سے سے کے ساتھ آجاتا ہے یا سب کے ساتھ ال کر آجائے تو نخر جے چھتھور کیا جائے گا۔اگر نصف کی بجائے ربع ہواور فریق ٹانی میں کوئی ایک یا سب حصے ہوں تو مخرج بارہ ہوگا اور اگر فریق اول سے شن آجائے تو فریق ٹانی کے کل یا بعض فرض کے ساتھ مل کر مسئلہ چو ہیں سے بے گا۔

فصل ششم: عول كابيان

جسا كه بم بچهل فصل مين مخارج فرائض كى بحث كر چكه بين -

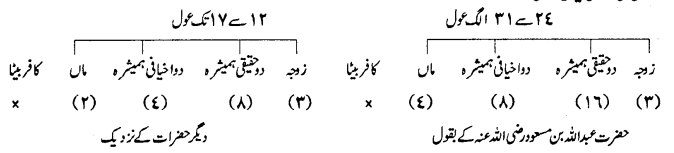
کبھی الیی صورت پیش آجاتی ہے کہ جس چھوٹے حصہ کا عدد ہم نے بطور مخرج لیا۔ جب اس کے مطابق ورثاء میں جھے باشنے عامین تو وہ حصہ جات مخرج سے بڑھ جاتے ہیں۔ یعنی مخرج میں وسعت نہیں ہوتی کہ اس پراعتبار کرتے ہوئے وراثت پوری کی پوری بانٹ دی جائے ۔ الیی صورت میں مخرج کو وسعت دی جاتی ہے ۔ جبیبا کہ نصف، ثلثان ، ثلث اور سدس لینے والے ورثاء اکتھے ہوگئے ۔ اب ان میں سب سے چھوٹا سدس ہے ۔ جس سے چھوکا ہند سمخرج بنایا ۔ لیکن جب ان حصول کو جمع کریں تو وہ کل دس بن جاتے ہیں تو ان ورثاء کو کمل حصہ دینے کے لئے چھی بجائے دی سے مسئلہ بنا کیں گے ۔ اب اسے کہا جائے گا کہ مسئلہ چھسے دس کی جاتے ہیں تو ان ورثاء کو کمل حصہ دینے کے لئے چھی بجائے دی سے مسئلہ بنا کیں گے ۔ اب اسے کہا جائے گا کہ مسئلہ چھسے دس کی طرف عول کر گیا۔ ان سات مخارج میں سے چارا سے عدد ہیں جن میں عول نہیں ہوتا ۔ یعنی نصف، ثلث اور رابع اور نو پر طاق اور دی پر جھت ہوگا۔ اس کی چار مثالیں ملاحظہ ہوں:



دوسرے عدد تعنی بارہ کاعول صرف طاق اعداد میں ہوگا اور وہ بھی ستر ہ تک \_اس کی تین صورتیں بنیں گی \_۱۲ اسے۱۳ اسے ۱۵ اور ۱۲ اسے کا \_مثالیں ملاحظہ ہوں:

(۴) (۶) (۸) (۸) (۲) (۲) (۳) اور تیسر سے عدد لینی چوہیں (۲۳) کاعول صرف ایک لینی ستائیں (۲۷) ہے۔ یہ ''مسئلہ منبر یہ' کے نام سے بھی مشہور ہے۔ جس کی وجہ یہ بنی کہ وراثت کا بیسوال حضرت علی المرتفائی رضی اللہ عنہ سے اس وقت پوچھا گیا۔ جب آپ منبر پر وعظ فر مار ہے تھے۔ آپ نے اسی وقت اس کا جواب ارشاد فر مادیا۔ مسئلہ بذریعہ صورت بیہ ہے:

لیکن حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما کے بقول چوہیں (۲۴) کاعول اکتیس (۳۱) تک جاسکتا ہے۔اس اختلاف کا پس منظر دراصل وہی اختلاف ہے کہ محروم خفص سبب حجب نقصان بن سکتا ہے کیکن دوسروں کے نز دیک محروم خفص نقصان کا سبب نہیں بن سکتا۔اس کی مثال یوں ہوگی:



فصل ہفتم: تماثل، تداخل، توافق اور تباین کی پہچان

یفسل دراصل آگل فصل ''بب الصحح '' کے لئے بطور مقد مدانی گئی ہے۔ کیونکہ ''قصح '' کے سمجھنے میں اس کی وجہ سے بہت سہولت ہو جاتی ہے۔ گزشتہ اوراق میں ہم ذوی الفروض اور عصبات کی تمام ابحاث لکھ کر فارغ ہو چکے ہیں۔ باب التصحیح باتی رہتا تھا جس کا اہم مقصد یہ ہوتا ہے کہ ورٹاء کے مقررہ حصہ جات میں اگر کسی وقت ٹوٹ بھوٹ نظر آتی ہوتو اس سے بچانے کے لئے ہمیں کیا طریقہ اپنانا چاہیے؟ اس ٹوٹ بھوٹ سے بچے اور سمجھنے سے قبل موجودہ فصل کا ذہن شین ہونا بہت ضروری ہے۔ اس فصل کا خلاصہ (جو دلیل حصر بھی ہے) کچھ یوں بنتا ہے۔ جبیبا کہ آپ نے ملاحظہ فر مایا کہ یہاں چار چزیں نہ کور ہوئیں۔ تماثل ، تداخل ، توافق اور جاین ۔ میراث میں سے کوئی سے دوعدہ یا حصہ جات کے درمیان نبست ان چار میں سے کوئی ایک لاز ما ہوتی ہے یا تو تساوی کی نبست ہوگی یا نہیں۔ اگر تساوی کی نبست ہوگی یا کہ عدد دوسر سے مدد کو فنا ہموجا ہے یا نہیں؟ لگر قنا ہموجا نے تو وہ دونوں عدد متداخل ہوں گے اوراگر ایک کرتا ہے یا نہیں؟ اگر قنا ہموجا نے تو وہ دونوں عدد متداخل ہوں گے اوراگر ایک عدد دوسر سے کوئی ایک ایبا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد اپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد اپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد اپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد اپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد اپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد اپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد اپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد داپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد داپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد داپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد داپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد داپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد داپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد داپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد داپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں؟ اگر تیسرا عدد داپنے اندر فنا کر لیتا ہے یا ایسا بھی نہیں کی اندر کی اندر کر سے اندر کر سے کر کر بھی کر کر سے کر کر بھی کر کر بھی کر کر بھی کر کر کر بھی کر کر بھی کر کر کر بھی کر کر بھی کر کر بھی کر بھی کر کر بھی کر بھی کر

ان چار ذکورہ صورتوں کو مثالوں سے ہیں ہجھنا چا ہے اور ۳ یا ۱ اور ۳ کے درمیان تساوی کی نسبت ہاور تداخل کی مثال ۱ اور ۸ فرم کر لیں ۔اب اگر ۲ کو ۳ سے ضرب و سے ہیں تو دو مراعد و لیے بین ۸ بن جا تا ہے اور اگر ۸ کو ۲ پر تقسیم کریں تو حاصل چار ۴ آئے گا۔

تداخل کا نتیجہ یہ نکا کہ دوعد دوں میں سے اگر چھوٹے عدد کو دو گنا (سدگنا ، چار گنا وغیرہ) کریں تو براعد و بن جائے اور اگر برے کو چھوٹے نے اور آوافن کی مثال ۴ اور ۲ ہے ۔ گویا توافن کی نسبت تداخل کی نفی سے چھوٹے ہے کوئد ۴ جو چھوٹا عدد ہے ۔اسے دو گنا کہ یا جائے ، تو چھٹیں بنا اور نہ بی ۲ کوتقسیم کریں ہو جھوٹا عدد ہے ۔اسے دو گلنا پڑے گا ۔ جو ایسا ہو کہ جس کو اگر ضرب دی جائے تو وہ دونوں پر نے اور تھا تھی ہو جائے اور دو آئی کو جو ایسا ہو کہ جو ایسا ہو کہ جس کو اگر ضرب دی جائے تو وہ دونوں پر نے آجا ہے اور آجا گئا کہ دو گئی ہو جائے ہو کہ جو ایسا ہو کہ جس کو اگر ضرب دی جائے تو وہ دونوں پر نے آجا ہے اور آجا ہو گئا کہ کو گئی آگر دو گنا کریں تو ہو دونوں برابر (یعن ۲ اور ۲ کے لئے ہم نے عدد ۲ اس برابر (یعن ۲ اور ۳ کہ تقسیم ہو جاتے ہیں ۔ یہ تو افق کی نسبت ہا در آگر چھوٹے سے اگر دو گنا کر بی تو برابر تقسیم ہو جاتے ہیں ۔ یہ تو اور کہ کو کی نسبر اعدد بھی ایسا ہیں جو ان دونوں کو اسے نامدر کے لئے تو برابرتقسیم ہو کا تیس کے دو میاں نسبت ہو تا کہ دونوں کو اس کو تا ہو اور دونوں کو اسے نامدر کے لئے تو برابرتقسیم ہو کا جائے تو برابرتقسیم ہو کا جائے تو برابرتقسیم ہو کا تیس کے جھوٹا عدد یعنی سے تھوٹا عدد یعنی سے تھوٹا عدد دونوں کو اس کوئی تیسرا عدد ایسا متصور کہ جو دونوں کو اس کوئی تیسرا عدد ایسا متصور کہ جو دونوں کو اسے تا میں بر برابرتقسیم ہو جائے کے لئے دونوں کو اس کوئی تیسرا عدد ایسا متصور کہ جو دونوں کو اسے تا میں ہو جائے کوئی تیسرا عدد نوں کوئی تیسرا عدد دونوں کوئی تیسرا عدد دونوں کوئی تیسرا عدد دونوں کوئی تیسرا عدد دونوں کوئی جو دونوں کوئی ہو جو دونوں کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا عدد دونوں کوئی کوئی تیسرا کوئی تیسرا عدد دونوں کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا کوئی تیسرا

نوٹ: ہندسہ'''' علم میراث میں بطور عدد شارنہیں ہوتا ۔ کیونکہ اگر'''' کوبھی عدد شار کریں گے ، تو ندکورہ تمام نسبتیں بیکار ہو جائیں گی ۔ کیونکہ ایک سے تو تمام اعداد تقسیم ہوجاتے ہیں ۔لیکن اس تقسیم کا فائدہ کوئی نہیں اورا لیک سے ضرب بھی دیں تو بھی مضروب میں کوئی اضافہ نہیں ہوتا۔

فصل ہشتم تصحیح کے بیان میں

، درتقیج ، ، صحت ہے مشتق ہے ۔ یعنی درتگی والا کر دینا ، اور اصطلاح میراث میں تقیح کی تعریف یہ ہے کہ ورثاء کے مقررہ حصہ

جات میں اگر ٹوٹ پھوٹ بنتی ہو، تو پھرمخرج کوالیے عدد پرمتعین کر دیں کہ ہر وارث کواس کا مقررہ حصہ بغیر ٹوٹ پھوٹ کے مکمل ملے۔صاحب سراجی نے تصحیح کے لئے سات قواعد ذکر کئے ہیں جن میں سے تین کاتعلق ورثاءاوران کے حصہ جات کے ساتھ ہے اور چارا یسے قواعد ذکر کئے جن میں ورثاء کی نسبت ورثاء کے ساتھ نکالی جاتی ہے۔ان سات قواعد کو بالتر تیب ملاحظہ فرمائیں: قاعد ہُ اولیٰ

جب کسی فریق کے مقررہ حصہ میں کسر (ٹوٹ پھوٹ) نہ واقع ہوتی ہو۔ یعنی ہرایک وارث کومخرج سے پورا پورا حصہ مل جاتا ہوتو الیک صورت میں تقریب کے اس کے درثاء میں باپ، مال اور دو بیٹیاں ہیں تو ان ورثاء کو وراثت تقسیم کرنے کے ایک صورت میں تھجے کی ضرورت نہیں پڑتی ۔ مثلاً میت کے ورثاء میں باپ، مال اور دو بیٹیاں ہیں تو ان ورثاء کو وراثت تقسیم کرنے کے لئے مخرج اس مخرج کے مطابق ان کے حصہ جات انہیں مکمل مل جاتے ہیں 'کہیں کی بیشی یا ٹوٹ بھوٹ کا خدشہ نہیں ۔ اولا د موجود ہے ۔ لہٰذا مال باپ کو چھٹا حصہ ملے گا' دو بیٹیوں کو دو ثلث ملیں گے اور چھ سے یہ حصہ جات بلاکم و کاست پورے مل جاتے ہیں ۔ لہٰذا یہاں تھجے کی ضرورت نہیں ۔

#### قاعره ثانبه

اگر مخرج سے درناء کو جھے دیے جائیں تو کی ایک فریق کا حصہ ٹوٹ پھوٹ جائے تو اس وقت فریق نہ کوراوران کے اشخاص کی تعداد کو دیکھا جائے گا کہ ان میں کیا نسبت ہے؟ اگر نسبت تو افق ہے حقال ایک شخص اپنے پیچھے ماں ، باپ اور دس بیٹیاں چھوڑ جاتا ہے۔ اسل مسئلہ میں ضرب دے کرتھیے کے لئے مخرج کو بڑا کر دیں گے۔ مثلا ایک شخص اپنے پیچھے ماں ، باپ اور دس بیٹیاں چھوڑ جاتا ہے۔ اب ان مند میں ماں اور باپ کو چھ میں سے ایک ایک حصہ کمل مل جاتا ہے۔ لیکن بقیہ ما اب ابتداء ان ورناء کے لئے مخرج کا بنے گا۔ صورت نہ کورہ میں ماں اور باپ کو چھ میں سے ایک ایک حصہ کمل مل جاتا ہے۔ لیکن بقیہ مطابق ان کے افراد کو دیکھا۔ وہ دس (۱۰) ہیں اور ان کا حصہ چارہے۔ دس اور چار ہیں نسبت تو افق کی بنتی ہے کیونکہ چار کو دو گنا کرنے سے یاسہ گنا کرنے سے دس نہیں حاصل ہوتی ہے۔ البتہ تیسراعد د ہے وان دونوں کو کا تا بھی ہے اور بید دونوں اس سے تقسیم بھی ہو جاتے ہیں۔ لبندا یہ تیسراعد د دونوں اعداد کے لئے تو افق کا کا کا م جو ان دونوں کو کا تا بھی ہے اور بید دونوں اس سے تقسیم کی تو حاصل تقسیم کی ہوا۔ اب یوں کہیں گے کہ بٹیاں تعداد کے اعتبار سے دیا ہے۔ اس عدد سے جب ہم نے بیٹیوں کی تعداد کو قسیم کیا تو حاصل تقسیم کہ ہوا۔ اب یوں کہیں گے کہ بٹیاں تعداد کے اعتبار سے دیا ہے۔ اس عدد سے جب ہم نے بیٹیوں کی تعداد کو قسیم کیا تو حاصل تقسیم کی ہوا۔ اب یوں کہیں گے کہ بٹیاں تعداد کے اعتبار سے کے اور حدے ان جو نو کی جزء دفق کی بے اس کواصل مسئلہ یا مخرج سے ضرب دی۔

 $0 \times Y = -1$  اب تصحیح مسئله  $-1 \times 0$  ماں کا حصہ  $-1 \times 0$  ماں کا حصہ  $-1 \times 0$  ماں  $-1 \times 0$  ماں ، باب ، دس عدد بیٹمیاں  $-1 \times 0 = 0$  ماں ، باب ، دس عدد بیٹمیاں

 $\Delta = \frac{1}{i} \times \frac{\Delta}{r} =$ 

 $r = \frac{r}{4} \times \frac{\Delta}{r} = \frac{4}{r} \div r = \frac{r}{4} \times \frac{\Delta}{r} = \frac{r}{4} \times \frac{\Delta}{r} \times \frac{\Delta}{r} \times \frac{\Delta}{r} = \frac{r}{4} \times \frac{\Delta}{r} \times \frac{\Delta}{r} \times \frac{\Delta}{r} \times \frac{\Delta}{r} = \frac{r}{4} \times \frac{\Delta}{r} 

 $r^* = \frac{1}{1} \div r^* = r^* = \frac{r}{1} \times \frac{\Delta}{r^*} = \frac{1}{1} \times \frac{\Delta}$ 

#### قاعده ثالثه

ایک فریق کا حصہ ٹوٹا ہولیکن اس فریق کے افراد اور ان کے حصول کے درمیان توافق کی نسبت نہ بنتی ہو بلکہ تباین ہوتو ایسی صورت میں فرکورہ فریق کے کل افراد کی تعداد کو اصل مسئلہ میں ضرب دیں گے۔بشر طیکہ عولی نہ ہو۔ور نہ عول میں ضرب دی جائے گا۔ حاصل ضرب تھیجے ہوگی۔مثلاً مرنے والے نے اپنے پیچھے مال، باپ اور پانچ عدد بیٹیاں چھوڑیں۔اب اصل مسئلہ چھ سے بنے گا جس میں ماں کو ایک اور باپ کو ایک حصہ کامل ملے گا۔ بقیہ ہم صے پانچ بیٹوں کو ملیں گے۔لین میکا مل ہیں مل سکتے۔ اب تعداد ور ثاء فریق میں ماں کو ایک اور باپ کو ایک حصہ دیکھا۔وہ چار ہے۔ چار اور پانچ میں نسبت تباین کی آج۔ لہذا تعداد افراد یعنی پانچ کو اصل مسئلہ یعنی ۲ میں ضرب دی تو حاصل ضرب ۳۰ نکلا۔

قاعده اولی

بقیہ جار قواعد جن میں رؤس کی رؤس سے نسبت نکالی جاتی ہے۔

جب آیک سے زائد فریق کے حصہ جات ٹوٹ بھوٹ کا شکار ہوں تو ایس صورت میں بچھلے تین قواعد کو جاری کرتے ہوئے رؤس کومقرر کریں گے لیعنی پہلے یہ کوشش کریں گے کہ رؤس اور سہام کے درمیان نسبت نکالیں اور دیکھیں کہ کونی نسبت ہے؟ توافق کی صورت میں جزء وفق کورؤس فرض کریں گے اور تباین کی صورت میں کل رؤس کو لے کر ہر فریق کے روس معین کرلیں گے۔ پھر رؤس اور رؤس کے درمیان نسبت دیکھیں گے۔اگر مماثلت ہو گی تو جس فریق کے رؤس کو چاہیں اصل مسکلہ میں ضرب دیں گے ، پھر مضروب کو ہرایک حصہ میں ضرب دے کراس فریق کا حصہ معین کرلیں گے۔

> ۲-۱۸ مطروب۳ چهینمیال تین دادیال تین چیا (۱) (۱) (۱)

صورت ندکورہ ہیں مسکلہ ۲ سے بنے گا۔ ۴ جھے بیٹیوں کے اور ایک حصہ دادیوں کا اور بقیہ حصہ بچا بعجہ عصبہ ہونے کے لے جا کیں گے۔لیکن اس صورت میں کی فریق کو حصہ کامل نہیں ملتا بلکہ اس میں کر آجاتی ہے۔اب سہام اور روس میں نسبت نکالی۔ ۲ بیٹیوں اور ان کے حصہ یعن ۴ میں نسبت تو افتی بالصف نکتی ہے۔لہذا روس کا جزءوفق ۳ بنا۔ اس کے بعد دادیاں ۱۳ اور ان کا حصہ ایک ان دونوں میں نسبت تباین کی ہے۔لہذا کل روس یعن ۳ کو لیا۔اس کے بعد ۳ پچا اور ان کا حصہ ایک ہے۔ان میں بھی تباین کی نسبت ہے۔لہذا کل روس یعن ۳ کو لیا۔اب جبکہ ہم نے تینوں فریق کے روس کو دیکھا۔تو وہ تین تین ہوئے۔لہذا تین کو اصل مسئلہ یعن ۲ سے ضرب دی تو تھے ۳ ×۲ = ۱۸ ہوگی۔مضروب چونکہ ۳ ہے اس کئے اس کو ہرایک کے حصہ سے ضرب دی جائے گی جس سے اس فریق کا حصہ ہرایک کو ایک ایک حصہ ہرایک کو ایک ایک حصہ میں دادیوں کا حصہ ہرایک کو ایک ایک حصہ میں بڑی کے دودو) (۳×۱=۳ تین دادیوں کا حصہ ہرایک کو ایک ایک حصہ مطے گا)۔

#### فاعده ثانيه

جب بعض رؤس کا عدد بڑا اور بعض کا چھوٹا ہو، کیکن بڑا عدد چھوٹے سے تقسیم ہو جاتا ہویا چھوٹا بڑے کوفنا کرسکتا ہو۔ تویہ نسبت تداخل کی ہوگی۔ تداخل کی صورت میں قاعدہ یہ ہے کہ جب ایک سے زائد فریقوں کے جھےٹو مٹنے ہوں تو سب سے بڑے عدد کواصل مسئلہ میں ضرب دے کرتھیج نکالتے ہیں۔ پھر حسب سابق مفروب کو ہرایک حصہ سے ضرب دے کر ہرایک کا حصہ نکال لیں گے۔

| ۱۲ تصحیح ۱۲×۱۲=۱۶۶ مضروب ۱۲ |                      |                    |
|-----------------------------|----------------------|--------------------|
| باره چ                      | تنین داد یا <u>ن</u> | چار بیویا <u>ں</u> |
| (Y)                         | (٢)                  | (٣)                |

صورت ندکوره میں رؤس اور ان کے حصہ جات کو دیکھا تو تینوں میں تباین کی نسبت نظر آئی۔ بیویاں چاراور حصے تین ، دادیاں تین اعداد میں سے ۱ اور تین ۱۲ میں داخل ہو تین (۳) اور حصے کے ۔اب ان کے رؤس کولیا۔۱۲،۳،۳ اس تین اعداد میں سے ۱ اور تین ۱۲ میں داخل ہو جاتے ہیں ۔لہذا سب سے بڑا عدد ۱۲ لیا۔اسے مفروب بنالیا۔اب مفروب کواصل مسئلہ سے ضرب دی۔۱۲×۱۲=۱۲ حصہ جات نکا لئے کے لئے ۱۲ مفروب کو پہلے ۳ سے ضرب دی۔۱۲×۳۲ سے چار بیویوں کا حصہ ہوگیا۔ جو ہرایک کو ۹ ملے گا۔ پھر ۱۲ مفروب کو کے سے ۲ سے ضرب دے کر دادیوں کا حصہ نکالا۔۱۲ میں دادیوں کا حصہ تھا۔ ہرایک کا حصہ ۸ ہوگا۔اب ۱۲ مفروب کو ک سے ضرب دی۔۱۲ میں کا محمد ہوا۔ ہرایک کا حصہ ۸ ہوگا۔اب ۱۲ مفروب کو ک سے ضرب دی۔۱۲ میں کا محمد ہوا۔ ہرایک کا حصہ ۸ ہوگا۔اب ۱۲ مفروب کو ک سے ضرب دی۔۱۲ میں کا محمد ہوا۔ ہرایک کا حصہ ۸ ہوگا۔اب ۱۲ مفروب کو ک سے ضرب دی۔۱۲ میں کا محمد ہوا۔ ہرایک کا ک

#### قاعده ثالثه

حسب سابق پہلے سہام اور رؤس میں نبیت نکال کررؤس کو معین کریں گے۔اس کے بعد اگر رؤس رؤس کے درمیان نبیت تو افق پائی جائے تو پھر ایک کی جزء وفق لے کر دوسر ہے کے کل میں ضرب دیں گے۔ پھر جوکل بے گااس کو دوسر نے رؤس کے ساتھ نبیت نکالیں گے۔اگر وہ بھی تو افق کی نبیت نکلے تو ایک کی جزء وفق لے کر دوسر سے کے کل میں ضرب دیں گے۔اسی طرح آگے چلائیں گے اور اس کو اصل مسئلہ میں ضرب دے کر تھے جانالیں گے اور پھر مفروب کو ہرایک حصہ میں ضرب دے کر حصہ نکال لیں گے۔ یہ تو اس وقت ہوگا جب ہر فریق میں تو افق کی نبیت ہوا ور جس جگہ جزء تو افق کو جو دوسر سے کل میں ضرب دیا گیا۔اس کے مبلغ اور دوسر سے فریق کے مابین نبیت تو افق کی نہ ہو، بلکہ تباین کی ہوتو پھر اس مبلغ کو دوسر سے فریق کے مابین نبیت تو افق کی نہ ہو، بلکہ تباین کی ہوتو پھر اس مبلغ کو دوسر سے فریق کے کاروئس میں ضرب دیں گے۔

#### ۲۶ مفروب ۱۸۰ الماریویاں چھیچ پندره دادیاں اٹھاره بیٹیاں (۲) (۱) (۲)

ہم حسب سابق روس اور سہام میں نسبت نکالتے ہیں تو سم یو لیاں اور ان کے تین حصول میں جائین نکلتی ہے تو سم عددروس کو لیے اور ان کا حصہ ایک لیا۔ ان میں بھی جائین کی نسبت ہے۔ اس کے بعد ۱۵ دادیاں اور ان کا حصہ چارلیا۔ ان کے درمیان کسبت ہے۔ الله بیان کی نسبت ہے۔ البذا بیدرہ کا عدد لے لیا۔ اس کے بعد ۱۸ بیٹیوں اور ان کا حصہ ۱۱ ان کے درمیان تو افق بالعصف ہے۔ لبذا ہم نے جزء وفق روس کو کولیا۔ اب کل روس یوں بے ہم، ۲۰، ۱۹، ۱۵۔ اب روس کے درمیان نسبت نکالی تو سماور ۲ کے درمیان تو افق بالعصف ہے۔ البذا بالعصف نکلی ۔ لبذا ایک کے جزء وفق کو لے کر دوسرے کے کل میں ضرب دی، تو ۱۲ حاصل ہوئے۔ یعن ۱۲ ہے۔ ۱۱ اور ۲۲ ہے درمیان تو افق باللہ ہے۔ ان میں سے ایک کے ٹھٹ کو لے کر دوسرے کے کل میں ضرب دی تو مجموعہ ۲۱ ہوا۔ پیچر ۲۲ کی میں ضرب دی تو میں ہوا۔ اب اسے اصل میں ہوئے۔ اب ۱۵ ہوا۔ اس اسل میں ہوئے۔ اب ۱۵ ہوا۔ اسل مسل میں ہوئے۔ ۱۲ ہوا۔ اب اسے اصل مسل ضرب ۱۹ ہوا۔ یعن ۱۵ کا ٹھٹ ۱۲ سے ۱۲ کا ٹھٹ ۱۲ سے ۱۲ کا ٹھٹ ۱۲ سے ۱۲ کا ٹھٹ ۱۲ سے ۱۲ کا ٹھٹ ۱۲ سے ۱۲ کا ٹھٹ ۱۲ سے ۱۲ کا ٹھٹ ۱۲ سے ۱۲ کا ٹھٹ ۱۲ سے ۱۲ کا ٹھٹ ۱۲ سے ۱۲ کا ٹھٹ ۱۲ سے ۱۲ کا ٹھٹ ۱۲ سے ۱۲ کا ٹھٹ ۱۲ سے ۱۲ کا ٹھٹ ۱۲ سے ۱۲ کا ٹھٹ ۱۲ سے ۱۲ کا تو یہ ۱۲ کا کے حصہ میں ضرب دیں گے۔ ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ کا ٹھٹ ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲

#### قاعده رابعه

حسب سابق رؤس اورسہام کے درمیان نسبت نکالنے کے بعدرؤس اوررؤس کے درمیان نسبت تابین بے تو ہرایک فریق کے رؤس کو دوسرے کے کل میں ضرب دیں گے اور مبلغ کے دوسرے فریق سے نسبت نکالیں گے۔اگر وہ بھی تباین کی ہوئی تو اس مبلغ کو دوسرے کے کل میں ضرب دیں گے۔اسی طرح آگے کرتے جائیں گے۔آخری مبلغ کومضروب بنا کراصل مسئلہ میں ضرب دے کر تھیج بنالیں گے اور پھر مضروب کو ہر فریق کے حصہ میں ضرب دے کراس کا حصہ نکالیں گے تاکہ ہر فریق کوسالم حصہ کل جائے۔

38

۲۶ تقیم ۲۶۰ مفروب ۲۱۰ دوبیویاں چپرادیاں دس بیٹیاں سات کچ (۳) (۶) (۲)

> برفریق کا حصہ = ۲۱۰، ۳۲۲۰، ۲۳۰، ۲۱۰ برفردکا حصہ = ۳۱۵، ۱۲۰، ۳۳۲، ۳۳۰، ۳۰۰

صورت ندکورہ میں جب رؤس اور سہام کے درمیان نبیت نکائی گئ تو ۲ ہیویوں اور ۳ کے درمیان نبیت بتاین نگل ۔ لہذا ہم نے ۳ کو لے لیا۔ پھر ۲ دادیوں اور ان کے حصہ میں نبیت دیکھی تو تو افق بالنصف نگل ۔ تو ہم نے رؤس کے نصف یعن ۳ کو لے لیا اور کے پچاؤں کا حصہ ایک بیٹیوں اور ان کے حصہ ۱۹ میں نبیت نکالی ۔ یہ بھی تو افق بالنصف نگل ۔ یہ بال بھی رؤس کے نصف کو لے لیا اور کے پچاؤں کا حصہ ایک لیا۔ ان میں نبیت بتاین نگل ۔ اب کل رؤس یہ ہے۔ ۲،۳۰،۵،۵۔ اب پہلے دورؤس یعنی ۲ اور ۳ میں نبیت بتاین کی ہے ۔ لہذا دونوں کو باہم ضرب دی۔ ۲×۳ = ۲ ۔ اور ۲ کی ۵ کے ساتھ نبیت نکالی ۔ یہ بھی بتاین ہے ۔ دونوں کو باہم ضرب دی۔ ۲×۳ = ۲۰ اور ۳ کی ۵ کے ساتھ نبیت نکالی ۔ یہ بھی بتاین ہے۔ دونوں کو باہم ضرب دی۔ ۲۰ سے سرب کے میں بھی نبیت بتاین کی ہے ۔ یہاں بھی دونوں کو ضرب دی۔ ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰ سے ۲۰

دی بیٹیوں کا حصہ نکالا ۔۱۲×۲۱=۳۳۷۰ ہرایک بیٹی کا حصہ <u>۳۳۷۰ –</u>۳۳۷ پھرسات چپاؤں کا حصہ نکالا ۔۲۱۰×۱=۲۱۰ ہر ایک کا حصہ ۲۱÷ ۷=۳۰۰ ۔

نوٹ: میراث کے عام الوقوع مسائل اوران کے حل کے قواعد بقدر ضرورت اور عام لوگوں کے لئے جوہو سکتے تھے وہ ہم نے ذکرکر دیئے۔اس کے بعد کی ابحاثِ سراجی بھی اگر چہ کارآ مد ہیں۔ گر پیچدہ ہونے اور عام فہم نہ ہونے کی وجہ سے ہم نے انہیں چھوڑ دیا اور اللہ بھی کہ ان کا استعال بہت کم ہوتا ہے۔ در میان میں عصبات کی بحث میں ہم نے عصب سبی کو بھی نہیں لکھا کیونکہ اس کی ضرورت تقریباً ختم ہو چکی ہے۔ فقیر کا ارادہ ہے کہ ''موطا امام محم'' کی شرح مکمل کرنے کے بعد اگر اللہ تعالی نے ہمت اور تو فیق دی تو ''مراجی'' کی نفصیلی شرح لکھوں گا۔ جس میں ہر مسئلہ کی وضاحت میں مثال بھی لکھی جائے گی۔اللہ تعالی مجھے ان چند مطور کے فیل صحت کا ملہ عطا فر مائے اور دین و دنیا بہتر بنائے۔آ مین! حسمہ اللہ وَ نِعْمَ الْوَرِکِیْلُ نِعْمَ الْمَوَلِی وَ نِعْمَ النّصِیْدُ

٧٠٨ - آخُبَرَنَا مَالِكُ آخُبَرَنَا ابْنُ شِهَابٍ عَنْ قَبِيرَنَا ابْنُ شِهَابٍ عَنْ قَبِيرُ صَا ابْنُ شِهَابٍ عَنْ قَبِيرُ صَةَ بَنِ ذُوْلِي اللهُ عَنْهُ فُرَضَ لِلْجَدِّ الَّذِي يَفُرِضُ لَهُ النَّاسُ الْيَوْمَ. تَعَالَى عَنْهُ فُرَضَ لِلْجَدِّ الَّذِي يَفُرِضُ لَهُ النَّاسُ الْيَوْمَ.

قَالَ مُحَمَّدٌ وَبِهِذَا نَائَخُدُ فِي الْجَدِّ وَهُوَ قَوْلُ زَيْدِ بُنِ ثَابِتٍ وَبِهِ يَقُولُ الْعَامَّةُ وَامَّا اَبُو ْ حَنِيْفَةَ فَإِنَّهُ كَانَ يَأْخُذُ فِي الْجَدِّ بِقَوْلِ آبِي بَكُرِ الصِّدِيْقِ وَعَبُدِ اللهِ بُنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمُ فَلَا يُورِّثُ الْإِخْوَةُ مُعَهُ شَيْنًا.

امام مالک نے ہمیں ابن شہاب سے وہ قبیصہ بن ذؤیب سے خبر دیتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے داداکے لئے اتنا تر کہ فرض کر دیا جتنا آج کل لوگ دیتے ہیں۔

امام محمد کہتے ہیں کہ دادا کے بارے میں ہم بھی اس کو اختیار کرتے ہیں اور یہی حضرت زید بن ٹابت رضی اللہ عنہ کا قول ہے اور عام فقہاء بھی یہی قول کرتے ہیں ۔لیکن امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ اور حضرت دادا کے بارے میں حضرت ابو بکرصدیق رضی اللہ عنہ اور حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ مے قول کو لیتے ہیں ۔ وہ دادا کی عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ مے قول کو لیتے ہیں ۔ وہ دادا کی

موجودگی میں بھائی کوتر کنہیں دلاتے۔

امام مالک نے ہمیں ابن شہاب سے وہ عثمان ابن اسحاق بن خرشہ سے اور وہ قبیصہ بن ذؤیب سے بیان کرتے ہیں کہ ایک وادی حضرت ابوبکر صدیق رضی الله عنه کے پاس اپنی میراث کا مسله لے كر حاضر ہوئى \_آپ نے فرمایا: الله تعالى كى كتاب ميں تیرے لئے کوئی حصنہیں اور نہ ہی سنت رسول اللہ خُطِالِیّنَا اللَّهِ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهِ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَ تیرے حصہ کا ہمیں کوئی علم ہے۔ جاچلی جا۔ میں لوگوں سے اس بارے میں پوچھوں گا۔ راوی بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابوبکر صدیق رضی اللہ عنہ نے اس بارے میں لوگوں سے دریافت کیا تو حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ نے کہا کہ دادی کو حضور ضَلِيَتُنْ الْمِيْنِيِّ فِي حِمْ حصد دیا تھا۔ ابو بکر صدیق نے بوجھا: تمہارے ساتھ کوئی اور بھی اس کا شاہر ہے؟ تو جناب محمد بن مسلمہ نے کھڑے ہوکر ایسے ہی کہا: جس پر ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے دادی کے لئے چھٹا حصہ کا فیصلہ نافذ فرمادیا۔ پھرایک نافی حضرت عمر بن خطاب رضی اللّٰدعنہ کے پاس حاضر ہوئی ۔ آپ سے اپنی میراث کے بارے میں یو چھنا جا ہتی تھی۔اسے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فر مایا: الله تعالیٰ کی کتاب میں تیرا کوئی حصنہیں ذکر ہوا اور جو فیصلہ حضور خَلِلَّا الْمُعَلِينِ اور ابو بكر صديق نے كيا ہے وہ تيرے كئے نہيں بلکہ تیری غیر کے لئے یعنی دادی کے لئے تھا اور میں فرائض میں زیادتی نہیں کرسکتا۔ ہاں تیرے لئے چھٹا حصہ ہے۔اگر دادی نانی دونوں موجود ہوں ،تو چھٹا حصہ تمہارے دونوں کے درمیان تقسیم ہو گااوراگرکوئی ایک ہوتو پورا چھٹا حصہاسے ہی ملے گا۔

امام محمد کہتے ہیں کہ ہمارا یہی مسلک ہے کہ اگر دادی نانی دونوں موجود ہوں تو چھٹا حصہ ان دونوں میں تقسیم ہوگا اور اگر ان میں صرف ایک ہوتو چھٹا حصہ مکمل اسی کا ہوگا ۔ اسی ایک کے ہوتے ہوئے پر دادایا پر نانی کو حصہ نہیں ملے گا۔ یہی امام ابوحنیفہ اور ہمارے عام فقہاء کرام رحمہم اللہ کا قول ہے۔ ٧٠٩ - آخبر أنا مالِكُ آخبر أنا ابْنُ شِهَابٍ عَنَ عَنْمَانَ بْنِ إِسْحٰقَ بْنِ خَرْشَةَ عَنْ قَبِيصَةَ بْنِ ذُوَيْبُ انّهُ قَالَ جَاءَ تِ الْجَلَّةُ وَاللّٰهِ مِنْ شَيْءٍ وَمَا عَلِمُنَا لَكِ فَقَالَ مَالَكِ فِي كِتَابِ اللّٰهِ مِنْ شَيْءٍ وَمَا عَلِمُنَا لَكِ فَقَالَ مَالَكِ فِي كِتَابِ اللّٰهِ مِنْ شَيْءٍ وَمَا عَلِمُنَا لَكِ فَقَالَ مَالَكِ فِي كِتَابِ اللّٰهِ مِنْ شَيْءٍ وَمَا عَلِمُنَا لَكِ فَقَالَ مَالَكِ فَقَالَ الْمُغِيرَةُ بُنَى مَعْتُ مَتَى اللّٰهِ مِنْ شَيْءٍ وَمَا عَلِمُنَا لَكِ مَعْتُ مَتَى مَنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مَعْدَدُ بُنُ مَسَلّمَةً فَقَالَ مِثْلَ ذَلِكَ فَانَفُدَهُ لَهَا اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ فَيْ وَمَا كَانَ اللّٰهُ مَا اللّٰهِ مِنْ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّلْهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللللّٰهُ الللللّٰهُ الللللّٰهُ الللللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللللللّٰ الللللّٰهُ الللللّٰ الللللّٰهُ الللللّ

قَالَ مُحَمَّدُ وَيِهِذَا نَأُخُذُ إِذَا إِجْتَمَعَتِ الْجَدَّتَانِ الْمُ الْأُمْ وَأُمَّ الْآبِ فَالسَّدُسُ بَيْنَهُمَا وَإِنْ خَلَتُ سِبِ الْحُدُهُ مَا فَهُو لَهَا وَلَا تَرِثُ مَعَهَا جَدَّةٌ فَوْقَهَا وَهُو قُولُ آبِي وَيُنَفَةَ وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحِمَهُمُ الله تَعَالَى -

اثر اوّل میں سیدنا حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے دادے کی میراث کے بارے میں آپ کا ارشاد ذکر کیا گیا کہ آپ نے دادے کو اتنا ہی حصہ دیا ، جس قدر آپ کے زمانہ کے حضرات علاء کرام دیا کرتے تھے۔'' آپ کے زمانہ کے لوگ' اس سے حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کی طرف اشارہ ہے۔ حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کا دادے کی میراث کے بارے میں بی قول ہے کہ

دادا کی موجود گی میں اگر میت کے بھائی بھی ہوں ،تو وہ بھی وراثت میں حصہ دار ہوں گے۔ یہی قول امام مالک ،امام شافعی اور صاحبین کا ہے۔حضرت زیدرضی اللہ عنہ کے نز دیکے حقیقی اور علاقی بھائی بہنوں کی موجود گی میں جبکہ دا دابھی ہوتو انہیں بھی دادا کی معیت میں حصہ ملے گا۔حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کے نز دیک اگرمیت کا بھائی ایک یا دو ہوں اور دادا بھی ہوتو آپ دادا کوایک بھائی کی ۔ حثیت دیتے ہیں ۔ یعنی میت کا اگرایک بھائی اور دا داموجو د ہوں تو دا دا کوایک حصہ ملے گا اور دو ہونے کی صورت میں دا دا کو تیسرا حصہ ملے گا اور اگر دو سے زیادہ بھائی ہوں تو دا دا کو بہر حال تیسرا حصہ ہی ملے گا۔صاحب سراجی لکھتے ہیں۔ (فیقساسیسه) لینن جب دا دا کو بھائی کی حیثیت دی گئی ، تو اس کے بھائی والے حصہ اور ثلث جمیع مال میں سے جو زیادہ ہودادا کووہ ملے گا۔امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا مؤقف اس کے خلاف ہے۔ان کے نزد یک دادا کی موجودگی میت کے بھائیوں کومحروم کردیتی ہے۔ بھائی خواہ کسی قتم کے ہول۔ صاحب سراجي في "مقاسمة الجد" كعنوان كتحت لكهاب:

> قال ابوبكر الصديق رضى الله عنه ومن تبعه الجدوهذا قول ابى حنيفة رحمة الله عليه. بول كـ بيامام ابوحنيفه رحمة الله عليه كا قول ٢- م

حضرت ابوبکرصدیق رضی الله عنه اور آپ کے ہم نوا صحابہ من الصحابة بنو الاعيان وبنو العلات لايرثون مع كرام نے كہاكينى اورعلاتى بينے داداكى موجودگى ميں وارث نہيں

اسی پرفتو کی بھی ہے کہ احناف کے نزد یک دادا کی موجودگی میں ہرستم کے بہن بھائیوں کوورا ثت میں سے پچھنییں ملے گا۔وجہ بیہ ہے کہ باپ کی عدم موجودگی میں دادے کی حیثیت باپ کی ہوتی ہے اور یہ بات متفق علیہ ہے کہ باپ کی موجودگی میں بہن بھائیوں کو کچھنہیں ماتا ۔ یہاں یہ بات ذہن میں آتی ہے کہ جب ابو بکر صدیق کا دادے اور بہن بھائیوں کی صورت میں قول موجود تھا تو حضرت عمر رضی الله عنه نے اس کی مخالفت کیوں کی؟ اس بارے میں راقم کے مطالعہ میں بعض روایات الی آئی ہیں ، جن سے حضرت عمروضی اللہ عنہ کے بارے میں یہ بات ملتی ہے کہ دادا کی موجود گی میں آپ بھی بھائیوں کو حصہ دار بنانے کے حق میں نہ تھے۔جیسا کہ '' بہم شریف'' کی درج ذیل روایت سے ثابت ہوتا ہے۔

> حدثنا عروة ابن الزبير ان مروان ابن الحكم حدثه ان عمر بن الخطاب رضى الله عنه حين طعن قال انمي قد رأيت في الجد رأيا فان رأيتم ان تتبعوه فقال عثمان بن عفان رضى الله عنه ان نتبع رأيك فانه رشد وان نتبع رأى الشيخ قبلك فنعم ذوالرأى

حضرت عروہ بن زبیر نے مروان بن حکم سے ہمیں روایت سائی کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کو جب نیزے سے زخمی کردیا گیا تو آپ نے فرمایا: کددادے کے بارے میں میری ایک رائے تھی۔جس کا تہمیں علم ہے۔اگرتم اس پر چلنا بیند کرتے ہوتو اس برہی چلو۔حضرت عثان غنی رضی الله عندنے کہا: اگرہم آپ کی رائے پر چلتے ہیں تو رہ بھی ٹھیک ہے اور اگر ہم حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی رائے بڑمل کرتے ہیں تو آپ بہترین رائے کے

(بيهتى ج٢ص٢٣٦ كتاب الفرائض بساب مسالم يبورث الدفوة مع الجد مطبوعه حيدرآ بإدركن)

سیدنا عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے مذکورہ بالاقول ہے معلوم ہوتا ہے کہ آپ خود اپنی رائے پرمطمئن نہ تھے۔ بلکہ شاہ ولی اللہ صاحب كي تعنيف" ازالة الخفاء" مترجم جساص ٥٠٠ مطبوعة رام باغ كراجي مين بدالفاظ موجود بين: لماطعن استشارهم في الجد ۔ زخی ہونے کے بعدآ یے نے دادے کی میراث کے بارے میں لوگوں سے مشورہ طلب کیا۔اس سے بھی پتہ چاتا ہے کہ داداکی موجودگی میں بھائیوں کا حصہ دار ہونا ،اگراس پرحضرت عمر رضی اللہ عنہ کواطمینان ووثوق ہوتا ،توصحابہ کرام سےمشورہ طلب نہ کرتے ۔ علاوہ ازیں'' بیہتی شریف'' کی نہ کورہ روایت کے ساتھ بیروایت بھی درج ہے:

''عن ابن ابسى مليكة عن مروان بن الحكم عن عثمان ابن عفان رضى الله عنه ان ابابكر رضى الله عنه جعل الجد ابا حضرت ابو برصديق رضى الله عنه خعل الجد ابا حضرت ابو برصديق رضى الله عنه في داداكو باب كة قائم مقام كيا''۔ايك اور روايت ميں ہے:

ان اهل الكوفة كتبوا الى عبد الله بن الزبير يسئلونه عن الجد فقال اما الذى قال رسول الله ضَلَا الله المن المنافقة ألم المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة الم

ان آثار ہے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا مؤقف نہایت مضبوط تھا۔ وہ بید کہ دادا کی موجودگی میں وہ بھائیوں کو حصہ دارنہیں سمجھتے تھے حضرت عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہ نے اہل کوفہ کو جس انداز سے جواب دیا وہ ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے مؤقف کواور بھی مضبوط کرتا ہے۔'' بیہی "کی ہی ایک اور روایت ملاحظہ ہو:

عن عمرو ابن ميمون الاودى قال شهدت عمر بن الخطاب حين طعن فذكر القصه وفيها فقال عمر ياعبد الله ائتنى بالكتف التى كتبت فيها شان البحد بالامس وقال لواراد الله ان يتم هذا الامر لاتمه فقال عبد الله نحن نكفيك هذا الامر ياامير المؤمنين قال لا فاخذها فمحاها بيده.

(بيهي جه ص ۲۳۵)

عمرو بن میمون اودی سے روایت ہے کہ میں اس وقت حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے پاس موجود تھا۔ جب آپ کو زخی کیا گیا پھر بقیہ قصہ انہوں نے بیان کیا۔ اس میں بیتھا کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنے صاحبز ادے عبداللہ کوفر مایا: میرے پاس وہ شخی لاؤ جس میں کل میں نے دادا کی میراث کے بارے میں لکھا تھا۔ نیز بیفر مایا کہا گر بیہ معاملہ اللہ تعالیٰ مکمل کرنے کا ارادہ فر ماتا تو اسے کمل کردیتا۔ بین کر حضرت عبداللہ نے کہا: ہمیں آپ کا بیام کافی ہے۔ اس پر حضرت عمر نے فر مایا: نہیں۔ یہ کہ کراس تحریر کو پکڑا ا

اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عند نے آخری وقت اپنے پہلے قول سے رجوع فر مالیا تھا۔لہذا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا قول ہی معمول بدرہا۔اس لئے صاحب سراجی نے کہا: کہ دادا کی موجودگی میں بھائیوں کو ابو بکر صدیق وراثت میں شریک نہیں کرتے تھے۔ یہی قول امام ابو حنیفہ کا ہے اور اسی پرفتو کی ہے۔

تیسرے اثر میں ایک نانی اور ایک دادی کا واقعہ مذکور ہے کہ یہ دونوں حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے اپنا حصہ دریافت کرنے آئیں۔ آپ نے فیصلہ دیا کہ تم دونوں کو چھٹا حصہ مشتر کہ طور پر ملے گا اور اگرتم میں سے کوئی ایک اکیلی ہونو مکمل چھٹا حصہ پائے گی۔ تو معلوم ہوا کہ نانی اور دادی خواہ ایک ہویا متعدد انہیں صرف چھٹا حصہ بی ملے گا۔ صاحب سراجی نے بھی بہی کھا۔ موطا کے اس اثر کے بعد امام محمد فرماتے ہیں: کہ ہمار اسی پرعمل ہے اور امام ابو حنیفہ اور ہمارے عام فقہاء بہی کہتے ہیں۔خلاصہ بیکہ ماں اور

باپ کی طرف سے نانی ، دادی ایک ہویا زیادہ سب کے لئے چھٹا حصہ مشتر کہ طور پر مختص ہے اس سے زائد نہیں ملے گا۔ پھوچھی کی میراث کا بیان

٣١٨- بَابُ مِيْرَاثِ الْعَمَّةِ

٠ ٧١ - أَخْبَوَنَا مَالِكُ أَخْبَرَنَا مُحَمَّدُ بُنُ أَبِي بَكُرِ بُنِ عَمْرِو بُنِ حَزْمِ اَنَّهُ كَانَ يَسْمَعُ اَبَاهُ كَثِيْرًا يَقُولُ كَانَ عُمَرُ بُنُ الْحَطَّابِ يَقُولُ عَجَبًا لِلْعُمَّةِ تُوْرَثُ وَلَا

قَالَ مُحَمَّدُ إِنَّمَا يَعْنِي عُمَرُ هٰذَا فِيمَا نَرَى أَنَّهَا تُنُورَثُ لِاَنَّ ابْنَ الْاَحْ ذُولْسَهُمْ وَلَا تَرِثُ لِاَنَّهَا لَيُسِتُ بِذَاتِ سَهْمٍ وَلَحُنُ لَرُوى عَنُ عُمَرَ بُنِ الْخَطَّابِ وَعَلِيِّ بُنِ آبِي طَالِبٍ وَعَبْدِ اللَّهِ بُنِ مَسْعُوْ دِ أَنَهُمْ قَالُوْ ا فِي الْعَمَّةِ وَالْخَالَةِ إِذَا لَهُ يَكُنُّ ذُوْسَهُمٍ وَلَا عَصَّبَةً فَلِلْحَالَةِ الثَّكُثُ وَلِلْعَمَّةِ الثَّلْثَانِ وَحَدِيْثٌ يُرُوِيُهِ اَهْلُ الْمَدِيْنَةِ لَا يَسْتَطِيعُونَ رَدَّهُ أَنَّ ثَابِتَ ابْنَ التَّحْدَاجِ مَاتَ وَلَا وَارِثَ لَـهُ فَاعَمُطَى رَسُوُلُ اللَّهِ صَٰلَآ الْكَالِهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَالِيَكُ ٱبَالْبَابَةَ بُنَ عَبُدِ الْمُنْذِرِ وَكَانَ ابْنُ أُخْتِهِ مِيْرَاتُهُ وَكَانَ ابُنُ الشِّهَابِ يُورِثُ الْعَمَّةَ وَالْخَالَةَ وَذَوى الْقُرْبَاتِ بِعَرَابَتِهِمْ وَكَانَ مِنْ اَفْقَهِ اَهْلِ الْمَذِيْنَةِ وَاعُلُمِهِمُ بِالرُّوَايَةِ.

امام مالک نے ہمیں محمد بن ابی بکر بن عمر و بن حزم سے خبر دی کہ وہ اپنے والد سے بکثرت سنا کرتے تھے کہ حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنه فرمایا کرتے: عجیب بات ہے کہ پھوپھی کا تو وارث بنیآ ہے (لعنی بھتیجا) اوروہ وارث نہیں بنتی (لعنی اپنے بھتیجے کی )۔

امام محدرهمة الله عليه فرمات بين كه حضرت عمر بن خطاب رضي الله عنه نے جو بیر کہا کہ پھوچھی کی وراثت اس کا مجتبجا یائے گا کیونکہ وہ حصہ والا ہے اور پھوپھی کو بھتنج کی میراث نہیں کے گ کیونکہ حصہ والی نہیں ہے اور ہم حضرت عمر بن خطاب علی ابن ابی طالب اورعبدالله بن مسعود سے روایت کرتے ہیں ۔ان سب نے كهاكه بهويهي اورخاله جب اوركوئي ذوسهم اورعصبه نه موتو خاله كو ا یک تہائی اور پھوپھی کو دو تہائی ملے گا اور وہ حدیث جسے اہل مدینہ روایت کریں،اسے رہٰہیں کیا جاسکتا۔ جناب ثابت بن دحداج کا انتقال ہوا'ان کا کوئی وارث نہ تھا تو حضور ضَلَقَتُكُمْ الْتَعَلَيْ كَالْتُعَلِّيِّ نے ابولنا بہ کو اس کی میراث عطافر مائی ۔ابولبابہ بن عبدالمنذراس کا بھانجا تھا' ابن شہاب پھوچھی اور خالہ اور دوسرے قرابت والوں کوان کی قرابت کی وجہ سے وارث بنایا کرتے تھے۔آپ مدینہ کے باشندوں میں ہے سب سے زیادہ فقیداورروایت کے سب سے بڑے عالم تھے۔

پھوپھی کی میراث کے متعلق حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے تعجب کیا کہ پھوپھی مرجائے تو بھتیجا وارث اور بھتیجا مرجائے تو پھوپھی وارث نہ ہوتی ۔اس سلسلہ میں پہلی بات توبیہ ہے کہ بیقول اور اس قتم کے مسائل اپنی عقل سے نہیں بنائے جاتے ۔للہذا فد کورہ مسائل کے بارے میں یہی کہا جائے گا کہ حضور خلاہ المجائے گئے ہے۔ دوسری بات سے کہ ہم ابھی گزشتہ سطور میں پینح ریکر چکے ہیں کہ کسی عورت کا بھائی اگر عصبہ ہواور وہ خودعورت ذوی الفروض میں سے نہ ہو، تو اسے حصبہ بل ملے گا۔ جبیبا کہ چچا کہ عصبہ ہے لیکن اس ی ہمیشر ہ ذوی الفروض میں سے نہیں لہذاوہ چچا کی موجود گی میں اس کے ساتھ مل کرعصبہیں بنے گی بلکہ میراث نسے محروم رہے گی۔ مسئلہ زیر بحث میں پھوپھی بالا تفاق نہ ذوی الفروض سے ہے اور نہ ہی عصبات میں سے ہے۔لہذا جب تک ذوی الفروض یاعصبات میں ہے کوئی وارث موجود ہوا تو پھوپھی کومیراث نہیں ملے گی ۔امام محمد رحمۃ اللّٰدعلیہ نے سیدنا حضرت عمر بن خطاب رضی اللّٰدعنہ کے قول کی تاویل بیفر مائی کہ پھوچھی کامحروم ہونااس سے بیمرادنہیں کہاہے بھی بھی تسی صورت میں میراث نہیں ملے گی بلکہ آپ کی مراد یہ ہے کہ جب ذوی الفروض اور عصبات میں سے کوئی موجود ہوتو پھوپھی تب محروم ہو گی اور اگر ان میں سے کوئی بھی موجود نہ ہوتو پھوپھی ذوی الارحام میں سے ہونے کی وجہ سے میراث پائے گی ۔اگر کوئی شخص مرگیا ۔اس نے نہ کوئی ذوی الفروض چھوڑا ، نہ عصبہ حپوڑا ، بلکہ پھوپھی اور خالہ حپھوڑیں ۔ تو صورت مذکورہ میں کل مال کے تین حصے ہوں گے ۔ تیسرا حصہ خالہ کواور بقیہ دوثلث پھوپھی کو

ملے گا کیونکہ پھوپھی سے رشتہ داری باپ کے واسطہ سے ہے اور خالہ کی مال کی وجہ سے ہے تو باپ کا حصہ بعض صورتوں میں مال سے زیادہ ہوتا ہے اس کے بیال بھی پھوپھی کوزیادہ اور خالہ کو کم حصہ ملے گا۔امام محمد رحمۃ اللّٰہ علیہ نے اس پر آثار نقل فرمائے۔جن سے حضرت کے قول میں جو بظاہر تضاد نظر آتا تھا وہ اٹھ جائے۔خلاصہ یہ کہ پھوپھی کے ساتھ اگر ذوی الفروض موجود ہیں ،تو پھوپھی محروم ورنہ وارث ہوگی۔

211 - أَخْبَرُنَا مَالِكُ آخُبَرُنَا مُحَمَّدُ بُنُ آبِي بَكُرٍ
عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بُنِ حَنْظُلَةً بَنِ عَجْلاَنَ الزَّرَقِيِّ آنَةً وَالْحَبَرَةُ عَنْ مَوْلِى لِقُرْيَشِ كَانَ قَدِيْمًا يُقَالُ لَهُ إِبْنُ مَرُسَى قَالَ كُنْتُ جَالِسًا عِنْدَ عُمَرَ بَنِ الْحَطَّابِ فَلَمَّا مَرُسَى قَالَ كُنْتُ جَالِسًا عِنْدَ عُمَرَ بَنِ الْحَطَّابِ فَلَمَّا مَرُسَى قَالَ كُنْتُ جَالِسًا عِنْدَ عُمَرَ بَنِ الْحَطَّابِ فَلَمَّا مَلَمَّ ذَلِكَ الْحَتَابُ فَلَمَّا مِلْكَ الْحَتَابِ كَانَ كَتَبَهُ لَعلمه كتب فيه شيئا مقدارا برائيه لِيكتَابِ كَانَ كَتَبَهُ لعلمه كتب فيه شيئا مقدارا برائيه في شَيَا مِقدارا برائيه شَيَّا فِي شَيَا مِقدارا برائيه شَيَّا فِي شَيَا مِقدارا برائيه شَيْءٍ فَا اللهُ اللهُ عَنْهُ وَيَسَتَخِيُواللهُ هَلُ لَهُ مَنْ اللهُ اللهُ عَنْهُ وَيَسَتَخِيرُ اللهُ هَلُ لَوْ رَضِيكِ اللهُ الْوَرْكِ لَلهُ مُنْ قَالَ لَوْ رَضِيكِ اللهُ الْوَرْكِ لَلهُ اللهُ الْوَرْكِ لَلهُ اللهُ اللهُ الْوَرْكِ لَلهُ اللهُ ال

اس اثر میں جومسکلہ مذکور ہے۔اس کی شرح بچھلے اثر میں گزر پیٹی ہے۔ پھوپھی کے بارے میں حضرت عمر نے تحریر لکھ رکھی تھی جس میں اس کا حصہ مذکور تھا۔وہ ذوی الفروض تھی یاعصبات میں شامل تھی'اس کاعلم نہیں لیکن آپ نے وہ تحریر پانی میں ڈال کرمٹادی۔ مسکلہ بہر حال اپنی جگہ ہے۔وہ یہ کہا گر ذوی الفروض یا عصبہ میں سے کوئی موجود ہو،تو پھوپھی محروم ہوگی اورا گران میں سے کوئی بھی نہ ہوتو پھوپھی وارث ہوگی۔والٹداعلم بالصواب

٣١٩- بَابَ النَّبِي ضَالَاَ الْكَالَةِ هَلَ يُورَثُ مَا ٢١٢- اَخُبَرَنَا مَالِكُ اَخْبَرَنَا اَبُو الزِّنَادِ عَنِ الْأَعْرَجَ عَنْ اَبِى هُرَيْرَةَ اَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ضَالَاَ الْمُلَاَ اللَّهِ ضَالَا اللَّهِ ضَالَا اللَّهِ ضَالَا اللَّهِ ضَالَا اللَّهِ ضَالَا اللَّهِ ضَالَا اللَّهِ ضَالَا اللَّهِ ضَالَةً اللَّهِ صَلَّا اللَّهِ صَلَّا اللَّهِ صَلَّا اللَّهِ صَلَّا اللَّهِ صَلَّا اللَّهِ صَلَّا اللَّهِ صَلَّا اللَّهِ صَلَّا اللَّهِ صَلَّا اللَّهِ صَلَّا اللَّهِ صَلَّا اللَّهِ صَلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّه

٧١٣ - آخُبَرُ نَا مَالِكُ حَدَّثَنَا ابْنُ شِهَابٍ عَنُ عُرُوةَ بَنِ النَّيْ شِهَابٍ عَنُ عُرُوةَ بَنِ النَّيْ ضَلَّتَ الْكَالَةُ اللَّهِ عَلَى النَّيْ اللَّهِ عَلَيْكُالِيَّ اللَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَيْكُالِيَّ اللَّهِ عَلَيْكُالِيَّ اللَّهُ عَلَيْكُالِيَّ اللَّهُ عَلَيْكُالِيَّ اللَّهُ عَلَيْكُالِيَّ اللَّهُ عَلَيْكُالِيَّ اللَّهُ عَلَيْكُالِيَّ اللَّهُ عَلَيْكُالِيَّ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهِ عَلَيْكُولِ اللَّهِ عَلَيْكُولِ اللَّهِ عَلَيْكُولِ اللَّهِ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ الْمُعَلِيْلُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ الْمُعَلِقُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ الْمُعَلِقُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلِيْكُولُ اللَّهُ الْمُعَلِقُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللْمُعِلَّالِهُ الْمُعَلِقُولُ اللَّهُ الْمُعَلِقُولُ اللَّهُ الْمُعَلِقُولُ اللَّهُ الْمُعَلِقُولُ اللَّهُ الْمُعَلِقُولُ اللَّهُ الْمُعَالِيْكُولُ اللَّهُ الْمُعَلِقُولُ اللْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُولُ الْمُؤْلُولُ اللْمُعِلَمُ الْمُعَلِقُولُ اللَّهُ الْمُعَلِقُولُ الْ

## کیا نبی کا وارث ہوتا ہے اس کا بیان

امام مالک نے ہمیں ابو الزناد سے اور وہ اعرج سے اور خصرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند سے روایت کرتے ہیں کہ رسول کریم حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند سے روایت کرتے ہیں کہ رسول کریم خلاہ کا ایک نے فر مایا: کہ میری وراثت ایک ایک دینار کر کے تقسیم نہ کی جائے۔ میں اپنی بیویوں کے خرچہ اور عاملوں کی تخواہ کے علاوہ چھوڑوں، وہ صدقہ ہے۔

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ابن شہاب نے حضرت عروہ بن زبیر سے اور وہ حضور ضلام اللہ اللہ اللہ اللہ عنہا سے روایت کرتے ہیں کہ حضور ضلام اللہ عنہا سے روایت کرتے ہیں کہ حضور ضلام اللہ عنہا سے روایت کرتے ہیں کہ حضوں ضلام اللہ عنہا اللہ عنہا اللہ عنہا کے بعدارادہ کیا کہ حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کو حضرت ابو بکر صدیق رضی

اليَسَ قَدْ قَالَ رَسُولُ اللهِ لَا نُوْرَثُ مَاتَرَكُنا صَدَقَةً.

ندکورہ دونوں آثار میں بیہ بیان ہوا کہ حضور ﷺ کی میراث نہیں بلکہ آپ نے جو بچھے چھوڑاوہ آپ کی از واج مطہرات کے سال بھر کے خربے اور عاملین کی تخواہ نکال کر جو بچے وہ صدقہ ہے اور مائی صاحبہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہانے بھی دوسری از واج مطہرات کوحضور ﷺ کابیار شاد سایا کہ آپ نے اپنی میراث کی نفی فر مائی اور مال متر و کہ کوصد قد قرار دیا۔

حضور ﷺ کے چھوڑے ہوئے مال میں وراثت کا اجراء یا صدقہ ہونا ان اہم مسائل میں سے ایک مسئلہ ہے جوروافض اور اہل سنت کے مابین باعث اختلاف ہیں ۔شیعہ لوگ اس مسئلہ کو اپنا اصولی مسئلہ گردانتے ہیں ۔مسئلہ خلافت و امامت اور مسئلہ وراثت کے ختمن میں باغ فدک کا معاملہ پوری تفصیل کے ساتھ اور شیعوں کے تمام اعتر اضات بمعہ جوابات ہم نے اپنی تصنیف''تحفہ جعفریہ''جلدسوم میں لکھا ہے۔وہاں ملاحظہ فرمالیں۔''باغ فدک''کے بارے میں حضور ﷺ کاارشاد جوابھی ہم نے موطا کے دوسرے اثر میں وکرکیا ہے۔ اسی کے مطابق اس کا فیصلہ بھی ہوا۔ وہ یہ کہ آپ ضلاتین کی ہاں جس قدر بھی مال نے آتا، آپ ا بنی از واج مطہرات اور اہل بیت کے اخراجات اور ملازمین کی اجرتیں ادا کر کے بقیہ کوغرباء اور فقراء میں تقسیم کردیتے ۔اسی ارشاد کے پیش نظر جب سرکار دوعالم ﷺ کے وصال فر مایا اور باغ فدک کا معاملہ ابو بمرصدیق رضی اللہ عنہ کے ہاں پیش ہوا تو آپ نے فر مایا: کہ میں اسے اسی طرح تقسیم کروں گا جس طرح حضور ﷺ تقسیم فرماتے رہے۔اس بات پرسیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا راضی ہو گئیں۔ چنانچہشرح'' نہج البلاغہ''اور''شرح ابن ہیٹم'' میں واضح الفاظ میں شیعہ مصنفین نے بیلکھاہے کہ سیدہ فاطمہ رضی الله عنها نے ابو بکرصدیق کی بات کونجوش تسلیم کیا اور رضا مندی کا اظہار فرمایا اور اپنی غلط فہمی ہے آگا ہی پائی۔سیدہ فاطمہ الزہرارضی الله عنہا کی طرح آپ کی از واج مطہرات نے بھی وراثت کے بارے میں حضرت ابو بکرصدیق رضی اللہ عنہ سے پوچھنا جا ہا اورعثان غنی رضی اللہ عنہ کوان کے پاس بھیجے کا پروگرام بھی بنایالیکن سیدہ عائشہ صدیقہ رضی الله عنہانے جب انہیں ارشاد نبوی سنایا تو سب نے اسے تسلیم کیا اور وراثت كامطالبه نه كيا حضور ضَالِيَّنْ المَيْنِيُ كَارشاد كرامي "لانسود ث هاري ميراث نهيس موتى" \_ مع طبة جلته الفاظ شيعول كي سب سے معتبر کتاب ''اصول کافی'' میں یوں مذکور ہیں۔"لا نسورٹ الانبیاء در هما ولا دینارا درہم ودینارہم انبیاء کی میراث نہیں ہوتے''۔انبیاء کرام کی میراث علم ہے ۔مخضریہ کہ حضرات انبیاء کرام کا تر کہ تشیم نہیں ہوتا بلکہ وہ سب بچھ چھوڑ جاتے ہیں'وہ غرباءاورماكين كے لئے صدقہ ہوتا ہے۔

## مسلمان، کا فر کا وارث نہیں ہوتا

امام محدر من الله عليه كتب بين بهارا يبي مسلك ہے كه مسلمان كافر كافر مسلمان كا وارث نبيس ہوگا اور كفر ايك بى ملت

· ٣٢٠- بَاْبُ لَايَرِثُ الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ در أَخُرَادُ الْمُصَادِّةُ الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ

٧١٤- أَخْبَرَ نَا مَالِكُ آخُبَرَ نَا ابْنُ شِهَابٍ عَنُ عَلِيّ بُنِ حُسَيْنِ بُنِ عَلِيّ بُنِ اَبِى طَالِبٍ عَنْ عُمَرَ بُنِ عُثْمَانَ ابْنِ عَفَّانَ عَنْ أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ أَنَّ رَسُّولَ اللهِ ضَلِّلَتُهُ الْمُثَلِّمُ الْكَافِرَ. قَالَ لَا يَرِثُ المُسُلِمُ الْكَافِرَ.

قَالَمُحَمَّدُ وَبِهِٰذَانَا تُحُدُّلًا يَرِثُ الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ وَلَا الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ وَلَا الْكَافِرَ الْمُسْلِمَ وَالْكُفُرُ مِلَّةً وَّاحِدَةً يَتَوَارَثُوْنَ

بِهِ وَإِنِ اخْتَلَفَتْ مِلَلُهُمْ يَرِثُ الْيَهُودُ النَّصْرَانِيَّ وَالنَّصْرَانِيُّ الْيَهُو دِيُّ وَهُو قَوْلُ آبِي حَنِيْفَةً وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحِمَهُمُ اللهُ تَعَالى -

٧١٥- أَخْبَرُ نَا مَالِكُ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ عَنْ عَلِيّ بْنِ

حُسَيْنَ قَالَ وَرَثَ ابَا طَالِبٍ عُقَيْلٌ وَطَالِبٌ وَلَمْ يَرِثُهُ

ندکوره روایات میں اختلاف دین وملت کی صورت میں مسئلہ وراثت بیان ہوا۔مسلمان کسی کافر کا اور کافر کسی مسلمان کا وارث نہیں ہوگا۔ نیزیہ کہ کافرکسی بھی نام ہے بیجانا جائے، یہودی کہلائے ،عیسائی ہو' کفر میں سب کا برابر حکم ہے ۔کسی مسلمان کے بیہ وارث نہیں ہو سکتے ۔ ہاں آپس میں ایک کافر دوسرے کافر کا دارث ہوسکتا ہے ۔ اس قانون کے تحت دوسرے اثر میں ابوطالب کی وراثت پانے والےان کے دوبیٹے قبل اور طالب بیان ہوئے۔ابوطالب کے جار بیٹے تھے علی المرتضٰی جعفر طیار عقبل اور طالب \_ ان میں سے دواول الذ کرمسلمان اور بقیہ دو کا فر تھے۔امام زین العابدین فرماتے ہیں کہ ابوطالب مکہ میں فوت ہوئے ان کی وفات کے بعد حضور ﷺ نے مکہ سے مدینہ کی طرف ہجرت فر مائی تو حضرت علی اور جعفر طیار بھی مدینه منورہ ہجرت کر کے چلے گئے۔ حضرت جعفرطیار جنگ موتہ میں شہید ہو گئے۔ابوطالب کے دین پر چونکہ قتیل اور طالب تھے۔لہٰذاانہیں ابوطالب کی میراث ملی اورعلی المرتضى اورجعفرطياراختلاف دين كي وجه سے وراثت نه يا سكے \_اسى بات كو'' موطا امام مالك'' ميں شارح شهير جناب قاضى عبدالوليد باجی نے تحریر فرمایا۔

> عن ابن شهاب عن على بن حسين بن على بن ابعي طالب انه اخبره انسما ورث ابا طالب عقيل وطالب ولم يرثه على قال فلذالك تركنا نصيبنا من الشعب قوله انما ورث ابا طالب عقيل وطالب يريد انهما انفردا بميراثه دون على و جعفرو ذالك ان عليا وجعفر تقدم اسلامهما قبل موت ابي طالب وبقيي طالب وعقيل على ملتهما فانفردا بميراثه وانما اسلما بعد موته عام الفتح فلذالك لم يكن لعلى ولا لجعفر ولا لاحد من عقبهما حظ في الشعب الذي كان لابي طالب.

(أُمتَّقَى شرح الموطاامام ما لك ج٢ص ٢٥٠ ــ ٢٥١مير اث اهل الملل مطبوعة قاهره)

ہے۔(یعنی تمام کافر ، کافر ہی ہیں ) وہ باہم ایک دوسرے کے وارث ہوں گے ۔ اگر چدان کی ملت مختلف ہی کیوں نہ ہو؟ یہودی ، نفرانی کے اور نفرانی یہودی کے وارث ہول گے ۔ یہی امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا قول ہے اور عام فقہاء کرام نے بھی کہا ہے۔ امام مالک نے ہمیں ابن شہاب سے وہ حضرت علی بن حسین سے روایت کرتے ہیں کہ ابوطالب کے مرنے کے بعد عقیل اور طالب اس کے وارث ہے علی المرتضٰی نہیں ہے تھے۔

ابن شہاب حضرت علی بن حسین بن علی بن ابی طالب سے روایت کرتے ہیں کہ ابو طالب کے وارث عقیل اور طالب ہوئے اورعلی الرتضٰی کو وراثت نه ملی۔امام زین العابدین کہتے ہیں کہاس وجہ سے ہم نے شعب کا حصہ چھوڑ دیا۔ ابن شہاب کا میاکہنا کہ ابوطالب کے دارث عقیل اور طالب بنے ۔اس سے ان کی مرادیپہ ہے کہ یہی دونوں ابوطالب کے دارث بن سکتے تھے نہ کہ حضرت علی وجعفر، بیاس لئے کہ حضرت علی اورجعفر طیار ابوطالب کی موت سے قبل ہی اسلام لا چکے تھے اور عثیل اور طالب اس ونت ابوطالب کے دين پرتھے ۔لہذاصرف ان دونوں کوہی میراث ملی ۔ (یعنی ابوطالب کی موت کے وقت ان کے بیٹیوں میں سے صرف عقیل اور طالب ان کے ہم دین تھے اس لئے انہیں اپنے باپ کی وراثت ملی ) عقیل وطالب کا اسلام قبول کرنا ابوطالب کے موت کے بعد فتح مکہ کے سال ہوا۔ یہی وجہ ہے کہ''شعب'' میں نہ تو حضرت علی وجعفر کا کوئی حصہ بنیآ تھااور نہ ہی ان کی اولا دمیں ہے کسی کوحصہ ملے گا۔

"شعب ابی طالب" جس کا ذکر ہوا۔ یہ وہ جگہ ہے جہاں ابتدائے اسلام میں حضور ضلام المالی کو کفار نے تین سال تک یابند کئے رکھا تھا۔ یہ چونکہ ابوطالب کی ملکیت تھااس لئے اسے''شعب ابی طالب'' کہتے ہیں۔ابوطالب کے انتقال کے وقت اس کے ہم دین صرف عقیل وطالب تھے۔اس لئے بیدوارث ہوئے اورعلی وجعفرمسلمان تھے۔لہٰذااختلاف دین کی وجہ سےانہیں وراثت نہ ملی۔ فلما مات ابو طالب ثم وقعت الهجرة ولم

يسلم طالب وتاحر اسلام عقيل استوليا على ماخلف ابوطالب ومات طالب قبل بدر وتاخر عقيل فلما تقرر حكم الاسلام بترك توريث . المسلم من الكافر استمر ذالك بيد عقيل وكان عقيل قد باع تلك الدور كلها. وحكى الفاكهي لم تزل بيد اولاد عقيل حتى باعوها لمحمد بن يوسف اخي الحجاج بمائة الف دينار.

(زرقانی جسم ۱۲۰میراث اهل الملل باب ۳۵۸مطوعه بیروت)

جب ابوطالب كا انقال موگيا پهر واقعه ججرت پيش آيا اور طالب مسلمان نہ ہوا اور عقیل کا اسلام لا نا موت ابی طالب کے بعد تھا۔تو ابوطالب کی جائیداد کے بید دونوں (عقیل وطالب ) وارث ہوئے۔غزوۂ بدر سے پہلے طالب فوت ہو گیا اور عقیل پیچھے رہ گیا پھر جب اسلام نے یہ پختہ تھم دیا کہ کافر کی وراثت مسلمان کونہیں ملے گی تو ابوطالب کے شعب کے جھے جو عقیل و طالب کے پاس تھ، وہ عقیل کے پاس آ گئے اور ان کے پاس اس وقت تک رہے۔ جب تک انہوں نے وہ سب مکانات بھے نہ ڈالے۔ فاکہی نے حکایت بیان که مکان عقبل کے بعدان کی اولاد کے یاس رہا۔حی کہ انہوں نے جاج کے بھائی محمد بن یوسف کے ہاتھ ایک لاکھ

قارئین کرام ! ان حوالہ جات سے معلوم ہوا کہ اختلاف دین کی وجہ سے وراثت سے محروی ایک اسلامی حکم ہے۔اسی حکم کے پیش نظر حضرت علی کرم اللہ تعالی وجہہ اور جعفر طیار رضی اللہ عنہ کو ان کے والد ابو طالب کی جائیداد (شعب) میں سے کچھ نہ ملا اور دوسرے دو بیٹے عقیل و طالب حصہ لے گئے ۔ کیونکہ اس وقت ان کا اور ان کے باپ ابو طالب کا دین ایک تھا۔ جناب عقیل بعد میں مسلمان ہو گئے ۔لیکن طالب کے بارے میں''امتقی'' سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ بھی مسلمان ہو گئے ۔لیکن زرقانی کے نز دیک میہ بات مسلم نہیں ۔لیکن قرائن سے ابوالولید باجی صاحب امنتقی کی بات درست معلوم ہوتی ہے۔رسول کریم ضلاتی ایک ایک نے فرمایا:'' کہ طالب کی اولا دروسرے بنو ہاشم پرمقدم ہے''۔ بیارشاد نبوی بھی اس کوتر جیجے دیتا ہے۔ فاعتبروا یا اولی الابصار

دینارمیں فروخت کر دیئے۔

### ولاء کی میراث کابیان

امام ما لک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں عبداللہ بن ابی بکر بن محمہ بن عمرو بن حزم نے خبر دی کے عبد الملک بن ابی بکر بن عبد الرحمٰن بن الحارث بن مشام نے بتایا کہ انہیں ان کے باپ نے خبر دی کہ عاص بن ہشام فوت ہوا تو اپنے بیچھے تین بیٹے حچھوڑ گیا۔ان میں دو مال کی طرف سے اور ایک باپ کی طرف سے سکے تھے۔ مال کی طرف سے دو بھائیوں میں سے ایک فوت ہو گیا اور اس نے اپنے تر کہ میں سے کچھ مال اور ایک آزاد کردہ غلام چھوڑا۔اس کے تر کہ کا وارث اس کا سگا بھائی بن گیا پھراس کا بھائی فوت ہو گیا اور اپنے پیچیے ایک بیٹا اور باپ کی طرف سے ایک بھائی جھوڑ گیا۔اس کا بیٹا

#### ٣٢١- بَابُ مِيْرَاثِ الْوَلَاءِ

٧١٦- أَخُبُونَا مَالِكُ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ أَبِي بَكْرِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَمْرِو بْنِ حَزْمِ أَنَّ عَبْدَالْمَلِكِ ابْنَ آبِي بَكُرُ بُنِ عَبُّدِ الرَّحْمَٰنِ بُنِ الْحَارِثِ بْنِ هِشَامٍ اَحْبَرَهُ أَنَّ أَبَاهُ أَخْبَرَهُ أَنَّ الْعَاصَ ابْنَ هِشَامٍ هَلَكَ وَتَرَكَ بَنِيْنَ لَهُ ثَلْتُهَ إِبْنَيْنِ لِأُمِّ وَرَجُلًا لِعَلَّةٍ فَهَلَكَ آحَدُى ٱلْإِبْنَيْن اللَّذِيْنَ هُمَا لِأُمِّ وَتَرَكَ مَالًا وَمَوَالِي فَوَرَتُهُ أَخُوهُ لِأُمِّهُ وَآبِيهِ وَوَرَثَ مَالَـهُ وَوَلاءَ مَوَالِيهِ ثُمَّ هَلَكَ آجُوهُ وَتَرَكَ إِبْنَهُ وَآخَاهُ لِآبِيهِ فَقَالَ إِبْنَهُ قَدْ آخُوزُتُ مَاكَانَ آبِي احْرَزَ مِنَ المُمَالِ وَوَلَاءِ الْمَوَالِي وَقَالَ آخُوهُ لَيْسَ

كُلُّهُ لَكَ إِنَّمَا اَحُرَزْتَ الْمَالَ فَامَّا وَلَاءُ الْمَوَالِيُ فَلَا الْمَوَالِيُ فَلَا الْمَالَ فَامَّا وَلَاءُ الْمَوَالِيُ فَلَا اَرِيْتَ لَوْهَانَا فَاخْتَصَمَا اللهِ عُنْمَانَ ابْنِ عَفَّانَ فَقَضٰى لِاَخِيْهِ بِوَلَاءُ الْمَوَالِيُ. اللهِ عُنْمَانَ ابْنِ عَفَّانَ فَقَضٰى لِاَخِيْهِ بِوَلَاءُ الْمَوَالِيُ.

کہنے لگا میں وہ تمام مال لوں گا جومیر ہے باپ نے مال اور آزاد کردہ غلاموں کی ولاء میں پائی تھی ۔اس کا بھائی بولا: تمام میراث تیری نہیں تو صرف مال کا وارث ہے آزاد کردہ غلام کی ولاء تو وہ تیرے لئے نہیں ۔تم خود بتاؤ کہ اگر میرا بھائی آج ہی فوت ہوجائے ،تو کیا میں اس کا وارث نہیں بنوں گا؟ پھر بیدونوں اپنا معاملہ حضرت عثان میں عفان رضی اللہ عنہ کے پاس لے آئے تو آپ نے آزاد کردہ غلاموں کی ولاء کا فیصلہ اس کے بھائی کے تن میں فرمایا۔

امام محمد رحمة الله عليه فرماتے ہيں: ہمارا يہي مسلک ہے كه ولاء باپ كی طرف سے سگے بھائی کے لئے ہے اور يہي قول ابوحنيفه رحمه قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهٰذَانَا نُحُدُ الْوَلَاءُ لِلْاَخِمِنَ الْاَبِ دُوْنَ بَنِي الْآخِمِنَ الْآبِ وَالْاُمِّ وَهُوَ قَوْلُ آبِي حَنِيْفَةَ رَحِمَهُ اللَّهُ مُ

''ولاء'' کی صورت ہے ہے کہ ایک شخص اپنے غلام کو آزاد کر دیتا ہے جس کا کوئی وارث نہیں۔ جب ہے مرجا تا ہے تو اس کے ترکہ کا وارث اسے آزاد کرنے والا مولی و آقا ہوتا ہے۔ حدیث پاک کے الفاظ ہیں: ''الولاء للمعتق ۔''ولاء'' آزاد کرنے والے کے لئے ہے''۔ غلام لا وارث کا چھوڑا ہوا ترکہ''ولاء'' کہلاتا ہے۔ فہ کورہ اثر میں بہی مسئلہ بیان ہوا ہے۔ ہشام کا انتقال ۔ تین بیٹے چھوڑے۔ (ایک باپ کی طرف سے اور دو ماں کی طرف سے ) چردو بھائیوں میں سے ایک کا انتقال ہوگیا۔ مرنے والے کی تمام وراثت اور ولاء اس کا بھائی لے گیا چھر ہے جھی فوت ہوگیا' اس کے ورثاء میں سے ایک اس کا اپنا بیٹا اور ایک علاقی بھائی تھا۔ ان دونوں میں وراثت کے بارے میں اختلاف ہوگیا۔ وہ ہے کہ' ولاء'' کا ہرا یک مدی تھا۔ جب ہے معاملہ عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے پاس لایا گیا تو آپ نے فرمایا:
''ولاء'' کا وارث مرنے والے کا بھائی ہے' بیٹا نہیں۔

''ولاء'' کے بارے میں ایک بات یہ ذہن نشین رہے کہ یہ ق صرف مردوں کیلئے ہے عورتوں کو''ولاء' نہیں ملتی ۔ ہاں اگر عورتوں کے اپنے غلام آزاد شدہ ہوں۔ ان کی ولاء آئہیں ملے گی۔ دوسری بات یہ کہ ولاء کا تعلق میت کے عصبات سے ہوتا ہے۔ ان میں جوعصبہ قوی ہوگا، وہ مقدم ہوگا۔ جبیبا کہ مسئلہ ندکورہ میں دو مدعی ہیں۔ ایک میت کا بیٹا اور دوسرا اس کا علاقی بھائی۔ بظاہر سے معلوم ہوتا ہے کہ بیٹا موجود ہوتو بھائی محروم رہتا ہے۔ لیکن'' ولاء'' کا مسئلہ اس سے قدرے مختلف ہے۔ یہاں جیٹے نے ولاء کو عام میراث کے قانون کے تحت دیکھا اور اس کو اپناحق بتایا اور علاقی بھائی نے کہا: فرض کروکہ تمہارا باپ پہلے مرجاتا اور اس کا حقیقی بھائی جو میرا چھا ہے بعد میں مرتا۔ تو اس صورت میں تیرے حقیقی چپا کی میراث تجھے متی یا جھے؟ مطلب سے کہ میراث تیری بجائے مجھے ملتی کو غلہ میں اس کا بھائی ہوں اور تو اس کا بھیجا ہے اور بھائی کے ہوتے ہوئے بھیجا وارث نہیں ہوتا۔ حضرت عثان عنی رضی اللہ عنہ نے فیصلہ کرتے ہوئے فرمایا: کہ تیرا والد اپنے حقیقی بھائی کی ولاء کا اس لئے حقد اربنا کہ وہ علاقی بھائی کی نسبت زیادہ قوی ہے۔

''موائی' مُولی کی جُمْع ہے۔ ازرو کے لغت اس لفظ کا اطلاق آزاد کردہ غلام اور آزاد کردہ آقا دونوں پر برابر ہے۔ اثر زیر بحث میں میت نے مال بھی چھوڑ ااور آزاد کردہ غلام بھی۔ ان سب کا وارث حقیقی بھائی بنا، علاقی محروم کر دیا گیا۔ جب دوسراحقیقی بھائی فوت ہو گیا اور اپنے بیچھے بیٹا اور علاقی بھائی حجھوڑ ااور جائیداد میں ایک آزاد کردہ غلام کی ولاء بھی تھی۔ چونکہ بیٹے کی بنسبت علاقی بھائی قوی تھا اس لئے وہ حقد اربن گیا کیونکہ ولاء میں قانون میر ہے کہ قوی عصبہ اسے اپنی طرف تھینچ لیتا ہے۔ اثر زیر بحث کا خلاصہ میہ کہ صورت اولی میں جب دوحقیقی بھائیوں میں سے ایک کا انتقال ہوا تو اس کا حقیقی بھائی دوسرے علاقی بھائی سے مقدم ہونے کی وجہ سے حقد ارہوا

پھر جب یہ بھی فوت ہو گیا اور ولاء کا مسکلہ چچا ، بھتیجا میں مختلف فیہ ہوا۔تو چچا کوتو ی ہونے کی وجہ سے ولاء کامستحق قرار دیا گیا اور بیٹا محروم رہا۔امام محدرحمة اللّٰدعلیہ نے آخر میں فر مایا: کہ ہمارا مسلک بھی یہی ہے کہ میت کا علاتی بھائی اورا پنا بیٹا دووارث ہوں تو ولاء بیٹے کی بجائے علاتی بھائی کو ملے گی۔

٧١٧- آخُبَرُنَا مَالِكُ آخُبرُنَا عَبْدُ اللهِ بَنُ آبِي بَكْرٍ انَّ ابَانَ بَنِ عُثْمَانَ ابَنَ ابَانَ بَنِ عُثُمَانَ النَّ ابَانَ بَنِ عُثُمَانَ الْخَتَصَمَ إِلَيْهِ نَفَرُ مِنَ الْحَارِثِ بَنِ فَاخْتَصَمَ إِلَيْهِ نَفَرُ مِنَ الْحَارِثِ بَنِ الْخَرْرَجِ هُهَيْنَةً وَنَفُرُمِنَ بَنِي الْحَارِثِ بَنِ الْخَرْرَجِ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ بَنُ كُلَيْبِ الْخَرْرَجِ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ بَنُ كُلَيْبِ الْخَرْرَجِ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ بَنُ كُلَيْبِ الْحَارِثِ بَنِ الْخَرْرَجِ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ بَنُ كُلَيْبِ الْحَارِثِ بَنِ الْخَرْرَجِ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ بَنُ كُلَيْبِ الْحَارِثِ بَنِ الْخَرْرَجِ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ مَنْ كُلُيْبِ الْحَارِثِ بَنِ الْخَرْرَجِ يُقَالُ لَهُ الْمَوَالِي وَقَدُ كَانَ فَكُمْ اللّهُ الْمُوالِي وَقَدُ كَانَ الْمُعَلِيمُ الْمُؤَلِي وَقَدُ كَانَ الْمُعَالِقُ وَلَاءُ الْمُوالِي وَقَدُ كَانَ الْمُعَالِقُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤَلِي وَقَدُ كَانَ الْمُعَالِقُ اللّهُ الْمُوالِي صَاحِبَتِنَا فَإِذَا مَاتَ وَلَدُهَا فَلَنَا وَلَاءُ الْمُعَالِي الْمُعَلِيمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّه

امام مالک نے ہمیں عبداللہ بن ابی بکر سے خبر دی کہ آئییں ان کے باپ نے خبر دی کہ وہ ایک مرتبہ ابان بن عثمان کے پاس بیٹے ہوئے تھے وان کے پاس جہینہ اور بنوالحارث بن خزرج کے لوگوں کے درمیان مقدمہ لایا گیا۔ایک جہینہ عورت بنوالحارث بن خزرج کے گرمی جس کا نام ابراہیم بن کلیب تھا 'وہ عورت مرگئ خزرج کے گھر تھی جس کا نام ابراہیم بن کلیب تھا 'وہ عورت مرگئ اس کا وارث ایک بیٹا اور خاوند بنا 'اس نے مال بھی اور ولاء بھی ترکہ میں چھوڑی 'پھراس کا بیٹا فوت ہو گیا تو اس کے وارثوں (بنو الحارث بن خزرج) نے کہا کہ ولاء ہمیں ملے گی ولاء کواس کے بیٹے الحارث بن خزرج) نے کہا کہ ولاء ہمیں ملے گی ولاء کواس کے بیٹے نے محاملہ یوں نہیں وہ ہماری عورت کا آزاد کر دہ غلام تھا' جب اس عورت کا لڑکا فوت ہو گیا تو اب اس کی وارث ہیں۔اس مقدمہ کا فیصلہ ولاء ہماری ہے اور ہم ہی اس کے وارث ہیں۔اس مقدمہ کا فیصلہ ولاء ہماری ہونان نے جہنی قبیلہ کے حق میں فرمایا کہ ولاء ان کا حق ابان بن عثمان نے جہنی قبیلہ کے حق میں فرمایا کہ ولاء ان کا حق

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِ ذَا آيَ ضَا نَأْخُذُ إِذَا آنَقُرَضَ وَلَـدُهَا الـذَّكُورُ رَجَعَ الْوَلَاءُ وَمِيْرَاثُ مَنْ مَاتَ بَعُدَ ذَالِكَ مِنْ مَّوَالِيْهَا إِلَى عَصَبَتِهَا وَهُوَ قُولُ آبِي حَنِيْفَةَ وَالْعَامَّةِ مِنْ فَقَهَائِنَا رَحِمَهُمُ اللهُ تَعَالَى -

امام محمد رحمة الله عليه فرماتے ہيں ہمارا مسلک بھی يہی ہے كه جب عورت كا مذكور بيٹا فوت ہو جائے تو ولاءلوث آئے گی اور تمام ميراث بھی لوٹ آئے گی \_ يعنی ان لوگوں كی طرف جوعورت كے عصبہ ہيں اور يہی قول امام ابوحنيفه رضی الله عنه كاہے اور ہمارے عام فقہاء كرام كا بھی يہی قول ہے۔

جہینہ اور بنوالحارث دو قبیلے ہیں۔ قبیلہ جہینہ کی ایک عورت نے بنوالحارث قبیلہ کے ایک شخص ابراہیم بن کلیب سے شادی کر لی۔
عورت مالدارتھی اور کئی ایک غلام بھی اس نے آزاد کئے تھے۔ یہ عورت جب مری تو اپنے پیچھے ایک بیٹا، پیچا اور بھائی وغیرہ چھوڑے۔
چونکہ اس کے پیچھے بیٹے کے علاوہ اور کوئی وارث نہ تھا۔ اس لئے تمام جائیداداورولاء کا حق دار بیٹا ہوا پھر جب بیٹا فوت ہوا تو عورت کے بھائی (جن کا تعلق قبیلہ جہینہ سے تھا) اور اس عورت کے بیٹے کے قرابت داروں میں جھڑا کھڑا ہوگیا کہ 'ولا' کا وارث کون ہوگا؟ ہرایک نے اپنے بارے میں دلیل دی۔ جب فیصلہ نہ ہوسکا تو یہ مقدمہ ابان بن عثمان کے پاس لایا گیا تو انہوں نے فیصلہ بی فرمایا: کہ مرنے والے بیٹے کی وراث میں سے 'ولاء' کے حقد ارقبیلہ جہینہ کے افراد ہیں کیونکہ ان کی عصبیت زیادہ قوی ہے۔ اس سے میرقانون اخذ ہوتا ہے کہ جب ولاء کسی قوی وارث کوئل جائے پھر اس کے بعد کوئی اور قوی وارث آجائے تو ولاء اس کی طرف پھر جائے گی۔ ''مراجی'' بب العصبات میں اس قانون کے لئے یہ الفاظ ہیں۔ او جس و لاء معتقہن ۔ اس کی وضاحت حاشیہ میں نہ کور ہے۔ مثلاً ایک آدمی کا غلام اور دوسر ہے کی لونڈی دونوں کا باہم ان کے آقاؤں نے عقد کر دیا پھران کے ہاں ایک لڑکے نے جنم لیا پھر لونڈی کا ایک آدمی کا غلام اور دوسر ہے کی لونڈی دونوں کا باہم ان کے آقاؤں نے عقد کر دیا پھران کے ہاں ایک لڑکے نے جنم لیا پھر لونڈی کا

ما لک لونڈی کوآزاد کر دیتا ہے۔اب اس بچے کی ولاءاس آزاد شدہ لونڈی کو ملے گی کیونکہ وہ آزاد ہونے کے بعدا پنے خاوند سے زیادہ قوی ہے پھراگرغلام (جواس عورت کا خاوند ہے ) کواس کا مولیٰ آ زاد کر دیتا ہے تو اس صورت میں بیچے کی ولاء کے دومستحق بینے ہیں۔ ایک اس کی والدہ جوآ زادشدہ ہے اور دوسرا اس کا والد جوآ زادشدہ ہے۔ان دونوں میں آ زاد ہونے کے بعد باپ قوی وارث ہوتا ہے۔لہٰذااس کی والدہ سے ولاءاس بیٹے کے باپ کی طرف منتقل ہو جائے گی ۔اس مثال کے بعد موطا کے اثر کی وضاحت خود بخو د آسان ہو جاتی ہے۔جہینہ قبیلہ کی عورت کی ولاءاس کے بیٹے نے بوجہ قوی ہونے کے اپنی طرف تھینچ لی ۔ کیونکہ بیٹا دوسروں کی نسبت قوی تھااور جب بیٹا مر گیاتوابعورت کے بھائی بہنست بیٹے کے قرابت داروں کے زیادہ قوی ہونے کی وجہ سے ولاءا پی طرف کھینچ لیں گے کیونکہ بیٹے کے قرابت دارعورت کے عصبہ بیں بنتے ۔ لہذا ولاء جو پہلے بیٹے نے لی تھی بیٹے کے مرنے کے بعدعورت کے عصبات اسے این طرف کھینچ لیں گے۔

٧١٨- آخُبُونًا مَالِكُ ٱخْبَرَنِي مُحْبِرٌ عَنْ سَعِيْدِ بُنِ الْمُسَيِّبِ ٱنَّهُ سُئِلُ عَنْ عَبْدٍ لَهُ وَلَدُّ مِّنْ إِمْرَأَةٍ حُرَّةٍ لِمِنْ وَّ لَا وُهُمْ مَاكَ إِنْ مَسَاتَ اَبُوهُمْ وَهُوَ عَبُدُ لَهُمْ يُعْتَقُ

فُوَلَاؤُهُمُ لِمُوَالِي أُمِّهِمْ.

قَالَ مُحَمَّدُ وَبِهِذَانَا حُدُّ وَإِنْ عُتِقَ اَبُوْ هُمْ قَبْلَ آنُ يَتَّمُونَ جَرَّ وَلَاءُ هُمْ فَصَارَ وَلَا نِهُمْ لِمَوَالِي آبِيهِمُ وَهُوَ قُولُ أَبِي حَنِيْفَةَ وَالْعَآمَةِ مِنْ فَقَهَائِنَا رَحِبُهُمُ اللهُ تَعَالَى-

بیٹا آ زادعورت سے بیدا ہوا۔ان کی ولاء کن کے لئے ہے؟ فرمایا: اگران کاباپ غلام ہوتے ہوئے مرگیا توان کی ولاءان کی مال کے آزادکردہ غلاموں کے لئے ہوگی۔ امام محد کہتے ہیں کہ ہمارا یہی مذہب ہے اور اگر ان کا باپ

سعید بن میتب سے خبر دی کہان سے سوال کیا گیا کہ ایک غلام کا

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ مجھے ایک باخبر شخص نے جناب

آزاد کر دیا گیا موت سے پہلے تو اس صورت میں ان کی ولاءان کے باپ کے موالی کے لئے ہوگی ۔ یہی امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کا قول ہےاور یہی ہمارے عام فقہاء کرام نے فر مایا ہے۔

اس اثر میں تقریباً وہی مسکلہ بیان ہوا جواویر''سراجی'' کے حواشی ہے ہم لکھ چکے ہیں ۔حضرت سعید بن مستب رضی اللّه عنہ ہے جو سوال ہوا۔وہ یہ کہایک آزادعورت کی شادی غلام سے ہوتی ہے۔ان کے ہاں ایک بچہ پیدا ہوتا ہے تواب''ولاء''اس آزادعورت کے مالکوں کو ملے گی کیونکہاس میں حریت ہے اور اس کے خاوند میں غلامی ہے۔ دونوں میں حریت قوی ہے۔اس لئے'' ولاء'' ادھرمنتقل ہو گی اوراڑ کے کی''ولاء'' بھی آزادعورت کے مالکوں کی طرف لوٹے گی۔امام محمد رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: کہ یہ فیصلہ اس صورت میں ہے جب لڑ کے کاباپ جوغلام ہے، وہ مرتے وقت تک غلام ہی ہو۔اس کے مالک اسے آزاد نہ کریں اورا گرلڑ کے کے والد کواس کے ما لک آزاد کر دیتے ہیں ،تو بیچے کی ولاءاب اس کی طرف منتقل ہو جائے گی ۔اس کی مزید وضاحت'' ازالۃ الخفاء''میں مذکور ہے ۔

دارمی شعبی سے روایت کرتے ہیں وہ عمر فاروق علی المرتضٰی اور زید بن ثابت سے روایت کرتے ہیں ۔ان سب نے کہا کہ والد اینے بیٹے کی ولاءا پی طرف تھینچ لیتا ہے ۔ دارمی ، ابراہیم سے روایت کرتے ہیں اور ابراہیم جناب عمر بن خطاب سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت عمر نے فر مایا: جب آزاد شدہ عورت کسی مملوک کے نکاح میں ہوا در پھراس عورت کے ہاں اس سے بچہ بیدا ہو،تو مال کے آزاد ہونے کی وجہ سے بچہ آزاد ہوگا اوراس کی''ولاء''اس کی ماں کے موالی کو ملے گی پھر جبمملوک خاوند آزاد کر دیا جائے تو ولاء کووہ ا بنی طرف تھینچے لے گا'وہ اس کےموالی کو ملے گی۔(ازالۃ الخفامترجم جسم ۵۰س۵۰ کتاب الحدودمطبوعہ قنہ کی کتب خانہ آرام باغ کرا چی ) قارئین کرام! موطا کے مذکورہ باب کے مسائل کا اگر چہ فی زمانہ وجوزئیں ۔ یہی وجہ ہے کہ میں نے''سراجی'' کی بحث عصبات

میں سے عصب سبی کوچھوڑ دیا ہے۔لیکن موطا کی شرح لکھنے کی وجہ سے اس کی ہر حدیث وروایت کامفہوم ومطلب بیان کرنا ضروری تھا۔اس لئے بقدر ضرورت میں نے اس کی وضاحت کر دی۔مسائل کی تشریح اوران سے واقفیت بہر حال مفید ہے۔اس لئے ولاء کی مختصر تشریح کر دی گئی ہے۔فاعتبو وا یا اولی الابصار

٣٢٢- بَابُ مِيْرَاثِ الْحَمِيْلِ

٧١٩ - أَخُبَرَ نَا مَالِكُ آخُبَرَ نَا بُكَيْرُ مُبُنُ عَبُدَ اللهِ بَنِ اللهِ بَنِ اللهِ بَنِ اللهِ بَنِ اللهِ بَنِ اللهِ مَنَّ اللهِ عَمْرُ ابْنُ الْكَشَيِّ قَالَ ابَلَى عُمْرُ ابْنُ الْخَطَّابِ اَنْ يُورِّ نَ اَحَدًا مِنَ الْاَعَاجِمِ اللهَ مَا وُلِدَ فِي اللهَ مَا وُلِدَ فِي اللهَ مَا وُلِدَ فِي اللهَ مَا وُلِدَ فِي اللهَ مَا وُلِدَ فِي اللهَ مَا وَلِدَ فِي اللهَ مَا وَلِدَ فِي

العرب. قَالَ مُحَمَّدٌ وَيِهٰذَانَا أَخُدُ لاَ يُورَّثُ الْحَمِيْلُ الَّذِي يُسَهٰى وَتُسُهٰى مَعَهُ إِمْراَةَ فَتَقُولُ هُو وَلَدِى اَوْتَقُولُ هُو الْحَمِيُ الْآنَسَابِ يُورِّثُ الْحَيْ اَوْ يَقُولُ هِى أُخْتِى وَلاَ نَسَبٌ مِّنَ الْآنَسَابِ يُورِّثُ الْحَيْ اَوْ يَقُولُ هِى أُخْتِى وَلاَ نَسَبٌ مِّنَ الْآنَسَابِ يُورِّثُ الْآبِينَةِ إِلّا الْوَالِدُ اَنَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

اٹھائے ہوئے بیچے کی میراث کابیان

امام مالک نے ہمیں بکیر بن عبداللہ بن اشیح سے اور وہ سعید بن مستب سے خبر دیتے ہیں۔ فر مایا: کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے کسی غیر عرب کوتر کہ دلانے سے انکار کر دیا۔ ہاں وہ جو عرب میں پیدا ہوا ہو۔

امام محمد رحمة الله عليه كہتے ہيں، ہمارا مسلک بيہ ہو كہ اٹھايا ہوا

ہو جے قيد ميں ركھا گيا وہ وارث نہيں ہوگا اوراس كى ماں بھى اس

ہرا بھائى ہے يا وہ كہتا ہے كہ بيہ ميرى بہن ہا اوركوئى رشتہ بيان

ميرا بھائى ہے يا وہ كہتا ہے كہ بيہ ميرى بہن ہا اوركوئى رشتہ بيان

کرنے ہے وہ وارث نہيں ہوگا۔ جب تک اس پر بينہ پيش نہ

تصديق كرتا ہے تو اس صورت ميں وہ اس كا بيٹا ہوگا۔ يہاں بينہ كی
ضرورت نہيں۔ مگر بيہ كہ بيٹا غلام ہوا وراس كا مولى اس كى تكذيب كر

دے، كہ يہ فلال مدى كا بيٹا نہيں ۔ تو اس صورت ميں وہ اس باپ كا

بيٹا نہ ہے گا جب تك وہ غلام ہوگا۔ حتى كہ مولى تصديق كر دے تو

بیٹا نہ ہے گا جب تک وہ غلام ہوگا۔ حتى كہ مولى تصديق كر دے تو

گور بيٹا بن جائے گا اوركوئى عورت اگر كسى ہے كے بارے ميں دعوى كرتی ہے كہ يہ ميرا بيٹا ہے اوراس پرايک آزاد مسلمان عورت گواہى

د ين ہے كہ يہ ميرا بيٹا ہے اوراس پرايک آزاد مسلمان عورت گواہى
اور وہ آزاد بھى ہوتو اس صورت ميں وہ بچاس عورت كا بن جائے گا

حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنه کے ارشاد کا خلاصہ میہ ہے کہ اختلاف دارین یعنی دارالحرب اور دارالاسلام میں وراثت کا ایک مانع ہے ۔ یعنی دارالحرب میں رہنے والا دارالاسلام کے رہنے والے کا دار شہیں ہوگا اور اگر میراث لینے والا دارالاسلام میں پیدا ہوا ہوتو وارث بنے گا۔اس کے بعدامام محمد رحمة اللہ علیہ اسی مسئلہ کی چند صور تیں بیان فرماتے ہیں:

- (۱) ایک بچه دارالحرب سے لایا گیا۔اس کے ساتھ ایک عورت ہے جواس بچے کے بارے میں اپنا بیٹا ہونا ظاہر کرتی ہے یا اپنا بھائی کہتی ہے تواس اقرار سے نہ نسب ثابت ہوگا نہ میراث جب تک اس پر گواہی نہ پیش کرے۔
- (۲) دارالحرب سے لڑکا لایا گیا' اس کے ساتھ ایک مرد ہے وہ کہتا ہے کہ یہ بچہ میرا بیٹا ہے۔ اتنی بات پراس کا نسب ومیراث ثابت نہیں ہوگا۔ ہاں اگر بچے تقیدیق کرتا ہے کہ بیرواقعی میرا باپ ہے تو پھرنسب اور میراث ثابت ہوجائے گا۔

(٣) اٹھا کرلانے والا کہتا ہے کہ یہ میرابیٹا ہے اور بیٹا بھی تصدیق کرتا ہے کیکن باپ ہونے کا دعویدارخود کسی کا غلام ہے تو جب تک اس کا مولی اس کے دعویٰ کی تصدیق نہ کرئے نسب ومیراث ثابت نہ ہوں گے۔

(٤) ایک عورت کسی بیچے کے بارے میں دعویٰ کرتی ہے کہ بیر میرا بیٹا ہے اور اس کے دعویٰ پر ایک آزاد مسلمان عورت گواہی دے دیتی ہے کہ واقعی پیر بچے اس عورت نے جنا ہے تو اس صورت میں نسب ومیراث ثابت ہوجا نیں گے۔

ا مام اعظم رضی اللہ عنہ اور فقہاءاحناف کے اس مسلہ کی تصدیق ایک اس روایت سے بھی ہوتی ہے۔ جسے صاحب ازالیۃ الخفاء دنقا س

۔ ۔ دارمی شعبی سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے قاضی شرتے کولکھا کہاٹھا کرلائے گئے بچہ کاکسی کو وارث قرار نہ دیا جائے جب تک شہادت موجود نہ ہواگر چہاس بچے کوکوئی عورت اس کے کپڑے میں لپیٹ کرلائے۔

(ازالة الخفاء مترجم جهاص٥٠٣ مطبوعه قديي كتب خانه آرام باغ كراچي)

قارئین کرام!'' داری'' کی اس روایت نے ثابت کیا کہ اٹھایا ہوا بچہ خواہ کوئی عورت اسے خون آلود کپڑوں میں لپیٹے ہوئے لائے اور کہے کہ یہ بچہ میں نے جنا ہے۔اس بچے کوکوئی ملک میں لے آیا ہووہ اسے آزاد کر دیتا ہے، تو عورت کا دعویٰ تسلیم ہیں ہوگا اور وہ بچہ اس کا وارث یا وہ اس کی وارث نہ ہوگی۔ بلکہ اس کی''ولاء'' اس کے مالک کی ہوگی جس نے اسے آزاد کیا تھا۔ ہاں اگر عورت اپنے دعویٰ پردلیل پیش کر دیتی ہے تو پھرنسب بھی ثابت اور میراث بھی ثابت ہوگی اور بچے کی ولاء کی وارث بھی ہوجائے گی۔

## <u>م وصیت کی فضیلت کا بیان</u>

## ٣٢٣- بَابُ فَضُلِ الْوَصِيَّةِ

٠٧٢- آخُبُرُنَا مَالِكُ آخُبُرُنَا نَافِعٌ عَنْ عَبُدِ اللهِ بَنِ عُمَرَ اللهِ بَنِ عُمَرَ اللهِ بَنِ عُمَرَ انَّ رَسُولَ اللهِ ضَالِكُ آخُبُرُنَا نَافِعٌ عَنْ عَبُدِ اللهِ بَنِ عُمَدِمَ انَّ رَسُولُ اللهِ ضَالِكُ اللهِ ضَالِكُ اللهِ فَا وَصِيَّتُهُ عِنْدَهُ لَهُ شَدَى عَنْ يُومِينُ عَنْدَهُ مَكُنُوبَةً قَالَ مُحَمَّدٌ وَبِهِذَانَا نُحُذُ هٰذَا حَسَنُ جَمِيْلُ عَمِيلًا عَمَدُنُ جَمِيْلُ عَمَدُنُ اللهِ عَلَى اللهِ عَمَدُنُ جَمِيْلُ عَمَدُنُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ المُنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

ندکورہ حدیث میں جوحضور ضلافی آرائی کے بارے میں ارشادگرامی قال کیا گیا۔ وہ استجاب پر بنی ہے وجو بی تھم نہیں ہے۔ اصل وجہ یہ ہے کہ ایک آ دمی کے باس دوسروں کی اشیاء پڑی ہوئی ہیں۔ جن کے بارے میں اس کے گھر والوں کو بھی تھے معلومات نہیں کہ یہ سکس کی ہیں؟ اوراچا تک وہ مرجاتا ہے۔ اس صورت میں خدشہ تھا کہ اس کے وارث ان چیزوں کوتر کہ میں سے شار کر کے قسیم کا مطالبہ کریں اور چیزوں کے مالک دعویٰ کریں کہ یہ ترکہ نہیں بلکہ ہماری چیزیں ہیں، جوہم نے مرنے والے کے باس مرکمی تھیں۔ لہذا بہتر تھا کہ مرنے واللے کے باس کہ میں جو تھاڑے کا انسداو کر گیا۔ قرآن کریم نے کتابت کے ساتھ گواہی کا بھی ذکر کیا۔ یعنی مرنے والا مرنے سے قبل اپنے باس رکھی ہوئی لوگوں کی اشیاء کے متعلق تحریر بھی لکھ رکھے اور گواہ بھی بنالے۔ بہر حال مقصد یہ ہے کہ لوگوں کی رکھی ہوئی اشیاء کی بیشی ہوئے بغیر ان تک پہنچنی چاہئیں۔ خواہ اس کی صورت تحریر کی ہویا گواہی کی ہو یا احتیاطا دونوں ہوجا کیں۔ اس لئے امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے آخر میں فر مایا کہ ہم بھی اسے اچھی بات سمجھتے ہیں۔ گواہی کی ہو یا احتیاطا دونوں ہوجا کیں۔ اس لئے امام محمد رحمۃ اللہ علیہ نے آخر میں فر مایا کہ ہم بھی اسے اچھی بات سمجھتے ہیں۔

فاعتبروا يا اولى الابصار

## ٣٢٤- بَابُ الرَّ جُلِ يُوْصِى عِنْدَ مَوْتِه بِثُلُثِ مَالِهِ

٧٢١- أخُبَر نَا مَالِكُ حَدَّثَنَا عَبُدُ اللهِ بَنُ آبِي بَكْرِ بُنِ حَزُم آنَّ ابَاهُ أَخْبَرَهُ آنَّ عَمْرَو بُنَ سُلَيْم إِلزَّرُقِيَّ آخُبَرَهُ آنَّهُ قِيلَ لِعُمْرَ بَنِ الْخَطَّابِ آنَّ هَهُنَا غُلَاهًا يُفَاعًا قِسْنُ عَسَّانَ وَ وَارِثُهُ إِالشَّامِ وَلَهُ مَالٌ وَلَيْسَ هُنَا إِلَّا إِبُنَهُ عَمِّ لَهُ فَقَالَ عُمْرُ مُرُوهُ فَلْيُوصِ لَهَا فَاوَصٰى لَهَا بِمَالٍ عُمِّ لَهُ فَقَالَ عُمْرُ مُرُوهُ فَلْيُوصِ لَهَا فَاوَصٰى لَهَا بِمَالٍ يُقَالُ لَهُ إِنْ رُحُشَمَ قَالَ عَمْرُو بَنُ سُلَيْمٍ فَبَعَتَ ذَٰلِكَ الْمَالَ بِثَالِمِينَ اللَّهُ عَمْرُو بُنِ سُلَيْمٍ. لَهَا هِى أُمَّ عَمْرُو بُنِ سُلَيْمٍ.

## بوفت موت کسی کااپنے تہائی مال کی وصیت کرنے کا بیان

امام مالک نے ہمیں خبر دی کہ ہمیں عبداللہ بن ابی بکر بن حزم نے بتایا کہ انہیں ان کے باپ نے خبر دی کہ عمر و بن سلیم زرقی نے بتایا کہ انہوں نے حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے کہا کہ یہاں (مدینہ منورہ میں) قبیلہ غسان کا ایک قریب البلوغ لڑکا ہے جس کے وارث شام میں رہتے ہیں اور اس کے پاس مال بھی ہے۔ یہاں اس کے رشتہ داروں میں سے صرف اس کی چچازاد بہن ہے۔ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے فر مایا: جاؤ اسے جا کر کہو کہ وہ اپنی چچازاد بہن کے لئے وصیت کرے ۔ بیان کرتے ہیں کہ اس لڑکے نے اپنی چچازاد بہن کے لئے وصیت کرے ۔ بیان کرتے ہیں کہ اس لڑکے نے اپنی چپازاد بہن کے لئے وصیت کرے ۔ بیان وصیت کی ۔ جے' بئر جشم'' کہا جا تا تھا۔ عمر و بن سلیم کہتے ہیں کہ میں نے اس مال کو بعد میں تمیں ہزار میں فروخت کیا اور اس وصیت کے ایک مال کو وصیت کی جیازاد بہن عمر و بن سلیم کی والدہ تھیں ۔

اس اثر میں دوبا تیں اہم ہیں۔ واقعہ مختصر یوں ہے کہ قبیلہ عسان کا قریب البلوغ اُد کا مدینہ منورہ میں رہتا تھا اس کے ور ثاء شام میں تھے اور یہاں صرف اس کی چیا زاد بہن تھی ۔ جب اس کا وقت موت قریب آیا تو اس نے اپنے تمام ممال کی اپنی بہن کے نام کرنا چاہی ۔ حضرت عمرضی اللہ عنہ نے اسے تہائی مال میں وصیت کرنے کا اختیار دیا۔ چنا نچہ اس نے تہائی حصہ میں آنے والا ایک نواں (جُم نا می) اپنی چیا زاد بہن کے لئے وصیت کیا تھا۔ جو بعد میں تہری بزار درہم میں فروخت ہوا۔ اس واقع میں پہلی بات سے کہ کیا بچہ وصیت کرسکتا ہے؟ امام اعظم ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ بچ کی وصیت کو درست قر ارنہیں ویتے کیونکہ ان کے نزد یک وصیت اس میں تہری "تہری" ہے اور بچہ کا تجرع سے کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ امام مالک وغیرہ انکہ نیچ کی وصیت کو اسے کرسکتا ہو۔ اس اوقعہ کے بارے میں نہیں اور صرف چیا زاد بہن ہی ہے، تو لڑکے کے تمام مال کی بہی وارث ہوگی۔ اسے وصیت کرنا حدیث "لا و صیبة لملوارث "کے خلاف ہے۔ اس کا جواب سے کہ بچے کے وارث موجود ہیں۔ اگر چہ مینہ مورہ میں نہیں فاورٹ ہیں وارث نہیں بنی ۔ اس لئے اس کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کہیں ہے۔ اس کا نہیں بی ۔ اس کے اس کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کہیں ہے۔ اس کا نہیں بی ۔ اس کے اس کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کہیں ہے۔ اس کے اس کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا وارث کو وصیت کرنا کو وصیت کرنا کو وصیت کرنا وارث کو وصی

 مَن اللهُ اللهُ عَنْ عَامِرِ اللهُ عَلَىٰ الْهُ اللهُ عَنْ عَامِرِ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ عَامِرِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

بھی ہوں اور میری وارث صرف میری بیٹی ہی ہے کیا میں دو تہائی کا اسے صدقہ کردوں؟ آپ نے فرمایا بنہیں۔ میں نے عرض کیا: آ دھا مال صدقه کردوں؟ فرمایا بنہیں ۔عرض کی پھرتیسرا حصہ؟ آپ نے فرمایا: نہیں۔اس پررسول کریم ضلین کی نے فرمایا: تیسرا حصہ، تیسرا حصبے کافی اور بہت ہے۔اگر تو اپنے وار ثوں کوغنی چھوڑتا ہے تو بیاس سے کہیں بہتر ہے کہ تو انہیں غریب وفقیر حچھوڑ جائے اور وہ لوگوں کے سامنے ہاتھ پھیلائے مانگتے پھریں اور دیکھو أتم بچھ بھی الله تعالی کے راستہ میں اس نیت سے خرچ کرتے ہو کہ الله تعالی راضی ہو جائے تو اس پرتمہیں اجر وثو اب ملے گاحتیٰ کہ اس لقمہ پر بھی جوتم اپنی بیوی کے منہ میں ڈالتے ہو۔ کہتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: یا رسول الله خُطِلِین کیا کیا میں بیاری کی وجہ سے مکہ میں اپنے ساتھیوں سے پیچھے رہ جاؤں گا؟ حضور خُطِلَاتِنْ کَا اَنْ اِلْمُعَالِّ اِلْمُعَالِّ اِلْمُعَالِّ اِلْمُ اس پر فر مایا :تم پیچھے نہیں جھوڑ ہے جاؤ گے (اور اگرتم پیچھے رہ بھی کئے )تم عمل صالحہ کرو گے ، جوصرف اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کی خاطر 🔼 ہوگا ، تو اللہ تعالیٰ اس عمل کی وجہ سے تمہارا درجہ اور مقام میں اضافیہ 😛 فرمائے گا اور ہوسکتا ہے کہ تیرے پیچھے رہنے سے اللہ تعالیٰ تیرے ذریعہ کچھلوگوں کونفع پہنچائے۔(بیعنی مسلمانوں کو)اور کچھ دوسرے لوگوں (لعنیٰ کفار) کونقصان پہنچائے۔(چنانچہ حضرت سعد بن ابی وقاص رضی اللہ عنہ نے حضور ﷺ کے وصال شریف کے 🗲 بعد بہت ی جنگوں میں شرکت فر ما کرمسلمانوں کو فائدہ اور کفار کو نقصان بہنچایا ۔) حضور ضَلِلَتُلْكُلُونِيَ فِي وعا فرمائي: اے الله! میرے اصحاب کی ہجرت کو کامل فرما۔ انہیں ان کی ہجرت سے الئے پاؤل نہ پھیرنا۔مصیبت زوہ سعد ابن خولہ کے لئے آپ افسوس كرتے تھے اور حضور ضل الله المالی نایا ہے ، جب ان كا مكه مين انقال موا\_

قَالَ مُحَمَّدُ النُوصَايَا جَائِزَةٌ فِي ثُلُثِ مَالِ الْمَيِّتِ بَعُدَ قَضَاءِ دَيْنِهِ وَلَيْسَ لَهُ اَنُ يُوْصِى بِاكْثَرَ مِنْهُ فَإِنْ آوصلى بِاكْثَرَ مِنْ ذٰلِكَ فَاجَازَتُهُ الْوَرَثَةُ بَعُدَ مَوْتِهِ فَهُوَ جَائِزٌ وَلَيْسَ لَهُمْ اَنُ يَرْجِعُوْا بَعُدَ اَجَازَتِهِمْ وَإِنْ وُهُوَ جَائِزٌ وَلَيْسَ لَهُمْ اَنْ يَرْجِعُوْا بَعُدَ اَجَازَتِهِمْ وَإِنْ رُدُّوا ارْجَعَ ذٰلِكَ إِلَى التَّلُثِ لِأَنَّ النَّبِيِّ صَلَّقَالِهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَإِنْ

امام محدر حمة الله عليه فرماتے ہيں: وصيتيں ميت كے تہائى مال ميں جائز ہيں ليكن وصيت كا نفاذ ميت كے قرضه كوادا كرنے كے بعد ہوگا۔ مرنے والے كے لئے اپنے تہائى مال سے زیادہ كی وصیت كردى اوراس كے كرنا درست نہيں۔ اگر تہائى سے زیادہ كی وصیت كردى اوراس كے مرنے كے بعداس كے وارثوں نے اسے جائز قرار دے دیا ، تو پھر

89

الثَّلْثُ وَالثَّلْثُ كَثِيرُ فَلَا يَجُوْزُ لِآحَدٍ وَصِيَّةٌ بِاكْثَرَ مِنَ الثَّلْثُ وَالثَّلْثَ وَالثَّلْثَ اللَّهُ وَهُو قَوْلُ آبِئَ حَنِيْفَةَ وَالْعَامَةَ مِنْ فُقَهَ اللَّهُ تَعَالَى -

اس اثر میں حضرت سعد بن ابی وقاص رضی اللہ عنہ کی بیاری اور اس کے متعلقات کا ذکر ہے۔ حضرت سعد بن ابی وقاص مکہ میں سے کہ بہت شخت بیار ہو گئے ۔ حضور ﷺ ان کی عیادت کے لئے تشریف لے گئے ۔ حضرت سعد نے وصیت کے بارے میں پوچھا' آپ ﷺ کے اللہ بیاری اور وہ اس وجہ سے نی ہو پھا' آپ ﷺ نے صرف تہائی مال میں وصیت کی اجازت دی اور فر مایا: ور ٹاءکو مقررہ حصہ جات ملیں اور وہ اس وجہ سے نی ہو جا میں ۔ یہ اس سے تہیں بہتر ہے کہ ان کے حصہ کا مال بھی وصیت میں دوسروں کودے دیا جائے علاوہ ازیں اس اثر سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے راستہ میں خرج کرنا اگر چہ مجبوب عمل ہے کین جب قرابت داروں میں کوئی شخص غریب ہویا اس کاحق بنتا ہوتو اسے دینا زیادہ باعث اجروثو اب ہے۔ رشتہ داروں کودینا صدقہ اور صلہ رحی دونوں کا جامع ہے۔ اس لئے فر مایا: کہ بیوی کولقمہ دینا بھی صدقہ ہے۔

> البی ان کر فی ان کر من جرز ان میری انز حضر من صلاً

لسان رسوله غالبا كذا في الفتح.

ملتان پاکستان)

ضَلَاتُهُا اللَّهِ عَلَيْهِ فَي انهيں فرمايا: تو اپنے ساتھيوں سے ہر گزيچھے نہ (اوجز السالک شرح موطا امام مالک ج۱۲ ص۳۳۵ مطبوعه رہے گا۔ بخاری نے کتاب البخائز میں یونہی اس روایت کو ذکر کیا ے۔لفظ ''لعلک''اگرچہ امید کے لئے استعال ہوتا ہے کین جب الله تعالی کے کلام میں آئے ،تو وہاں امیر نہیں بلکہ امر واقع کے لئے آتا ہے۔ یونمی جب رسول کریم صلاتین المائی کی زبان اقدس سے نکلےتو بھی غالبًاامرواقع کے لئے استعال ہوتا ہے۔ فتح البارى ميں ايسے ہى آيا ہے۔

''اوجز المسالك''كَى مْدُكُوره عبارت اور حديث زير بحث كے مفہوم كو ديكھا جائے تو معلوم ہوتا ہے كه حضور ضَالَيَّا اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل حضرت سعدرضی الله عنه کے اس خوف کو کہ میں پیچھے رہ جاؤں گا' کے بارے میں تا کیدا فر مایا۔ایسا ہرگز نہ ہوگا۔"لن تے لف" یعنی اے سعد! تو مکہ میں ہرگز نہ مرے گا، بلکہ واپس مدینہ میں جائے گا اور تجھے کافی عمراورگزار نی ہے۔اگرا چھے اعمال کرے گا تو بہت بہتر۔اللّٰدتعالی تیری وجہ سے مؤمنین کو فائدہ اور کفار کونقصان ہے ہمکنار کرے گا۔ مکہ میں نہمرنے کی خوشنجری "لن تدخلف" فرما کر دی اور عمر طویل یانے کی بشارت کے لئے ''ان تحلف '' فرمایا۔اس حدیث کی شرح میں ابوالولید باجی رحمۃ الله علیه لکھتے ہیں:

و قـو له لـعـلک ان تـخـلف حتى ينتفع بک

ج٢ص٩٥اباب الوصية في النلث بمطبوعةابره) <

(شاید کہتو بیجھے رہے) تخلف سے یہاں مراد باقی رہنا اور اقوام ویسضر بک اخرون التخلف ههنا الابقاء بعد زنده رہنا ہے۔ یعنی حضور ظُلْلِیُّن کی اور کچھ صحابہ کرام کے وصال من یموت عن النبی صَلَّالَيُّنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّ تاویل ذالک ان سعد مرعلی العراق فاتی القوم ہے کہ حضرت سعد بن ابی وقاص رضی اللہ عنه عراق گئے اور وہاں ایک قوم کو دیکھا۔ جومرتد ہو چکی ہے اور نجومیوں کی طرح متفی سجی گفتگوکرتے ہیں۔آپ نے انہیں تو بہ کرنے کو کہا۔ کچھ مان گئے اور کھھارندار پراڑے رہے اڑنے والوں کوآپ نے قتل کر دیا۔ پیر نقصان یا ئیں گے اور تو بہ کرنے والوں کو آپ نے چھوڑ دیا۔ بیران سے نفع اٹھانے والےلوگ تھے۔

ابوالولید باجی فرماتے ہیں کہ میرے نزدیک حدیث کامفہوم یہ ہے کہ حضور ظُلِلَتُنْ الْتَيْحَالِيَّ نِي اس طرف اشارہ فرمایا: کہ حضرت سعدرضی اللّٰدعنہ میرے وصال شریف کے بعد کافی عرصہ تک زندہ رہیں گے یہاں تک کہوہ کوفہ وغیرہ کے گورنر بھی بنیں گے اورمختلف لشکروں کی قیادت بھی کریں گےاور جونفع کامستحق ہوگا ، وہ ان سے نفع اٹھائے گا اور نقصان کامستحق نقصان اٹھائے گا۔و کے ان فسی ذالك تنبيه له انه سيملك ان ينفع ويضر يعنى حضور ضَالَّتُكُم المُّنَّا اللَّهُ كَارِشَاد مِين اس بات يرتنبيه ع كم نقريب حضرت سعد کونفع ونقصان کا ما لک بنایا جائے گا۔

قارئین کرام! حدیث پاک کی تشریح سے دوبا تیں سامنے آتی ہیں ۔ایک بیر کہ اللہ تعالیٰ جس کو چاہے موت کاعلم عطافر مادیتا ہے اورموت کاعلم عطافر ما دینا قرآن وحدیث کےخلاف نہیں۔جیسا کہ اس واقعہ میں آپ ﷺ کیٹی نے حضرت سعد کوفر مایا: کہتم ابھی یہاں مکہ میں نہیں مرو گے۔ دوسری بات یہ کہ اللہ تعالی کسی کو نفع ونقصان کا مالک بنا دے ، تو اس سے شرک لازم نہیں آتا۔اس حدیث

کی شرح فرماتے ہوئے علامہ زرقانی فرماتے ہیں:

وهـذا من معجزاته صَاللَيْكُ البَيْرِيُّ واخبـاره بالغيب فانه عاش حتى فتح العراق وحصل نفع المسلمين بمه وضرالكفار ومات سنة خمس وخمسين وقيل سنة ثمان وخمسين من الهجرة وهو المشهور فيكون عاش بعد حجة الوداع خمسا واربعين سنة.

(زرقانی شرح موطاامام مالک جهص ۲۵ باب ۵۳۰مطبوعه دار

یہ حضور ضلیک الم اللہ کے معجزات میں سے اور غیب کی خبر دینے کے بارے میں ہے کیونکہ حضرت سعد بن ابی وقاص رضی اللہ عنه عراق فتح ہونے تک زندہ رہے ۔مسلمانوں کو بہت نفع ہوا اور کفار نے نقصان اٹھایا۔ آپ ۵۵ھ یا ۵۸ھ میں فوت ہوئے ۔ آخری س وفات ہی مشہور ہے ۔ اس اعتبار سے آپ حضور ضَلِيَّتُهُ اللَّهِ كَالِمُ وَصَالَ شريف كے بعد تقريباً ٢٥ سال زندہ رہے۔

سے علوم عطا فر مائے ، وہاں علم غیب بھی عطا فر مایا۔جس کی بنا پرآپ نے حضرت سعدرضی اللّٰدعنہ کو دوٹوک انداز میں فر مایا: کہ تمہاری موت ابھی بہت دور ہے ۔ لوگول نے تم سے نفع ونقصان دیکھنا ہے۔ چنانچی آپ ضلاکین کیٹی گئی پیش گوئی کے مطابق حضرت سعدرضی اللّٰدعنه ججة الوداع کے بعد ۴۵ سال تک زندہ رہے۔ دوسری بات اس حدیث پاک سے بیر ثابت ہوتی ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ اپنے بندوں کو نفع ونقصان پہنچانے کا مالک بناتا ہے۔جبیبا کہ حضرت سعد بن ابی وقاص کوحضور ﷺ نے فرمایا: کہتم سے بچھ لوگوں (مسلمانوں) کو فائدہ اوربعض دوسروں ( کفار) کونقصان پنچے گا۔لہٰذا نفع ونقصان کی نسبت غیراللّٰد کی طرف کرنا اورانہیں اللّٰہ تعالٰی کی عطاء سے نفع ونقصان کا مالک جاننا عقیدہ تو حید کے عین مطابق ہے۔ بید دومسئلے کافی عرصہ سے اختلافی بنے ہوئے ہیں لیکن شدت اور تعصب کواگر بالائے طاق رکھ کرکوئی مومن غور کرے ،تو حضور ﷺ کے علم غیب کے بارے میں اس کاکسی نتیجہ پر پہنچنا مشکل نہیں ۔ عام لوگ یہ بیجھتے ہیں اورانہیں دیو بندیوں ، وہابیوں اورغیر مقلدوں نے یہ بتایا ہے کہاس عقیدہ کی بنا پراہل سنت و جماعت (بریلوی) مشرک ہوگئے ہیں۔ یا درہے کہ حضور ضلاکیا گیا گیا گئے جارے میں اہل سنت و جماعت (بریلوی) کا عقیدہ یہ ہے کہ آپ حادث ہیں' قدیم نہیں ۔اسی عقیدہ کواگر کوئی مخالف جان لے تو وہ شرک کا فتویٰ ہرگز نہ لگائے ۔ کیونکہ کسی کی ذات پہلے ہوتی ہے اور صفت کا اس کے ساتھ اتصاف بعد میں ہوتا ہے ۔حضور خَلِاللَّهُ الْتِيْحِيَّ کی ذات جب حادث قرار پائی تو آپ کی کوئی بھی صفت قدیم نہیں ، بلکہ حادث ہی ہوئی ۔ لہذاحضور ضلاتی ایک ایک ایک اگر کوئی شخص علم غیب مانتا ہے ، تو یہ بھی حادث ماننا ہوگا۔ قدیم علم غیب کو آپ کی صفت تسلیم نہیں کرنا ہوگا۔ کیونکہ قدیم صرف ذات باری تعالیٰ ہےاوراس کی صفات قدیم ہیں۔علاوہ ازیں اللہ تعالیٰ کاعلم غیب شرک کیسے ہوگیا؟ تیسری بات یہ کہتمام اہل سنت و جماعت (بریلوی)حضور ﷺ کواللہ تعالیٰ کی مخلوق کیکن سب ہے اعلیٰ تشکیم کرتے ہیں ۔آپ کو ہرگز ہرگز خالق نہیں مانتے ۔ خالق صرف خدا ہے'اس نے تمام انبیاء کو پیدا فرمایا' پھرانہیں علوم سے بہرہ مند فرمایا۔ بریلوی حضرات کا پیعقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کوعلم غیب عطا فر مایا اور تدریجاً عطا فر مایا۔ یعنی آپ کاعلم عطائی اور اللہ تعالیٰ کا ذاتی اوراپنے مقابلہ میں متنا ہی عطا فر مایا۔اگر چہآپ کاعلم تمام کا ئنات کومحیط ہو پھر بھی اللہ تعالیٰ کے مقابلہ میں متنا ہی ہی ہے۔ علوم خمسه کی بحث

سوال: قرآن کریم میں ارشاد باری تعالی ہے کہ پانچ چیزوں کاعلم اللہ تعالی کوہی ہے۔

(٣) کل (آنے والا) کوکوئی کیا کرے گا؟

(۲) مال کے بیٹ میں کیاہے؟

(1) قيامت كاعلم

(٤) كون كس جلدمر كا؟ (٥) بادل كب برسه كا؟ (بورة لقمان: ٢١)

جب ان پانچ چیز وں کا علم اللہ تعالیٰ کے سوانسی کوئین ۔لہذااگر کوئی شخص ان باتوں کاعلم اللہ تعالیٰ کے سواکسی پنجمبریا ولی کے لئے ٹابت کرے توبیشرک ہونے کی وجہ سے قائل مشرک کیوں نہ ہوگا؟

جواب: ہم نے جو چند بنیادی باتیں ذکر کیں۔ اگر انہیں ذہن میں رکھا جائے تو کسی قتم کا شرک کا شائبہیں رہتا۔ ایک بیہ کہ اللہ تعالیٰ قدیم ہے' انبیاء واولیاء کاعلم عطائی اور حادث تعالیٰ قدیم ہے' انبیاء واولیاء کاعلم عطائی اور حادث ہے۔ تیسر ایہ کہ اللہ تعالیٰ کاعلم غیر متناہی اور ان حضرات کا اس کے مقابلہ میں متناہی ہے۔ ان تین باتوں کو تسلیم کر لینے کے بعد شرک کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔ بعض مفسرین نے بڑی تفصیل سے اس آیت کریمہ کے تحت لکھا کہ حضور ضلا اللہ تعالیٰ نے دنیا سے تشریف لے جانے سے قبل ان فہ کورہ یانچ باتوں کاعلم عطافر ما دیا تھا۔ حوالہ جات ملاحظہ ہوں:

قال العلماء الحق انه لم يخرج نبينا من الدنيا علاء حق نے فرمایا: كه ہمارے نبى كريم ضَلِيَّ الْمَيْكُا الْمِيْكُا الْمِيْكُا الْمِيْكُا الْمِيْكُا الْمِيْكُا الْمِيْكُا الْمِيْكُا الْمِيْكُا الْمِيْكُا الْمُعْمَالُ نَا الله على الله على الخمس لكنه امر تشريف نهيس لے گئے تھے كه الله تعالى نے ان پانچ باتوں كاعلم عطا بكتمها. (تفير صاوى ٣٣ص ١٤٦٨ القمان آخرى آيت) فرما ديا ليكن اسے چھپانے كاحكم ديا۔

جائز ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب ضَالَتُهُا اَیْدُورِ اللہ قَالَتُهُا اِیْدُرِی کو قیامت کے وقت کامل پرمطلع فرما دیا ہو۔ (لیکن ایسے طریقہ سے نہیں کہ اللہ تعالیٰ کے علم کولوگوں کے سامنے بیان کریں)۔لیکن اللہ تعالیٰ نے آپ پراسے چھپائے رکھنالازم کردیا۔

ويجوز ان يكون الله قد اطلع حبيبه عليه الصلوة والسلام على وقت قيامها على وجه كامل (لكن لا على وجه يحاكى علمه تعالى به) الا انه سبحانه اوجب عليه صلي المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية ال

(روح المعاني ج ٢١ص١١القمان کي آخري آيت،مطبوعه بيروت)

وصرت عبدالعزيز دبّاغ رحمة الله عليه سے بوجها گيا-كيارسول كريم ضلاين كيا كوعلوم خمسه حاصل تھے؟ غوث زمان نے اس كي جواب ميں فرمايا:)

هو صلى الله عليه وسلم لايخفى عليه شىء من الخمس المذكورة فى الاية الشريفية وكيف يخفى عليه ذالك والاقطاب السبعة من امته الشريفة يعلمونها وهم دون الغوث فكيف بالغوث وہ جانتا ہے تو غوث کے علم کا کیا کہنا؟ اور پھرسیدالاولین والآخرین کے علم کی شان کیا ہوگی جوتمام اشیاء کا سبب ہیں اور تمام اشیاء آپ

ہے،ی ہیں؟

فكيف بسيدالاولين والاخرين الذي هو سبب كل شيء ومنه كل شيء.

(الابريز)

ما في الارحام كاعلم

ہم پہلے ذکر کر کیے ہیں کہ اللہ تعالی کاعلم ذاتی ،غیر متناہی اور واجب ہے۔ لہذا اگر اللہ تعالی اپنے کسی بندے کوعلوم خمسہ عطافر ما و یہ توبیق ہیں کہ اللہ علیہ میں اختلاف کیا جاتا ہے حالا نکہ اس آیت کریمہ کا اختیام ان الفاظ پر ہوتا ہے:"ان الملہ علیہ حبیر بے شک اللہ تعالی جانے والا خبر دینے والا ہے'۔ جب کسی کوخبر دےگا۔ پھر ذاتی اور عطائی کا فرق نہ کیا ، تو قرآن میں تعارض نظر آئے گا کیونکہ ایک طرف یہ دعوی ہے کہ اللہ تعالی ہی ان پانچ علوم کو جانتا ہے ،غیر کے لئے ان کاعلم خیا ، تو قرآن میں تعارض نظر آئے گا کیونکہ ایک طرف یہ دعوی ہے کہ اللہ تعالی ہی ان پانچ علوم کو جانتا ہے ،غیر کے لئے ان کاعلم خیا بت کرنا کفر وشرک ہے اور لفظ خبیر ریہ بتا تا ہے کہ اللہ تعالی ان پانچ اشیاء کاعلم جے ان کی خبر دینا چاہد ویتا ہے ۔ یہ تعارض دراصل اللہ تعالیٰ کی الوجیت اور قدرت کا ملہ کے خلاف ہے ۔ اس لئے درست عقیدہ یہی ہوگا کہ اللہ تعالیٰ کے بتلائے بغیر ان پانچ اشیاء کاعلم کسی کونہیں ہوتا۔ اس کی تائیر مختلف تفاسر کرتی ہیں:

ولك ان تقول ان علم هذه الخمسة وان كان لا يسملكه الا الله لكن يجوز ان يعلمها من يشاء من محبه واولياء ه بقرينة قوله تعالى ان الله عليم خبير. على ان يكون الخبير بمعنى المخبر.

(تفییرات احمدیی ۲۰۸ سورهٔ لقمان مطبوعه کریمی مبنئ مند)

تم یہ کہنے میں حق بجانب ہو کہ ان پانچ اشیاء کاعلم اگر چہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی اور اس کا مالک نہیں ۔ لیکن یہ کہنا بھی جائز ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کاعلم اپنے محبین و اولیاء کرام میں سے جے چاہے سکھادے اور عطا کر دے ۔ اس کی دلیل آیت کریم کے آخری الفاظ "ان الله علیم حبیر" ہیں ۔ وہ اس طرح کہ لفظ خبیر کو بمعنی مخبر کیا جائے ۔ یعنی خبر دینے والا۔

قارئین کرام! صاحب تفیرات احمد به حضرت ملاجیون رحمة الله علیه و شخصیت بین جن کی فقابت اور علمی سطوت مسلم ہے۔ ان
کی کھی ہوئی اصول فقہ میں ایک کتاب ' نورالانوار' ہردینی مدرسہ میں شامل نصاب ہے اور علم اصول فقہ کو جانے والا قرآن اور صدیث
کا بہر حال متبحر عالم ہوتا ہے۔ ان کی مذکورہ کتاب ' اصول فقہ' میں بہت اہم کتاب ہے۔ اگر ان جیسا قرآن وحدیث کے علوم سے
مجت کرنے والا اور ان ما خذ سے استنباط کرنے والا ہی قرآن وحدیث کونہ بھتا ہوتو دو مراکون سمجھ گا؟ آپ نے آیت مذکورہ سے جو
سمجھا اس کو بیان فرمایا۔ جس کا مفہوم یہ ہے کہ علوم خسمہ کی خبر اللہ تعالی اپنے دوستوں اور اولیاء کرام کو دینے کا کوئی عقیدہ رکھے، تو یہ
جائز ہے اور اس کی دلیل لفظ' خبیر' ہے۔ کاش! اسے شرک کہنے والے اور حضور ضائین ایک ہے گئے ان اشیاء کا علم مانے والے کو
مشرک کہنے والے سوچتے کہ ان کے فتو کی گفر و شرک سے ملا جیون رحمۃ اللہ علیہ جیسی شخصیات بھی نہ ہی کہا ہے کہ ایسے
فتوے خودان مفتوں پر ہی منطبق ہوتے ہیں۔ آیئے چندا حادیث کا مطالعہ کریں ، جن میں ''مافسی الار حام'' کے جانے کا تذکرہ

علم (ما في الارحام" كي ثبوت ير چندا حاديث

الفضل قالت حفرت ابن عباس سے روایت ہے کہ جھے ام الفضل نے مل بغلام فاذا بنایا۔ کہنے گئیس میراایک مرتبہ حضور خلاتین کی ایک کے قریب سے گزر بندی خلاقین کی کی کی مواتو آپ نے فرمایا: تیرے بیٹ میں لڑکا ہے۔ جب تواسے جنم

فاذن في اذنه اليمنى واقام في اذنه اليسرى والباه من ريقه وسماه عبد الله وقال اذهبي بابي الخلفاء فاخبرت العباس فذكر ذالك رسول الله صَلَّاتُكُا اللَّهِ اللهِ صَلَّاتُكُا اللهِ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ع

(تاریخ الحلفاء ص٠١- الفصل فی الاحادیث المبسر و بخلافة بنی عباس ، مطبوعه بمبئی مند دلاکل النو ة جسم ٢٠)

دے تو میرے پاس لانا پھر جب میں نے جنا تو حضور ضلا اللہ کا اللہ کی خدمت میں لائی 'آپ نے اس کے دائیں کان میں اذان کہی اور بائیں کان میں اذان کہی اور بائیں کان میں اقامت اور اس کانام عبداللہ رکھا ، اور فر مایا: اس ابو المخلفاء کو اب لے جاؤ۔ آپ نے لعاب دہمن اس کے منہ میں فرالا۔ میں نے اس کی خبر حضرت عباس کو دی۔ انہوں نے حضور فر اللہ میں نے اس کی خبر حضرت عباس کو ذکر کیا۔ آپ نے فر مایا: منہ میں ام الفضل نے بتایا ہے وہ واقعی ابو المخلفاء ہے کیونکہ اس کی منہ میں سے ایک سفاح ہوگا۔ حتی کہ ان میں سے ایک سفاح ہوگا۔ حتی کہ ان میں سے امام مہدی ہوگا۔ حتی کہ ان میں سے بھے وہ واگر کی ہوں گے جو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے ساتھ نماز ادا کریں گے۔

قارئین کرام!اس روایت سے چندامور ثابت ہوتے ہیں:

- (۱) الله تعالی نے حضور ﷺ کو ماں کے شکم میں موجود بچہ بچی کے بارے میں بتادیا تھا کہ بچہ ہے۔
- (۲) بچہ بچی پیدا ہونے کے بعداس کے دائیں کان میں اذان کے الفاظ اور بائیں کان میں اقامت کے الفاظ کہنے سنت ہیں۔
  - (٣) بچە كے منہ میں كوئی متبرك چيز ڈالنی چاہیے۔
- (٤) حضور ﷺ کوصرف اس پیدا ہونے والے کے بارے میں لڑکا ہونے کا ہی علم نہ تھا بلکہ اس کی اولا دور اولا د تک کے حالات معلوم تھے۔ حالات معلوم تھے۔
- (۵) آپ کو بیلم تھا کہ اس پیدا ہونے والے بچہ کی نسل سے خلفاء پیدا ہو نگے۔ اس کئے اسے ابوالخلفاء کی کنیت دی۔ اس بات پر تاریخ گواہ ہے کہ ان کی اولا دمیں سے سنتالیس (۲۲) خلیفہ ہوئے۔
  - (٦) آپ کو بیجھی علم تھا کہ اس کی اولا دمیں سفاح جیسے ظالم اورامام مہدی جیسے نیک بھی پیدا ہوں گے۔
- (۷) اس کی نسل سے ایسے آ دمی بھی بیدا ہوں گے جو حضرت غیسی علیہ السلام کے ساتھ نماز ادا کریں گے۔جس سے معلوم ہوا کہ آپ ﷺ کی آئیں کی آئیدہ پیدا ہونے والی عورتیں اور ان کے شکم سے پیدا ہونے والے افراد تک کاعلم تھا۔ ان ٹابت شدہ امور میں علم غیب، مافی الارجام ،کل کاعلم ،اورضمنا قیامت کاعلم موجود ہے۔

حضور ضلاً لله الله عنه عائشه صدیقه رضی الله عنها فرماتی بین: که ابو بکر صدیق رضی الله عنه نے ''غابہ' کے مال سے بیس وسی کی ہوئی خشک مجوروں کا تحقہ بھیجا۔ جب ابو بکر صدیق رضی الله عنه کی وفات کا وفت قریب آیا۔ آپ نے فرمایا: اے میری بیٹی! مجھے اپنے جانے کے بعد تیری غناسے زیادہ اور کوئی چیز محبوب نہیں اور نہ ہی تیرے نقر سے بڑھ کر مجھے کوئی اور چیز گرال ہوگی۔ میں نے کئی محبوروں کے بیس وسی تمہیں تحفہ کے طور پر بھیجے تھے۔ اگر تو نے کئی محبوروں کے بیس وسی تمہیں تحفہ کے طور پر بھیجے تھے۔ اگر تو بیند کرے اور فراخد کی دکھائے تو وہ مال آج کے دن ور ثاء کا ہے۔

عن عائشة رضى الله عنها زوج النبى في عنه خوا الله في الله في الله قالت ان ابا بكر الصديق رضى الله عنه نحلها جدا وعشرين وسقا من مال بالغابة فلما حضرته الوفاة قال والله يا بنية مامن الناس احد احب الى غنى بعدى منك ولا اعز على فقرا بعدى منك وانى كنت نحلتك من مالى جدا وعشرين وسقا وانما هو مال الوارث وانما اخواك واختاك فاقتسموه على كتاب الله فقالت يا ابت

والله لوكان كذا وكذا لتركته انما هو اسماء فمن الاخرى قال ذوبطن بنت خارجة اراها جارية.

(بیبی ج۲ص ۱ کتاب الهبات بساب شهر ط التقبض فی الهبه مطبوعه حیدر آبادد کن رطحاوی شریف ج۲ص ۲۳۵ ـ تاریخ الخلفاء ص۹۲)

دو تیرے بھائی اور دو تیری بہنیں۔اللہ تعالیٰ کی کتاب کے موافق تم باہم تقسیم کرلو۔سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے عرض کیا: ابا جان!اگر ایسے ہے تو میں چھوڑ دیتی ہوں لیکن میری بہن تو صرف ایک ہی ہے ووسری کون ہے؟ آپ نے فر مایا: بنت خارجہ یعنی تمہاری والدہ کے شکم میں جو بچہ ہے، میں اسے دیکھر ہا ہوں کہ وہ لڑکی ہے (اس کے تمہاری دوسری بہن یہ ہوگی جوابھی پیدائہیں ہوئی)۔

قارئین کرام!اس واقعہ سے ثابت ہوتا ہے کہ سرکار دوعالم ﷺ کی امت مرحومہ میں گئی ایسے حضرات ہوئے اور ہیں۔ جو'' مافی الارحام'' کی خبر دیتے ہیں۔ سیدنا ابو بکرصدیق رضی اللہ عنہ نے اپنی صاحبزا دی سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کو بتا دیا کہ تیری ایک بہن ابھی اپنی والدہ کے شکم میں ہے۔ میراث میں اساء کے ساتھ اس کا حصہ بھی رکھنا۔ چنانچہ جیسا ابو بکر صدیق نے دیکھ کر فرمایا: ویساہی ہوا۔'' مافی الارحام'' کے ساتھ ساتھ''کل کاعلم'' بھی اس میں موجود ہے۔ یعنی آئندہ پچھ عرصہ بعد بچی ہوگی اور زندہ ہوگی اور زندہ ہوگی اور اس کی میراث رکھنا جے وہ حاصل کرے گی۔

(متدرك بين اعسواض عن سلمة كى بجائے اعرض عن السوجل منقول من (البداية والنهاية جسم ٢٦١مطبوعه بيروت متدرك جسم ٢١٨مما قب سلمه بن سلامه)

قارئین کرام! سیدنا صد این اکبرضی الله عنه کے واقعہ کی طرح حضرت سلمہ رضی الله عنه کا واقعہ بھی '' مانی الارحام' کے علم کی خبر دیتا ہے۔ سائل نے نہ جانے کہاں اور کب اپنی اوفئی سے بدفعلی کی اور ایسا کام جھپ چھپا کر ہی کیا جاتا ہے۔ اس بدکر دار نے حضور ضلا کہ کھٹا کہ الله تعالی جس کو نبوت ورسالت عطافر ما تا ہے ، وہ غیب کا عالم ہوتا ہے۔ ان کے نزدیک نبی کی نبوت کا صحیح یا غلط ہونے کا معیار ایسی باتوں کو دریافت کرنا ہوتا تھا جو عاد نا لوگوں کو معلوم نہ ہوں کیکن حضور ضلا بھٹا کہ ہے سوال کرنے والے کو حضرت سلمہ نے گویا فرمایا: یہ معمولی باتیں ہیں۔ اللہ کے عاد نا لوگوں کو معلوم نہ ہوں کیکن حضور ضلا بھٹا کہ گھٹا کہ موجود ہیں۔ ہم بتلائے دیتے ہیں۔ چنا نچہ آپ نے من وعن فرما دیا۔ جس سے سائل کو انکار کی گنجائش نہ رہی۔ اس میں '' مانی الارحام'' کے علاوہ حاضر و ناظر کا مسئلہ بھی ضمنا حل ہوجا تا ہے۔ بہرحال ابو بمر

صدیق رضی اللہ عنہ ہوں یا حضرت سلمہ رضی اللہ عنہ یا کوئی اور حضور ﷺ گاامتی۔ ان تمام حضرات کو بیعلم ان کا اپنا ذاتی علم نہیں، بلکہ اللہ تعالیٰ کا عطا کردہ ہے اور انہیں عطا بھی ہوا تو صرف اس لئے کہ بیٹ خصیات سرکار دو عالم ﷺ کے غلام ہیں۔ جب حضور ﷺ کے میں کے میں اللہ عنہ کے حبیب ومحبوب جناب حضور ﷺ کے علام کا بیہ مقام ہے تو ان کے آتا، رب العالمین کے حبیب ومحبوب جناب سید المرسلین ﷺ کے علوم کا کون اندازہ کرسکتا ہے؟ جب حضور ﷺ کے حضرت سلمہ رضی اللہ عنہ کو بیتو فر مایا کہ ایک محص کی تم نے راز داری کردی ہے۔ لیکن او فنی کے بارے میں جو پچھانہوں نے کہا، اس کی نفی فر مائی، نہ ہی اس پرکوئی اعتراض کیا۔ جس سے بیتا جات ہوتا ہے کہ آپ کو میہ جواب پیند آیا۔ جس سے بیتا جاتا ہے کہ بید حدیث "مانی اللارحام" کے لئے حدیث تقریری کہلائے گئیں۔ ہی اس میں جو بید جاتا ہے کہ بید حدیث "مانی اللارحام" کے لئے حدیث تقریری کہلائے گئیں۔ گئی۔

# د يو بندى علاء كالبيخ برول كيليخ 'ما في الارحام' كاعلم ماننا،اس پر چندوا قعات

پہلا واقعہ: خان صاحب نے فرمایا کہ شاہ ولی اللہ صاحب جب بطن مادر میں سے تو ان کے والد ماجد شاہ عبد الرحیم صاحب ایک دن خواجہ قطب الدین بختیار کا کی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے مزار پر حاضر ہوئے اور مراقب ہوئے اور اور اک بہت تیز تھا۔ خواجہ صاحب نے فرمایا کہ تمہار کی زوجہ حاملہ ہے اور اس کے بیٹ میں قطب الاقطاب ہے۔ اس کا نام قطب الدین احمد رکھنا۔ اقر اروتسلیم فرمایا اور آکر مجبول محکے۔ ایک روز شاہ صاحب کی زوجہ نماز میں مصروف تھیں تو ان کے ہاتھوں میں دوچھوٹے چھوٹے ہاتھ نمود ارہو محکے۔ وہ ڈر گئیں اور گھراکر شاہ صاحب سے فرمایا: یہ کیا بات ہے؟ فرمایا: ڈرونہیں۔ تمہارے بیٹ میں ولی اللہ ہے۔ بس اس لئے اصل نام تو قطب الدین احمد رکھا گیا اور اکثر تحریرات میں شاہ صاحب اس کو لکھتے بھی تھے۔ اور مشہور ولی اللہ ہوئے۔

(ارواح ثلاثه منقول ازروایات الطیب ،مصنفه قاری طیب ص ۲۳، حکایت نمبرم)

دوسرا واقعہ: خان صاحب نے فرمایا کہ مولانا قاسم نا نوتوی فرمایا کرتے تھے کہ شاہ عبدالرحیم ولائق کے ایک مرید تھے۔جن کا نام عبداللّٰہ خال تھا اور قوم کے راجپوت تھے اور بیر حضرت کے خاص مریدوں میں سے تھے۔ان کی حالت بیھی کہ اگر کسی کے گھر میں حمل ہوتا اور وہ تعویذ لینے آتا تو آپ فرما دیتے تھے کہ تیرے گھر میں لڑکی پیدا ہوگی یالڑکا ،اور جو آپ بتلا دیتے تھے وہی ہوتا تھا۔

(ارداح خلاثیص۱۵۵،۱۸مطبوعه اسلامی ا کادمی ،اردو بازار لا بهور ، حکایت نمبر ۱۳۷)

تنیسرا واقعہ: مولانا حبیب الرحمٰن صاحب نے فر مایا: راؤ عبد الرحمٰن خال صاحب پنجلاسہ (پنجاب) میں حضرت شاہ عبد الرحیم صاحب رحمۃ اللّٰدعلیہ کے خلیفہ تھے اور بڑے زبر دست صاحب کشف و حالات تھے۔ کشف کی بیرحالت تھی کہ کوئی لڑ کالڑ کی کے لئے تعویذ مانگتا۔ بے تکلف فر ماتے جاتیرے گھر لڑ کا ہوگا یالڑ کی ہوگی۔ لوگوں نے عرض کیا کہ حضرت بیر کیسے آپ بتلاتے ہیں؟ فر مایا کہ کیا کروں بے محابا مولود (بیجے) کی صورت سامنے آجاتی ہے۔ (ارواح اللاشرہ اے مارے مکایت نمبر ۲۵۴)

چوتھا واقعہ: ایک دیوبندی عالم حافظ رحیم نجش دہلوی اپنی کتاب حیات ولی میں حضرت شاہ ولی اللہ کی ولادت ہے قبل کا ایک نہایت حیرت انگیز واقعہ لکھتے ہیں۔الفاظ یہ ہیں:

ابھی مولانا شاہ ولی اللہ صاحب والدہ ماجدہ کے بطن مبارک میں تشریف رکھتے تھے کہ ایک دن ان کے والد شاہ عبد الرحیم کی موجودگی میں ایک سائلہ دروازہ تک بینی ، شاہ موجودگی میں ایک سائلہ دروازہ تک بینی ، شاہ موجودگی میں ایک سائلہ دروازہ تک بینی ، شاہ صاحب نے دوبارہ بلایا اور بقیہ حصہ بھی عنایت کر دیا اور جب وہ چلنے گئی تو پھر آ واز دی اور جس قدر روٹی گھر میں موجودتھی وہ سب اس محتاج کوراہ خدا اسے دے دی ۔ اس کے بعد گھر والوں کو محاطب کر کے فر مایا کہ پیٹ کا بچہ کہدر ہا ہے کہ جتنی روٹی گھر میں ہے ، سب اس محتاج کوراہ خدا میں دے دو۔ (حیات ولی مصنفہ حافظ رحیم بخش دہلوی میں 200)

واقعه اوّل میں شاہ عبد الرحیم صاحب کا خواجہ قطب الدین بختیار کا کی رحمۃ اللّه علیہ کے مزار پر حاضر ہونا اور مراقبہ میں ان سے ملاقات کرنا پھرخواجہ صاحب کا نہیں ایک بیٹے کی خوشخری دینا۔اس واقعہ سے ثابت ہوا کہ:

- (1) مزارات اولیاء کرام پر حاضری باعث برکت ہے۔
- (۲) ''مافی الارحام'' کاعلم الله تعالیٰ اگر کسی کو (خواہ وہ زندہ ہویا وصال کر گیا ہو )عطا کر دے ،تویہ درست ہے'شرک و بدعت کے زمرے میں نہیں آتا۔
  - (٣) شكم مادر ميں موجود بچه نيك ہو گايا بد\_زندہ رہے گايانہيں \_اللہ كے وليوں كواس كا بھى علم ہوتا ہے \_
  - (٤) اولیاءکرام اور بزرگان دین اگر کسی نومولود کا نام تجویز کر دیں ،تو وہی نام رکھنا بہتر ہےاور باعث برکت ہوتا ہے۔

دوسرے واقعہ میں شاہ عبدالرحیم صاحب کا ایک مریداور خادم بھی جانتا تھا اور بتا دیا کرتا تھا کہ فلاں عورت کے ہاں بچہ پیدا ہوگا یا بچی بیدا ہوگی ۔مولوی قاسم نا نوتو ی اس کی تصدیق کررہے ہیں کہ عبداللّٰہ خاں جیسے کہتے ویسے ہی ہوتا۔

' سیعلائے دیو بند کے آپنے گھر کے افراد کی باتیں اور بانی دارالعلوم دیو بنداس کی تقیدیق کرنے والے ہیں۔ یہی باتیں اگر کوئی ''سن'' حضرات اولیائے کرام ، صحابہ کرام یا حضور ضلاً الله الله علی الله کے بارے میں کہے کہ انہیں'' مانی الارحام'' کاعلم تھا، تو دیو بندیوں کی کفروشرک کی مشین گولے برسانا شروع کردیتی ہے۔ کیا شاہ عبدالرحیم صاحب، شاہ ولی اللہ صاحب اور بالحضوص مولوی قاسم نا نوتو ی بیرین فتو کی لگایا جائے گا؟

یہ بات میں نے اس لئے کہی تا کہ قار نمین کرام تمجھ لیس کہ شدت اورغلوبعض دفعہ اپنے کفر کولازم کر دیتا ہے اورغلو کے ماروں کو ایسی زیاد تیوں سے بازر ہنا چاہیے۔

شاہ عبدالرحیم صاحب کے پنجاب کے خلیفہ راؤ عبدالرحمٰن کا بیہ عالم تھا کہ وہ ہر حاملہ عورت کو ہونے والے بیچے کی فور أاطلاع کر ویا کرتے تھے اور دریافت کرنے پر بتایا کہ بیٹ کا بچہ میرے سامنے آجا تا ہے تو مجھے بتلا نا پڑتا ہے۔

ای طرح چوتھے واقعہ میں تو''مانی الارحام'' کے علم کی کمال کردی گئی ہے۔روٹی مانکنے والی کوآپ نے گھر کی سب روٹیاں دے دیں۔گھر والوں کو بتایا کہ اس عورت کے پیٹ میں موجود بچہ (شاہ ولی اللہ صاحب) مجھ سے بار بار مطالبہ کر رہا تھا کہ گھر کی تمام .روٹیاں اس سائلہ کو دے دو۔

قارئین کرام! ذراغور فرمائے کہ شاہ عبدالرجیم صاحب کے علم مائی الارحام کا کیا مقام ہے؟ اور پیٹ میں موجود بچ بھی انہیں نظر
آیا اور یہ بھی پہ چل گیا کہ دہ لڑکا ہے پھراس ہے ہم کلام بھی ہوئے'اس نے ان سے باتیں کیں۔ آپ نے دہ سمجھیں اور اس کا مطالبہ
سلیم کیا۔ یبی باتیں ہم اہل سنت اگر ولی کامل یا صحابہ کرام میں سے کی صحابی کے بارے میں یا خود سرکار دوعالم' عالم ما کان و ما کیون
سلیم کیا۔ یبی باتیں ہم اہل سنت اگر ولی کامل یا صحابہ کرام میں سے کی صحابی کے بارے میں یا خود سرکار دوعالم' عالم ما کان و ما کیون
سے بہتہ چلتا ہے کہ انہیں دراصل اولیاء کرام' صحابہ کرام اور حضور ضلیقی گیڑھی سے عقیدت کی بجائے عداوت ہے۔ اس لئے ان کی کتب
سے بہتہ چلتا ہے کہ انہیں دراصل اولیاء کرام' صحابہ کرام اور حضور ضلیقی گیڑھی سے عقیدت کی بجائے عداوت ہے۔ اس لئے ان کی کتب
اشحاکر دیکھ لیں۔ ایک طرف تو اپنے بروں کی بروائی بیان کرنے میں کہنے والوں کومشرک کہنے میں ذراحیانہیں کرتے۔ اس سے آپ یہی حضرات اولیاء کرام اور سیدالم طین کرکھے ہیں۔

تیجہ اخذ کریں گے جو ہم او پر بیان کر چکے ہیں۔

''حیات ولی'' میں ذکرشدہ چوشے واقعہ نے''علم مانی الارحام'' کے بارے میں انتہاء کردی۔ساکلہ نے روٹی مانگی۔ پہلے نصف، پھرتیسرا حصہ بھی اور بالآخرتمام روٹی بلاکراہے دی۔اس کی حکمت یہ بتائی کہ میری بیوی کے پیٹ میں موجود بیٹا'' شاہ ولی اللہ'' مجھے بار بار کہر ہاہے کہ تمام روٹی اے دے دو۔ اب آپ بتلا ہے کہ اگر '' مائی الارحام'' کاعلم شاہ عبدالرحیم کو ہے، تو یہی علم '' حضور عالم ما کان وما یکون' مخطر تھا ہوگا ہے۔ کہ تمام روٹی اسلیم کرنا کہاں کا شرک اور کہاں کی بدعت تھم ہی ؟ شاہ ولی الند کوشکم مادر میں کونی توت نے بتایا کہ ابا جی ہے۔ ایک عورت روٹی ما مگھ رہی ہے اور ابا جی اور برخوردا کے درمیاں کونیا وائر کیس سٹم تھا، یا میلیفون یا نیکیگراف کا ذریعہ تھا کہ این بردوں میں ہوتے ہوئے گفتگو کی جارہ ہے۔ چلوا ہے کرامت کہ لیں ۔ کین الٹراساؤنڈ کو کیا نام دیں گے جس کے دریعہ دیو کے ساتھ ساتھ اس میں بہت سے نقائص کا بھی پنہ دے دے دیتا ہے۔ بہرحال تر آن کریم میں جن نے باتوں کا ذکر آیا کہ اللہ تعالیٰ کوئی ان کاعلم ہے۔ اس سے مراد علم حقیقی بلا واسطہ اور ذاتی ہے۔ وہ اگر کی کوعطا فرما دے، تو علی علوم خمیہ شرک خیر کی کا فرق نہ کیا گیا، تو بہت سے ان لوگوں کے علی علوم خمیہ شرک خیر کی کا فرق نہ کیا گیا، تو بہت سے ان لوگوں کے علی علوم خمیہ شرک دکھر کی ذریعے دو بسارت عطا کرتا علی ہوئے اللہ اسلام کوئی وہ توت ساعت و بسارت عطا کرتا علی ہوئی شرک و کھر کی ذریعے کہ اسلام کی دور کی کا فرق نہ کیا گیا، تو بہت ہوں اور ذاتی طور پر اللہ ہوئے اللہ رہ العز ت فرماتا ہے: ''فیج علیا ہو سے اسلام کوئی خوال بنایا'' نے فود حقیق اور ذاتی طور پر اللہ میں کہ اللہ ہوئے اللہ رہ بالعز اللہ تو اللہ ہوئے اللہ رہاں اللہ تو اللہ بایا'' نے خود حقیق اور ذاتی طور پر اللہ میں اسلام کی نیا ہوئے دیا ہوئے اللہ اللہ کوئی شخص کی دور سے کوشر کیک دات واجب الوجود میں اور کروٹ کی معبود یت میں شرکے نداس نے بتایا۔ نہ کس کو دجوب واسختات عرادت عطا فر مایا۔ ان میں اگر کوئی شخص کی دور سے کوشر کیک گور کو جوب واسختات عرادت عطا فر مایا۔ ان میں اگر کوئی شخص کی دور سے کوشر کیک گردا نے تو بہتو حمید کوئر کیک کہ دور سے کوشر کیک گور کوب واسختات عرادت عطا فر مایا۔ ان میں اگر کوئی شخص کی دور سے کوشر کیک گردا نے تو بہتو حمید کے منائی ہوگا کے اعتبر و ایا اوالی الابصار

## مون اور قیام موت کاعلم الله تعالی نے حضور اکرم طَلِیّنَا اَلَیْ کوعطافر مایا

شم انشأ يحدثنا عن يوم بدر فقال ان رسول الله صلاح الله صلاح الله صلاح الله صلاح الله صلاح الله صلاح الله صلاح الله عدا فوالذى بعثه بالحق ماخطاء تلك الحدود وجعلوا يصرعون عليها ثم المقوا في القليب وجاء النبي صلاح المقوا في القليب وجاء النبي صلاح المقوا فقد وجدت ابن فلان هل وجدتم ما وعد ربكم حقا فقد وجدت ماوعدني رببي حقا فقلت يا رسول الله اتكلم ماوعدني رببي حقا فقال النبي صلاح الله اتكلم اجسادا لا ارواح فيها فقال النبي صلح المن لا يستطيعون نفسي بيده ماانتم باسمع منهم ولكن لا يستطيعون ان ير دوا على.

(مندا بي داؤ دطيالي ص ٩ الافراد ،مطبوعه حيدرآ با د د کن )

پھر حفرت الس رضی اللہ عنہ ہمیں غزوہ بدر کی باتیں بتانا شروع ہو گئے پھر فر مایا کہ رسول کریم ضلابی کا بیٹی ہے ہمیں بعض کفار کے مرنے اور فل کی جگہیں بتا کیں ۔ فر مایا: کہ کل اس جگہ فلال قل ہوگا 'یہ فلال کا مقتل ہے انشاء اللہ ۔ اس کی قسم جس نے قلال قل ہوگا 'یہ فلال کا مقتل ہے انشاء اللہ ۔ اس کی قسم جس نے جگہ کے ادھر ادھر موت نصیب نہ ہوئی 'ہر کا فر وہیں گرا اور مرا جس جگہ آپ نے اس کی نشاندہ بی فر مائی تھی پھر ان کا فروں کو قلیب میں جگہ آپ نے اس کی نشاندہ بی فر مائی تھی پھر ان کا فروں کو قلیب میں گھیٹ کر ڈالا گیا'اس کے بعد آپ کھی ان کو قلیب میں تشریف لائے 'آپ نے ان مرے ہوئے کا فروں میں سے ایک تشریف لائے 'آپ نے ان مرے ہوئے کا فروں میں سے ایک تشریف لائے 'آپ نے ان مرے ہوئے کا فروں میں سے ایک سے والد کے لے کر پوچھا کیا تم نے وہ وعدہ سیا پالیا ہے، جوتم سے تمہارے رب نے کیا تھا تحقیق میں تو اپنے رب کا آپ سیا وعدہ پا چکا ہوں؟ میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ کھی تی آپ سیا وعدہ پا چکا ہوں؟ میں سنے والے لیکن یہ میری باتوں کا جواب مجھ نے فرمایا: اس ذات کی قسم جس کے قبضہ کھر رہ ہیں میری جان آپ نے تم مان سے زیادہ نہیں سنے والے لیکن یہ میری باتوں کا جواب مجھ ہے تم ان سے زیادہ نہیں سنے والے لیکن یہ میری باتوں کا جواب مجھ ہے تم ان سے زیادہ نہیں سنے والے لیکن یہ میری باتوں کا جواب مجھ

پرلوٹانے کی طاقت نہیں رکھتے۔

عن عائشة ان بعض ازواج النبى صَلَّالِيُّهُ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمُعْلِمُ الْمِيْ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْم

(مشکلوۃ شریف ص۱۹۵ اباب الانفاق فیصل ٹالٹ مطبوعہ آرام باغ کراچی )

عن ابن عباس قال لما نزلت اذا جاء نصر الله والفتح دعا رسول الله صليباً المرابعة قال نعت الى نفسى فبكت قال لا تبكى فانك اول اهلى لاحق بى فضحكت فراها بعض ازواج النبى صليبا في فقلن يا في اطمة رأيناك بكيت ثم ضحكت قالت انه اخبرنى انه قد نعيت نفسه فبكيت فقال لى لا تبكى فانك اول اهلى لا حق بى فبكيت فقال لى لا تبكى فانك اول اهلى لا حق بى

(مشکلوة شریف ص۵۳۹ بساب وفسات النبی ضلاکیکی کی مطبوعه آدام باغ کراچی)

فضحكت.

ام المؤمنین سیدہ عا کشہرضی الله عنہا سے روایت ہے کہ حضور میں سب سے پہلے آپ کے ساتھ ملنا کسے نصیب ہوگا؟ (بعنی آپ کے وصال شریف کے بعد آپ کی از واج میں سب سے پہلے کس کا انقال ہوگا؟) آپ نے فرمایا:تم میں سے جس کے ہاتھ سب سے لمے ہیں۔آپ کی بیویوں نے کانا لے کر ہاتھ مانے شروع کر ویئے۔ان میں سے سیدہ سودہ رضی اللہ عنہا کے ہاتھ سب سے زیادہ لیے نکلے کین انہیں بعد میں پتہ چلا کہ ہاتھ کی لمبائی سے مراد صدقہ ہے۔صدقہ وخیرات میں تمام بیویوں میں سے سیدہ زینب رضی الله عنها زیادہ تنی اور فیاض ہیں ۔اسے امام بخاری نے روایت کیااورمسکم کی روایت میں ہے کہ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا بیان فرماتی ہیں: آپ نے جوابا ارشاد فرمایا: تم میں سے سب سے يہلے مجھ سے ملنے والی وہ ہوگی جس کے ہاتھ سب سے لمبے ہوں گے۔فرماتی ہیں کہ آپ کی بیویوں نے یہ جاننا شروع کر دیا کہ لمب ہاتھ والی ہم میں سے کون ہے؟ فرماتی ہیں کہ وہ سیدہ زینب تھیں کیونکہ اینے ہاتھ سے کام کاج کرنے کی عادی تھیں اور صدقہ و خیرات کرتی تھیں۔

حضرت ابن عباس بیان فرماتے ہیں کہ جب "اذا جاء
نصر الملہ والفتح" اتری ۔ تورسول اللہ صَلَّالِیْکُالِیْکُیْ نے سیدہ
فاطمہ کو بلایا اور انہیں فرمایا: کہ مجھے اپنی موت کی خبر دے دی گئی ہے
میں بہت جلد دنیا چھوڑنے والا ہوں سیس کرسیدہ فاطمہ رو پڑیں
آپ نے فرمایا: روونہیں ۔ تبہی میرے گھر کے افراد میں سے سبے میلے میرے یاس پہنچوگی اس پرسیدہ ہنس پڑیں ۔ یہ منظر آپ
ضلا تھا گھا ہے گھا ایک زوجہ مقدسہ بھی دیکھ رہی تھیں ۔ تو انہوں نے
بعد میں سیدہ سے پوچھا: اے فاطمہ! ہم نے تہہیں روتے ہوئے
مضور ضلا ہے گئی گئی گئی کہ جھے اپنی موت کی خبر سنائی تو میں روبرٹری اور
عضور ضلا ہے گئی ہے کہ تمام اہل خانہ میں سے سب سے پہلے
میرے یاس آنے والی تم ہی ہوتو میں اس خوشخری پر مسکرادی ۔
میرے یاس آنے والی تم ہی ہوتو میں اس خوشخری پر مسکرادی ۔
میرے یاس آنے والی تم ہی ہوتو میں اس خوشخری پر مسکرادی ۔

کہلی حدیث میں دوباتیں صاف صاف ثابت ہوتی ہیں۔اول یہ کہ اللہ تعالیٰ نے حضور ضلاتی کے بتلا دیا تھا کہ سرداران قریش میں سے غزوہ بدر میں قبل کون کون ہوگا اور کہاں کہاں قبل ہوگا احادیث میں آتا ہے کہ آپ نے اپنے ہاتھ کی چھڑی سے ان جگہوں کی نشاند ہی فرمائی جن پرقریش سرداروں کی موت واقع ہوئی تھی پھر ہوا بھی بالکل اس کے مطابق وموافق ۔حضرت عمرضی اللہ عنہ صلفاً بیان کرتے ہیں کہ آپ نے کافر کے مرنے کی جو جگہ متعین فرمائی ، وہ بال بھر ادھر ادھر نہ مرا ۔ لہذا معلوم ہوا کہ حضور ضلاتی کہ بھے گئے تھے۔اس لئے اس کا انکار کرنا نری جماقت اور کم بختی ہے ۔ دوسری بات یہ بھی معلوم ہوئی کہ مرنے کے بعد ہر مردہ سنتا ہے۔انہی قلیب بدر کے کفار کو آپ نے خطاب کیا۔صحابہ کرام کے لئے یہ انوکھی بات یہ بھی معلوم ہوئی کہ مرنے کے بعد ہر مردہ سنتا ہے۔انہی قلیب بدر کے کفار کو آپ نے خطاب کیا۔صحابہ کرام کے لئے یہ انوکھی بات سے تھی انہوں نے پوچھا تو آپ نے فرمایا: بیتم سے زیادہ سننے والے ہیں صرف جواب کی ہمت نہیں پاتے ۔ جب ابدی دوزخی کافر عام آدمی سے زیادہ سنتے ہیں تو حضرات انہیائے کرام واولیائے عظام کے سننے کی نفی کرنا کس طرح درست ہوسکتا ہے؟ علاوہ ازیں حضور ضلاتی گئی گئی گرنا کس طرح درست ہوسکتا ہے؟ علاوہ ازیں حضور ضلاتی کہ بیت جانے نبیں تو اس کو مائی کہ اہل تبور کوسلام کیا کرو۔اگروہ سنتے جانے نبیں تو اس محکم کی کیا ضرورت مقی ؟

دوسری حدیث میں سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا کی روایت کے مطابق حضور ضلاتی کی آئی ہے آپ کی از واج مطہرات نے پوچھا کہ
آپ کے وصال شریف کے بعدہم میں ہے کون سب سے پہلے انقال کر ہے گی؟ اگر بیسوال علم الہی میں دخل اندازی ہوتا تو از واج مطہرات ایسا کرتی ہی نہ اورا گر بھولے سے ان سے ہو بھی گیا تو حضور ضلات کی آئیں نہیں ٹوک دیتے کہتم ایسا سوال ہی کیوں کرتی ہوجس پر اللہ تعالی نے کسی کو مطلع ہی نہیں کیا؟ بلکہ از واج مطہرات نے سوال کیا اور آپ ضلاتی کی اسے برقر ارد کھتے ہوئے اس کا جواب عنایت فر مایا: کہتم میں سے لیے ہاتھ والی کا پہلے انقال ہوگا۔ اگر چہ از واج مطہرات ابتداء اس کی مراد نہ بھے میں لیکن بالآخر انہیں معلوم ہوگیا کہ لیے انقال فر مانے والی سیدہ نہ نہ برضی اللہ عنہا ہیں جو بہت زیادہ صدقہ و خیرات کرتی تھیں تو اللہ تعالی نے آپ ضلا تھی کی موت کاعلم عطافر مادیا۔

تیسری حدیث میں سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کا واقعہ ندکور ہے۔ آپ ضَ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْہُ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَا اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَالٰہُ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَا اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰ اللّٰ اللّٰہُ عَلَیْمُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الل

مختصریہ کہان تین احادیث کے علاوہ اور بھی بہت سی احادیث وآثار موجود ہیں جوحضور سرور کا نئات ﷺ کو''موت کا علم'' ہونا صراحة بیان کرتے ہیں۔اب میں منکرین کے بچھ گھر کے حوالہ جات ذکر کروں گا۔ جن میں انہوں نے اپنے مولویوں اور استادوں کے لئے''موت کاعلم''نشلیم کیا ہے۔ لیجئے درج ذیل چندواقعات بحوالہ پڑھیں:

د يو بندى اينے بروں كا''موت كاعلم'' مانتے ہیں

بہلا واقعہ: ایک بارنواب چھتاری سخت بہار ہوئے یہاں تک کہ سب لوگ آپ کی زیست سے ناامید ہوگئے۔ ہر طرف سے مایوس ہوجانے کے بعد ایک شخص کو گنگو ہی صاحب کی خدمت میں بھیجا۔ تا کہ وہ نواب صاحب کے لئے دعا فرما کیں۔ قاصد نے وہاں بہنچ کران سے دعا کی درخواست کی ۔ آپ نے حاضرین جلسہ سے فرمایا: بھائی دعا کروچونکہ حضرت نے خود دعا کا وعدہ نہیں فرمایا۔ اس لئے فکر ہوئی اور عرض کیا گیا کہ حضرت آپ دعا فرما کیں ۔ آپ نے اس وقت ارشاد فرمایا: امر مقدر کر دیا گیا ہے اور ان کی زندگی کے چندروزباقی ہیں۔حضرت کے اس ارشاد پر اب کسی عرض و معروض کی گنجائش باقی نہ رہی اور نواب صاحب کی حیات سے سب کو نامیدی ہوگئی۔تا ہم قاصد نے عرض کیا کہ حضرت یوں دعا فرمایئے کہ نواب صاحب کو ہوش آ جائے اور وصیت و انتظام ریاست کے متعلق جو بچھ کہنا سننا ہو کہہ س لیس۔ آپ نے فرمایا: فتر اس کا مضا نقہ نہیں۔اس کے بعد دعا فرمائی اور ارشاد فرمایا: انشاء اللہ افاقہ ہو جائے گا۔ چنا نچہ ایسا ہی ہوا کہ نواب صاحب کو دفعۃ ہوش آگیا اور ایسا افاقہ ہوا کہ عافیت وصحت کی خبر دور دور دور تک بہنچ گئی۔کسی کو خیال جائے گا۔ چنا نچہ ایسا ہی ہوا کہ نواب صاحب کو دفعۃ ہوش آگیا اور ایسا افاقہ ہوا کہ عافیت وصحت کی خبر دور دور دور تک بہنچ گئی۔کسی کو خیال کھی نہ رہا کہ کیا ہونے والا ہے؟ اچا تک پھر حالت بگڑ گئی اور مخیر ، دریا دل ، نیک دل ،خی رئیس نے انتقال بہ عالم آخرت فرمایا۔

(تذکرۃ الرشید ص ۲۵)

دوسرا واقعہ: حضرت مولانا صادق الیقین صاحب رحمۃ الله علیہ ایک بارسخت علیل ہوئے۔ واقفین احباب بھی بیخبرس کر پریشان ہوگئے اور حضرت سے عض کیا: دعافر ما کیں۔ حضرت خاموش رہے اور بات کوٹال دیا۔ جب دوبارہ عرض کیا گیا تو آپ نے تسلی دی اور فر مایا: میاں وہ ابھی نہیں مریں گے اور اگر مریں گے تو میرے بعد۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا کہ اس مرض سے صحت حاصل ہوگئی اور حضرت کے وصال کے بعد اسی سال بہ ماہ شوال حج بیت اللہ کے لئے روانہ ہوئے۔ مکہ معظمہ میں بیار ہوگئے۔ مرض ہی میں عرفات کا سفر کیا یہاں تک کہ شروع میں واصل بحق ہوئے کہ جنت المعلی میں مدفون ہوئے۔ (تذکرۃ الرشید ص ۲۰۹)

تیسر اوا قعہ: بہاختلاف ردایات ۹۲۸ جمادی الثانی مطابق ۱۱اگست ۱۹۰۵ء کو بروز جعہ بعداذان یعنی ساڑھے بارہ بج آپ نے دنیا کوالوداع کہا۔حضرت امام ربانی قدس سرہ کو چھروز پہلے جمعہ کا انظار تھا۔ یوم شنبہ دریافت فرمایا کہ آج کیا جمعہ کا دن ہے؟ خدام نے عرض کیا کہ حضرت آج تو شنبہ ہے۔اس کے بعد درمیان میں کئی مرتبہ جمعہ کو دریافت کیا۔ حتیٰ کہ جمعہ کے روز جس دن وصال ہوا۔ صبح کے وقت دریافت فرمایا کہ کیا دن ہے اور جب معلوم ہوا کہ جمعہ کا دن ہے ، تو فرمایا: انا للہ و انا الیہ د اجعون۔

(تذكرة الرشيدص ٣٣١)

# غیرمقلدین بھی اپنے علاء کیلئے''موت کاعلم''تسلیم کرتے ہیں

(۱) مسجد سکلی گراں میں تمیں سال وعظ کہتے رہے۔ جب ۱۹۳۰ء میں جج کوروانہ ہونے لگے تو نماز جمعہ کے بعد فر مایا: میرابی آخری جمعہ ہے۔ اگراس اثناء میں کسی کو تکلیف پہنچی ہوتو کہہ دے میں اس سے معافی مانگ لول گا۔ چنانچہ کئی لوگ تا ڑ گئے کہ معلوم ہوا کہ اب آپ واپس بی سام کے ایس کے سام کے طور پر اپنی موت کاعلم ہو چکا ہے۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا۔ واپسی پر آپ جہاز میں ہی انقال فر ما گئے۔ (کرامات اہل حدیث ۲۲ مصنفہ عبد المجید خادم سوہردی مطبوعہ اسلامی کتب خانہ سیالکوٹ)

(٢) (قاضى سيرسليمان منصور يورى كى درج ذيل سولهوي كرامت ہے)۔

ایک روزعلی اصبح آپ فرمانے گئے: لو بھائی آج ہمارے پیر و مرشد (مولوی عبد الجبار صاحب غزنوی) بہشت میں پہنچ گئے ہیں۔ ہیں۔ میں نے رات ان کو بہشت میں دیکھاہے۔ جومیری زبان پر جاری ہوگیا۔

'' لے اوبیلی اللہ بیلی ساڈے ہوئے چلانے''۔اے دوست خدا حافظ ہم تو جارہے ہیں۔سب حیران تھے کہ یہ کیا ماجرا ہے؟ چنانچہ بعد میں اطلاعات آئیں۔ان سے معلوم ہوا کہ ٹھیک اسی وقت اسی دن امام صاحب کا انتقال ہوا تھا۔جس دن مولوی صاحب نے ہم سے کہاتھا۔ (کرامات اہل حدیث ص ۲۸)

(٣) مخصیل سرسه میں ایک بہت رئیس اور نواب تھے۔ان کی صاحبز ادی بیار ہوگئ۔ کئی علاج کئے افاقہ نہ ہوا۔انہوں نے چاہا کہ مولوی صاحب کو بلایا جائے۔ دم کریں گے شفا ہو جائے گی۔آپ کی طرف آ دمی آیا۔ آپ جانے کے لئے تیار ہوئے۔سواری منگوائی گئی تو آپ نے فرمایا: اب جانا فضول ہے لڑکی کا انتقال ہو چکا ہے۔ جب آ دمی واپس گیا تو معلوم ہوا کہ ٹھیک اسی وقت

جب مولوی صاحب نے فر مایا تھا،اس کاروح قفس عضری سے پرواز کر چکا تھا۔ ( کرامات اہل حدیث ۲۸ )

# الیاس تحریک کے بائی کواین موت کاعلم تھا

(اس قسط کے تمام ملفوظات مولوی ظفر احمرتھانوی کے مرتب شدہ ہیں )۔

آ خری دفعه جب میں وسط جون میں حاضر ہوا تو دیکھتے ہی فر مایا:'' بہم رسیدہ جانم بیا کہ زندہ مانم'' \_ پس از اں کہ من نہ ماندم بچیہ کارخواہی آمد۔ (میری جان لبوں پر آئی ہے تو آتا کہ میں زندہ رہوں۔اس کے بعد کہ جب میں ندر ہاتیرے آنے کا کیا فائدہ؟) مجھ یرا تنااثر ہوا کہ آبدیدہ ہو گیا۔ پھر فر مایا: وعدہ بھی یاد ہے۔ میں نے وعدہ کیا تھا کہ بچھ دن تبلیغ میں دوں گا۔عرض کیا یاد ہے۔مگراس وقت تو دہلی میں گرمی بہت ہے۔رمضان میں تعطیل ہو گی ،تو بعدرمضان کے وقت دوں گا۔فرمایا:تم رمضان کی باتیں کرتے ہو۔ یہاں شعبان کی بھی امیز ہیں۔ چنانچے شعبان آنے میں ابھی ایک عشرہ باقی تھا کہانیس رجب۱۳۶۲ ھور فیق اعلیٰ سے جاملے۔

(ملفوظات مولوی الباس مهم قسطه)

قارئین کرام! ہم نے غیر مقلدین ، صاف دیو بندی اور گول مول دیو بندی الیاسی تحریک کے بانی کی کرامات با حوالہ درج کیں۔ان میں سے ہرایک میں''موت کاعلم''موجود ہے۔اب ہم دریافت کر سکتے ہیں کہان عالموں کو''موت کاعلم'' ذاتی تھایا عطائی ؟اگر ذاتی تشکیم کیا جائے ،تو شرک لازم اوراگرعطائی مانا جائے تو بات واضح ،اور پیجمی ظاہر وباہر که''موت کاعلم''ان پانچ علوم میں سے ایک ہے جن کا آیت کریمہ میں ذکر ہوا۔ جب ان لوگوں کواپنے بروں کے لئے''موت کاعلم''عطائی تسلیم ہے تو کیا بیعطائی علم صرف ان کے لئے مخصوص ہے؟ اگر ہے تو کوئی آیت وحدیث پیش کریں اور اگر بیخصوص نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ جسے جا ہے عطا فر ماسکتا ہے،تو پھران کے پاس ادر کونبی دلیل ہے جس کی بنا پراینے مولو یوں کیلیے علم موت تسلیم کریں تو عین تو حیداوراہل سنت اگر رسول کریم صَلِيْنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مون كُوسَليم كري توشرك؟ تنقيد برائ تنقيه نبيس بلكه نگاه انصاف سے ديکھئے توبات بالكل واضح ہو جائے گی۔لہذا بقول شخ محقق عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ الله علیہ ' علم کلی محدود از آ دم تا نفحۂ اولیٰ'' رسول الله ﷺ کے لئے اور آپ کی امت میں سے کامل و برگزیدہ حضرات کے لئے عطائی طور پر مان لینا شرک و کفر کولازم نہیں کرتا بلکہ عین قر آن اور عین ایمان ہے۔اگراسے کفروشرک کے زمرے میں شار کیا جائے تو شار کرنے والوں کے بہت سے بڑے بڑے اس کے مرتکب نظر آئیں گے۔اپنوں کی بڑائی کی بات آئے تو درست اور سیحے لیکن اولیائے کرام ،صحابہ کرام اور انبیائے کرام رضوان الله علیهم اجمعین کا ذکر حچٹر بے تو پیٹ میں مروڑ ، ماتھے پربل پڑنے ، خبث باطنی اور عقیدت کی نجاست کی علامت کے سوالیجھنہیں

والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم ـ

## بارش کب ہوگی؟ اس کے علم کا ثبوت

حضرت انس بن ما لک رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ حضور خَلِلْتِهِ اللَّهِ عَلَيْهِ كُلِّ ووراقدس میں لوگوں کوخٹک سالی کا سامنا کرنا پڑا بهر جبكه رسول الله صَلِيَّتُناكِيُّ اللَّهِ عَنْ السَّارِكَ كَا خطبه فرمان منبري جلوه فرماتھ كەلىك اعرابى نے كھرے موكر عرض كيا: يارسول الله! مال تباہ ہو گئے اور گھر کے افراد بھوکوں مرنے لگے لہٰذا آپ اللہ تعالیٰ ہے ہمارے لئے بارش کی دعا فرما ئیں۔حضرت انس کہتے ہیں کہ

انس بن مالك قال اصابت الناس سنة على عهد رسول الله صَلَّاليُّهُ البِّيِّرِيُّ فبينا رسول الله صَلَّاليُّهُ البِّيِّرِيِّ يخطب على المنبريوم الجمعة قام اعرابي فقال يا رسول الله هلك المال وجاع العيال فادع الله لنا ان يسقينا قال فرفع رسول الله ضَلِلَتُهُ السَّيْكُ لَيَكُمُ يَديه وما فى السماء قزعة قال فثار سحاب امثال الجبال ثم

لم يسزل عن منبره حتى رأيت المطريتحادر على لحيت قال فمطرنا يومنا ذالك ومن الغد ومن بعد الغد والذى يليه الى الجمعة الاخرى فقام ذالك الاعرابي اورجل غيره فقال يا رسول الله صلايلي المول الله صليبي المال فادع الله الله صليبي الله صليبيا قال الله صليبي الله صليبي الله صليبي الله صليبي الله صليبي الله صليبي الله صليبي الله صليبي الله صليبي الله عليبا قال في من السماء الا في الموبة حتى صارت المدينة في مثل الجوبة حتى سال الوادى وادى قتاة شهرا قال فلم يجئ احد من ناحية الاحدث بالجود.

( بخارى شريف ج ا پاره ۴۳ س ۱۳۰۰ من تمطر في المطر حتى جاوز عن الحية )

وفيه قال اللهم حوالينا ولا علينا فما يشير بيده الى ناحية الا تفرجت حتى رأيت المدينة في مثل الجوبة.

اپی قوم کے لئے بارش طلب کی''۔

مثل العجوبه.

(صحیمه ملم)

حیث الحان کی طرف اشارہ فرمائے وہیں سے بادل

حیث جاتے حتی کہ دینہ منورہ مجھے بارش سے خالی نظر آیا۔

قارئین کرام! حدیث مذکور میں اگر چہ بہت سے فوائد و مسائل ہیں ۔لیکن دوبا تیں بالکل واضح ہیں ۔ پہلی یہ کہ قط سالی اور خشک سالی ایک ''پریشانی'' اور لوگوں کے لئے باعث تکلیف امر ہے ۔ جسے اعرابی نے ہلاکت مال اور اہل وعیال کی بھوک و افلاس سے تعبیر کیا ہے۔ اس مشکل اور تکلیف کو دور کرنے کے لئے حضور ضائی ایک گئی کو دسیلہ بنایا ۔ آپ سے دعا منگوائی اور اللہ تعالی ہرایک کی سنتا بھی ہے۔ تو معلوم ہوا کہ پریشانی اور تکلیف کے عالم میں اللہ تعالی کے نیک بندوں کا وسیلہ پکڑنا درست ہے ۔خود قرآن میں منتا بھی ہے۔ تو معلوم ہوا کہ پریشانی اور تکلیف کے عالم میں اللہ تعالی کے نیک بندوں کا وسیلہ پکڑنا درست ہے ۔خود قرآن میں حضرت موکیٰ علیہ اللہ عنا کی قوم بنی اسرائیل کا ذکر کئی جگہ مذکور ہے۔ انہوں نے بھی قحط سالی اور پانی کی قلت دیکھی ، تو سیدنا حضرت موکیٰ علیہ السلام سے درخواست کی ۔ آپ نے دعا مانگی ۔ اللہ تعالی فرما تا ہے: ''اذا استسقی موسی لقو مہ الاید جب موکیٰ علیہ السلام نے درخواست کی ۔ آپ نے دعا مانگی ۔ اللہ تعالی فرما تا ہے: ''اذا استسقی موسی لقو مہ الاید جب موکیٰ علیہ السلام نے درخواست کی ۔ آپ نے دعا مانگی ۔ اللہ تعالی فرما تا ہے: ''اذا استسقی موسی لقو مہ الاید جب موکیٰ علیہ السلام نے درخواست کی ۔ آپ نے دعا مانگی ۔ اللہ تعالی فرما تا ہے: ''اذا استسقی موسی لقو مہ الاید جب موکیٰ علیہ السلام نے درخواست کی ۔ آپ نے دعا مانگی ۔ اللہ تعالی فرما تا ہے: ''اذا استسقی موسی لقومہ الاید جب موکیٰ علیہ السلام نے درخواست کی ۔ آپ نے دعا مانگی ۔ اللہ تعالی فرما تا ہے: ''اذا استسفی موسی لیونہ کی اللہ تک اللہ علیہ جب موکیٰ علیہ بی اللہ تعدر خواست کی ۔ آپ نے دعا مانگی ۔ اللہ تعدر خواست کی ۔ آپ نے دعا مانگی ۔ اللہ تعالی فرما تا ہے: ''اذا استسفی موسی لقومہ الاید جب موکیٰ علیہ اللہ تعدر خواست کی ۔ آپ نے دعا مانگی ۔ اللہ تعالی کو دور کی اللہ تعدر کی دور کی میں موسی لیوں کی میں موسی کو دور کی دور کی دور کی دیکھوں کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور ک

دوسری بات یہ کہ حضور ﷺ کو بارش برسنے کاعلم تھا بلکہ بارش کا برسنا اور تھمنا آپ کے تصرف میں تھا۔ آٹھ دن متواتر بارش سے مدینہ منورہ اوراس کے ندی نالے لبریز ہو گئے آپ نے بادل کو تھم دیا مدینہ منورہ سے باہر جا کر برسیں چنانچہ ایساہی برسے۔ مختصر سے کہ بارش برسنے کاعلم حقیقی اور ذاتی اللہ تعالیٰ کو ہے اور وہ اپنی مخلوق میں سے جسے چاہے بیعلم عطا فرما دے۔ جب بموجب

حضور اکرم فظالین المنات نے دعا کے لئے ہاتھ بلند فرمائے اور اس وقت آسان پرانچ برابر بھی بادل نہ تھا پھریہاڑوں کی طرح بادل گھر کرآئے۔آپ ابھی منبر شریف سے نیچتشریف نہیں لائے تھے کہ آپ کی داڑھی مبارک سے بارش کے یانی کے قطرے میکنے شروع ہوگئے۔ہم پر اس دن ، دوسرے دن ، تیسرے دن اور اس طرح ساتویں دن تک لگا تار بارش برسی \_ دوسر ہے جمعہ بروہی اعرابی یا اور کوئی شخص کھڑا ہوا اور حضور ضلاکتی کہ سے عرض کرنے لگا: یا رسول الله ﷺ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ لگے ہیں ۔لہذا اللہ تعالیٰ سے دعا شیجے ۔ آپ نے پھر ہاتھ بلند کئے اورعرض کیا: اے اللہ! بارش ہمارے اردگرد اب برہے ہم پر برسا ندكوره الفاظ كہتے وقت ہاتھ كا آسان كى جس طرف اشاره فرماتے ، تو وہاں سے بادل فوراً حیث جاتے حتیٰ کہ مدینه منورہ گول مکڑا سا بن گیا۔ بدی نالے خوب بہے حتی کہ وادی قیا ۃ ایک مہینہ تک بہتی ر ہی۔ مدینہ منورہ کی کسی سمت سے بھی کوئی شخص آتا تو وہ اپنے علاقہ میں بارش ہونے کا ضرور ذکر کرتا۔

ایک حدیث پاک میں یہ الفاظ بھی مذکور ہیں: اے اللہ!
ہمارےاردگرد برسا۔ہم پراب برسانی بند کردے۔آپاپنے ہاتھ
کا جس طرف بھی آسان کی طرف اشارہ فرماتے وہیں سے بادل
حدید میں تا جہاں ہے۔ من محمد اشراد من انتا ہیں

د یو بندی کوبھی اپنے بروں کو بارش برسنے کاعلم رکھناتشلیم ہے

شیخ الاسلام نمبر میں مفتی دارالعلوم دیو بندمولوی جمیل الرحن نے ایک کانگری جلسه کی روئیدادگھی۔جس میں ان کے شیخ الاسلام نمبر کا مرتب مفتی ندکور بجنور کے ایک جلسه کی روئیدا دقلمبند کرتے ہیں جو کانگریس انگریز کی طرف سے منعقد کیا گیا تھااور اس میں مولوی حسین احمد ٹانڈوی (مدنی) بھی شریک تھے۔

عین وقت جلسہ سے بچھ پہلے اچا نک آسمان ابر آلود ہو گیا۔ موسم کا رنگ دیکھ کر منتظمین جلسہ سراسیما ہوگئے۔ (واقعہ نگارکو) جلسہ گاہ میں ایک برہنہ سرمجذ و بانہ ماہیت کے غیر متعارف شخص نے علیحدہ لے جاکران الفاظ میں ہدایت کی کہ مولوی حسین احمد کو کہہ دو کہ اس علاقہ کا صاحب خدمت ہوں۔ اگر وہ بارش ہٹوانا چاہتے ہیں تو بیکام میر بے توسط سے ہوگا۔ راقم الحروف اس وقت خیمہ میں پہنچا۔ جس پر حضرت والا نے آہٹ پاکر وجہ معلوم فر مائی اور اس پیغام کوس کرا یک عجیب پر جلال انداز میں بستر استراحت پر ہی سے ارشاد فر مایا: ''جائے کہہ و بیجئے بارش نہیں ہوگی'۔ (شخ الاسلام ص ۱۲۵)

واقعه مذكوره مين چند باتين غورطلب بين:

- (۱) اکابر دیو بند کی زبانی معلوم ہوتا ہے کہ بعض ایسے بزرگ ہیں جو بارش کورو کنے کا اختیار رکھتے ہیں۔جیسا کہ واقعہ ندکورہ میں مجذوبانہ ہیئت والاشخص۔
- (۲) مفتی دار العلوم دیو بند کو بھی تسلیم ہے کہ ظاہری نظام حکومت کی طرح باطنی نظام حکومت بھی حقیقت ہے جو مجذوب کی زبانی ''صاحب خدمت'' ہونے سے ثابت ہے۔
- ۔ں ۔ ۔ (٤) مولوی حسین احمد مدنی آئندہ کیا ہونے والا ہے؟ اس کاعلم بھی رکھتے تھے۔ تبھی تو کامل یقین کے ساتھ بارش نہ ہونے کا مژدہ سنایا۔
- (۵) مجذوب غیرمعروف جس طرح بقول خوداس علاقے کا''صاحب خدمت'' تھا۔یعنی باطنی حاکم تھا۔اس سے بڑھ کر باطنی حکومت مولوی حسین احمہ مدنی کو حاصل تھی۔تبھی تو مجذوب کو جواب بھجوایا۔ چلتے چلتے دیو بندی مکتبہ فکر کے''قطب الاقطاب'' سے متعلق ایک واقعہ سنتے جائے:

ایک آدی جو، کہ مولوی رشید احمر گنگوہی سے تعلق رکھتا تھا۔ جب وہ اپنے پیر کو ملنے آیا تو واپس جانے کا ارادہ کیا ، تو مولوی رشید احمد نے اس کو جانے سے روکا اور کہا کہ جہیں راستے میں بارش تکلیف دے گی لیکن اس نے یہ سمجھا کہ جب بارش کا سال نہیں ہے اور نہ ہی آسان اہر آلود ہے تو اس نے اجازت پر اصر ارکیا ، تو مولوی رشید احمد گنگوہی نے اس کو اجازت دے دی۔ لہذا جب وہ راستے میں بہنچا کہ اور کا سال بن گیا اور خوب بارش ہوئی جس کی وجہ سے اس نے بہت سی تکلیف اٹھائی اور اس کو یقین ہوگیا کہ میں نے بہت ہو افعالے قدم اٹھایا ہے۔ اگر میں حضرت کی بات مان لیتا تو یہ تکلیف نہ اٹھا تا۔ (تذکرة الرشید)

قارئین گرام! میں نے '' تذکرۃ الرشید'' سے مولوی رشید احمد گنگوہی سے متعلق واقعہ کا خلاصہ درج کیا۔اس واقعہ اور اس سے

پہلے مولوی حسین احمد مدنی کا واقعہ دونوں سے معلوم ہوتا ہے کہ بادل بر سنے نہ بر سنے کاعلم دیو بندی مولویوں کوبھی حاصل تھا۔ بلکہ بارش کورو کنے کا بھی اختیار رکھتے تھے۔ان علاء پر مذکورہ آیت کریمہ کی روشنی میں کفروشرک کا فتو کی نہیں لگایا گیا بلکہ یہ باتیں ان کے فضائل وکمالات کہلا ئیں ۔تو خدارہسو چئے کہا گریہی باتیں سرور کا ئنات <u>ضُلاَّتِیْ</u> کیا گئے گئے گئے کوئی سنی ثابت کرتا ہےتو اس پرشرک و *کفر* کے فتو وَں کی بارش ہو جاتی ہے اور وہ بھی انہی دیو بندیوں کی طرف سے مخضریہ کہ اللہ تعالیٰ کی عطا سے جناب سرکار دوعالم ﷺ کوعلوم خمسہ کاعلم متنا ہی تسلیم کرنا اور اس کا اثبات عقل فقل سے ثابت ہے۔اس کا انکار قر آن وحدیث کا انکار ہے۔ فاعتبروا يا اولى الابصار

قرآن كريم كاكام علم الله تعالى نے اپنے حبیب فَلِیَّالِیِّی کوعطا فرمایا

ا ہے سب تسلیم کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے حضور ﷺ کوتمام قرآن کاعلم عطا فرمایا۔اگریہ کہا جائے کہ آپ کوتمام قرآن کاعلم ہمیں دیا گیا تولازم آئے گا کہ آپ بعض قر آن سے معاذ اللہ لاعلم تھے اور وہ بعض حصہ اللہ تعالیٰ نے بے فائدہ اور فضول اتارا۔ اس لئے حروف مقطعات کے بارے میں مفسرین کرام فرماتے ہیں کہ بیحروفِ اللہ اوراس کے رسول کے درمیان راز ہیں ۔ان کانسی مفسر نے ترجمہ نہیں کیا۔مفسرین کرام نے ان حروف کے تحت میہ بات اس لئے کھی تا کہ کم فہم اور کج فہم لوگوں کو یہ کہنے کا موقع نہ ملے کہ ان حروف کا اگر کوئی معنی معلوم ہوتا ،تو مفسرین کرام ضرور لکھتے ۔لہٰذا ان کا نہ لکھنا بیواضح کرتا ہے کہ ان کامعنی ومفہوم اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے ۔حتیٰ کہ حضور ﷺ کو بھی معلوم نہیں ۔ (معاذ اللہ) قرآن کریم کا کامل وہمل علم حضور ﷺ کے لئے ثابت کرنے کے لئے کسی دلیل کی ضرورت نہیں۔ جب قرآن کریم کا کوئی لفظ'' بے فائدہ''نہیں اتارا گیا تو اولین فائدہ اور وہ بھی کامل طور پرحضور صَّلَاتَيْكِيُ التَّبِيُّ كَالِيَّالِيَّةِ كُوعِطا موا ـ صاحب تفسير خازن سورهُ الرحمُن كِ تحت رفمطراز مين:

قيل اراد بالانسان محمد صَلِلَيُّنِكُم على مه البيان يعني بيان ماكان وما يكون لانه صَلَّتُكُم لَيْكُم ينبئ عن خبر الاوليسن والاخسريسن وعين ييوم البديين \_ (جهم ٢٧٢ مطبوء معر) بيان كيا گياہے كهمورهٔ رحمٰن ميں لفظ انسان سے مرادحضور صَّلَّاتَكُ التَّبِيُّ كَيْ وَاتِ مَقْدِسه ہے۔عـلـمـه البيـان ۔اللّٰه تعالیٰ نے آپکوان تمام شیاء کاعلم عطافر مایا جوہوں گی اور جوہوچکیس کیونکہ آ بے ﷺ اولین وآ خرین اور قیامت کے دن کی خبریں بتاتے ہیں۔

وَ مَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا ﴿ رَمُّن بِرَجِكَ وَالْحِي رُوزِي اللَّهَ كَ وَمَهُ كُرُم بِرِ بَ اوروه وَيُعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْ دَعَهَا كُلِّي فِي كِتْبِ مَبِينِ ٥ ال كَهُمِر نِهِ اورسونِ جانے كى جگه كوجانتا ہے۔تمام كھلى كتاب میں موجود ہے۔

(پ١١ آيت اولي)

نو ٹ: آیت مذکورہ کے حاشیہ پرشبیراحمدعثانی دیو بندی لکھتے ہیں اور شاہ صاحب کہتے ہیں کہ متعقر سے مراد بہشت و دوزخ اور مستودع ہے مراد قبر ہے۔ ''و ما من دابة'' میں دنیاوی زندگی کابیان تھا۔ یہاں برزخ اور آخرت کابیان ہوا۔

اورنہیں جھڑتا کوئی پیۃ مگروہ جانتا ہے اس کواورنہیں گرتا کوئی دانہ زمین کے اندھیروں میں اور نہ کوئی ہری چیز اور نہ کوئی سوتھی چیز مگروہ سب کتاب مبین میں ہیں۔ وَمَا تَسْقُمُط مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظَلْمُاتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مر و . قبین . (از تقانوی صاحب سورهٔ انعام:۵۹)

غسير ازشبير احمرعثاني

کتاب مبین سے مرادلوح محفوظ ہے اورلوح محفوظ میں جو چیز ہوگی وہ علم الہی میں پہلے ہوگی ۔اس اعتبار سے مضمون آیت کا

حاصل بیہ ہوا کہ عالم غیب وشہادت کی کوئی خشک وتر اور حجموثی بڑی چیز حق تعالیٰ کےعلم از لی محیط سے خارج نہیں ہوسکتی ۔ سامٹ خیار خور اور میں میں میں میں میں میں میں میں جہ جور زیریں نے کہ سوکھیں گئی ہو تھیں میں میں میں میں میں می

اور جو چیز انہوں نے کی ہے،لکھی گئی ہے ورقوں میں اور ہر حچھوٹا اور بڑالکھا جا چکا۔

و کل شیء فعلوه فی الزبیر و کل صغیر و کبیر مستطر. (ازتمانوی صاحب سورهٔ القر:۵۲\_۵۳)

تفسيرازعثاني

یہلی آیت کی تفسیر ہے ہے کہ ہرایک نیکی بدی عمل کے بعدان کے اعمال ناموں میں کھی گئی ہے۔وقت پرساری مثل سامنے کردی جائے گی ۔ دوسری آیت کے تحت لکھتے ہیں ۔ یعنی اس سے قبل ہر چھوٹی بردی چیز کی تفصیل لوح محفوظ میں لکھی جا چکی ہے۔تمام دفاتر با قاعدہ مرتب ہیں'کوئی چھوٹی موٹی چیز بھی ادھرادھرنہیں ہو سکتی ۔

قارئین کرام! قرآن کریم کی ایسی اور بھی بہت ہی آیات ہیں۔ہم نے صرف تین پراکتفا کیا۔ان کے تراجم اور دیو بندی تفسیر سے یہ بات بالکل واضح ہے کہ اللہ تعالی نے ہرچھوٹی بڑی چیز خشک و ترکاعلم قرآن کریم میں رکھا ہے۔ کسی درخت سے بے کا گرنا بھی مذکور ہے مرنے جینے اور عالم برزخ کو قیامت میں ہرایک ایک کا ٹھکا ناتمام لکھ دیا ہے۔اس قدر جمیع علوم کی حامل کتاب کامل علم اللہ تعالی نے اپنے حبیب ومحبوب مخطاقی کی کوئی چیز سرکارابد قرار مخطاقی کی کوئی جیز سرکارابد قرار مخطاقی کی کوئی جیز سرکارابد قرار مخطاقی کی کوئی ہیں ہے۔اللہ تعالی نے آپ کوتمام اشیاء کاعلم عطافر ما دیا ہے۔

اعتراض

مذکورہ آیات میں'' کتاب مبین' سے مرادلوح محفوظ ہے' قر آن کریم نہیں ۔للبذاحضور ﷺ کے عالم قر آن ہونے اور جمیع اشیاء کا عالم ہونا ٹابت نہیں ہوتا؟

جواب: اس اعتراض کے بیجھے حسد اور کم علمی نیکتی ہے کونکہ یہ بات سب مانتے ہیں کہ کلام الہی قرآن کریم کلام نفسی کے اعتبار سے وہ ہے جولوح محفوظ میں ہے اور قرآن کریم کے جو نسخے میرے آپ کے گھر بڑے ہوئے ہیں 'دو کا نوں پر فروخت ہوتے ہیں 'مطبع جات انہیں جھا ہے ہیں اور جواور اق والفاظ کا مجموعہ ہے۔ یہ کلام نفظی ہے اور اس کے ضیاع سے کلام الہی ضائع نہیں ہوتا۔ لہذا معلوم ہوا کہ اصل قرآن لوح محفوظ میں ہے اور یہ نخہ جات اس کی نقول ہیں اور اگریت کی جمری کرلیا جائے کہ'' کتاب مبین' سے مرادلوح محفوظ ہے۔ تو ہم پھر بھی بادلائل ثابت کرتے ہیں کہ آپ ضائع کی گھر کے کولوح محفوظ کا کامل علم حاصل تھا۔

لوح وقلم کے تمام علوم کوحضور ﷺ کے سمندرعلم سے ایک قطرہ کی نسبت ہے

وعن المقدام بن معد يكرب قال قال رسول الله ضَالَيْكُا الله صَلَى الله صَلَا الله صَلَا الله صَلَا الله صَلَا الله صَلَا الله صَلَا الله صَلَا الله صَلَا الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على القران فما وجدتم فيه من حلال فاحلوه وما وجدتم من حرام فحرموه وان ما حرم رسول الله كماحرم الله.

(مشكوة شريف ص ٢٩ باب الاعتصام)

فصيره برده تتريف

ومن علومک علم اللوح والقلم. اورلوح وقلم كاعلم آپ كے علم كاايك حصہ ہے۔ (تصيده برده)

"قلم" جے اللہ تعالی نے تمام سے پہلے پیدا کیا۔اس کے الله تعالیٰ نے تین سوساٹھ رخ بنائے۔ ہر رخ میں تین سوساٹھ اقسام کے اجمالی علوم پیدا کئے پھران اجمالی علوم کی تفصیل لوح محفوظ میں کرتا ہے ۔شخ محی الدین ابن عربی کہتے ہیں کہ اللہ تعالی نے جب قلم پراپی جلی ڈالی تو اس سے ایک اور چیز وجو دمیں آئی ، جس کا نام اس نے لوح رکھا اور قلم کو حکم دیا کہلوح میں قیامت تک کے علوم بطور امانت ڈال دے ۔ انتها ۔ امام شعرانی نے کتاب الیواقیت والجواہر میں لکھا ہے۔اگر تواعتر اض کرے اور یو چھے کہ کیا وہ تمام حوادثات جوقلم نے لوح پر لکھےان کی اطلاع کسی ولی اللہ کو الله تعالى في عطا فرمائي ہے؟ اس كا جواب بيرے كه ي ابن عربي نے فتوحات مکیہ کے باب ۱۲۸ میں لکھا ہے کہ ہاں میں ان خوش نصيبوں ميں سے ہوں جنہيں الله تعالى نے ان يرمطلع فرمايا۔ شخ نے مزید لکھا کہ اللہ تعالی نے مجھے ام الکتاب کے اصل علوم اور بنیادی علوم پربھی مطلع فر مایا ہے۔ وہ ایک لا کھانتیس ہزار اور چھسو اقسام کے علوم ہیں ۔ان میں سے ہرایک قشم کئی کئی علوم پرمشمل ہے۔ شیخ زادہ نے کہا کہ تیری سمجھ میں موقوف ہے کیکن وہ حضرات كه جن كى بصيرت كى آنكھ ميں نورالہي كاسرمه لگا ہوا ہو، وہ ذوق سليم کی برکت سے بیہ مشاہدہ کرتے ہیں، کہ لوح وقلم کا تمام علم حضور اکرم ﷺ کا کی ایک جزء ہے۔جبیبا کہ بیاللہ تعالیٰ کے

فان من جو دک الدنیا و ضرتها دنیادآخرت آپ کی سخادت کا ایک حصه ہیں شرح قصیدہ خریوتی

والقلم هو الذي خلق مقدما على جميع الاشيباء وقمد جعل الله له ثلاثمائة وستين سناكل سن يعرب عن ثلاث مائة وستين صنفا من العلوم اللاجمالية فيفصلها في اللوح قال شيخ محى الدين ابن عربي اعلم ان الله تعالى لما تجلى للقلم اشتق منه موجودا اخر سماه اللوح وامر القلم ان يتدلى اليه ويودع فيه جميع ما يكون الى يوم القيامة انتهى قال الشعراني في كتاب اليواقيت والجواهر فان قلت فهل اطلع احدمن الاولياء على عدد الحوادث التى كتبها القلم على اللوح الى يوم القيامة فالجواب قال الشيخ في الباب الثامن والستين بعد السائة من الفتوحات المكية نعم انا ممن اطلعه الله على ذالك وقال الشيخ اطلعني الله على عدد امهات علوم الكتاب وهو مائة الف نوع وتسعة عشرين نوع وست مائة نوع كل نوع منها يحتوي على علوم انتهى. وقال الشيخ زاده هذا على قدر فهمك واما من التحكت عين بصيرته بالنور الالهى فيشاهد بالزوق ان علوم اللوح والقلم جزء من علومه لما جزء من علم الله

علم کی جزءہے۔

تعالمی. (شرح قصیده برده ازعمر بن احمد خریوتی ص۱۹مطبوعه نورمحد کراچی)

وحاصل معنى البيت ان جميع الانبياء وكل واحد منهم طلبوا واخذوا العلم من علمه عليه الصلوة والسلام الذي هو كالبحر في السعة والكرم من كرمه عليه الصلوة والسلام الذي هو كالديم لانه عليه الصلوة والسلام مفيض وانهم مستفاضون لانه تعالى خلق ابتداء روحه صَلَّاللَّهُ اللَّهِ ووضع علوم الانبياء وعلم ماكان وما يكون فيه ثم خلقهم فاخذوا علومهم منه عليه الصلوة والسلام او المراد انه تعالى لما خلق نور محمد قبل الاشياء خلق اللوح والقلم والسموات والارضين والعرش والكرسي والملائكة والجنة والنار وارواح الانبياء والمؤمنين ونور قلوبهم ونورانفسهم من نوره عليه السلام فعلم الانبياء كنقطة بالنسبة الى ما في اللوح والقلم مخلوقان من نوره عليه الصلوة والسلام فيكون علمهم نقطة من علمه عليه الصلوة والسلام كمالايخفى . (عصرةالشحدة شرح قصيدة بردة ازعلامه خريوتي ص۸۳ مطبوعه نورمحد کراچی )

شعر کے معنیٰ کا حاصل میہ ہے کہ تمام انبیائے کرام اور ان میں سے ہرایک نے آپ ضلاب کیا اور حاصل کیا جووسعت میں سمندر ہے اور ان حضرات نے آپ کے کرم سے کرم حاصل کیا، جو بارش کی مانند ہے۔ کیونکہ حضور اکرم فیض رسال اور تمام انبیاء کرام فیض حاصل کرنے والے ہیں کیونکہ اللہ تعالی نے سب سے پہلے روح مصطفیٰ خالیا گھاتھے کو بیدا فرمایا اور اس میں تمام پیغمبروں اور ما کان وما یکون کاعلم بھر دیا۔ پھرحضرات انبیاء كرام بيدا كئے گئے تو انہوں نے اپنے اپنے علوم حضور ضَالَتُكُمُ الْمِيْحِيِّ كعلم سے حاصل كئے يا مراديہ ہے كەاللەتعالى نے جب حضور خَطِلَتُنْهُ التَّبِيْ كَانُور مبارك كوتمام اشياء سے قبل پيدا فرمايا - پھر لوح وقلم ، زمین و آسان ،عرش و کری ، فرشتے ، جنت و دوزخ ،تمام پغیمروں کی روحیں،مومنین کی روحیں، اور ان کے قلوب والفس کا نورحضور خَالِّتُهُا لَيُعْلِيَ كَنورت بيداكيا -لبذاتمام انبيائ كرام كا علم لوح وقلم کے مقابلہ میں ایک نقطہ کی مانند ہے۔ جو دونوں آپ خَلِلْنَا لَيْنَا كَا كُور مِي بِيدا كَ كُمّ بِين لِهٰذا تمام انبيائ كرام كا علم آپ ضلام اللہ کا کہ علم کے مقابلہ میں ایک نقطہ کی حیثیت رکھتا ہے۔جبیہا کہواضح ہے۔

نوٹ: ''قصیدہ بردہ''جس کا حوالہ درج کیا گیا ، شایداس کے بارے میں کوئی معترض کہہ دے کہاں میں رطب ویابس ہے اور شاعرانہ تخیلات ہیں ۔لہٰذااس کے شعر بطور دلیل پیش نہیں کئے جاسکتے ۔ہم اس بارے میں صرف ایک حوالہ درج کر دینا کافی سمجھتے ہیں جس سے اکابر دیو بند کے نزدیک اس کی اہمیت واضح ہوجائے گی۔

نشرالطبيب

''اکثرختم فصول''قصیدہ بردہ'' کے اشعار ہیں اور ان کے ساتھ ایک شعر درود کا بھی جوقصیدہ بردہ کانہیں ہے تبر کا بڑھا دیا گیا ہے''۔(صہم)

قار تین کرام! مولوی اشرف علی تھانوی نے '' نشر الطیب'' کی تمام فصلیں ختم کرتے وقت ازرا ہُ برکت قصیدہ بردہ کے اشعار پر
ان کا اختتام کیا ہے۔ گویا یہ قصیدہ متبرک ادر مبارک ہے۔ بلکہ فصلوں کے در میان بھی کہیں کہیں قصیدہ بردہ کے اشعار لکھے ہیں ادر اس
کتاب میں لکھا ہے کہ جہاں کہیں لفظ'' قصیدہ'' لکھوں اس سے مراد قصیدہ بردہ ہی ہوگا۔اگر اس کے اشعار قابل استدلال نہ تھے تو
قصیدہ متبرک ومبارک کیسے ہوگیا؟ پھر''نشر الطیب'' کے ص۹ پر تھانوی صاحب رقمطراز ہیں۔ کیونکہ حضور ﷺ نے ان اشعار پر
سکوت فرمایا۔اس لئے حدیث تقریری سے ان کے مضامین کا صحیح پور جمت ہونا ثابت ہوگیا۔تقریباً تمام شارحین قصیدہ بردہ نے لکھا ہے۔

والتحقيق عندى ان جميع ما عند النبى فللم المنزل الاسرار الالهية وغيرها من الاحكام الشريعة قد اشتمل عليه القران المنزل فقد قال سبحانه وانزلنا عليك القران تبيانا لكل شيء وقال الله تعالى مافرطنا في الكتاب من شيء وقال في الله تعالى مافرطنا في الكتاب من شيء وقال في الله تعالى فيه المرمذي وغيره ستكون فتن قيل وما المخرج منها قال كتاب الله تعالى فيه نبأما قبلكم وخبرما بعدكم وحكم فيكم واخرج ابن قبلكم وخبرما بعدكم وحكم فيكم واخرج ابن عبير عن ابن مسعود قال انزل في هذا القران كل علم وبين لنا فيه كل شيء ولكن علمنا يقصر عما بين لنا في القران.

(روح المعانی ج۲ ص۱۹۰ یت یا ایھا الرسول بلغ ماانزل الیک من ربک)

وقال الشافعي مرة بمكة سلوني ما شئتم احبركم عنه في كتاب الله. قال ابن ابي الفضل الموسى في تفسيره جمع القران علوم الاولين والاخرين بحيث لم يحط بها علما حقيقيا الا المتكلم بها ثم رسول الله صليقي خلاما استأثر به سبحانه تعالى ثم ورث عنه معظم ذالك سادات الصحابة واعلامهم مثل خلفاء الاربعة وابن مسعود وابن عباس رضى الله عنهم حتى قال لوضاع عقال بعير لوجدته في كتاب الله.

(تفبيراتقان ج٢ص١٢١)

(ما كان الله ليزر المومنين على ما انتم عليه حتى يميز الخبيث من الطيب) اختلف العلماء في

میرے نزدیک تحقیق یہ ہے کہ حضور ﷺ کے پاس جس قدراسرار البی اوراحکام شری وغیرہ تھے۔ ان سب پرقر آن کریم مشتل ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا ہے'' بے شک ہم نے آپ پر کتاب نازل فرمائی، جو ہر چیز کا واضح بیان ہے۔ ایک اور جگہ اللہ تعالی نے فرمایا: ہم نے قرآن کریم میں کوئی کی نہیں چھوڑی اور حضور ﷺ نے ہمی ارشاد فرمایا جے امام تر مذی وغیرہ نے ذکر کیا۔ فرمایا: عنقریب بہت سے فتنے ہوں گے۔ آپ سے پوچھا گیا۔ ان سے بیخے اور نگلنے کا کیا طریقہ ہوگا؟ فرمایا: اللہ تعالی کی کتاب کہ جس میں تم سے پہلے اور تم سے بعد میں آنے والوں کے ابن معود سے بیان کیا کہ اس قرآن میں ہم ما تارا گیا اور ہمارے لئے ہر چیز بیان کر دی گئی ہے لیکن ہمارے علوم قرآن کریم کے بیان کردہ علوم تک ہم بین تا میں قاصر ہیں۔ بیان کردہ علوم تی ہم نے بیان کردہ علوم تی ہم نے بیان کردہ علوم تر آن کریم کے بیان کردہ علوم تی ہم نے میں قاصر ہیں۔

ایک مرتبه ام شافتی رضی الله عنه نے مکه شریف میں فرمایا: تم
جو چاہو مجھ سے پوچھو، میں تمہیں کتاب الله سے اس کا جواب
دول گا۔ یہاں تک کہ ابن ابی افضل موئی نے اپنی تفییر میں لکھا ہے
کہ قرآن کریم نے اولین و آخرین کے علم کو اپنے اندر جمع کر لیا
ہے۔ ان علوم کا حقیقی احاطہ الله تعالیٰ کو ہے پھر اس کے رسول
ضابہ کرام کو ماسوائے ان علوم کے جو الله تعالیٰ نے اپنے لئے
صحابہ کرام وارث ہوئے جن میں خلفائے اربعہ اور ابن عباس وابن
مسعود وغیرہ رضی الله عنهم ہیں۔ یہاں تک کہ حضرت ابن عباس نے
فرمایا: اگر میرے اونٹ کی تمیل بھی گم ہو جائے تو اسے بھی قرآن
کریم میں یالوں گا۔

جن حال پرتم ہواس پراللہ تعالیٰ مؤمنوں کونہیں رہنے دے گاحتیٰ کہ وہ خبیث وطیب کے درمیان امتیاز نہ کردے۔) علماءنے

سبب نزول هذه الاية فقال الكلبي قالت القريش يا محمد تزعم ان من خالفك فهو في النار والله عليه غضبان وان من اطاعك ويتبعك على دينك فهو في الجنة والله عنه راض فاخبرنا بمن يؤمن بك وبمن لا يؤمن بك فانزل الله تعالى هذه الاية وقال فى صورها فى الطين كما عرضت على ادم واعلمت من يؤمن بي ومن يكفر بي فبلغ ذالك السمنافقين فقالوا استهزاء زعم محمد انه يعلم من يؤمن به ومن يكفر ممن لم يخلق بعد ونحن معه وما يعرفنا فبلغ ذالك رسول الله ضَالِّلَيُّهُ اللَّهِ عَلَى المنبر فحمد الله واثني عليه ثم قال ما بال اقوام طعنوا في علمي لا تسألوني عن شيء فيما بينكم وبيس الساعة الانباتكم به فقال عبد الله بن حذافة مهممي فقال من ابي يا رسول الله ضَالِتَكُنُ السَّحِيْرِ فقال حدافة فقام عمر فقال يا رسول الله رضينا بالله ربا وبالاسلام دينا وبالقران اما ما وبك نبيا فاعف عنا ع ف الله عنك فقال النبي ضَلِلَّتُكُنُّ إِلَّهُ فَعِلَ انتم منتهون فهل انتم منتهون ثم نزل عن المنبر فانزل الله هذه الأنة.

آيت ما كان الله ليز رالمؤمنين الاية )

اس آیت کے سبب نزول میں اختلاف کیا ہے۔ کلبی نے کہا: کہ قریش نے کہا: اے محمد! تم گمان کرتے ہو کہ جو شخص تمہاری مخالفت کرے گا وہ دوزخی ہے اور اللہ اس سے ناراض ہے اور جوتمہاری اطاعت کرے گااورتمہارے دین کی اتباع کرے گاوہ جنتی ہے اور اللهاس سے راضی ہے۔ لہذا آب ممیں بتائے کہ کون آپ پر ایمان لائیں گے اور کون ایمان نہیں لائیں گے؟اس پریہ آیت نازل ہوئی اورسدی نے کہا کہ حضور ضلاکہ کیا ہے نے فر مایا: مجھ پرمیری امت مٹی میں اپنی اپنی صورتوں پر بیش کی گئی جیسا کہ آ دم علیہ السلام پر پیش کی گئی تھی۔ میں نے ان میں سے اپنے او پر ایمان لانے والوں اورايمان نه والوں کو جان ليا ۔ جب پيخبر منافقين کو پنچي ، تو ازراه مذاق كہنے لگے۔محمد (خُلِلَتُهُ الْمِيْكُورِ ) كمان كرتے ہيں كەانبيس اپنے اویرایمان لانے والوں اور نہایمان لانے والوں کاعلم ہے، جوابھی بیدائھی نہیں ہوئے اور حالت بیے ہے کہ ہمارا انہیں پیۃ بھی نہیں جل سكا - جب مه بات رسول الله خَلِلْتُلْكُمُ اللَّهُ كُوبِينِي ، تو آب منبرير حلوہ فر ماہوئے ۔ کھڑے ہوکراللہ تعالیٰ کی حمہ وثناء کی پھر فر مایا: اس قوم کا کیا حال ہے جومیرے علم میں طعنہ کرتی ہے؟تم مجھ سے آج سے لے کر قیامت تک گی چیز وں کے بارے میں پوچھوتو سہی میں حمہیں سب کا جواب دوں گا ۔ بیان کرعبداللہ بن حذافیے کھڑ ہے ہوئے اور یو چھا: بتائے میراباپ کون ہے؟ فرمایا: تیراباپ حذافہ ہے۔ پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ کھڑ ہے ہو گئے اور عرض کرنے لگے (تفسیر خازن جام ۱۰۰۰۔ ۲۰۱۱ مطبوعہ مصر قدیم ،تفسیر مظہری یا رسول اللہ! ہم اللہ پر پروردگار ہونے کی حالت میں راضی ہوئے۔ اسلام کے دین ہونے یر ،قرآن کے امام اورآپ فَلِلَّنْ اَلَّهِ اِلْقِ کے نی ہونے یر راضی ہوئے۔ ہمیں معاف کر دیجئے۔ اللہ آپ کو معاف فرمائ حضور ضَالَتَنْ المَّيْنِ المَّيْنِ فَي فَرمايا: كياتم بازآن والے مؤكياتم بازآنے والے ہو؟ آپ منبرے نیچ تشریف لائے تو یہ آیت نازل ہوئی۔

مفسرین کرام کی زیر بحث موضوع پر بکثرت عبارات موجود ہیں ۔صرف تین ہی پراکتفا کیا جاتا ہے۔''روح المعانی'' کے الفاظ '' قرآن کریم میں ہر چیز کا بیان ہے گر ہماری عقلیں قاصر ہونے کی وجہ سے ان تک رسائی نہیں یا تیں''۔اور پھراسے صاحب روح المعانی نے''اپنی تحقیق قرار دیا۔ یہی''روح المعانی'' تفسیر ہے جسے دیو بندی علاء بھی تحقیقی تفسیر جانبے ہیں۔''تفسیر اتقان' میں علوم اولین و آخرین کا قرآن کریم کو جامع قرار دیا گیا اورحضرات صحابه کرام کواس کا وافرعلم عطا کیا گیا جس پرعلامه السوطی رحمة الله علیه حضرت عبداللہ بن عباس کا قول پیش کرتے ہیں۔"اگر اونٹ کی ری اور ٹیمل گم ہو جائے تو میں اسے بھی قرآن میں پالوں گا"۔ای سے معلوم ہوا کہ قرآن کریم ہوتا ہوتی کے علوم کوشائل و کائل ہے اور یہ بھی معلوم ہوا کہ جولوگ فدکورہ آیات کے عموم کوصرف احکام تک محدود کرتے ہیں، یہ درست نہیں۔اونٹ کی ٹیمل کونسا علم شرع ہے؟ حقیقت ہے ہے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب ضرافیا کہ اللہ کا کو جملہ احکام شرعیہ کاعلم کی عطافر مایا۔ای طرح تمام اشیائے کا کنات کاعلم تام عطافر مایا۔ یہی ہم اہل سنت و جماعت کاعقیدہ ہواور ای کو جملہ احکام شرعیہ کاعلم کی عطافر مایا۔ای طرح تمام اشیائے کا کنات کاعلم تام عطافر مایا۔ یہی ہم اہل سنت و جماعت کاعقیدہ ہواور تمام سند تائین نے ایک خوان ہوں کہ والم اللہ ہوئی کو بھارا ہمی پیونہیں کہ ہم حقیقہ تک ایمان لانے اور نہ والے اسب کو جانتا ہوں، عالانکہ ہم آپ کے سامنے آتے جاتے ہیں، لیکن آپ کو ہمارا ہمی پیونہیں کہ ہم حقیقہ کہ ایمان طرف کی اور کے جواب ہیں آپ نے مغیر پر کھڑے ہوکر اعلان فرمایا۔ پچھالوگ کی ہوئی سے دائی ہوئی ہوگہ اور کیا میں کہ ہم حقیقہ پر اعتراض کرتے ہیں۔ کھلا اعلان ہے کہ جو چاہو پوچھواور قیامت تک کی باتوں کا جواب دوں گا۔ایک صحابی نے اپنے والد کے بارے میں اور چھا۔ فرمایا: اس کا نام' خوان کہ ہوارے دلوں کی بات نہیں جانے۔حضرت عبداللہ رضی اللہ عند نے جب آپ کے اعلان کو عام شہم ہوتا ہے کہ ہم حقیقہ تھے کہ آپ ہمارے اللہ بالرصام' کے زم ہے میں دریافت کیا۔ کیونکہ پچھلوگوں کواس بارے میں غلط بہ خواس مرف منافی طور پر معلوم ہونا ہو تھا۔ کہ انہی عالم تھے۔حضور ضافی گل گلور پر معلوم ہونا جس طرح قالوں وما یکون تمام کاعلم باعطائے الی عالم تھے۔حضور ضافی گل گلور پر معلوم ہونا جس طرح قاسی سے سے حضور ضافی گل طور پر معلوم ہونا جسلام کا کی طور کی خواس موال میں تا ہے۔ بہر حال مذکور مقوم ہونا جسلام کان وما یکون تمام کاعلم باعطائے الی عالم تھے۔حضور ضافی گل کی ہوئی ہم کان وما یکون تمام کاعلم باعطائے الی عالم تھے۔حضور ضافی گلائٹ کھڑ کے کہ ہم است سے معلوم ہونا ہی کو کہ موال موال میں کو کی موال موال کے کہ کو کہ ہم اس کو کہ کو کہ ہم انسان کو کہ کو کو کہ ہوئی کو کو کہ کو کہ ہم انسان کو کو کو کو کہ کو کو کو کو کو کی کو کو کو کو کو کو کو کو کر کے اس کو کھڑ کو کو کو کہ کو کو کو کھور کی کو کی کو کو کو کی کو کو کو کو کو کی کو کو کو کو کو کو کو کو

احادیث اوران کی شروح ہے حضور خلیجا کی گا اثبات

حضرت انس بن ما لک رضی اللہ تعالی عنہ بیان فرماتے ہیں کہ سوری ڈھلنے پرآپ ضلانی النہ تعالی سال کے بعد منبر پرجلوہ فرماہوکر قیامت تک کے بڑے بڑے امور کا ذکر فرمایا۔ پھر فرمایا؛ مجھ سے جو چاہو پوچھ سکتے ہو۔ میں کہ اس کھڑا کھڑا اس کا جواب دوں گا۔ لوگ رونا شروع ہوگئے۔ آپ بار بار فرماتے جو پوچھنا ہے پوچھلو۔ حضرت عبداللہ بن حذا فدنے کھڑے ہوکراپنے باپ کا پوچھا۔ فرمایا: حذا فد ہے۔ اس کے بعد آپ نے پھر فرمایا: پوچھوجو پوچھنا چاہتے ہو۔ اب حضرت عمرضی کھڑے ہوکراپنے باپ کا پوچھا۔ فرمایا: حذا فد ہے۔ اس کے بعد آپ نے پھر فرمایا: پوچھوجو پوچھنا چاہتے ہو۔ اب حضرت عمرضی اللہ عنہ آپ کے سامنے دوزانو بیٹھ گئے اور عرض کرنے لگے۔ اللہ کے رب ہونے ، اسلام کے دین ہونے ، آپ کے نبی ہونے پر ہم راضی ہیں، حضور خاموش ہو گئے اور پھر فرمایا: بتا ہی قریب ہے۔ حضرت عبد اللہ بن حذافہ کی والدہ نے ان سے کہا کہ تو نا فرمان بیٹا ہے۔ کیا بچھے یہ خوف تھا کہ تیری والدہ نے دور جا لمیت میں بدکاری کا ارتکاب کیا ہوگا جیسے عام عورتیں اس دور میں کیا کرتی تھیں؟ جناب عبداللہ نے کہا اگر حضور خالا بھا گئے ہے۔ کیا بھی عام عورتیں اس دور میں کیا کرتی تھیں؟ جناب عبداللہ نے کہا اگر حضور خالفہ گئے کہا گر حضور خالفہ گئے کہا گر حضور خالوں کیا میٹا قرار دیتے تو میں اس سے ہی اپنانسب ملالیتا۔

(صحح مسلم ج٢ص٢٢٣باب توقيره وترك انصار سواله عمالا ضرورة اليه بمطبوع رشيديه كتب خاند وللى)

حدیث ندکوره سے درج ذیل امور کا اثبات ہوتا ہے:

- (1) حضور صَلِيَنْ اللَّهِ اللَّهِ كُوتِيامت تك كي تمام اشياء كاعلم تها-
- (۲) حضرت عبدالله بن حذافه رضی الله عنه کویقین تھا که آقائے دو عالم ضلاً الله الله الله الله الله عنه کو جانبے ہیں کہ میں کس کے نطفہ سے ہوں؟
- (٣) حضرت عبد الله بن حذافه كى والده چونكه صحابية هيس ، اس لئے وہ بھى يہى عقيده ركھتى تھيں كه ميرے بارے ميں بھى حضور ﷺ كوعلم ہے كه ميں بدكاريا نيكوكاركيسى ہوں؟

(٤) حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کمال ذہانت سے اور بلاغت وفصاحت بھرے انداز میں دونوں طرف کا خیال رکھا۔حضور <u>خلاک</u> اللہ اللہ عنہ کے قیامت تک کے علم کے اعلان اورلوگوں کے مختلف سوالات پوچھنے کا نتیجہ بجز تباہی وہلاکت کے بچھ نہ تھا۔اس لئے آپ نے آپ کی نبوت پر رضامندی کا اعلان کر کے تائید کردی کہ آپ جو بچھ فرمارہے ہیں وہ حق و سچے ہے۔

(۵) حضرت عبدالله بن حذافه کا کہنا کہ اگر آپ کسی حبثی کے میرے باپ ہونے کا اعلان کر دیتے تو میں تسلیم کر لیتا۔اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ آپ ضلاح کی ایک کے علم' معلوم ہوتا ہے کہ آپ ضلاح کی ایک کی کا معلم' معلوم ہما' سے کہیں زیادہ وسیع ہے۔

عن ابى موسى الاشعرى قال سئل رسول الله ضَلِيّنَا الله عن اشياء كرهها فلما اكثروا عليه مسئله غيضب ثم قال للناس سلونى عما شئتم فقال رجل من ابى؟ قال ابوك حذافة فقال اخر وقال من ابى يا رسول الله؟ قال ابوك سالم مولى شيبه فلما رأى عمر ما فى وجه رسول الله ضَلِيّنَا الله عَلَيْنَا الله وفى قال يارسول الله ضَلَيّنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله صَلّا الله عَلَيْنَا الله عَلْمَلْ الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَمْ الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلْنَا الله عَلَيْن

صحح مسلم ج٢ص٢٦ صحح بخارى ج٢ص١٠٨٣ ابساب مسا يكره من كثرة السوال وتكلف مالا يعنيه)

ہوجاتا ہے مختصریہ کہ اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کے از ازل تا ابدتمام اشیاء کاعلم عطافر مادیا ہے۔ای کی تائیدایک اور حدیث سے بھی ہوتی ہے ملاحظہ فرمائے:

قال قال رسول الله صلاح الملاء عزوجل في احسن صورة قال فيم يختصم الملاء الاعلى قلت انت اعلم قال فوضع كفيه بين كتفى فوجدت بردها بين ثدى فعلمت مافى السموات والارض. (فعلمت) اى بسبب وصول ذالك الفيض. (مافى السموات والارض) يعنى ما اعلمه الله تعالى مما فيهما من الملائكة والاشجار وغير الله تعالى مما فيهما من الملائكة والاشجار وغير هما وهو عبارة عن سعة على الذى فتح الله به عليه وقال ابن حجر اى جميع الكائنات التى مافى السموات بل وما فوقها كما يستفاد من قصة السموات بل وما فوقها كما يستفاد من قصة المعراج والارض هي بمعنى الجنس اى وجميع الحماية والارض هي بمعنى الجنس اى وجميع مافي الأرضين السبع بل وما تحتها كما افاده اخساره عليه السلام عن الثور والحوت الذين عليهما الارضون كلها. (مرقات شرح مثلوة ت مماايات)

رسول الله صلاح نے فرمایا: پیس نے اپنے رب کو بہترین صورت میں دیکھا۔ اس نے بوچھا: ملاء الاعلیٰ کس بارے میں بحث کررہے ہیں؟ میں نے عرض کیا: تو ہی بہتر جانتا ہے۔ فرمایا: پھر الله تعالیٰ نے اپنا دست قدرت میرے دونوں کندھوں کے درمیان رکھا۔ میں نے اس کی ٹھنڈک اپنے سینہ میں پائی جس سے میں نے آسانوں اور زمین کی تمام اشیاء کو جان لیا۔ یعنی دست قدرت کے وصول فیض سے میں نے آسانوں اور زمینوں کے مابین فرشتوں ، درختوں وغیرہ سب کو جان لیا۔ آپ کا یہ ارشاد اس وسعت کی طرف اشارہ کرتا ہے جو آپ کو الله تعالیٰ نے دکھایا اور اس جردمۃ الله علیہ نے کہا کہ آسانوں اور زمینوں کے درمیان سے مرادوہ تمام کا کنات ہے جو آسانوں اور زمینوں کے درمیان سے مرادوہ تمام کا کا تا ہے جو آسانوں اور زمینوں کے درمیان سے مرادوہ تمام کا کنات ہے جو آسانوں میں بلکہ ان سے او پر اور زمینوں میں بلکہ تحت الرکی تک موجود ہے۔ یہ بات واقعہ معراج سے مستفاد میں بلکہ تحت الرکی تک موجود ہے۔ یہ بات واقعہ معراج سے مستفاد میں بلکہ تحت الرکی تک موجود ہے۔ یہ بات واقعہ معراج سے مستفاد بیل دیا، جن برتمام زمینیں رکھی گئی ہیں۔

> فعلمت ما فى السموات ولارض. پس دانستم هرچه در زمين بود عبارت است از حصول تمام علوم جزئى وكلى واحاطه آن. (افع اللمات شرح مثكرة ، باب المساجد فصل دوم ص ٣٥٧ مطبوء نثى نولكثور)

پس میں نے وہ تمام کچھ جان لیا جو آسانوں میں ہے اور جو زمین میں ہے ۔اس سے مرادیہ ہے کہ تمام جزئی وکلی علوم اوران کا احاطہ آپ کوحاصل ہو گیا تھا۔

## علمائے امت کے اقوال رسول کریم فیلیکی کے لیے علم غیب کلی کا ثبوت

اما الاول وى ضَالَتُنَا الْمُنْ الله الله الله الله نورى واول است در نبوت كه كنست نبيا ما خلق الله نورى واول است در نبوت كه كنست نبيا وادم السمنجدل في طينه واول مجيب درعالم درروز ميثاق

حضور ضلا المنظم المجاد میں اول ہیں۔ حدیث میں آیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے میر نورکو پیدا فر مایا۔ آپ نبوت میں اول ہیں۔ آیا ہے کہ میں اس وقت بھی نبی تھا، جب آدم

است الست بربكم قالوا بلى واول من امن بالله وبذالك امرت وانا اول المسلمين واول من تنشق عنه الارض واول من يؤذن له بالسجود واول يفتح له باب الشفاعة واول من يدخل الجنة بإوجورسبقيت واوليت اخراست دربعثت ورسالت ولمكن رسول الله وخماتهم النبيين وكتاب اواخركتب ودين اواخراديان است چنا تكفرمودنحن الاخرون والسابقون. الظاهر الباطن ظاهر است انوار او که تمامهٔ آفاق را در گرفته وعالم را روش ساخته است \_ و پیج ظهوری مثل ظهوری و سیج نوری مثل نوری ما نند نور وی نیست و باطن است اسرار وی که میچکس بدرک حقیقت حال وی راه نبرده و دور و نز دیک همه در نظاره کمال و جمال و حران وخیره مانده و هو بکل شیء علیم ووی خُلِلْتُنَاكِيَّةِ وَإِنَا است بربمه جِيزِ از شيونها ذات الهي واحكام وصفات حق واساءا فعال وآثار ونجميع علوم ظاهر وباطن اول وآخر احاط مود ومصداق وفوق كل ذي علم عليم. شره عليه من الصلوة وافضلها ومن التحيات اتمها واكملها. (مدارج النبوت ج اص المطبوعة مثني نولكثو ركه عنو )

ہر چہ دردنیا است از زمان آ دم تا اوز ن فخیرُ اولی بروے خُطِلْتِنْ الْمُتَّالِیْنِ مُنکشف ساختند تا ہمہ احوال را از اول تا آخر معلوم کر دویا رانِ خود را نیز بعضے از ال احوال خبر دار . (مدارج النوت جاص ۱۳۳ باب سوم دربیان فضل وشرافت ،مطبوعه نولکشور)

قال رسول الله فَالْكَالْكُلْكَالَ انسى لاعرف السمائهم اى العشرة (واسماء ابائهم والوان خيولهم) فيه مع كونه من المعجزات دلالة على ان علمه الله تعالى محيط بالكليات والجزئيات من الكائنات وغيرها.

(مرقات شرح مشکوة ج٠١ص ٥١مطبوء مکتبه امداد بیماکان) (ویسکسون السرسسول عبلیسکسم شهیسدا) یعنی

علیہ السلام ابھی ایخ خمیر میں تھے۔روز میثاق آپ ہی سب سے يهلے جواب دينے والے ہيں۔جب يو جھا گيا:الست بر بڪھ۔ آب الله تعالى يرسب سے يبلے ايمان لانے والے ہيں۔ وانسا اول السمسلمين -اس يرشامد - قبر ا محف والول مين آب سب سے پہلے ہیں ۔آپ کوسب سے پہلے سجدہ کی اجازت اور آپ کوہی سب سے پہلے باب شفاعت کے کھولنے کا منصب ملے گا۔ جنت میں آپ سب سے پہلے داخل ہوں گے۔ آپ بعثت و رسالت میں جگم خاتم النبین سب سے آخر ہیں۔ آپ کی کتاب آخری کتاب،آپ کادین آخری دین ہے جیسا کے فرمایا: نصحین الاحرون السابقون آب باعتبارانوار كظاهرين ، كمتمام کا سنات میں آپ کی روشن پھیلی ہوئی ہے اور آپ ایسے ظاہر ہیں کہ د دسرا کوئی آپ کی طرح ظاہر و باہر نہیں ۔ ایسے نور کہ دوسرا کوئی نور آپ کی مثل نہیں ۔ آپ باطن ہیں یعنی آپ کے اسرار پوشیدہ ہیں جن کی طرف کسی کی رسائی نہیں ہے۔ آپ سب کے نزویک ہیں' آپ کے کمال و جمال کے نظارہ میں سبھی حیران ہیں اور آپ تمام اشیاء کے عالم ہیں یعنی ذات اللی ،احکام ،صفات ،اساء ،افعال اور آ ٹاربلکہ تمام ظاہری و باطنی علوم پر آپ مطلع ہیں آپ نے تمام ممكنات كااحاطه كياموا باورفوق كل ذى علم عليم كا مصداق بين خُلِالتِّنَايُ البِياحِيَّةِ \_

آ دم علیہ السلام سے نفخہ اولیٰ تک دنیا میں جو بچھ ہے آپ پر اسے منکشف کر دیا گیا۔ ان تمام اشیاء کے حالات از اول تا آخر آپ کومعلوم ہو گئے اور آپ نے اپنے بعض صحابہ کو بھی ان میں سے بعض احوال کی خبر دی۔

رسول کریم خلانگانگی نے فرمایا: میں ان دس گھڑ سواروں کے نام جانتا ہوں اور ان کے آبا و اجداد کے علاوہ ان کے رنگ بھی جانتا ہوں۔اس ارشاد میں آپ کا معجزہ ہونے کے ساتھ ساتھ اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ اللہ تعالی نے آپ کو کا ئنات وغیرہ کی تمام کلیات وجزئیات کاعلم عطافر مادیا ہے۔

تہارے رسول تم پر گواہ ہوں کے کیونکہ آپ نور نبوت کے

سبب ہر دین دار کے دینی درجہ پرمطلع ہیں اور جانتے ہیں کہوہ مخض

آپ کے لائے ہوئے دین میں کس درجہ کا مومن ہے اور اس کی

حقیقت ایمانی کیا ہے؟ اور اس کی ترقی کے راستہ میں آنے والی

ركاوث اور يرده كوبهي بخوبي جانة بين كهوه كيا ہے؟ البذا آپ

صَلِيْتُهُ الْمِيْرِيِّ تَهِارِ عِنْمَام كَناهُون كُونِيك وبداعمال كواور اخلاص و

نفاق کی ہر حالت کو جانتے اور پہچانتے ہیں ۔ اس کئے دنیا میں

امت کے بارے میں آپ کی کسی تھم شرعی کے متعلق گواہی دینا

مقبول اور واجب العمل ہے اور حضرات صحابہ کرام ، ازواج

مطہرات اور اہل بیت و دیگر موجود انسانوں اور اپنے زمانے کے

بعد آنے والے حضرات مثلاً اولیس قرنی ،صله، امام مہدی اور دجال

وغیرہ پرمطلع ہیں اور آپ نے تمام حاضرین و غائبین کے متعلق جو

باشدرسو لے شابرشا گواہ زیرا کہ او مطلع است ہور نبوت برر تبہ ہر متدین بدین خود کہ در کدام درجہ از دین من رسیدہ وحقیقت ایمان او چیست وحجا ہے کہ بدال از ترقی مجوب ماندہ است کدام است پس او مے شناسد گناہان شاراو درجات ایمان شارا اوا خلاص و نفاق شاولہٰذا شہادت او در دنیا بہ حکم شرع درخق امت مقبول و واجب العمل است و آنچہ از فضائل و مناقب حاضران زمان خود مثل صحابہ کرام و از واج و فضائل و مناقب حاضران زمان خود مثل صحابہ کرام و از واج و دجال یا از مصائب و مثالب حاضران و غائبان میز مائیدا عقود دراس و اجب است و مثالب حاضران و غائبان میز مائیدا عقود برآل واجب است و

(تفسیرعزیزی پاره دوم رکوع اول زیرآیت و یکون الرسول علیکم شھیداص ۵۱۸مطبوعه ہند)

مثال

" قبل لا يعلم من في السموات والارض الغيب الاالله كهدو يجئ كدالله كالترتعالى كسواآ مانون اورزمينون كاغيب كوئى الهين جانتا' منطقى اعتبار سے يه 'سالبه كليه' قضيہ ہے۔ يعنى الله تعالى كے علاوہ كوئى بھى دوسرائبيں جانتا ليكن اسى قرآن ميں ايك اور جگه ارشاد ہے: 'فلا يظهر على غيبه احدا الا من ارتضى من رسول الله اپنا غيب كوكسى پرظام ركر ديتا ہے )'اس آيت ميں مرتضى رسول كے لئے اظهار غيب كا اعلان اور خبر دى گئى ہے اور يه 'موجبہ جنسيہ' ہے۔ اہلی عقل جانے ہیں كہ سالبه كليه كي نقيض موجبہ جزئية ہوتى ہے۔ لہذا ثابت ہوتا ہے كه دونوں آيات باہم متناقض ہيں۔ كيا قرآن كريم كى آيات ميں تناقض بايا جاتا ہے؟ تناقض كا (قرآن كريم ميں) قائل خارج از ايمان ہوتا ہے۔ اب ان دونوں آيات ميں بظام رتناقض كواگر يوں حل نہ كريں كہ سالبه كليه ميں جونئى كى گئى وہ علم ذاتى كا عتبار سے ہادرا بجاب جزئى ميں اثبات علم عطائى كے بيش نظر ہے۔ يعنى ذاتى طور پر الله تعالى كے سواكوئى اور ايک چيز كاعلم غيب بھى نہيں رکھتا اور عطائى علم غيب بيند يدہ رسول كوديا گيا ہے۔ پيش نظر ہے۔ يعنى ذاتى طور پر الله تعالى كے سواكوئى اور ايک چيز كاعلم غيب بھى نہيں رکھتا اور عطائى علم غيب بيند يدہ رسول كوديا گيا ہے۔ پيش نظر ہے۔ يعنى ذاتى طور پر الله تعالى كے سواكوئى اور ايک چيز كاعلم غيب بھى نہيں رکھتا اور عطائى علم غيب بيند يدہ رسول كوديا گيا ہے۔

یمی طریقہ تطبیق علائے امت کے ہاں مسلم و محقق ہے۔''جاءالحق'' میں مفتی احمد یار خال نعیمی گجراتی رحمۃ اللہ علیہ نے''زرقانی شرح مواہب'' سے ایک عبارت نقل فر مائی ۔ ملاحظہ ہو:

وقد تواترت الاخبار واتفقت معانيها على اطلاعه عليه السلام على الغيب ولا ينافى الايات الدالة على انه لا يعلم الغيب الاالله لان المنفى علمه عليه السلام من غير واسطة اما اطلاعه عليه السلام باعلام الله فمحقق بقوله تعالى الامن ارتضى من رسول. (جاء الحق ص

قارئین کرام! علامہ زرقائی رحمۃ اللہ علیہ نے اس دور کے مختلف فیہ مسائل میں تصفیہ کیلئے ایک ایسا ضابط نقل فرمایا جس سے تمام میں فر بخو دحل ہوجاتے ہیں ۔ یعنی ذاتی اور عطائی کا فرق پیش نظر رہے ۔ اس طرح شخص محقق رحمۃ اللہ علیہ نے بھی ایک قاعدہ ذکر فرمایا جس کا خلاصہ یہ ہے: '' اللہ تعالیٰ کوحق حاصل ہے کہ وہ اپنے بندے کو جن الفاظ سے جا ہے خطاب کرے اس طرح بندے کے لئے روا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے حضور عاجزی اور انکساری کے اظہار کے لئے کوئی سے بھی الفاظ استعال کرے کسی غیر کو یہ قطعاً حق حاصل نہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کے حضور عاجزی اور انکساری کے اظہار کے لئے کوئی سے بھی الفاظ استعالیٰ کرے کسی غیر کو یہ قطعاً حق حاصل نہیں کہ وہ انہیں الفاظ کو بہانہ بنا کر اللہ یا اس کے بندے کے بارے میں اعتراض کرتا پھرے' ۔ اس کے بعد شخصی کی ذات آیات فل کیں جن میں فروہ طریقہ موجود ہے۔ یہی وہ آیات ہیں جن کوئی زمانہ کچھ بدباطن لوگ رسول کریم ضافی ہیں آپ کہ ذات مقدمہ پرناز بیا جملے کتے ہیں اور ان سے اپنے غلا استدلالات کی عمارت کھڑی کرتے ہیں ۔ حضور ضالت کی عالم نہیں آپ کہ یہاں شخصی معلوم ہوتا ہے کہ یہاں شخصی کی اصل عبارت بھی جن ہم جسے بشر ہی ہیں' آپ کو دیوار کے بیجھے کاعلم نہیں' آپ کو اپنا انجام معلوم نہیں وغیرہ وغیرہ ۔ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ یہاں شخصی کی اصل عبارت بمعدر جمنقل کر دی جائے عبارت ملاحظہ ہو:

معلوم ہونا چاہے کہ یہاں ایک ادب اور قاعدہ ہے جے بعض صوفیاء اور محققین نے ذکر کیا ہے۔ اس کی پہچان اور اس کے علم کا نتیجہ یہ ہوگا کہ بہت سے اشکال کے حل اس سے حاصل ہوں گے اور سلامتی حال اس سے میسرآئے گی۔ وہ یہ ہے کہ اگر اللہ تعالی کی طرف سے خطاب میں جھڑک کا تصور نکتا ہو اس کے رعب داب کو بیان کیا گیا ہواس کی بے پروائی اور بلندمر تبی ذکر کی گئی ہو جا سیا کہ (1) بے شک تو اے محبوب! ہدایت نہیں دیتا (۲) ضرور بالضرورا ہے مجبوب! ترعمل ضائع ہوجا ئیں گے (۳) تمہیں کی معاملہ میں کوئی اختیار نہیں (3) تم دنیوی زندگی کی زینت چاہتے ہو وغیرہ۔ یا پیغیبر کی طرف سے انکساری، بندگی، عبودیت اور عاجزی و مسکینی کا اظہار ہوا ہوجیسا کہ (1) کہد دیجئے میں تمہاری طرح کا مسکینی کا اظہار ہوا ہوجیسا کہ (1) کہد دیجئے میں تمہاری طرح کا ہی شکل وصورت والا ہوں (۲) مجھے بھی عام آ دمی کی طرح غصہ آتا

بدائدای جادب وقاعده است که بعض از انال اصفیاء وانال تحقیق ذکرکرده اندوشناخت آل در غایت آل موجب حل اشکال وسبب سلامت حال است و آل این ست که اگر جناب ربوبیت جل وعلی خطاب و عمال و سطوت و سلطنت و استغنائ و استعلائے و اقع شور مثل (۱) انک لا تھ دی مسن احببت. (۲) و لیحبطن عملک. (۳) لیس لک من الامر من شیء. (٤) تسرید زیننه الحیوة الدنیا و امثال آل یا از جانب نبوت عبودتی و انکسارے و افتعارے و امثال آل یا از جانب نبوت عبودتی و انکسارے و افتعارے و عبودتی در ۱) افسل انسا بشر مثلکم . (۲) اغضب کما یغضب العبد. (۳) و لا مثلکم . (۲) اغضب کما یغضب العبد. (۳) و لا و لا بسکم . و ماندآل باوجود آید مارانباید که درال دخل کنیم و لا بسکم . و ماندآل باوجود آید مارانباید که درال دخل کنیم

واشراک جویم وانبساط نمایم بلکه برحدادب وسکوت وتحاشی توقف کنیم ۔خواجه را میرسد که بابندهٔ خود ہر چهخواه بگوید و بکندو استعلاء نماید و بنده نیز باخواجه بندگی و فروتی کند دیگرے راچه مجال و یا برائے آئکه دریں مقام درآید و خل کندواز حدادب این مقام پائے لغزش بسیارے از ضعفاء و جہلاء وتضرر ایشاں است،

(مدارج النبوة ج اص ۸۴ بساب سسوم دربیسان فسصل وشر افت مطبوعه نولکشور لکھنو)

ہے (٣) میں اس دیوار کے پیچھے کی اشیاء کاعلم نہیں رکھتا (٤) میں نہیں جانتا کہ میر ہاد ہمارے ساتھ کیا ہوگا وغیرہ ۔ ان مقامات میں ہمیں دخل اندازی نہیں کرنی چاہیے اور نہ ہی اپنے آپ کوان خطابات وعبارات میں شریک ہمجھنا چاہیے اور نہ ہی ایسے مضامین پر خوشی و مسرت کا اظہار کرنا چاہیے بلکہ ادب واحترام کے دائر ہے میں رہتے ہوئے خاموثی اور اللہ تعالیٰ کی بناہ تلاش کرنی چاہیے۔
میں رہتے ہوئے خاموثی اور اللہ تعالیٰ کی بناہ تلاش کرنی چاہیے۔
آ قا ومولیٰ کو یہ حق پہنچتا ہے کہ اپنے بندے کو جو چاہے کہے اور جو چاہے اس سے سلوک کرے اور اس پراپی بڑائی جنلائے اور بندہ کو جسی بہتی ہے کہ اپنے آ قا کی بندگی اور اس کے سامنے کر نفسی اور عاجزی کا اظہار کرے ۔ کسی دوسرے کی کیا مجال اور کیا طاقت کہ اس مقام میں دخل اندازی کرے اور ادب کی حد پھلا گئے ؟ یہ مقام وہ ہے جہاں بہت سے ضعیف الاعتقاد اور جابل لوگوں کے مقدم ڈگھا جاتے ہیں اور ان کے دینی ایمانی نقصان کا سبب بن

قارئین کرام! شخ محقق اور علامہ زرقانی کے تحریر کردہ تو اعدکوسا منے رکھ کراگر بنظر انصاف دیکھا جائے ، تو حقیقت حال بالکل واضح ہو جاتی ہے۔ ایسی ہی آیات واحادیث کو گستاخ لوگ بطور دلیل و جحت پیش کرتے ہیں اور ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ پینجبر ہماری طرح کے ہی بشر ہوتے ہیں وہ پچھا ختیار نہیں رکھتے۔ ایسے ہی مستدلین کوشخ محقق نے جاہل اور ضعیف الاعتقاد قرار دیا ہے۔ حضرت آدم "دبنا ظلمنا انفسنا" عرض کریں۔ حضرت یونس انبی کنت من الطالمین باربار پڑھیں۔ بیان کی عاجزی واکساری ہے۔ ہم ان آیات کریمہ سے معاذ اللہ ان کے ظالم ہونے کا نظریہ نہیں اپنا کتے حالانکہ وہ خوداس کا اظہار کررہے ہیں۔ اگر کوئی مومن کسی پینجبر کو بھی معمولی درجہ کا ظالم سجھتا ہے ، تو وہ دائرہ اسلام سے نکل جاتا ہے۔ لہذا ہم امتوں کو بیزیہ نہیں ویتا کہ حضرات انبیائے کرام کے منہ سے انکساری و عاجزی کے انداز میں اپنے رہ کے حضور نکلے ہوئے کلمات کو ان پر چہیاں کریں اور نہ ہی اللہ تعالیٰ کے منہ سے انکساری و عاجزی کے انداز میں اپنے رہ کے حضور نکلے ہوئے کلمات کو ان پر چہیاں کریں اور نہ ہی اللہ تعالیٰ کے خطوابات کا انداز ہم حضرات انبیائے کرام کے بارے میں اپنا کیں۔ فاعتبو و ایا اولی الابصاد

اس جگتین کلام یہ ہے کہ باتفاق اہل نظر و باجماع ارباب شہود وعیان وہ سب سے پہلے گوہر تخلیق جو بحکم کن فیکون بوسیلہ قدرت اللی دریائے غیب سے نکل کرساحل شہادت پر آیا ایک بسیط نورانی جو ہر تھا۔ جسے عرف حکماء میں ''عقل اول' کہتے ہیں اور بعض اخبار میں اس کی تعبیر ''علم اعلیٰ'' سے کی جاتی ہے اورا کا برائمہ کشف و تحقیق اسے حقیقت محمد یہ (علی صاحبہا علیہ الصلوة والسلام) کہتے ہیں۔ اس نورانی جو ہرنے بیدا ہوتے ہی خودکوا ہے مبدء کواور مبدء سے جو کچھ بید ا ہونے والا تھا اس جو ہر نورانی کے مبدء کواور

وتحقیق کلام دریں مقام آنست که باطباق اصحاب نظر و بدهان و اتفاق ارباب شهود وعیان نخستین گو هریکه بامر کن فیکون بوسیلهٔ قدرت وارادت بیبچوں از دریائے غیب مکنون بساحل شهادت آمد جو هرے بسیط نورانی بود که بعرف حکماء آنرا عقل اول خوانند اور بعضے اخبار تعبیر ازاں بعلم اعلٰی رفته واکابر ائمه کشف و تحقیق آنرا حقیقت محمدیه خوانند و آن جوهر تحقیق آنرا حقیقت محمدیه خوانند و آن جوهر

وسلہ ہے، جس سے تمام افراد موجودات مراد ہیں خواہ وہ ہو چکے
ہیں یا ہوں گے سب کو جان لیا اور تمام کا ئنات کے جملہ حقائق بطور
اشتمال علمی اس جو ہر نورانی کی حقیقت میں مندرج تھے۔ جیسے دانہ
اپنی ذات سے بیدا ہونے والی تمام شاخوں اور بیوں پر مشتمل ہوتا
ہے اور تمام درخت اسی اشتمال کی تفصیل ہوتا ہے۔ اس طرح تمام
موجودات اسی تر تیب سے جس کے ساتھ وہ جو ہر نورانی میں موجود تھے منصۂ شہود پر آرہے ہیں۔

نورانی خود راومبدء خود را و هرچه از مبد بتوسط او صادر تواند شد از افراد موجودات چنانکه بودو هست و خواهد بود بدانست و تمام حقائق اعیان برسبیل انطوائی علمی درحقیقت او مندرج و مندمج بود. وهم چنانکه دانه مشتمل است نبو عی از اشتمال بر اغصان و اوراق و اثمار موجودات در مواد عینی برتلو همان ترتیب که دران جو هر مسنکن است. (افلاق جالی ۳۳۸مطوع نولکورکهنو)

صاحب اخلاق جلالی ملا جلال نے عقل ونقل سے بیٹا بت کر دکھایا کہ حقیقت محمد بیتمام کا ئنات میں جاری وساری ہے اور تمام کا مخلوقات اس حقیقت میں اجمالا مخفی ہیں ۔ اپنے اپنے وقت پران کا بالفعل وجود ہوا ، اور ہے اور ہوتار ہے گا۔ اسے سمجھانے کی خاطر دانہ کی مثال پیش کی ۔ یعنی درحقیقت اس کا درخت ، شہنیاں ، پتے اور پھل وغیرہ موجود ہیں ۔ ان سب پروہ شتمل ہے اور اپنے اپنے وقت پروہ ظاہر ہوتے ہیں ۔ اس طرح ارباب کشف وشہود کے سامنے حقیقت محمد میکا اشتمال ہے ۔ چونکہ ذات محمدی اور حقیقت محمد مید مدرک ہے اس کے وہ اپنے اندرا جمالی طور پر سائی ہوئی ہر شے کا ادراک رکھتی ہے۔ بخلاف دانہ کے کہ وہ غیر مدرک ہے۔ اہل کشف و صاحب روحانیات پر بیخقائق مخفی نہیں ہیں ۔

خلاصة كلام بيہ بے كہ اللہ تعالى نے حضور ظرا اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ المير اث ميں '' مانی الغد'' كی نسبت سے میں نے علم غیب وغیرہ ابحاث درج كر دیں كيونكہ انہيں متنازع فيہ بنا دیا گیا ہے۔ يہ بحث ضمنا اور حقیقت سے آگاہی كی خاطر تحریر ہوئی ۔ کسی كی تنقیص یا حق تلفی كا ارادہ نہیں ۔ دائرہ ادب میں رہتے ہوئے مدل بات عرض كردى۔ اللہ تعالی انہیں شرف قبولیت عطافر مائے۔ آمین ثم آمین کفسیرا بری عیاس (کمل اجلد)

( ترجمه وحواشی )

عنقریب زیورطبع ہے آ راستہ ہور ہی ہے

از جمانِ قرآن حضرت عبداللہ ابن عباس

مولا ناشاہ محم عبدالمقتدر قادری بدایونی

رحمۃ اللہ علیہ

ترجمہ قرآن \_\_\_\_
اعلی حضرت امام احمد رضا بریلوی رحمۃ اللہ علیہ

مولا نامفتی عزیز احمہ قادری بدایونی رحمہ اللہ علیہ

مولا نامفتی عزیز احمہ قادری بدایونی رحمہ اللہ علیہ

مولا نامفتی عزیز احمہ قادری بدایونی رحمہ اللہ علیہ

ونزلناعلیک الکتاب تبیانالکل شیخ اور جم نے آپ پراس کتاب کونازل کیا ہے جوہر چیز کاروشن بیان ہے میں رکمل بارہ ۱۲ اجلد)

مین المی بارہ ۱۲ اجلد)

مین الحدیث علامہ غلام رسول سعیدی

دارالعلوم نعیمیہ کرا جی

دسویں جلد \_\_\_\_\_
دسویں جلد \_\_\_\_

فقرِ فَی کے ظیم ما خذاور احادیث شریف کے اہم ذخیر ہے کی شرح معطال مام محمد (مکمل ۴ جلد)

حضرت امام محمد بن حسن شیبانی رحمہ اللہ تعالی اسے محمد وشرح سے محمد وشرح

الشيخ احربن قسطلانی متوفی ۱۳ میر میر الشیخ احربن قسطلانی متوفی ۱۳۵ هم ۱۳۰ هم ۱۳۰ هم ۱۳۰ هم مولینا مفتی محرصد یق بزاردی مولینا مفتی محرصد یق بزاردی (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه نظامیرضویه الا ۱۹۰۰ هم (جامعه ن

فون: 7312173-42-42-092-42-7312173: فون: 992-42-7312173

املنت وحاعت كاقر آن وسنت كاعظيم اداره

جهال الامي اور عصري علوم كاعظيم امتزاج

شعبه ناظره:200

شعبه تجويد:11

شعبه خط:145

درس نظامی:105

اورانبی شعبہ جات میں سے 400 سے زاند طلباءاسکول کی تعلیم انٹر تک عاصل کر رہے ہیں نیز کم و بیش 100 طلباء مدرسہ میں رہائش پذیر ہیں جن کے طعام وقیام اور میڈیکل کاخرچ مدرسہ بر داشت کرتا ہے۔

شعبه خطوناظره: 14 اساتذه شعبه درس نظامی و تجوید: 10 اساتذه

شعبه عدى علوم (اكول):11 اساتذه

فادم: 4 چوکیدار: 2

باور جي:2

ء كم وبيش461اور پورااسٹاف431فرادير

وم الاسلاميه اكبدُ في ميٹھادر كرا حي

CC NO:00500025657003 - branchcode:0050

@markazuloloom

www.waseemziyai.com

